Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)
Heft: 37

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Actes du It Congreés international d’histoire des reli-
gions, Paris 1900. [ partie, séances générales; Paris,
E. Leroux, 1901, in-8°, 247 p.

Ce volume contient quelques documents importants, entre
autres, la statistique des religions a la fin du XIX® siecle, par
M. Fournier de Flaix (p. 200-227), et une esquisse historique
(trop courte) des congres des religions de Chicago en 1893,
par M. Carroll Bonney (p. 228-246).

Les autres études sont ou des théses trés générales qui se
réduisent & de simples répétitions, ou des théses trés spéciales,
trop spéciales pour pouvoir étre controlées et discutées a fond
dans un congres, et qui, de fait, ne l'ont pas été. Elles n’en
sont pas moins trés intéressantes a étudier, par exemple: celle
de M. E. Senart sur le bouddhisme et le Yoga; celle de M. Gold-
ziher sur lislamisme et le parsisme.

Quelques-unes n'ont guére été que des indications et des
désirs de coilectionneurs, plutét que des applications de mé-
thodes précises. M. Marillier a engagé les folk-loristes & «col-
lectionner des contes et des légendes, décrire des coutumes
agraires et des usages de métiers, dépeindre des danses villa-
geoises, noter des recettes magiques de guérison et de mort»
(p. 199). Sans doute, c'est quelque chose, mais évidemment ce
n'est pas assez. Que dire aussi de cette discussion entre des
hommes cependant distingués, qui a abouti & «admettre en
J-C. un élément conservateur et un élément réformateur, ou
peut-étre progressiste en conservant le passé» (p. 29)? Quelle
découverte! Est-ce bien la peine, vraiment, de se réunir en
congres international pour découvrir des vérités connues de-
puis le Christ méme!

Une des plus intéressantes études a été celle de M. Aug.
Sabatier sur la Critique biblique et I'histoive des religions.



e §BH

L’auteur y résume d'abord, a trés grands traits, l'histoire des
méthodes qui ont été employées dans linterprétation de la
bible: la méthode harmonistique des anciens; puis, & partir du
XVI* siecle, la critique philologique; ensuite, de 1713 a 1835,
de la mort de Richard Simon a Tapparition de la «Vie de
Jésus» de Strauss, la critique rationaliste; entfin, & partir de
Baur, de Reuss, etc., la critique historique, a laquelle il faut
joindre, d’apres l'auteur, la psychologie de 1'écrivain, si l'on
veut avoir une juste appréciation de son ceuvre. Ensuite,
M. Sabatier expose quelques résultats, qu'il semble croire défi-
nitifs, mais qui sont loin de l'étre. Je dis qu'il «semble» les
croire définitifs, car ses expressions sont quelquefois flottantes
et il se sert méme du mot «probléme». C'est, d'abord, dans
la littérature hébraique, ¢le probléme de la composition du
Pentateuque et des premiers livres qui y font suite, ceux de
Josué, des Juges, de Samuel et des Rois» (p. 103). Clest, en-
suite, «le probléme » des apocalypses de Daniel et de saint Jean
(p. 107). Puis, c’est «le probleme de l'origine de la grande
Eglise catholique». La facon dont M. Sabatier explique cette
corigine » est parfaitement arbitraire. Ce qu’il y a de piquant
dans cette explication, c’est qu'on y voit le paulinisme comme
un parti, parti «trop original et personnel, trop dialectique de
forme, trop individualiste d’inspiration, pour devenir alors le
symbole et la foi d'une grande chrétient¢ populaire»; de plus,
c’'est que ce parti est censé représenter «la période aposto-
lique », «période de liberté aboutissant facilement a l'anar-
chie» (p. 110). L’anarchie dans la période apostolique, et le
paulinisme aboutissant a l'anarchie! L'auteur, on le voit, est
en pleine fantaisie. Je regrette que la place me manque pour
citer en entier toute «cette esquisse », qu'aucune preuve n'ap-
puie: quod gralis asserifur, gralis negatur.

M. Sabatier considere aussi comme un probléme-résultat
le probleme de l'origine et de la composition des quatre Evan-
giles (p. 111). Puis, aprés avoir reconnu que ses considérations
sont «insuffisantess (p. 117), il dit que la méthode historique
« a pour seule mission d'étudier objectivement les faits reli-
gieux». Il faudrait s’entendre. Il semble exclure de ces faits
toute doctrine: <« Toute métaphysique, dit-il, reste en dehors
de ses frontieres et au dela de son ressort. Chaque foi parti-
culidre demeure entiérement libre de donner a l'histoire une



w 87 -

fois reconstruite l'interprétation dogmatique qui lui convient.»
Je ne saurais souscrire a ce point de vue, qui dénature la
notion du fait religieux. Un fait religieux n’est pas un fait
exclusivement matériel et sans portée doctrinale; il est essen-
tiellement 1ié 4 une idée, qui lui donne sa signification intel-
lectuelle et sa valeur morale. Il est impossible, en le consta-
tant, de ne pas constater l'enseignement qu'il contient et qui
en est inséparable. Otez des actes du Christ les idées qui y
sont renfermées; que reste-t-il? Un fait mort, qui ne saurait
servir de base a une religion. M. Sabatier exclut la métaphy-
sique. Qui parle de métaphysique? Ne peut-il pas exister, unie
a un fait, une doctrine qui ne soit pas une métaphysique et
qui soit cependant une doctrine claire, positive, telle qu'on ne
puisse la nier sans nier du méme coup le fait qui la porte?
Nous concédons que l'explication philosophique, métaphysique,
scientifique, de cette idée-fait ou de ce fait-idée, est libre pour
toutes les Eglises; mais nous disons que toute Eglise qui admet
les faits religieux historiquement constatés, doit aussi admettre
la doctrine ou le dogme qui en constitue la valeur religieuse.
Il n’y a pas de religion positive, ni de faits religieux positifs,
sans dogmes positifs. La théologie scientifique en est essen-
tiellement distincte et peut facilement en étre distinguée. Le
systéme antidogmatique de M. Sabatier me semble une confu-
sion et une erreur. E. MicHAuD.

Rev. W. FaiRweaTHER, M. A.: Origen and Greek Patristic
Theology; Edinburgh, T. and T. Clark, 1901, 3 s.

L’auteur a écrit en téte de son volume les trois pensées
suivantes: « Vir magnus ab infantia (Jéréme)» — «1 love the
name of Origen (Newman)» — «Like the influence of Socrates
in Greek philosophy, so the influence of Origen in Church
history is the watershed of multitudes of different streams of
thought (Farrar)». C'est dire que l'auteur, comme du reste
presque tous les théologiens occidentaux, est sympathique a
Origeéne. Disons immédiatement qu’étre sympathique a Origene,
ce n'est pas approuver toutes ses opinions. Nul n’y songe.
Mais c’est vouloir lui ‘rendre justice contre les fausses appré-
ciations et contre les mauvais traitements dont il a été 'objet.



— 158 —

Le dernier mot sur ce grand penseur et sur sa doctrine n’est
pas encore dit.

M. Fairweather indique les sources dans lesquelles il a
puisé; quoiqu'elles ne soient pas completes, elles sont bien
suffisantes pour servir de base solide & son ouvrage, qui est
plutot une étude pour les gens du monde lettrés et éclairés
que pour les spécialistes qui veulent scruter le fond méme des
questions origénistes. Plusieurs n’ont été qu’'indiquées, par
exemple, la prétendue condamnation d’Origéne par le cinquiéme
concile cecuménique. On n'en lira pas moins avec intérét et
profit cet excellent volume, composé avec clarté et méthode.

E. M.

J.FriepricH: Die Unechtheit der canones von Sardica. Sitzungs-
bericht der kgl. bayr. Akademie der Wissenschaften 1901,
Heft III, S.417—476. (Separatabdruck in Kommission des
G. Franzschen Verlags [J. Roth], Minchen.)

Die 20 canones der Synode von Sardica 344 waren seit
langem der Gegenstand unklirbarer wissenschaftlicher Streit-
fragen; can. 3 mit der namentlichen Erwihnung des rémischen
Bischofs Julius wurde gern von vatikanischer Seite angefiihrt
als Beweis fur den uralten Jurisdiktionsvorrang des roémischen
Stuhles, von mancher gegnerischer Seite dagegen wieder in
seiner Bedeutung beschrinkt als Ausdruck der Vertrauens-
stellung, die Julius fir seine Person eingenommen. Aber ausser
dieser und anderer an sie ankniipfenden Kontroversen machte
schon die merkwirdige Thatsache sie allen Geschichtsforschern
interessant, dass sie lberhaupt unter ganz anderem Namen,
als canones nidmlich des Konzils von Nicaea, in der Geschichte
auftauchten und erst ein Jahrhundert spéter nach ihrem wahren
Wesen erkannt wurden. Die vorliegende Arbeit Friedrichs
bringt nun die tuberraschende Enthiillung, dass die tibliche
Benennung der ,canones von Sardica“ ein s. Z. naheliegender
Irrtum war, wihrend es sich bei ihnen in der That um einen
fdlschenden Zusatz zu den nicaenischen canones handelt., —
Friedrich geht bei seiner Beweisfithrung aus von der Kirchen-
gesetzgebung des Kaisers Gratian und riickt diese zunéchst in
den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit. Aus dem Schreiben der
romischen Synode von 380 an den Kaiser erfahren wir, dass



— 139 —

Gratian gesetzgeberische Massnahmen getroffen hatte, ut et de
religione religionis pontifex cum consortibus iudicaret, die dem
Bischofe von Rom ein jurisdiktionelles Ubergewicht gegeniiber
den anderen Bischofen des Abendlandes verliehen, entsprechend
dem Vorgehen Theodosius 1. 384 bezliglich des Stuhles von
Alexandrien gegeniiber den é&gyptischen Bischofen. Weiter-
gehenden Wiinschen genannter Synode nachkommend, bestimmte
nun Gratian in seinem Reskript an den Vikar Aquilinus
genauer die Befugnisse des Bischofs von Rom gegeniiber den
Bischofen Italiens und Galliens. Auf diese Gesetzgebung legt
Friedrich besonderes Gewicht: ,Es beginnt mit diesem Dekret
ein neuer Abschnitt in der Entwicklung der occidentalischen
Kirche¥, insofern es namlich die Quelle der Autoritit fir den
Jurisdiktionsprimat bildet: charakteristisch ist datiir, dass unter
dem ersten Nachfolger, Siricius, des romischen Bischofes Damasus,
wihrend dessen Amtszeit das Reskript Gratians erfolgte, die
péapstlichen Dekretalen ihren Anfang nehmen, und zwar mit der
Antwort auf eine Anfrage des bpamers Himerius, die noch an
Damasus gerichtet war.

Nunmehr gab es also in der That einen Jurisdiktionsvorrang
der romischen Bischofe vor ihren abendléndischen Kollegen,
aber zufolge eines weltlichen Rechtstitels, wie noch einmal be-
sonders fihlbar wurde, als Valentinian III. die Gesetzgebung
Gratians in diesem Punkte bestidtigte und in ihrer Geltung auf
alle abendlandischen Bischofe erweiterte. Auch die Pépste
selbst waren sich des weltlichen Ursprungs ihrer Macht wohl
bewusst, aber naturgeméss ging ihr Streben dahin, eine kirch-
liche Quelle ihrer Autoritidt zu finden: So haben wir in dem
bekannten Schreiben Innocenz I. an den Bischof Victricius von
Rouen in der Berufung auf synodus und beata consuetudo den
ersten derartigen Versuch, der sich nach Friedrichs Aus-
fiihrungen auf can. VI des Nicaenums oder vielmehr auf dessen
Auslegung im Briefe Julius I. an die Orientalen bezieht. Denn
dass Innocenz damals die sardicensischen canones noch nicht
kannte, geht aus seinem Verhalten in der Angelegenheit des
Johannes Chrysostomus hervor, wo auch er keinen Ausweg
kannte als ein allgemeines Konzil, wihrend spéter Leo L., als
jene canones wirklich  bekannt waren, in dem ganz gleich
gearteten Falle Flavians von Konstantinopel sich sofort auf
sie berief. Innocenz I. ging nun aber iiber seinen angefiihrten



— 160 —

Versuch vom Jahre 404 weit hinaus, als er 416 in seiner
Instruktion an Decentius von Eugubium seine Autoritit lber
das ganze Abendland (statt wie zuvor nur dber Italien und
Gallien) ausdehnte und als Quelle dieser Autoritit die Petrinische
Tradition heranzog im gleichen Streben, den weltlichen durch
einen kirchlichen Rechtstitel zu verdringen oder vergessen zu
machen. Im néchsten Jahre jedoch beruft er sich in einem
Schreiben an die Bischofe der karthagischen Synode von 416
unverkennbar auf den Inhalt der sardicensischen can. 3 und b
und sein Nachfolger Zosimus sendet 418 can. 5, 14 im Wort-
laut als nicaenische in seinem commonitorium an die Afrikaner
nach Karthago: Zwischen 416/417 missen demnach die um-
strittenen canones als nicaenische in Rom aufgetaucht sein.
Dafiir spricht auch, dass sie sowohl in der burgundischen
Handschrift wie in der von Koéln, Albi, Corbie bezeichnet sind
als aus einer Handschrift des Innocenz stammend und im
Inhaltsverzeichnis der spanischen Epitome gleichfalls mit seinem
Namen in Verbindung gebracht werden.

Friedrich erhiirtet nun seine Behauptung zunéichst durch
den Hinweis auf die weiteren Schicksale der neuen canones:
Die Kirche von Karthago, der einige von ihnen durch Zosimus
418 als nicaenische zugesandt wurden, richtete eine diesbeziig-
liche Anfrage an die Kirchen des Orients, und es ergab sich,
dass sie nirgendwo bekannt waren (also auch nicht als solche
von Sardica): ,Die Filschung war damit in der ganzen Kirche
aufgedeckt, und es hatte sich zugleich die Thatsache heraus-
gestellt, dass nur die romischen Bischofe sie besassen.* So
allein wird auch die bisher stets allgemein aufgefallene Er-
scheinung erklidrlich, dass diese canones, selbst nachdem sie
bekannt geworden, in praxi so wenig Beachtung fanden. Ein
ganzes Jahrhundert dauerte es nun noch, bis man, zuerst in
der ,Erorterung tber die afrikanischen und sardicensischen
canones“, sie dem Konzil von Sardica zuschrieb; entsprechend
der Absicht des Filschers, sie als nicaenisch erscheinen zu
lassen, beginnt ndamlich jeder einzelne wie tiblich: Osius dixit,
da Hosius dem Konzil prisidierte; da ihr nicaenischer Ursprung
aber allgemein bestritten wurde, blieb nur die andere Kirchen-
versammlung iibrig, deren Vorsitz der genannte Bischof ge-
fuhrt, die Synode von Sardica. — Vollends gesichert wird die
Friedrichsche Hypothese durch den Nachweis der Quellen fiir



die einzelnen canones, den Verfasser erbringt durch Vergleich
von z. B. can. 3, 5 mit dem Schreiben der rémischen Synode
von 380 an Kaiser Gratian und dessen Antwort an den Vikar
Aquilinus, sowie dem Schreiben Julius I. an die Orientalen,
von can. 13, 15 mit dem Schreiben Innocenz’ an Victricius
von Rouen, von can. 10 mit dem Schreiben der romischen
Synode unter Siricius, den sogenannten canones ad Gallos,
und dem Schreiben des Siricius ad diversos episcopos; er-
ginzend tritt noch der Hinweis hinzu, wie can. 4 dem Fall
des Johannes Chrysostomus angepasst ist. — Als Zweck der
Fialschung ergiebt sich die Schaftfung eines kirchlichen Rechts-
titels fir den Jurisdiktionsvorrang des romischen Stuhles an
Stelle des weltlichen im Reskripte Gratians, dessen Bestimmung
iibrigens durch die Fialschung — ein neuer Beweis fiir deren
Posterioritit — schon erweitert wird: als Person des Filschers
macht eine genauere Betrachtung von can. 8, 9, 14 (lat. 17)
einen vielleicht nach Rom gefliichteten Afrikaner wahrschein-
lich. — Der Nachweis jiingeren Ursprungs des can. 20 (lat. 11),
sowie der Nennung der Namen Julius und Gratus in can. 3,
bezw. T, schliesst die aufsehenerregende Arbeit Friedrichs, die
in ein arg umstrittenes Gebiet erfreuliche Aufklirung bringt.

E. K.-Z.

V. Giraup: Essai sur Taine; 2°¢ édit. (couronnée par 1'Aca-
démie francaise), in-16; Paris, Hachette, 3 fr. 50, 1901.

Cette étude a été faite com amore, par un admirateur
ardent, auquel M™® Taine a communiqué les papiers inédits du
grand écrivain. Comme cela arrive généralement en pareil
cas, l'auteur, trop riche en documents, n’a pas su «se bor-
ner », et les arbres, ou plutdét les broussailles, empéchent de
voir la forét: des détails trop minutieux étouffent 'ensemble.
Premier défaut.

Second défaut. L'auteur ne semble pas s’étre fait de Taine
une idée exacte. A trois ou quatre reprises, il s'obstine a le
rapprocher de Pascal; et si quelqu'un ne ressemble aucunement
a Pascal, c'est, je crois, Taine. Taine, en effet, n’a vu le remede
a4 nos miséres «que dans la science absolue» (p. 20), et Pascal
dans la foi chrétienne. Pascal conciliait sa foi avec sa science;
Taine, au contraire, séparait la science de la foi. «Séparons,

Revue intern. de Théologie. Heft 37, 1902. 11



— 162 —

disait-il, la science de la poé¢sie et de la morale pratique,
comme nous l'avons séparée de la religion» (p. 49). Taine avait
une conception positiviste et déterministe de I'histoire, concep-
tion qui était aux antipodes de celle de Pascal. Sur ce point
particulier, il faut lire les pages d'Albert Sorel sur Taine;
celles-1a sont exactes et non fantaisistes.

Ce n’est pas que je consente & approuver entiérement le
jugement prononcé par M. Faguet: «Taine était un positiviste
pur, un positiviste sans mysticisme... Personne ne fut moins
religieux, » Quoique beaucoup de passages des ceuvres de Taine
et méme le fond de son systéme tendent & donner raison a
M. Faguet, cependant il en est d’autres qui lui donnent tort.

C'est vraisemblablement pendant qu'il était encore a 1'Ecole
normale, que Taine dit un jour & l'un de ses camarades,
M. Barnave: « Explique-moi donc, Barnave, 1'acte de foi; j'en-
tends la-dessus tant d’'insanités qu'il n’est pas possible que ce
soit 12 I'enseignement de ton Eglise et ta croyance & toi.» Et
son camarade lui ayant expliqué le walionabile obsequium,
Taine répondit: «Je m’en doutais, on vous calomnie; rien
apres tout n’est plus logique, rien méme n'est plus scientifique.
L’acte de foi tel que tu viens de me 1'exposer, c'est un acte
de bon sens. Je voudrais croire» (p. 18).

Et Taine a écrit, le 9 décembre 1891: «Pour la religion,
ce qui me semble incompatible avec la science moderne, ce
nw'est pas le christianisme, mais le catholicisme actuel et romain,
au contraire, avec le protestantisme large et libéral, la conci-
liation est possible.» On sait que Taine demanda des funé-
railles protestantes. Le passage de la lettre que je viens de
citer, trahit le raisonnement trés simpliste qu'a fait Taine;
c'est I'argument qui a cours en France: Le catholicisme romain
est absurde, donc allons au protestantisme! Comme s'il n'y avait
pas entre les deux le catholicisme chrétien d’autrefois, le catho-
licisme de 'ancienne Eglise chrétienne, antérieure aux corrup-
tions introduites par le romanisme.

Quoi qu'il en soit, il est certain: 1° qu'alors méme qu’il
semblait le plus éloigné de toute hypothése métaphysique et
religieuse, Taine parlait de la Vie universelle et de ses Lois
avec un enthousiasme qui dépassait de beaucoup les bornes
du positivisme. Adversaire du spiritualisme officiel de Cousin,
il était cependant trés loin du matérialisme et de l'athéisme;



— 163 —

— 2° il est certain que plus il étudia, plus il fut frappé de la
vérité de l'idée religieuse et particulierement de l'idée chré-
tienne; et, comme je l'ai dit, il désira des funérailles pro-
testantes.

M. Giraud, si amoureux des détails, aurait pu mentionner
ce dernier fait et cette importante évolution. Il est regrettable
qu'il ait poussé son romanisme jusqu'a taire une vérité d'une
telle gravité, et jusqu'a mériter le reproche suivant de M. J.-E.
Roberty (Journal de Genéve, 10 novembre 1901): «Cet étonne-
ment discret devant l'attitude religieuse de Taine parait diffi-
cilement explicable. Un fait tout récent a prouvé, aprés des
milliers d'autres, combien, méme en matiére purement scien-
tifique, le catholicisme (/ire le romanisme) emploie les méthodes
autoritaires (/zre inexactes). Il s’agit du passage de la T*® Ep.
de saint Jean sur les trois témoins (V, 7). Il manque dans tous
les ms. grecs, sauf deux, dont le plus ancien date a peine
du XVe siecle. Si une interpolation est évidente a la raison
commune, c'est celle-la. Aussi, pas une édition critique du
N. T. grec faite depuis cinquante ans par les hommes les plus
compétents n'a maintenu le passage en question. Il n’existe
plus. Or, le Saint-Office, il y a trois ans, a déclaré qu'il n'était
pas permis de révoquer en doute I® Jean V, 7! Taine n’a pas
connu ce nouvel abus de l'autorit¢é romaine dans les choses
qui la comportent le moins, mais il en a connu bien d’autres,
parce qu'il était historien, et il a déclaré, I'histoire en main,
que le catholicisme (Taine a écrit expressément: «le catholi-
cisme acltuel el romain») et la culture scientifique moderne
sont, jusqu’a nouvel ordre, irréconciliables. Qu'y a-t-il 1a d’'éton-
nant ou d’illusoire? Mais nous ne voulons pas insister. »

Taine n'’en reste pas moins un trés grand écrivain, un
maitre de pittoresque, un peintre extrémement intéressant,
quoiqu'il soit trop systématique, et par conséquent faible, comme
philosophe et comme historien. E. M.

Rt. Rev. Ch. GraFroN, Bishop of Fond dulLac: The Eucharistic
Sacrifice; Fond du Lac, Haber Printing Company, 1901,
br. 19 p. — Fond du Lac Tracts, N°2: the Holy Eucharist



= 16l =«

in the N. T.; Milwaukee, Wis.: the Young Churchman Co.,
in-18, 79 p.

Dans sa Lettre pastorale (Charge), Mr. 'évéque Grafton
explique ce qu'est un sacrifice, et comment l'eucharistie est un
sacrifice; puis, il compare ce sacrifice a celui du Calvaire et
a l'offrande que le Christ fait perpétuellement de lui-méme a
son Pere dans le ciel. Il s’exprime ainsi (p. 16—19):

«It may fairly be asked, does not this view of the Eucha-
ristic Sacrifice detract from the all-sufficingness of that on
Calvary. Let us consider this. God deals with us in our
collective capacity as a race or nation, and as individuals.
The Jewish nation had, as a nation, every year to be re-
conciled on the Day of Atonement to God. Being as a nation
reconciled, its members could then again offer the daily and
other sacrifices which had been interrupted, and which were
an extension of the sacrifice on the Day of Atonement on which
all depended. The Day of Atonement did not make sacrifice to
cease, but enabled it to go on. So Christ once and for all offered
Himself on Calvary for Humanity. That work is done. It cannot be
repeated. There is no more offering for sin as the sin of mankind.
He reconciled once and for all human nature to God. But he did
not cause the law of sacrifice to cease any more than the Day of
Atonement did, which reconciled the Jewish nation. Christ recon-
ciled on Calvary mankind to God whom he deals with as an entity
or race. Having done so, He gave to His own the power of
offering better sacrifices than those uner the law. ‘“The heavenly
things themselves'‘—we read—ize., the members of the new
heavenly dispensation, should, in contrast with the members
of the old dispensation, ‘“be purified with better sacrifices than
these.” We then, as individuals, to benefit by the one sufficient
offering on Calvary for mankind, must, by offering it as
presented in the Eucharist and becoming identified with It by
receiving the Sacrament, make it our own,

“What is the relation of the sacrifice of the Altar to that
in heaven?

“In Heaven Christ as ever a High Priest, must have
somewhat eternally to offer, and Holy Scripture declares what
that offering is, when He is seen there as the Lamb of God.
If the essence of sacrifice is an actual or mystical immolation,



— 165 —

then there is no sacrifice in Heaven. But if sacrifice is the
law of the creature’s relation to God wherever he may be,
then the worship of Heaven must express that law. It may be
objected that sacrifice is an act, that the sacrifice on Calvary
was an act; that each Eucharist is an act; but that the ob-
lation of Christ in Heaven is a state, and hence cannot be a
sacrifice. But it is not with God or our Lord as with us
creatures. We must either be in action or repose. It is not
so with God. As Cause rightly understood connotes the two
ideas of action and finality or rest, so it is with the Great
First Cause. God is at once unceasing Activity an Eternal
Rest. So it is with our Lord. He abides in the passionless
tranquility of the Eternal Life, yet His saints will follow the
Lamb in all the marvelous developments of His majestic oper-
ations wherever He goeth. He Who is at once Action and
Repose is the Priest and Oblation in the Glory of the Blessed
Trinity. The sacrifice of the Altar is one with that in Glory,
because it is the same oblation. But may we not see there
the same fourfold aspects of sacrifice that are to be found in
every dispensation. In heaven there will be the greater need
of offering a Sacrifice of Praise. Not only for creation and
redemption, but for Glory must we offer also a Sacrifice of
Thanksgiving. The Sacrifice of Prayer will ever be needed
for our communion with God, and still should we not ever
need the sacrifice of propitiation? For in His sight the very
heavens are not clean, and it must ever be ours to be accep-
ted “in the Beloved'. Thus the Church of Christ, by Christ
Her Head, shall ever offer and present Christ, and through
Christ receive the gifts of God which can never come to an
end because He is Infinite.»

Dans le 7ract N° 2, sont traités les sujets suivants:
1. The Real Presence of Christ in the Eucharist;—2. The
Eucharist in St. John;—3. The Two Parts of Christ’'s Dis-
course;—4. The Two Metaphors;—5. How Christ meant to be
understood ;—6. The Real Issue;—7. The corroborative Tes-
timony of St. Paul;—8. The Institution of the Lord’s Supper.

Le Guardian du 6 novembre dernier loue ces «excellentes»
publications et dit qu'elles sont trés populaires aux Etats-Unis.
Nous n'en sommes point surpris, et nous les recommandons
aussi a nos lecteurs.



— 166 —

J. Guiraup: L’Eglise et les origines de la Renaissance;
Paris, Lecoftre, in-12, 3 fr. 50, 1902.

L’auteur étudie surtout ce que les papes ont fait pour les
arts et pour les lettres, depuis le commencement du XIV® siecle
jusqu’au milieu du XVe¢; il s'étend notamment sur Martin V,
Eugeéne 1V et Nicolas V, au point de vue restreint que j'ai indi-
qué. Il ne touche qu’incidemment a la théologie et a la reli-
gion. Ce sont ses aveux sur ce dernier point qui nous inté-
ressent davantage, aveux d'autant plus précieux que l'auteur,
avant tout dévoué a Rome, s'efforce de les atténuer le plus
possible. On voit qu'il veut sauver les papes a tout prix; et
comme la vérité l'oblige & sacrifier quelque chose dans la
papauté, il consent a frapper sur la curze, distinction que les
faits les plus évidents repoussent. Et encore s'efforce-t-il de
mettre les lecteurs en garde contre ses «détracteurs»., Des
qu'un historien parle mal de Rome, c'est un détracteur. Dé-
tracteur, M. le pasteur Vollet dans la Grande Encyclopédie:
ses articles «manquent presque toujours d’'impartialité » (p. 24).
Détracteur, M. Philippe Monnier dans son Quatlrocento, «livre
partial, superficiel et sans critique » (p. 304). Les lecteurs con-
naissent suffisamment la haute valeur des savants articles de
M. Vollet et du livre de M. Philippe Monnier, pour qu’il soit
inutile de les défendre ici. Au contraire, Voigt est cité comme
un auteur « que personne n’accusera de partialité pour le catho-
licisme » et qui «décrit & merveille», etc. (p. 317). L’auteur
semble ignorer qu’il est des protestants non moins papistes
que lui. Telle est sa critique, qui consiste simplement a écarter
le plus possible ce qui est défavorable a la papauté. Clest celle
de M. Chénon et des universitaires, malheureusement trop
nombreux, inféodés au systéme papiste. Lorsqu’ils appellent
Rome «la capitale de I'Eglise» (p. 89), ils donnent clairement
a4 entendre que Rome est le centre, la téte et le cceur de
I'Eglise, et que, pour défendre celle-ci, il faut justifier celle-la.
Ce n'est plus la vérité a découvrir, c’est l'erreur a voiler.

Aussi les aveux de M. Guiraud n'en ont-ils que plus de
poids, lorsqu’il concéde que Pétrarque, cet homme «d'une
piété scrupuleuse, qui, chaque nuit, se relevait pour prier
Dieu» (p. 70), a cependant critiqué la cour d’Avignon, ses
meeurs et ses abus (p. 75-76); que c’est au saint pape Eugene IV



— 167 —

que l'on doit ces fameuses portes ou l'artiste «a juxtaposé¢,
dans une inconvenante promiscuité, la Vierge et LLéda, saint
Pierre et Ganymede, Jupiter et le Christ» (p.121); qu’«Eugeéne IV
n'eut qu'a donner le prix voulu pour que son secrétaire (Pogge)
lancat contre le concile de Bale et Félix V les plus violentes
apostrophes» (p. 156). «Il est intéressant, ajoute-t-il, de signa-
ler, dés la premiére moiti¢ du XVe siécle, a la cour pontifi-
cale, au sein du college des secrétaires apostoliques, un adepte
aussi déclaré du paganisme, faisant de la satisfaction de ses
passions, méme les plus grossiéres, le but unique de la vie,
élevant a la dignité de divinité intangible son moi et excitant
déja contre la morale chrétienne et 'Eglise les haines et les
révoltes. Tout cela était notoire, ef cependant Eugéne IV, non
content de conserver Pogge a son service, le comblait de faveurs »
(p. 158).

Mémes aveux sur Laurent Valla (p. 160), et sur le cha-
noine Alberti, secrétaire et «ami» de Nicolas V, qui déclara
avoir honte et dégofit de ce qu'il voyait «<au centre méme de
la république chrétienne» (p. 196).

Mais laissons ces corruptions, qui pésent sur la papauté
méme et sur les papes qui les ont non seulement tolérées,
mais favorisées. Citons plutét ce que dit l'auteur sur la tra-
duction de la bible hébraique par Manetti, sous Nicolas V.
«La Vulgate, dit-il, n’avait pas encore cette autorité presque
indiscutable (!) que le concile de Trente lui a conférée(!). Bien
qu’elle en fit un usage officiel, I'Eglise supportait sans difficulté
qu'on lui fit subir I'’examen de la science.. Les Peres grecs
furent aussi traduits: toujours avide de pensions, Georges de
Trébizonde se chargea a lui seul des ceuvres de saint Basile,
saint Grégoire de Nysse, saint Cyrille et Eusebe, et en colla-
boration avec Jean Tortelli, de celles de saint Grégoire de
Nazianze. De son co6té, Théodore Gaza entreprit la traduction
de 80 homélies de saint Jean Chrysostome... Le plus grave
defaur de ces travaux provenait souvent du manque de con-
science de leurs auteurs. Ils y voyaient une entreprise en
quelque sorte industrielle, destinée & leur assurer pensions et
bénéfices, beaucoup plus qu'une ceuvre chargée de mettre a la
portée de tous les beautés de la littérature grecque. Le plus
impudent de ces mancuvres a gages fut Georges de Trébi-
zonde. En huit ans, il traduisit... un grand nombre d’homélies



— 168 —

et de traités de saint Basile, saint Cyrille, saint Jean Chrysos-
tome, saint Grégoire de Nysse, la Préparation évangélique
d'Euseébe, et en collaboration les ceuvres de saint Grégoire de
Nazianze... Une telle précipitation explique les errenrs que ren-
ferment ces traductions» (p. 248-251). — Voila I'Eglise romaine
bien renseignée!

Je regrette que la place me manque pour citer d’excel-
lents passages du ch. XI, intitulé : « Christianisme et paganisme
au milieu du XVe® siécle.» L’auteur avoue «la décadence mo-
rale que subit la papauté» (p. 288), son matérialisme, son
orgueil de l'esprit. « Ce fut, sans aucun doute, dit-il, cette union
contre nature qui donna naissance a la papauté hybride
d'Alexandre VI et de Léon X» (p. 290). «Le paganisme pénc-
tra a la cour pontificale» (p. 293). 11 faut lire aussi les pages
296-302. L'auteur s’indigne que les favoris des papes aient 0sé
leur dédier des ceuvres antichrétiennes; comment ne s'indigne-
t-il pas que les papes les aient acceptées? Comment peut-il les
appeler des «Vicaires du Crucifi€é »? En vérité, de telles pali-
nodies sont-elles du christianisme, et 'histoire qui le prétend
est-elle de I'histoire? E. MicHAauUD.

Dr. Mathias HOGL: Yernunft und Religion. Fiir Gebildete er-
ortert. Regensburg, G. J. Manz, 1901.

Wir dirften uns bei der Kritik tiber vorliegendes Werk
milder fasseu, wenn es nicht mit dem Anspruch auftrite, die
Probleme, welche durch den wirklichen oder scheinbaren Wider-
streit der Rechte, welche von der Vernunft und dem religiosen
Bewusstsein in gleicher Weise in Anspruch genommen werden,
Probleme, die so ungeheuer schwer auf unserer Zeit lasten,
fir einen weiteren Kreis von Gebildeten zu erortern. Muss
doch jede Untersuchung iiber die Bedingungen menschlicher
Erkenntnis die weitergreifende Frage nach der transcendentalen
Geltung der Thatsachen und Begriffe unserer religiésen Erfahrung
erheben, Dazu aber hat sich der Verfasser unserer Arbeit von
vornherein den Weg verbaut oder genauer, er schlidgt einen
Weg ein, wo er dieser Frage gar nicht begegnen kann. Denn
er bewegt sich nicht nur in der Erkenntnistheorie wie in der
Psychologie ganz im aristotelisch-thomistischen Gedankenkreis,



169 —

sondern fiir ihn besteht ausserdem noch das Recht der scho-
lastischen Methode, welche das Dogma zum universellen Aus-
gangspunkt der philosophischen Untersuchung nimmt. (S. 1 ff..
Wo er sodann den abweichenden Standpunkt moderner Philo-
sophen charakterisiert, bringt er es im Grunde nur zu einigen
oberfliichlichen Gegenbemerkungen; ja, man mochte fast ver-
muten, dass er seine Kenntnis der neueren Philosophie nur
aus einem minderwertigen Kompendium besitzt: wenigstens wird
durch das, was er iiber Leibniz zu sagen weiss, ein solcher
Gedanke nahe gelegt: ,Die Vernunft sei ein Schema aller
weltlichen Dinge, welches durch die Théitigkeit der Seele evol-
viere, so oft Kérper ecine Sinnesdnderung hervorrufen (sic!):
auf diese Weise entstehe klare und deutliche Erkenntnis.“ Bei
dem Leser wohl leider durch eine so unklare und unrichtige
Fassung der Leibnizschen Aufstellungen nicht. Dariiber, dass
der Verfasser, indem er das Kausalverhiltnis als ein analytisches
auffasst (cf. S. 19 f.), wie die Scholastik tiberhaupt, Arten der
Aussage zu Arten des Seins macht, wollen wir hier nicht weiter
mit ihm abrechnen. Es handelt sich da um eine logische und
erkenntnistheoretische Prinzipienfrage, deren Erdrterung im
Rahmen diescr Recension zu weitldufig sein wiirde. — Derumfang-
reichste Teil von Hogls Arbeit giebt iibrigens eine spekulative
Darlegung der katholischen Glaubenslehre, welche sich nirgends
iiber das Niveau dessen erhebt, was man in den lateinischen
Lehrbiichern dieser Art entwickelt findet, nur dass es hier in
ein mangelhaftes Deutsch tbertragen ist. Wir beschrinken uns
darauf, einige KEinzelheiten zu bertihren. S. 54 wird die mensch-
liche Seele, getrennt vom Leibe, als ,inkomplete Substanz*
bezeichnet, was zwar in der Konsequenz der aristotelisch-
metaphysischen Begriffe liegt, aber bedenkliche Folgerungen,
wie sie denn auch geschichtlich besonders bei Petrus Pom-
ponatius hervorgetreten sind, recht nahe legt. Wohl im Zu-
sammenhange dieser Anschauungsweise wird S. 136 behauptet,
dass schon die Verwesung des Leibes fiir die Verstorbenen ein
Fegfeuer darstelle, womit dann allerdings erwiesen wire, dass
selbst die grossten Heiligen der romischen Kirche diesem nicht
entgangen sind. Widerspruchsvoll sind die Erorterungen tiber
das Verhilnis des Willens zur Erkenntnis im Zustand der ge-
fallenen menschlischen Natur (S. 71 f.), und ebenso die Be-
merkungen tber die Beziehung zwischen That und sittlicher



— 170 -

Gesinnung. Denn wenn es S. 84 heisst: ,Im Christentum ist
die That ohne die Gesinnung indifferent, im Heidentum war die
Gesinnung indifferent”, dagegen S. 89 in einer Charakteristik
der Priifungen Abrahams: ,Gott kennt zwar den innern Willen
des Menschen, der Wille muss sich aber durch die That aus-
pragen, nicht nur wegen Gott, sondern seiner selbst willen;
denn erst wenn der Mensch im Handeln sich selbst erkennt,
wird er sich seines eigenen Inmern bewusst“, so fragt man
sich unwillkirlich, wie bei dieser Voraussetzung die That etwas
Indifferentes sein kann, da sie doch erst dem Menschen zur
Erkenntnis seines sittlichen Zustandes verhelfen soll. Oder ist
der Verfasser vielleicht geneigt, auch hier eine abweichende
Psychologie des sittlichen Bewusstseins zwischen dem Juden
Abraham und den Christen anzunehmen, wonach jener nur
a posteriori, diese aber schon vor der That ein Werturteil tiber
ihre Gesinnung zu fallen im stande wéaren? Dass Hogl sich nicht
mit dem Apostel Paulus bescheidet, die Gerichte Gottes fir
unergriindlich und seine Wege fiir unerforschlich zu halten, geht
aus seinem geschichtlichen Urteil iber den Mohammedanismus,
den Protestantismus und den Altkatholizismus, die in einer
Reihe genannt werden, hervor; sie alle erscheinen ihm natiirlich
als tiberlebt und in sich erschoptt (S. 83). Wenn tiberdies der
Bestand des Christentums mit dem Messopfer so sehr verkntipft
wird, dass mit der L.eugnung des letzteren auch jenes fir auf-
gegeben gehalten wird, so sehen wir in einer solchen Be-
hauptung nichts als eine rhetorische Phrase. Man mag es
bedauerlich finden, dass der Zusammenhang, welcher zwischen
der Idee des siihnenden Opfertodes Christi und der Feier des
hl. Abendmahles besteht, dem protestantischen Kultus mehr
oder weniger verloren gegangen ist, aber niemals wird das
Wesen des Christentums und seine Erhaltung mit der Bedeutung
einer einzelnen Kultushandlung identisch gesetzt werden diirfen.
In der Soteriologie kehrt natirlich der abstruse scholastische
Gedanke wieder, wie er insbesondere in der Jubelablassbulle
des Papstes Clemens VI. aus dem Jahre 1343 entwickelt wird,
dass jedes Leiden Christi, auch ohne den Tod, wegen der Wirde
desseiben zur Eriosung des Menschengeschlechts hinreichend
gewesen sei (5. 101); es entspricht das wohl der formell
juristischen Betrachtungsweise der Scholastik, die hier aller-
dings auch noch mit seltsamen metaphysischen Gedanken-



— 171 —

spriilngen verbunden ist, aber mit der Lehre des neuen Testa-
ments ist eine solche Behauptung nicht zu vereinbaren. S. 105
wird der ergreifende Seelenkampf Christi im Garten Gethse-
mane, welcher doch nur im Zusammenhang mit Luk. 4, 13
verstanden werden kann, in dogmatischem Interesse vollkommen
missdeutet. Hiernach wére das seelische Leiden Christi viel-
mehr ein Resultat der Reflexion und einer bewusst herbei-
gefilhrten Gemiitsstimmung als das Ergebnis des nattirlich und
unwillkiirlich sich dussernden Grauens vor dem Leidensweg, der
ihm bevorstand. In der romischen Theologie scheint aber diese
Auslegung der Vorgiinge in Gethsemane die tibliche zu sein.
Wenigstens ist sie uns auch in Newmans ,Vortrigen an Katho-
liken und Protestanten® begegnet; nur ist sie dort mit einer
gewaltigen poetischen und religiésen Kraft durchgefihrt, so
sehr, dass die psychologische Unwahrscheinlichkeit dariiber
vergessen wird. Die Léuterung des Menschen im ,Fegfeuer®
wird nach S. 136 nicht durch seine eigene freie Thatigkeit,
sondern mechanisch ,durch verzehrende, schmerzliche Glut®
bewirkt. Da hat doch Dante eine sittlich viel grossartigere
und wahrere Auffassung des Purgatoriums! Wir glauben hiermit
in einer Reihe von kritischen Einzelbemerkungen den Geist des
ganzen Buches charakterisiert zu haben; er mag sich noch
wirksam erweisen hinter Kloster- und Seminarmauern, aber
ohnmiichtig ist dieser Geist eines ,Peripatetico-Scholasticus®
gegenitber den Angriffen und Forderungen moderner Bildung
und Kultur. R. K.

A. Houtin: Dom Couturier, abbé de Solesmes; Angers,
Germain & Grassin, in-18, 1899,

Dom Couturier vécut 73 ans (1817-1890); de professeur de
petit séminaire, il se fit bénédictin & Solesmes en 1854, et suc-
céda a2 dom Guéranger a la mort de ce dernier (1875). Clest
bien 14 le type du moine mystique, qui en appelle sans cesse
a la conversion intérieure comme a la chose capitale (p. 280),
mais qui, toutefois, du fond de son couvent, suit «la carriére
électorale » (p. 328), félicite le comte de Mun d’organiser en
politique un «parti catholique», s'inscrit au nombre de ses
associés et lui envoie méme sa «modeste offrande> (p. 333).



— 178 —

Ce brave moine, qui se croyait absorbé par ses médita-
tions sur la regle de St. Benoit, était plus encore 'homme du
Syllabus, de l'encyclique Quanta cura de Pie IX et des « admi-
rables lettres de Léon XIII (Humanum genwus), ou, dit-il, le
naturalisme sous toutes ses formes, le libéralisme, par consé-
quent, a recu sa condamnation trés solennelle» (p. 316). Il est
intéressant de voir comment ce chef d'abbaye, qui, sous pré-
texte de vie intérieure, ne voulait pas que ses moines se
livrassent trop a I'étude et aux ceuvres, savait, lui, se livrer a
la politique et aux luttes électorales. Je n'ai pas remarqué, en
lisant sa vie, qu'il et gémi sur les péchés du monde; mais
quels gémissements amers n’a-t-il pas poussés sur 1'échec poli-
tique de son parti! «¢Dans ce désastre, €écrit-il, le plus grand
mal pour nous, c’est que nous succombons sans gloire. Toute
défaite n’est pas une honte, la wndtre est un déshonneur. Nous
avions devant nous l'ennemi avec son drapeau et sa devise;
presque personne dans nos rangs n'a osé proclamer la devise
du chrétien, arborer le drapeau de la sainte Eglise. Nous
sommes tombés; mais qui nous a plaints? qus n'a pas ri de
notre défaite? Voila notre état d'infériorité, a nous catholiques,
au lendemain des élections» (p. 259). 11 faut lire aussi, a ce
point du vue, lincroyable lettre qu'il a écrite, en 1887, pour
c¢lébrer la gloire de Garcia Moreno, et pour soutenir que le
Syllabus devrait étre a la base de la législation et de la vie poli-
tique, comme la charte méme de la civilisation chrétienne!
(p. 340-344).

Ceux qui, de nos jours, doutent encore du but politique et
social poursuivi par les congrégations dites monastiques, méme
les plus mystiques en apparence, n'ont qu'a lire la vie de dom
Couturier. Ce bénédictin, qui n'aimait pas le nom de saint
Maur parce que, disait-il, «<le jansénisme l'avait profané »
(p. 225), vénérait, au contraire, celui de «saint Grégoire VII»,
et il voyait dans le pontificat de ce pape «le point culminant
du développement social de U'Eglise» (p. 173). C'était 1a le
beau temps, la grande époque chrétienne, «<le modele le plus
parfait »! « Hélas! depuis, quel changement» (p. 175)! Ce bon
Peére en était navré. Il ne voyait partout aujourd’hui que pro-
testants, jansénistes, gallicans, révolutionnaires; c’étaient 1a les
grands coupables et les grands ennemis. «Le protestantisme,
disait-il, par socn nom aussi bien que par ses principes, menace



— 173 —

de rutne toute morale el toute société » (p. 52). «Il elt vive-
ment souhaité, assure son historien, 1'anéantissement de l'au-
dacieuse critique moderne, héritiere, a son avis, du gallica-
nisme, du jansénisme, du philosophisme, respectueuse suivante
de Baillet, de Richard Simon, condamnés par 1'Eglise, et de
Tillemont, qu’il suspectait trés fort» (p. 254). A l'exemple de
dom Pitra, qui critiqua le libéralisme de Léon XIII, notamment
ses < considérants », ses ¢ conseils », ses «ordres pratiques»
(p. 178), il ne loua dans les écrits de ce pape que les passages
ol le naturalisme et le libéralisme sont condamnés, Il trouvait
compromettants et humiliants pour les catholiques les noms de
Gratry, de Perreyve, de Dupanloup, de Lagrange, etc. Tout
en déclarant, d'aprés l'article XVI des constitutions de son
ordre, que les bénédictins «regoivent les décrets de I'Eglise
romaine comme les oracles du vrai Dieu > (p. 182), il savait
tres bien donner son coup de griffe au pape infaillible, quand
il le trouvait faillible. C'est ainsi qu’il pratiquait cette sainte
obéissance qu'il représentait a ses religieux comme le fond
méme de la sainteté (p. 205).

En somme, ce moine avait une bonne nature et une bonne
figure. On I'a méme appelé ¢une maman» (p. 108). Ce quil'a
rendu étroit, illogique et fanatique, c’est surtout la fausse ins-
truction et la fausse éducation religieuse qu'il a regues dans
les séminaires de son pays. C'est dans ces ¢établissements
qu'est tout le mal. Instruit et ¢élevé autrement, le clergé de
France et d'ailleurs serait intelligent, pacifique, tolérant et pa-
triote. Comment les gouvernements ne le voient-ils pas et ne
remédient-ils pas a ce mal? LLa modération relative du carac-
tere de dom Couturier apparait, entre autres faits, dans les cri-
tiques qu'il a adressées au Pére Tesniére et 4 sa « Revue des
ceuvres eucharistiques», contre les exagérations mystiques de
cette Revue (p. 332-367), et dans le peu de zéle qu'il a mon-
tré pour l'ceuvre de l'ultramontanisation de 1'Orient (p. 233).
Le pape Léon XIII semble avoir bien compris la valeur intel-
lectuelle et la portée morale de ce moine, lorsqu'il lui accorda
«le privilege de porter la calotte violette». «Le Pere abbé¢,
dit son historien (qui a eu la trop grande bonté de lui consa-
~crer 384 pages), eut grand plaisir 4 recevoir, pour lui, ce pri-
vilege » (p. 233).

Bref, ce bénédictin, qui n’était certes pas de la congréga-



— 174 —

tion de Saint-Maur!), mais qui voyait dans la Sacrée-Péniten-
cerie le grand phare qui éclaire le monde (p. 76), n’était, au
fond, qu'un simple Veuillotin qui s'était fait moine; il croyait
étre bénédictin et n'était que jésuite, comme son maitre Gué-
ranger et comme son ami Pitra. Et dire que ce Couturier et
ce Guéranger furent, ainsi que l’abbé Jules Morel, des con-
sulteurs de I'/udex, et que tous les bons catholiques francais
en sont encore A accorder une valeur intellectuelle quelconque
aux condamnations de cette congrégation de 'éteignoir! O sancta
stmplicitas! E. M.

A. Houtin: Un dernier gallican, Henri Bernier, chanoine
d’Angers, 1795-71859; Angers, Germain et Grassin, 1901.

Ce volume n’est pas moins intéressant, pour les historiens
de I'Eglise, que l'étude du méme auteur dont il a été question
ici méme, sur «La controverse de l'apostolicité des Eglises de
France au XIX® sieécle»?). M. Houtin y fait l'histoire, par le
menu, de tous les faits et gestes d’un gallican de la premiere
moiti¢ du XIXc® siécle. Le parti ultramontain s’est particuliere-
ment agité, en France, de 1840 a 1870; c'¢tait 'époque de la
préparation immédiate de la fameuse infaillibilité du pape,
€poque trés curieuse, ou, dans tous les diocéses de France,
une lutte s’est livrée entre les <« néo-catholiques» (ou ultra-
montains) et les gallicans, ceux-1a voulant le nouveau dogme,
ceux-ci le repoussant. Cette lutte, dans le diccese d’Angers, a
eu cela de particulier qu'elle a réuni «le restaurateur des
moines, dom Guéranger; Jules Morel, le panégyriste de I'In-
quisition; le célebre politique Falloux; le chevaleresque comte
de Quatrebarbes; Freslon, ministre de la deuxiéme république;
Mgr Angebault, un evéque qui représente si parfaitement
I'épiscopat de ce temps; le vénérable Pere Gautier, de la
société de Jésus», etc. L'ouvrage de M. Houtin contient de
trés précieux détails sur quelques-uns des principaux auteurs
du dogme de 1870, notamment sur Veuillot et le journal
L’ Univers, pris en flagrant délit de mensonge et de calomnie

1) Voir les pages 206, 237-238 et 246, ou est indiqué son peu d’amour pour
la science,

2) Voir la Revue, octobre igoi, p. 814-818.



(p. 260); sur dom Guéranger, dont la fausse science est signa-
lée a2 maintes reprises; sur l'abbé Jules Morel, I'abbé Peltier,
I'abbé Bouix, Dulac, etc.

Dans une Lettre supplémentaire a dom Chamard, 'auteur
dit (p. 8): « Comme de cette histoire il ressort une forte mora-
lité — entre autres enseignements, le danger de confondre la
religion avec le fanatisme, la foi avec la politique, les ques-
tions de doctrine et d’histoire avec les haines de particuliers
et de coteries — je ne suis pas faché d’avoir écrit; je le serai
moins encore quand aura paru l'édition complete et définitive.»
Donc le volume que nous avons sous les yeux n’est pas encore
«'édition complete et définitive». Tant mieux. Nous sommes
avides de lumiere et de vérité.

En attendant, signalons encore d'autres lecons de ce trés
utile volume. Et d’abord, quelle legon, pour ceux qui savent
comprendre et qui ont encore quelque respect de la liberté de
I'esprit humain, quelle lecon que cette mise a I'index (en France
véritable occision, tant la France est encore sous le joug
romain), cette mise & l'index de quiconque combat Rome et le
jésuitisme! On a vu les ignorantins de ce prétendu tribunal
frapper dans l'obscurité, et sans dire pourquoi, le chanoine
Bernier, en juillet 1850, Lequeux en 1851, et Bouillet, et Promp-
sault, et Laborde, et Guettée, etc. Et cela, sur les dénoncia-
tions d'un Guéranger, d'un Jules Morel, d'un Bouix, d’'un Pel-
tier! Il faut lire dans ce volume ce qu’étaient ces dénonciateurs,
pour savoir ce qu'on doit penser d’un tribunal qui accepte de
pareils oracles! Tandis que Lequeux ne s'est soumis, comme
Fénelon, que pour la forme, Bernier s’est soumis, lui, sincére-
ment, mais tout en conservant ses convictions gallicanes; car,
méme encore quelques jours avant sa mort, il travailla 4 une
réfutation du néo-catholicisme (C’est ainsi qu’il appelait 'ultra-
montanisme), et 4 une réfutation des erreurs relatives aux
apparitions de la Salette. Ni Prompsault, ni Laborde, ni
Guettée ne se sont soumis. Honneur & ces vaillants!

M. Houtin dit que Guettée a «sacrifié la primauté ponti-
ficale 4 son intransigeance exaspérée par la persécution »
(p. 347). Qu'il me permette de le renvoyer non seulement au
volume si terriblement lumineux de ses Sowuvenirs, et plus
encore & son Observateur catholiqgue et a son Union chré-
lienne, s'il étudie ces précieux recueils de documents aujour-



— 176 —

d’hui oubliés, il se convaincra aisément qu’en déclarant la
papauté «schismatique» et «hérétiques, il était autre chose
encore qu'un homme exaspéré par d'indignes persécutions, mais
bien un théologien éclairé, connaissant & fond I'histoire de I'Eglise
et particulierement celle de la papauté.

En lisant la vie de Bernier aprés avoir lu celle de Guettée,
on est frappé de l'inutilité de la candide soumission de Bernier,
et, au contraire, de la fécondité de la lutte 4 outrance, pour-
suivie par lintrépide Guettée. A quoi a servi, en effet, la sou-
mission du bon, mais encore trés aveugle, chanoine d’Angers?
Elle a servi d'abord a le déconsidérer. M. Houtin l'avoue lui-
méme: «Des lors, dit-il, toutes les présomptions furent contre
M. Bernier; il perdit la considération dont il jouissait» (p. 336).
De plus, elle a servi a intimider davantage encore les peu-
reux et a rendre Rome plus audacieuse. Il fallait aller droit a
I’ennemi, et on a reculé; il fallait affronter le péril, et on a
tremblé; il fallait détruire Carthage et non la révérer. Il en
est de Rome comme de la Mecque; la peste que nous en
apportent les pelerins doit étre considérée non comme une
peste sainte, mais comme une vraie peste, qu'il faut détruire
par des procédés vigoureux et sans pitié. L’histoire vraie dé-
montre aujourd’hui les origines trés humaines, et nullement
divines, de la papauté; donc appliquons le droit humain a
cette institution qui ne vit que d’erreurs et de superstitions, et
elle aura vite disparu.

Autre lecon. Bernier a prédit les orages que !'ultramon-
tanisme amoncelait sur 'Eglise et sur la France. Il a écrit en
1858: <« Assez d’autres font aujourd’hui prendre 1'Eglise en
haine et en défiance par la maniere dont ils la défendent; et
surtout la manieére dont s’y prennent certains catholiques qui
n'ont pas recu cette mission, accumule des orages sur sa téte»
(p. 333). Trois ans plus tard, 'évéque Guibert a dit aussi: «Ce
parti a fait un grand mal dans le passé; c’est lui qui a pré-
paré depuis dix ans les violentes réactions du moment, et qui
a amassé dans l'atmosphére toute 1'électricité dont elle est
chargée.» On ne saurait mieux dire. Mais la conséquence a
tirer n’est-elle pas qu'il faut en finir logiquement et savamment,
catholiquement et impitoyablement?

C'est de cette catholicité éclairée et logique que le bon
Bernier a manqué. Que d’illogicités naives & relever dans ses



e 377 =

doctrines et dans sa vie! Par exemple, lorsqu'il a dit: «L'in-
faillibilité du souverain pontife n'est pas encore définie, donc
elle ne le sera jamais!» (p. 334); ou lorsqu’il a prétendu que
les doctrines opposdes aux articles de 1682 ne seraient jamais
définies comme des dogmes (p. 338)! Au lieu de faire le pro-
phete et de regarder dans l'avenir, il aurait mieux fait de mieux
scruter le passé et les origines de la papauté, de mieux étu.
dier I'histoire et les dogmes de 1'Eglise primitive; il y aurait
appris ce qu’était et ce que doit étre encore le vrai catholicisme
chrétien. C'est ce que Guettée a fait, et c'est ce qui établit
aujourd’hui sa supériorité sur Bernier. Bernier n'a été qu'un
timide chanoine qui s’est laissé dévorer par la louve romaine;
Guettée lui a donné le coup de lance dont elle saigne encore.
N’est-ce pas le cas de répéter le mot de dom Guéranger:
«S'il y en avait eu quatre comme celui-1a, le mouvement ultra-
montain n'aurait pas réussi» (p. 338). Guéranger l'a dit de
Bernier; c'est de Guettée qu'il faut le redire.

Autre lecon. Ce qui perd la France, c'est d’une part sa
routine en matiére de religion, et d’'autre part ses demi-me-
sures. Bernier se croyait convaincu, et il I'était; mais c’était
une conviction de routine et non d’'examen sérieux, S'il avait
scientifiquement examiné le sens du 7u es Pelrus et les pré-
tendus faits sur lesquels la papauté se fonde pour se dire de
droit divin, il n'aurait trouvé, au lieu d'un droit divin, qu'une
perche surmontée d’une loque, simulant un vicaire du Christ,
simple ¢pouvantail pour les petits oiseaux. Mais la France ne
veut pas voir, elle a peur de voir, elle craint de s'étre trom-
pée et de passer pour ridicule, tant la méprise aurait été co-
lossale! Et alors, ce ne sont que des demi-mesures. Ce bon
Bernier, qui trouvait absurde l'infaillibilité du pape, acceptait
I'indéfectibilité de I'Eglise romaine! Il riait, lui aussi, de la
basse-cour du Vatican, et, nous dit son historien (p. 357), «il
conservait précieusement dans ses papiers la concession d'une
indulgence pléniere a l'article de la mort; il l'avait obtenue
par un de ses amis, qui la tenait de Grégoire XVI pour sa
famille et vingt-cinq personnes de son choix»! IL.e brave cha-
noine n’a pas réfléchi un instant sur le grotesque de pareilles
indulgences et sur l'incommensurable sottise que suppose la
croyance & un homme qui gére & ce point les affaires de Dieu
et qui dispose ainsi de la destinée future des chrétiens!

Revue intern. de Théologie. Heft 37, 1902, 12



— 178 —

Quand les Francais, qui ont plus d'esprit que de bon sens,
ouvriront-ils les yeux? Je voudrais espérer que Bernier a été,
sous ce rapport, le «dernier gallican ». E. Micuaup.

Dr Max IumicH: Papst Innocenz XI., 1676-1689; Berlin,
Speyer, 1900, in-8°, 111 S,

Cette étude n'est qu'un tres court et trés partial résumé,
ou plutét un effort d'apologie, du pontificat d'Innocent XI.
L’auteur, privat-docent a Konigsberg, a utilisé, a peu pres a
chacune de ses pages, les quatre volumes de documents que
j'ai publiés sur Lowis XIV et Innocent XI, ce qui ne 'empéche
pas de déclarer mon ouvrage sans valeur. Il y a des gens qui
mangent le miel et qui essaient de tuer l'abeille.

L’auteur me reproche de manquer de «méthode histo-
rique», parce que j'ai attaché trop d'importance a des docu-
ments d’ambassade qui, dit-il, ne sont jamais qu'«une source
de second rang (stets nur eine Quelle zweiten Ranges)», et
aussi parce que j'ai cru naivement a tous les reportages des
agents et des espions. J'ai expressément déclaré, dans mon
Introduction, que, pour écrire une histoire complete du ponti-
ficat d'Innocent XI, il faudrait publier tous les documents qui
sont encore enfouis dans les archives diplomatiques des divers
Etats avec lesquels ce pape a été en relation; qu'en tout cas
les documents officiels de la cour de France ¢étaient de nature
a éclaircir les nombreuses questions qui ont été débattues
entre cette cour et celle de Rome. Or, ce sont ces documents
officiels, alors inédits, que j'ai publiés, d’aprés les originaux
mémes. Au lieu de faire un choix et de ne publier que ce qui

est favorable a la papauté — et c'est en cela seulement que
consiste toute la méthode romaine, que M. Immich appelle
« historische Méthode » — j'ai publié tous les documents que

I'ambassadeur de France, le cardinal d'Estrées, I'abbé Servient,
I'abbé d'Hervault, etc., ont jugés assez importants pour étre
envoyés a Louis XIV et a4 ses ministres. Si ces hommes de
valeur ont trouvé assez graves pour étre communiqués a leur
cour, les rapports de leurs secrétaires et autres agents, avais-je
le droit, en historien impartial, de les supprimer ou méme d'en

~

faire un triage a mon gré? M. le privat-docent Immich fera



— 179 —

bien d’étudier encore les régles de la vraie méthode historique,
et de ne pas la confondre avec la méthode du triage ou de
I’hérésie (aipeaic, choix), que Rome condamne avec tant de
sévérité chez les autres, et qu'elle pratique avec tant d’habileté
pour elle-méme.

Que l'auteur croie qu'lnnocent XI et ses agents ont été
incapables de haine, de vengeance et de complots, c’est son
affaire; mais l'histoire de la papauté n'est-elle pas remplie de
passions et de sang? Le mensonge sur ce point n’est plus
possible.

Qu’'il m'accuse d'esprit de parti et de fanatisme, c'est son
droit. Tout le monde sait qu'il suffit, aux yeux des critiques
inféodés au papisme, de mettre & nu les crimes de la papauté
et les erreurs du systéme romain, pour étre :pso facfo homme
de parti et fanatique. De cela, je me fais gloire et honneur, et
j'espére bien qu'avec la griace de Dieu j'aurai toujours le
courage de démasquer l'erreur et d'appeler un chat un chat.

Que M. Immich préféere a4 mes appréciations celles de
M. Charles Gérin, c'est encore son affaire. Mais s'il avait lui-
méme l'impartialité qu’il réclame avec tant de raison chez
autrui, il aurait dii avertir ses lecteurs, ce qu'il n'a pas fait
que M. Gérin a été longuement réfuté, entre autres par
M. Th. Loyson, dans son ouvrage intitulé: L’assemblée du
clergé de France de 1682 (Paris, Didier, in-8°, 530 p.).

Les lecteurs m’épargneront la peine de conclure.

E. MicHAUD.

K. KoxNig: Gott, warum wir bei ihm bleiben miissen. Frei-
burg i. B. und Leipzig, Paul Wetzel. 154 S.

Unter dem Titel: ,Neue Pfade zum alten Gott“ erscheinen
in dem genannten Verlage Schriften, die es sich zur Aufgabe
stellen, ,die Erkenntnis wahrer Religiositit und Sittlichkeit unter
den Gebildeten unseres Volkes zu fordern und das unantastbare
Recht dieser Geistesmiichte gegeniiber allen ihren Gegnern und
Veriachtern mit scharfgeschliftener Waffe zu verteidigen“. Unter
diesen Gegnern wird im besondern die noch immer nicht ganz
tiberwundene Nuturphilosophie des Monismus scharf ins Auge
gefasst und als eine Weltanschauung bekiampft, die ihre Ver-
sprechungen nicht gehalten hat, nicht halten wird und kann.



— 180 —

»Nur wer dem Dualismus, der Selbstentzweiung unseres Wesens,
klar und tief in die Augen gesehen hat, ist fahig, die Einheit
zu suchen, die Frieden und Kraft und Klarheit bringt — sie
heisst Gott.* Warum wir bei ihm bleiben miissen, das zu be-
weisen unternimmt der Verfasser, indem er seiner Erorterung
das Wort Carlyles zu Grunde legt: ,Von Gott wegzufliehen ist
vergebens, nach ihm hin — darin liegt die einzige Rettung des
Menschen.® ZIch glaube. Damit beginnt der Verfasser. Ich habe
erkannt, sagt er, dass, so wichtig das ,,Wissen* fiir den Menschen
ist, die tiefsten Grundlagen seines Lebens doch Glaubensgrund-
lagen sind und bleiben. Und weiter: Ich glaube an Gott. Das
ist das Glaubensbekenntnis der Religiositiit. Es bedeutet mir
zum ersten: Ich glaube, dass Gott ist, und zum zweiten: Ich
glaube, dass Gott fir mich ist. (,Du, Herr, hast uns auf dich
hin geschaffen, und unser Herz ist unruhig, bis es Ruhe findet
in dir.* Augustin.) Und darum weiter: Ich glaube an Gott den
Vater. Das ist die Christenbotschaft, die Frohbotschaft, der unser
Herz gehort; sie kiindet uns den Gott, bei dem wir bleiben
miissen. Gott mein Vater, ich sein Kind — ,in diesem Satze
liegt fir uns alle Lebenshoheit, alle Lebenstiefe, alle Lebens-
weite, die intimste Innerlichkeit und kraftvollste Lebensbethii-
tigung, aller Friede und alle Kraft der christlichen und unserer
eigenen Religiositit“. — In unserer vielfach zerrissenen, zwei-
felnden und schwankenden Zeit giebt es viele, die ehrlich Gott
suchen, die mit Augustinus rufen: Quid ferventius queerit anima
mea, quam veritatem? Ihnen wird Konigs Buch ein Weg-
weiser sein. Ptr. SCHIRMER.

Dr. Rich. Krarik: Kulturstudien. DMinster, Alphonsusbuch-
handlung, 1900. 371 S.

(

,Decadenz“ und ,Regeneration®, sagt der Verfasser, seien
die zwel prignanten Schlagworte, in denen mit ahnungsvollem
Tiefsinn der Inbegriff aller unserer Kidmpfe niedergelegt ist.
Er will erweisen, dass das erstrebenswerte Ziel fiir unsere Zeit,
~eine einheitliche, organische, erhebende und wirdige Kultur®,
durch eine jahrhundertelange Revolution, Anarchie und Deca-
denz verloren gegangen ist, und dass die einzig mogliche
Grundlage einer solchen Kultur jene Macht ist, die allein von



— 181 —

allen Méachten der Zeit unzerwiihlt dasteht, namlich das positive,
lebendige, zukunftreiche Christentum. So weit fithlen wir uns
eins mit dem Verfasser. Aber seinen Versuch, zu beweisen,
wie sich ,dieses Christentum in der Kkatholischen (rémisch-
katholischen) Kirche immer glinzender manifestiert”, miissen
wir als misslungen betrachten. Die Botschaft, die er verkiindet,
haben wir schon oft vernommen, von Kraus und Schell bis auf
Miiller und Spahn — aber uns fehlt der Glaube. Allem Sehnen
und Rufen nach Reform antwortet schrill von der andern Seite
das Wort, wie es vor kurzem erst in Wien gesprochen worden,
,das sei nicht ,Reformation’, sondern ,Deformation‘ und ,Revo-
lution® in der katholischen Kirche“. Und solange den schénen
Worten der nach ,Regeneration“ Rufenden keine Thaten folgen,
ist mit einer solchen ,aurea mediocritas® nichts anzufangen.
Wir halten es mit dem Worte aus ,Uriel Acosta“: Wer Wahr-
heit will bekennen, darf ihr die hochste lorie nicht entziehen:
den Ruhm des Mutes, den die Wahrheit giebt. Dieser Mut aber
wird offenbar durch die That. Pfr. SCHIRMER.

G. Lascu: Die Theologie der Pariser Schule, Charakte-
ristik und Kritik des Symbolo-Fideismus; Berlin,
Schwetschke, 1901, 1.80 Mk.

Cetle intéressante brochure expose le systéme de M. Aug.
Sabatier et celui de M. Ménégoz. LLe premier est appelé sym-
bolisme, le second fidéisme; en les ajoutant I'un a l'autre, on a
formé le mot «symbolo-fidéisme»,

Mais le systéme de M. Sabatier (si systéme il y a) est-il
bien désigné par le mot symbolisme? Et que signifie au juste
ce mot? De méme, le systeme de M. Ménégoz (si systeme il
y a) est-il bien désigné par le mot fidéisme? Et que signifie
au juste ce mot? De plus, pourquoi juxtaposer ces deux mots
et ces deux systémes de maniére a vouloir n'en faire qu'un?
Est-ce logique? Est-ce méme simplement clair? Que signifie ce
mot double: symbolo-fidéisme? Et en supposant que toute cette
doctrine (si doctrine il y a) soit neuve et lumineuse, est-on
bien autorisé a la présenter comme la doctrine de I'école pro-
testante de Paris? Tous les autres professeurs de cette école
I'admettent-ils? et si non, ne comptent-ils pour rien dansleur école?



— 182 —

On le voit, ces dénominations et ces prétentions soulévent
plus d’'une difficulté, que l'auteur de cette brochure, tout en
restant aussi objectif que possible, n'a certainement pas tran-
chée. Les lecteurs de cette FRevie savent déja ce que 'on peut
penser du prétendu symbolisme de M. Aug. Sabatier, ou plu-
tot de son subjectivisme outré, de son appel a l'histoire et a
la psychologie, appel auquel il n'a répondu lui-méme, la plu-
part du temps, que par l'arbitraire le plus discutable. Ils savent
aussi ce que l'on peut penser d'un fidéisme qui n'est que 'affir-
mation de la foi «indépendamment des croyances»; logoma-
chie manifestement fantaisiste, comme d’ailleurs la plupart des
theses de l'honorable M. Ménégoz. Les attaques qui ont été
dirigées contre ces deux systémes, dans le sein méme du pro-
testantisme, notamment par M. Henri Bois, de I'école de Mon-
tauban, les sapent par la base et me dispensent d'une plus
ample démonstration. B, M,

F. Mevrick, Canon of Lincoln Cathedral: (1) Seriptural and
Catholic Truth and Worship. (2) Old Anglicanism and
modern Ritualism. London, Skeffington, 1901.

Canon Meyrick has published the above two books at a
short interval of timie from one another. The second title of
“Scriptural and Catholic Truth and Worship” is “The Faith
and Worship of the Primitive, the Mediceval, and the Reformed
Anglican Churches”. And this title accurately describes the
purpose and contents of the work. It consists in fact of four
parts.

The first part sketches in twelve chapters the Faith, Reli-
gion, Imstitutions, Ordinances, Rites, Forms of Worship and
Church Government of (1) the Apostolic Age, (2) the Sub-
apostolic Age, (3) the remaining centuries of the Primitive
Church. Canon Meyrick confines the title Primitive to the first
five centuries, during which he recognises no change of faith
or practice. The sixth, seventh, and eighth centuries he designates
as Transitional, because forming a transition from the Primi-
tive to the Mediseval Church in respect to doctrine and dis-
cipline,

The second part begins by stating that ‘the dominating
feature and factor in the Middle Ages is the Papal Supremacy,



— 183 —

not only because it was a supremacy forming practically a new
order of the ministry in the West, but also because its function
was to approve by its authority every corruption of the primi-
tive faith and worship as soon as it had become thoroughly
popular; and so to change that faith and worship by the cor-
porate action of the Latin Church in a way that it could not
have been changed by the speculations of individuals™ (p. 105);
and it shows how the Supremacy grew up by Imperial insistance
and was confirmed by the False Decretals. It then describes
the Medieeval Faith as summarised in the twelve Articles of
the Creed of Pope Pius IV; which contains the doctrine of the
Mediceval Church, as the three Catholic Creeds contain those
of the Primitive Church. A second chapter points out the effects
of the Mediceval doctrines on the worship of the Church: “The
character of the worship of the Christian Church necessarily
changed with its faith. Each one of the new Articles of the
Mediseval faith necessarily affected the forms and the nature
of the worship, but more especially those changes which, with
or without the Fourth Lateran Council, Innocent III introduced
into the Christian religion, or sanctioned, in the year 1215”
(p. 131). “If we reckon the cumulative force of the changes
made in the Middle Ages alone, we shall see that the faith
and worship of the Mediseval Church, though retaining a sub-
stratum of the original Christian religion, were practically quite
other than the faith and worship of the Primitive Church,
owing chiefly to the manipulation of Pope Innocent III; and
we shall observe that the change made in worship resulted
from the change made in the faith” (p. 153).

The third part is a defence of the course taken at the
English Reformation, which was a conscious rejection of the
Mediseval faith and a recurrence to the faith of the Primitive
Church. “The paramount principle of the English Reformation
was the resolve on the part of the Church to return to the
primitive model, in faith altogether, in worship and religious
institutions as far as was possible in the changed circumstances
of the world. It might be thought with that end in view it
would be sufficient to resume the symbols of the primitive
Church, the three Catholic Creeds, and ignore all that had
come between in the Middle Ages, including the summary of
Mediseval doctrine, the Creed of Pope Pius IV. But experience



e 1B e

shows that such a course as this is not possible with any hope
of success. In the physical body, when once an ill-humour has
set in, it becomes nccessary to expel the ill-humour before the
health of the body can be regained; and whenever truths
have been corrupted, it is equally necessary formally and cons-
ciously to reject their corruptions before men can enter into
the enjoyment of the truths as they were before they were
corrupted. The Church of England therefore found it necessary
to face the Mediseval system and to reject all its novel tenets
by name, and to cast up a barrier against them, lest they
should return, or lest men should again unconsciously slide into
them. Then and only then, thus protected and safeguarded,
the pure faith could be professed and taught and believed
without danger from outward aggression or inward declension
or recurrence to old corruptions. This work of defence, some-
times in the form of attack, the Church performed in her
XXXIX Articles. To repel assaults that had been made on
the truth was their primary purpose, and while this purpose
was being most satisfactorily carried out, the opportunity was
taken of making also a positive declaration of the primitive
tfaith, and of rejecting some errors of more modern days which
had grown up since the Middle Ages and were of a different
nature from that of the Mediceval superstitions™ (p. 157). What
the faith of the Church is and was, is shown by the statements
of the XXXIX Articles, the Prayerbook and the Homilies, and
what its worship is and was, by the Prayverbook, the Ordinal
and the Canons. The defence of Anglican Orders by Dr v. Dol-
linger at the Bonn Conference of 1875, and by Bishop Reinkens
and Professor Friedrich in the International Theological Review
is quoted (pp. 229—231),

A fourth part is added to the other three, showing the
present day developments of the Mediseval system, exhibiting
themselves in the doctrines of the Immaculate Conception;
Papal Infallibility, the Universal Bishopric of the Pope, the
devotion to S* Mary encouraged by Pope Leo XIII, and the
increasing adulation and adoration of the ‘“idol of the Vatican”,
whom Mgr. Bougaud, late Bishop of Laval, called the personi-
fication of Jesus Christ, and Mgr. Jauffret, the present Bishop
of Bayonne, declares to be the incarnation of the Holy Ghost.
The modern worship of the Roman Church is described as con-



— 18 —

centrating itself more and more on (1) parts of our Lord’s body,
as the Sacred IHeart, the Sacred Feet, the Sacred Face, the
Sacred Hands; (2) on the Eucharist, showing itself in the
Forty Hours Adoration of the Sacrament, the Perpetual Worship
of the Host, the Nocturnal Adoration of the Most Holy Sacra-
ment, the Congregation of the Kucharistical Heart; (3) on
St Mary as Sovereign Lady of earth and heaven, and on her
Rosary, so strongly recommended for use by Leo XIII.

A sketch of the English Church since the Reformation
follows, giving a short account of what are known as the Evan-
gelical, the Tractarian, and the Ritualistic movements, the last
of which is described as a “backwater eddy, while the stream
rolls on”. In reference to the central tenet of Ritualism the
saying of “an Old Catholic Professor” is quoted—*Je plains
votre Eglise d’en étre réduite & discuter encore sur des choses
si essentiellement contraires a la notion méme de I’Eucharistie.
Le pain doit étre mangé et Dieu adoré, et non wvice-versa’
(p. 276).

Canon Meyrick’s second book “0Old Anglicanism and modern
Ritualism” has for its purpose to prove that the present
Ritualistic party in the Church of England is not the legitimate
successor of the old Anglican High Church School of the seven-
teenth century, and that their tenets cannot be justified by
any previous teaching in the Church of England. The Ritua-
listic tenets are thus described:

“What is it that sober-minded men complain of in the
Ritualistic party? The following points in particular:

(1) A depreciation of the Reformation and disloyalty to
its principles.

(2) A tenderness towards Rome, which leads to the condo-
nation of her errors and offences as a whole.

(3) An indifference in each particular case to the false
doctrines of the Church of Rome, and a disposition to excuse,
if not to accept them.

(4) The adoption of the Medieeval and modern Roman
tenet of the presence of Christ’'s Humanity and Divinity in the
elements of bread and wine under the name of the Objective
Presence.

(5) The consequent introduction of the doctrine of the Mass
and of the ceremonies naturally accompanying it, of Children’s



— 186 —

Eucharists with a view to teach it, and of other rites following
upon it.

(6) The practice of the Confessional.”” P. 233.

Does the teaching of the old historical High Church School,
asks Canon Meyrick, justify the new school on these points?
To answer this question he quotes passages on the questions
at issue from Richard Hooker, Bishop Andrewes, Bishop Overall,
Archbishop Laud, Bishop Buckeridge, Bishop Cosin, Bishop
Jeremy Taylor, Bishop Bull, Bishop Beveridge, Archbishop
Bramhall, Archbishop Ussher, DBishop Hall, Bishop Pearson,
representative divines of the seventeenth century, showing with
a perfect and unbroken unanimity (1) their thankfulness for
the blessing of the Reformation and their resolution to stand
by its principles; (2) their hostility to Rome as she now is and
was two hundred years ago; (3) their rejection of all the par-
ticular doctrines by which Romanism differs from Old Catholi-
cism and Anglicanism; (4) their rejection in especial of the
Objective Presence of Christ's Humanity and Divinity in the
elements of bread and wine (as distinct from His Objective
Presence at the Ordinance) which in the twelfth century took
the name of Transubstantiation; (5) their repudiation of the
Romish Mass and its ceremonies; (6) their refusal to regard the
system of the Confessional (introduced in the twelfth century)
as a part of the normal discipline of the Church and neces-
sary for growth in grace.

Canon Meyrick’s book ends as foliows:

“I believe that I have proved that the Ritualist School, in
so far as they depreciate the Reformation, show tenderness to
Rome, condone her false doctrines, hold the tenet of the Objec-
tive Presence in the elements, perform the rites and ceremonies
~ thence flowing, and inculcate the practice of auricular con-
fession as part of the normal religious life, find no justification
in the teaching and acts of our seventeenth century divines.
The old historical High Church party in the Church of England
i1s in direct conflict with the Neo-Anglicanism known as Ritua-
lism.” P. 249,

It is well that Old Catholic sympathisers on the Continent,
who have been surprised and offended at some of the opinions
expressed by Ritualists regarding themselves and in reference



— 187 —

to Rome, should know that Ritualists herein do not rightly
represent the Church of England, but rather constitute an
evanescent phenomenon in her history. ANGLICANUS.

J.-B. Piopa: L’Etat et les Eglises aux Etats-Unis; Berne,
Wyss, 1900, in-18, 54 p.

Cette intéressante étude a été publiée d’abord dans le
Politisches Jahrbuch der schweizevischen FEidgenossenschaft de
M. le prof. Hilty. L’auteur commence par démontrer la neu-
tralité de I'Etat aux Etats-Unis, en matiere de religion (p. 7).
Cependant, il constate, d'autre part, que «le gouvernement de
I'Union et les gouvernements des Etats reconnaissent le chris-
tianisme sous une forme qui peut ne pas paraitre conséquente
avec la théorie qu'un gouvernement civil doit étre absolument
neutre en matiére religieuse» (p. 10). La chose s’explique ainsi:
« En somme, I'Etat est neutre, mais le sentiment religieux indi-
viduel et le désir de ceux qui le représentent et du peuple
américain en général, font que la foi chrétienne est de fait la
religion nationale. Ce fait n’invalide point la neutralité légale
absolue de I'Etat. Les populations ont la foi qu’elles ont, I'Etat
doit rester neutre» (p. 11).

Suivent des statistiques trés précises, d’aprés le recense-
ment général de 1890, sur les nombreuses dénominations reli-
gieuses établies aux Etats-Unis (p. 11-24). L'auteur, qui a sé-
journé dans ce pays, conclut ainsi, d'accord avec Brice: «Sous
tous ces rapports, 'influence du christianisme, en .considérant
non seulement le nombre, mais aussi l'intelligence des per-
sonnes qui la subissent, est plus grande et plus répandue aux
Etats-Unis que dans quelque partie que ce soit de l'ouest de
I’Europe continentale, et méme plus qu'en Angleterre» (p. 25).

Dans une seconde partie, M. Pioda étudie «1’América-
nisme ». Il en résume l'histoire et les évolutions, depuis son
apparition en 1884 jusqu’a nos jours. Il fait d’assez nombreuses
citations du P. Hecker, et des discours du cardinal Gibbons et
de I'évéque Ireland. Il mentionne les appréciations dont 'amé-
ricanisme a été 1'objet en France, en Italie, etc. Enfin, il carac-
térise ainsi les catholiques-romains des Etats-Unis (p. 53):

« Catholiques fervents et enthousiastes, ils associent a leurs



— 188 —

réves patriotiques leurs réves catholiques. Conquérir leur pays
tout entier a4 la foi catholique, c'est plus tard conquérir le
monde entier a cette méme foi. Le monde Américain et catho-
lique, voila leur aspiration, leur programme. Nul n’a plus
d'interét a conserver et & compléter la substance et 'unité de
I'Eglise, a soutenir la doctrine et l'influence de Rome pour
leurs vues futures. Seulement leur énergie, leur force, la lar-
geur de leurs vues, les rendent impatients et désireux de pro-
céder plus vite et plus vigoureusement a leur conquéte de
I’Amérique au catholicisme. Au fond, cela révele l'existence
en Amérique d'une tradition européenne, méme universelle,
aussi ancienne que l'homme: ce w#'est pas wune wvertu chvé-
tienne, elle est toul humaine, c’'est 'esprit de domination. »

On ne saurait parler plus clairement. Reste a savoir si les
chrétiens et les non-chrétiens qui sont persuadés que Rome
est un principe d'erreur, d'irreligion et de ruine politique et
sociale, se laisseront «dominer » par les agents de Rome.

Il serait intéressant d’étudier la situation actuelle des
diverses Eglises protestantes des Etats-Unis, 4 ce point de vue
particulier: sont-elles assez religieuses, assez unes, assez vi-
vantes par leur foi, pour pouvoir vaincre le catholicisme romain?
Les lecteurs curieux de se renseigner sur cette question, trou-
veront des documents, des statistiques et des appréciations
trés graves dans 'étude de M. Albert Schinz, intitulée: «L'Eglise
actuelle aux Etats-Unis d'Amérique », et publiée dans la Fevue
chrétienne (septembre, octobre et novembre 1901, p. 213-224,
275-295 et 364-369). Voir la Chroniqgue de cette livraison, p.216-218.

E. M.

Bischof Dr. J. H. REINKENS: Religiose Reden. Mit Portrit.
Gotha, Fr. A. Perthes, 1901. M. 1. 60.

Der am 4. Januar 1896 verstorbene altkatholische Bischof
Dr. Reinkens war ein Prediger von Gottes Gnaden, der mit
seinem aus tiefreligiosem Born geschopften Worte Tausenden
Erquickung und Erbauung bereitet hat. Der Hallenser Theologe
Villibald Beyschlag nennt ihn eine religiose Personlichkeit
von klarer Tiefe und lichter Wirme, einen Mann des Gewissens,
des Glaubens und der Liebe. Vor allem war er ein Mann des
Gewissens und der Wahrheit, wie schon sein Wahlspruch be-



— 189 —

zeugt: ,Alles, was nicht aus Uberzeugung gethan wird, das
ist Stinde“ (Rom. 14, 23). Auf diesem Felsgrund ruhen alle
seine Reden und Predigten. Da nur sehr wenige dieser Reden
bisher im Druck erschienen und auch diese meist vergriffen
sind, andererseits das Verlangen nach denselben weit ver-
breitet ist, so hat Pfarrer Wilhelm Schirmer in Konstanz die
vorliegende Sammlung von dreissig religidsen Reden des Bischofs,
die wortlich nach des Bischofs Vortrage niedergeschrieben
und von ihm selber durchgesehen worden sind, herausgegeben,
in der Hoffnung, allen denen, die nach religioser Erquickung
verlangen, ein wertvolles, gern gelesenes Erbauungsbuch zu
iiberreichen. Die Sammlung enthiilt 14 Predigten und religiose
Ansprachen _bei verschiedenen Anlassen®“, 5 Ordinations-
ansprachen und 11 Synodalansprachen, die samtlich durch
Reichtum der Gedanken, Knappheit und Formvollendung aus-
gezeichnet sind. Das Buch wird in allen religiis gerichteten
Kireisen, bei Geistlichen wie bet Laien, Anklang finden, in erster
Linie in den altkatholischen Gemeinden, dann aber auch bei
Protestanten.

Dr. J. SILBERNAGEL: Die kirchenpolitischen und religidsen
Zustinde im npeunzehnten Jahrhundert. Ein Kulturbild.
Landshut, Ph. Kriillsche Universitits-Buchhandlung, 1901.
467 S.

Der Verfasser stellt sich die Aufgabe, in vier Zeitabschnitten

(I. Von Napoleon 1. bis zur zweiten franzosischen Revolution;

II. Von der zweiten bis zur dritten franzosischen Revolution;

III. Vom Papste Pius IX. bis zum vatikanischen Konzil; IV.

Vom vatikanischen Konzil bis zum Ende des neunzehnten Jahr-

hunderts) ein Bild von den Kkirchenpolitischen und religidsen

Zustinden im 19. Jahrhundert zu zeichnen. An dem fertigen

Bilde aber hat er keine Freude; es zeigt ihm ,eine ginzliche

Zersetzung des positiven Christentums und eine starke Ver-

wilderung der Sitten“; er sieht .die ganze civilisierte Mensch-

heit von der materialistischen Weltanschauung beherrscht®, so
zwar, dass auch erfreuliche religiose Erscheinungen an dem

Gesamtbilde nichts &ndern. Man sieht, der Autor ist kein Freund

der Plein air-Malerei; aber er wiire doch der Wahrheit naher

gekommen, wenn er die Farben mehr im Halbton festgehalten



— 190 —

hétte. Es wire ihm dann nicht verborgen geblieben, wie schon
nach 1815 eine Tendenz nach ,Uberwindung der Erde durch
den Himmel“ sich bemerkbar machte, desgleichen nach 1848,
und er wiirde weiterhin ein Zuriickebben der materialistischen
Hochflut wahrnehmen und eine religiose Sehnsucht alliiberall
sich regen sehen. Und gerade ,gewisse religiose Kundgebungen®,
in denen er summarisch mit verschiedenen Afterbewegungen
nur einen ,Deckmantel ehrgeiziger Pline“ sieht, hitten ihn —

namentlich im Kapitel tber den Altkatholizismus — zu einer
helleren Farbenmischung vermocht. Sein Bild wéire dann auch
fir ihn und uns erquicklicher geworden. D

Fr. Stauracz: Los von Rom. Wahrheitsgetreue Schilderung
der osterreichischen Verhiltnisse. Hamm i. W., Breer
& Thiemann, 1901. 94 S.

Unter den mancherlei Schriften gegen die Los von Rom-
Bewegung in Osterreich gelangte die vorliegende, soweit wir
tibersehen kénnen, zu einem besonderen Ansehen im klerikalen
Lager Osterreichs. Und darum griffen auch wir nach der
Schrift. Sie richtet sich fast ausschliesslich gegen die
protestantische Bewegung und ist nicht ungeschickt abgefasst,
aber Neues bringt sie nichts vor. Es ist das alte Feldgeschrei:
,Los von Gott* — los von Osterreich® — ,los von Habsburg®
— ,finis Austriae® etc. und ein Appell an die Staatsménner
Osterreichs, rechtzeitig einzuschreiten, ,ne quid detrimenti
capiat res publica“. Das wird wenig helfen. Uns scheint fiir
diese Broschiire ein Wort Richelieus zutreffend zu sein. Als
ein Bittsteller den Kardinal um eine Pension ersuchte und als
entscheidenden Grund anfiihrte, dass er doch leben miisste,
bekam er zur Antwort: .Ich sehe diese Notwendigkeit durch-
aus nicht cin.® Ebensowenig kénnen wir die weltgeschichtliche
Notwendigkeit einsehen, dass vorliegende Schrift ins Leben ge-
treten ist. S.



— 191 —

John WoRDsSWORTH, Bishop of Salisbury, D. D.: The Ministry
of Grace. Studies in Early Church History with Reference
to present Problems. Longman, Green & Co., London 1901,
XXIV und 488 S,, Preis 12 sh. 6 d.

John Sarum, Dr. John Wordsworth, Bischof von Salisbury,
gilt mit Recht als der gelehrteste der gegenwiirtig lebenden
Bischofe der Kirche Englands. Das vorliegende Werk recht-
fertigt seinen Ruf; es ist nicht nur gelehrt, sondern auch lehr-
reich. Selten ist mir ein lehrreicheres Buch in die Hand ge-
kommen. Ich will gleich den Wunsch aussprechen, dass es
durch Ubersetzung auch solchen Lesern zuginglich gemacht
werde, die des Englischen nicht méchtig sind.

In diesem Falle wiire ich freilich unschliissig, wie der Titel
wiederzugeben sei. Der Verfasser sagt (S. 100), dass er hoffe,
nach einiger Zeit ein Werk veroffentlichen zu konnen unter
dem Titel ,The Means of Grace* (die Gnadenmittel). Daher
wire ich geneigt, ,The Ministry of Grace“ etwa zu libersetzen
mit: ,Das Amt zur Verwaltung der Gnadenmittel. Davon
handelt thatséichlich ein grosser Teil des vorliegenden Werkes;
allein der Titel ware, wie die nachfolgende kurze Inhaltsan-
gabe zeigen wird, doch nicht umfassend genug. Der Verfasser
weiss ganz gut, dass auch der englische Ausdruck nicht be-
zeichnend genug ist; er hat sich selbst gefragt, ob ,Kirchen-
organisation“, ,Geschichte der kirchlichen Einrichtungen¥,
»Entwicklung der kirchlichen Verwaltung und des Ritus®, , Ur-
spriingliche Kultusformen® oder ein anderer dihnlicher Ausdruck
nicht vorzuziehen wire (S. 7), aber er entschied sich schliesslich
fir den gewihlten Titel, um anzudeuten, dass er ,das ganze
vielgestaltige System dusserer Hiilfeleistung zur Vermittlung
gottlicher Gnade an die kirchliche Korperschaft und ihre
Glieder® meine.

Zunichst erhalten wir (S. 13—108) eine gedréingte Uber-
sicht tiber die einschligige altkirchliche Litteratur, eine Dar-
stellung des altkirchlichen Festkalenders und eine kurze
Charakterisierung der auf uns gekommenen liturgischen Biicher
der alten Kirchen. Nach dieser Einleitung, in welcher der Ver-
fasser die genaueste Bekanntschaft auch mit der neuesten ein-
schliagigen Litteratur bekundet, wird die Entwicklung des
,monarchischen Episkopats*® geschildert (S. 109—142). Von



— 192 —

hochstem Interesse ist in diesem Kapitel der Nachweis, wie
lange sich gerade in der Kirche der Stadt Rom das Kollegium
der ,Presbyter“ oder ,Bischofe“ erhalten hat. Dann (143—177)
beschreibt der Verfasser die in der alten Kirche dem Episkopat,
Presbyterat und Diakonat zugewiesenen besondern Befugnisse.
Ein ferneres Kapitel (S. 178—205) handelt von den sogenannten
Ordines minores, zu denen die Amter der Subdiakonen, Ako-
Iythen, Exorcisten, Lektoren, Ostiarier, Interpreten, Copiaten
(Totengréiber) und Psalmisten (Chorsinger) gerechnet werden.
Im Anschluss an die Beschreibung der kirchlichen Amter be-
spricht der Verfasser die personlichen Anforderungen, die da
und dort an die berufenen Diener der Kirche gestellt wurden,
insbesondere die Verpflichtung zum ehelosen Leben (S. 206—256).
Hierauf folgt eine Abhandlung tiber die weiblichen Dienstleis-
tungen in der Kirche, iiber die Kkirchlichen ,Witwen®, die
yPresbyterinnen®, ,Diakonissen® und ,Jungfrauen* (S.257—303).
In einem weitern Abschnitt (S. 304—352) spricht der Bischof
vom christlichen Tag und der christlichen Woche und den
besondern gottesdienstlichen Veranstaltungen an Sonntagen
und Wochentagen, und wieder im Anschluss hieran, in den
zwei letzten Kapiteln, von den #iltesten kirchlichen Festtagen
und Festzeiten, sowie von den wichtigsten Festen, die spiiter,
jedoch immer noch in der Zeit der ungeteilten Kirche, einge-
fihrt worden sind. Das giebt ihm zum Schluss Gelegenheit,
einen gereinigten Kirchenkalender in Vorschlag zu bringen.
Das vorliegende Werk ist eine Kundgebung von grosster
praktischer Bedeutung. Namentlich hiitte der Bischof von Salis-
bury gar nicht besser und griindlicher darthun kénnen, wie
sehr die Kirche Englands Gewicht darauf legt, mit den wesent-
lichen Einrichtungen der alten Kirche in Ubereinstimmung zu
stehen, und wie berechtigt sie ist, diesen Anspruch zu erheben.
Er unterlisst auch nicht, jeweilen von den Ergebnissen seiner
Untersuchung die entsprechende Anwendung auf die kirchlichen
Fragen der Gegenwart zu machen. So vergleicht er S. 53 f.
das in dem wieder aufgefundenen Gebetbuch Serapions ent-
haltene Gebet der Priesterweihe mit den Bedingungen, von
denen IL.eo X1II. in der Bulle ,Apostolicce cure” die Giiltigkeit
der Weihen abhingig gemacht hat. Es unterliegt keinem Zweifel,
dass die alte Kirche {ber rituelle Formen und Formeln viel
freier dachte als z. B. die heutige rémische Kirche. Uber die



— 193 —

Beziehungen zwischen der anglikanischen und morgenlindischen
Kirche finden wir S. 107 f. folgende Bemerkung:

,Die grosse Schranke zwischen uns und der orthodoxen
Kirche des Ostens entstand wahrscheinlich durch den Einfluss,
den friankische Autoritit auf die Synode von Jerusalem oder
Bethlehem im Jahre 1672 ausgeiibt hat. Es wird lange Zeit
brauchen, bis die Wirkungen dieses Einflusses, der den Aus-
druck ,Transsubstantiation“ beinahe zu einem integrierenden
Bestandteil der griechischen Theologie gemacht hat, wieder
beseitigt sind. Ich wiirde indessen an einem Erfolg in dieser
Sache nicht verzweifeln, wenn die morgenlédndischen Patriar-
chate mit der soliden und niichternen Mittelpartei der angli-
kanischen Kirche bekannt wiirden, die — nicht abgeneigt einem
masshaltenden und wiirdigen Ritus und glaubend an den grossen
Wert der Sakramente und die heiligen Handlungen des geist-
lichen Amtes als Gnadenmittel — doch vor allem an die
Menschwerdung und Erlésung, an die Auferstehung und Himmel-
fahrt unseres Herrn und Heilandes Jesus Christus und an seine
bleibende Gegenwart in seiner Kirche durch den heiligen Geist
glaubt. Dieser Glaube, der, wie ich {iberzeugt bin, unter englisch
redenden Christen in Wirklichkeit tiefer (fuller), wenn nicht
stiarker, ist als in irgend einer andern Nation, selbst die rus-
sische nicht ausgenommen, ist die Macht, welche schliesslich
Riten und Kirchenorganisation deutet und ihnen die Wirkung
verleiht, die sie in der Folgezeit behalten und entfalten
sollen.*

Was Dr. Wordsworth oben als ,wahrscheinlich“ bezeichnet,
darf wohl als notorische Thatsache angesehen werden. Aus der
Fussnote (S. 107), in der er an das Hauptwerkzeug des frin-
kischen Einflusses auf die morgenlindischen Wiirdentriger,
den franzosischen Gesandten Marquis de Nointel, erinnert, ge-
winne ich den Eindruck, dem gelebrten Bischof seien die 1hm
seiner Zeit bekannt gewordenen Arbeiten aus dem Gedichtnis
entschwunden, die der Herausgeber dieser Zeitschrift tiber die
Latinisierung der morgenlindischen Kirche veroffentlicht hat.
Vergl. ,Revue* Nr. 10, S.217—242, Nr. 11, S. 488—504, Nr. 12,
S. 673—689, Nr. 13, S. 108—129, sowie Nr. 31, S. 611 ff. (Be-
sprechung des Buches von A. Vandal, Les voyages du marquis
de Nointel). Wie Professor Michaud nachgewiesen hat, begannen
die Versuche, die mittelalterliche Theologie des Abendlandes

Revue intern, de Théologie, Heft 37, 1902, 13



— 194 —

auch im Morgenlande einzubiirgern, allerdings nicht erst unter
der Regierung Ludwigs XIV., sondern schon in der Zeit der
Kreuzziige ; erfolgreicher und nachhaltiger aber waren sie nie
als in der Zeit, da Nointel, ,in theologischen Dingen eine Null%,
in religisen Dingen ein Komodiant, als Gesandter Ludwigs XIV.,
umgeben von einem Heer von Jesuiten und andern Monchen,
im Orient die ,frankische Autoritit“ reprisentierte. Es handelte
sich wesentlich um drei Punkte: die pépstliche Suprematie, das
Filioque und die ,Transsubstantiation“. Der nachhaltigste Erfolg
wurde hinsichtlich des dritten Punktes erzielt.

Neu war mir, wie ich offen bekenne, die Lehre des Bischofs
von Salisbury, dass die hl. Eucharistie eigentlich aus zwei
Sakramenten bestehe (S. 112): das Sakrament des Leibes bilde
die Fortsetzung der leiblichen Bertihrung, mit der der FErloser
die Kranken heilte, die Schwachen stiirkte, die Toten zum
Leben rief; das Sakrament des Blutes hingegen sei das Ge-
déachtnis der durch Christus vollzogenen und fortwihrend zur
Geltung gebrachten Versohnung mit Gott, fiir den Glaubigen
das Zeichen des Neuen Bundes, die Eingiessung neuen per-
sonlichen Lebens in die Seele. Bischof Wordsworth bezeichnet
es als gedankenlos, die verschiedenen Gaben dieser beiden
Sakramente miteinander zu konfundieren (to confuse), und als
»,in hohem Grade vermessen“, das eine fiir beide gelten zu
lassen. Konnte nicht die Lehre, dass die hl. Eucharistie aus
zwel wohl zu unterscheidenden Sakramenten bestehe, zu der
Annahme verleiten, dass man berechtigt sei, gewohnlich nur
das Sakrament des Leibes zu empfangen, das Sakrament des
Blutes hingegen etwa auf die erste hl. Kommunion zu be-
schranken? Ich will nicht unterlassen, beizuftigen, dass der
Verfasser ausdricklich erklidrt: .Beide sind fir immer durch
Jesu Liebe mit einander verbunden®, also wenigstens insofern
doch nur ein Sakrament.

Nicht minder neu war mir, dass nach der alten rémischen
Kirchenordnung die Handauflegung nicht durch das Kollegium
der Bischofe oder Presbyter vollzogen, sondern einem einzelnen,
zu dieser Funktion besonders gewéhlten DMitgliede des Kol-
legiums tibertragen war. Eine Nachwirkung dieser alten
romischen Ordnung sieht Bischof Wordsworth in der Thatsache,
dass der Papst jeweilen die bischofliche Konsekration ohne



— 195 —

Beiziehung von assistierenden Bischofen, die ebenfalls die
Handauflegung vorzunehmen hitten, vollzieht (S. 131).

Von nicht geringer praktischer Bedeutung sind auch die
Ausfihrungen tber die Maxime des hl. Cyprian: ,Episcopatus
unus est, cujus a singulis in solidum pars tenetur® (S. 173 ff.).
Bischof Wordsworth zeigt, dass dieser Grundsatz als eine in
der alten Kirche allgemein angenommene Rechtsregel gegolten
hat und den Bischofen unter Umstiinden die Pflicht auferlegte,
iiber die Grenzen der eigenen Ditcesen hinauszugehen, um be-
driingten Glaubensgenossen in andern Gegenden zur Herstellung
kirchlicher Organisation und Einftihrung eines regelmiéssigen
Gottesdienstes behiilflich zu sein. Das kann ja auch geschehen,
ohne dass damit die Rechtmiissigkeit der kirchlichen Autoritit
in der betreffenden Stadt oder Gegend angefochten wird. Der
Verfasser erinnert an die in Jerusalem residierenden Bischofe.
Hinsichtlich der Konsekration eines altkatholischen Bischofs
fir Italien ist er der Meinung, dass der englische Episkopat
einen solchen Schritt nicht thun sollte ohne formliche Zustim-
mung der andern altkatholischen Bischofe, ,deren Vereinigung
eine Art provinzialer Organisation darstellt*. Daran schliesst
sich der Satz: ,Eine fiir jenes Land (Italien) jlingst erfolgte
Konsekration durch einen Bischof irreguldrer Antecedentien,
dessen Wohnort, wie ich glaube, in den Vereinigten Staaten
liegt, hat den Empfinger des Amtes in einen Gegensatz zu
kirchlicher Ordnung gebracht, der meiner Meinung nach Mit-
glieder der Kirche Englands hindern muss, demselben Sym-
pathie und Unterstiitzung entgegenzubringen* (S. 177).

Ich verzichte hier auf weitere Mitteilungen und bemerke
nur, dass man ganze Kapitel abdrucken miisste, wenn man
alles wiedergeben wollte, was speciell fiir den Leserkreis dieser
Zeitschrift von allerhdchstem Interesse ist. Die katholisch-theo-
logische Fakultit in Bern wollte nach dem unvergesslichen
internationalen Altkatholikenkongress in Luzern dem Bischof
von Salisbury ein Zeichen ihrer ganz besondern Hochachtung
geben, als sie ihm, mit Zustimmung des akademischen Senates,
den Ehrentitel eines Doktors der Theologie verlieh; sie fiihlt
sich ihrerseits hoch geehrt dadurch, dass sich der Verfasser
des vorliegenden Werkes auf dem Titelblatt ausdriicklich auch
als Ehrendoktor der Universitit Bern bezeichnet. Sein Buch



— 196 —

ist gewidmet ,allen, die die glorreiche Kirche Gottes lieben

und ihre Vergangenheit studieren, in der Hoffnung, dass sie

noch glorreicher sich darstelle in den Tagen der Zukunft“.
E. H.

Petites Notices.

* Dr Théod. ArostoLorouLos: ITraité de versification con-

temporaine, 1 vol. in-18, 152 p., 1891. — Résumé de la doctrine
chrétienne orthodoxe, br., 56 p. — Résumé de I’ Ancien Tesia-
ment, avec gravures, br., 64 p. — Résumé du Nouveau ITesta-
ment, avec gravures, br., 64 p. — Le droit de la propriéié in-

tellectuelle, son histoire et son état actuel, 126 p., 1900; Athénes.
— Ces publications, de genres si différents, attestent les talents
multiples de M. 'avocat Apostolopoulos, qui s’applique a vul-
gariser les grands principes civilisateurs et moralisateurs du
christianisme. L’auteur a publié une quantité d’autres ouvrages
d'enseignement, qui ont en Greéce le plus grand succes. Mal-
heureusement la traduction francaise n'en a pas été faite, que
je sache. S'adresser, pour le texte grec, & Atheénes, librairie
Apostolopoulos.

* L. BonNeET: Le N. 7. de N. S. J. C., expliqué an moyen
d’introductions, d’analyses et de notes exégétiques, 2° édition
revue et augmentée par A. Schreeder, pasteur & Lausanne;
Lausanne, Bridel, gr. in-8°, 539 p., 10 fr. — Ce volume con-
tient ’Evangile de St. Jean et les Actes des apotres. L'intro-
duction (p. 9-52) traite de l'apotre Jean, démontre qu'il est
l'auteur du 4¢ Evangile, réfute les objections faites a sa these,
et indique le but et le plan de cet Evangile. L’introduction
aux Actes des apdtres n’est pas moins importante (p. 309-331).
- L’auteur est au courant de toutes les questions actuelles. Les
notes exégétiques sont nombreuses et claires, substantielles
et judicieuses. Nous recommandens vivement cet ouvrage de
foi, de bonne foi et de science.

* BEd. KoNig: Fiinf neue avabische Landschafisnamen im
Alten Testament, mit einem Exkurs iiber die Parvadiesesfrage;
Berlin, Reuther & Reichard, 1902, M. 3. — M. le prof. Hommel
s’étant prononcé contre plusieurs opinions de M. le prof. Konig,



— 197 —

celui-ci a publié cette savante et trés spéciale brochure (78 p.),
dans laquelle il défend sa doctrine et explique les mots: Assur,
Mosar ou Masor (Midian), quelques noms de fleuves, Kus et
Aribi (Arabien).

* Dr C. LuLMaNN: Das Bild des Christentums bei den
grossen deutschen Idealisten, Berlin, Schwetschke, in-8°, 1901,
M. 4. 80. — L'auteur expose avec beaucoup d’érudition et une
grande précision les idées de Leibniz, de Lessing, de Kant,
de Fichte, de Schelling, de Hegel et de Schleiermacher, sur le
christianisme considéré en lui-méme, dans la vie pratique et
dans T'histoire. Cette étude est d'un grand intérét.

* BEd. RusL: Du sentiment artistique dans la morale de
Montaigne, Paris, Hachette, in-8°, 1901. — Cette ceuvre post-
hume d'un professeur a 1'école des beaux-arts de Paris, est un
peu délayée. On voudrait plus de concision et aussi plus de
précision ; mais, d’ailleurs, que d’observations extrémement fines
et justes sur le sentiment artistique en général, et sur les Essais
en particulier comme ccuvre d'art! Les contrastes entre Mon-
taigne et Pascal y sont en parfait relief. Montaigne a aimé la
vie terrestre en elle-méme, bien qu’elle soit bornée et pleine
de miseres; il 'a aimée en artiste, qui veut peindre ’homme
tel qu'il est et qui veut faire de ce portrait une ceuvre d'art.
Tel est le point de vue développé dans cet ouvrage. L’auteur
I'a lui-méme fort nettement indiqué. « Montaigne ne se propose
pas comme modele, il ne se prétend point moraliste, mais ob-
servateur; il ne donne pas tant des régles de conduite, des
principes de morale que des faits moraux qu'il a recueillis, des
exemples: il s’agit de tirer soi-méme la lecon, et le plus souvent
il faudra prendre linstruction a contrepoil. C'est bien ainsi
qu'il faut le rendre. Quant a ces.regles, a cette morale, il y
croit, il la reconnait, et déclare qu’'elle est fixée par la religion.
Montaigne dit lui-méme qu'il n’écrit pas pour tout le monde.
" Le fait est que ses pensées ne peuvent gueére étre abordées
par le commun. La morale de Montaigne, contradictoire, diffi-
cile souvent a accorder avec les principes qu’il déclare pro-
fesser et vouloir suivre, peut étre dangereuse — de 1a les con-
damnations portées par I'Eglise contre les Essais. — Mais le
fond de sa pensée est-il coupable? Montaigne est un artiste.
C'est le mot qui explique toute sa morale... Sa philosophie



— 198 —

est la servante de son imagination, ou mieux de sa sensibilité.
Sa morale, certes, n’est pas chrétienne. Est-ce une raison pour
dire qu'il n’était pas chrétien?» (p. 425-426.)

* Theologischer Jahresbericht (Kriiger), XX. Band, 1900,
IT. Abth. Historische Theologie, Berlin, Schwetschke, M. 12, —
Ce volume de 507 pages (289-796) est une merveille de travail
et de classification, et un trésor de renseignements précis. Im-
possible d'analyser cette analyse déja si condensée. L'étude
sur l'histoire ecclésiastique avant Nicée est due & M. Liidemann
(Berne); M. Preuschen (Darmstadt) la continue jusqu’au com-
mencement du moyen age; MM. Ficker (Halle) et Clemen
(Zwickau) traitent le moyen age; M. Leesche (Vienne) s'occupe
du commencement de la Réformation a 1648; M. Kohlschmidt
(Magdebourg) embrasse toutes les publications interconfession-
nelles avec une ampleur rare (p. 537-612): sur l'ancien-catho-
licisme, voir p. 581-591. Voir aussi p. 794-796. Suivent des
travaux non moins consciencieux de MM. Lehmann (Kopenhagen),
Hegler (Tiibingen) et Kohler (Giessen). — IlI. Abth. Systema-
tische Iheologie, bearbeitet von Mayer, Scheibe, Sulze und
Elsenhans; M. 9.

* Aug. TRUMPELMANN: Die moderne Weltanschauung und
das apostolische Glaubensbekenninis ; Berlin, Schwetschke, 1901,
in-8°, 395 S,, M. 7. — Quoique ce volumineux ouvrage ne con-
tienne ni table des matieéres, ni titres de chapitres, il se lit
avec un vif intérét, parce qu’on y sent un homme vrai ct sin-
cere, qui s’est exactement caractérisé en mettant en téte de
son volume ces deux mots: « Wahrheit mein Ziel, Wahrhaftig-
keit mein Weg.» Son point de vue apparait clairement dans
les paroles suivantes (S. 18): «Wie soll man sich nun die
Predigt eines undogmatischen Christentums denken, wenn das
praktische Christentum doch des Dogmas als seines Frucht-
bodens nicht entbehren kann? Die Predigt eines undogmatischen
Christentums ist ein Unding, unlésbar, ebenso wie die Quadratur
des Kreises.» Signalons aussi la caractéristique de I'Eglise
romaine, p. 8-9.



— 199 —

Librairie.

J. F. BETHuNE-Baker: The Meaning of Homoousios in the Con-
stantinopolitan Creed.

J. B. CorxeLoup: Hefte zum « Alten Glauben », 4. Mein Uber-

tritt. Bekenntnisse eines ehemaligen Ordenspriesters; Leipzig,
Wallmann, br., 32 S., 1901, M. —. 40,

Ct* DoMET DE VoRGES: St. Anselme; Paris, Alcan, 1901, in-8°,
fr. 5. (Sera analysé dans le prochain numéro.)

E. HEckeL: Les énigmes de l'univers; trad. de 'allemand par
Camille Bos; Paris, Schleicher, in-8°, 1902, fr. 10.

A. Houtin: Les origines de I'Eglise d’Angers. La légende de
St. René; Laval, Goupil, in-8°, 76 p., 1901,

(Sera examiné
dans le prochain numéro.)

Dr. H. Leser: Das Wahrheitsproblem unter kulturphiloso-
phischem Gesichtspunkt; Leipzig, Dirr, 1901, in-8°, 90 S,
M. 2.

C. M. RoBerTs: A Treatise on the History of Confession until
it developed into Auricular Confession, A. D. 1215.




	Bibliographie théologique

