
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 155

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Actes du I" Congrès international d'histoire des
religions, Paris 1900. Ire partie, séances générales; Paris,
E. Leroux, 1901, in-80, 247 p.

Ce volume contient quelques documents importants, entre
autres, la statistique des religions à la fin du XIXe siècle, par
M. Founder de Flaix (p. 200-227), et une esquisse historique
(trop courte) des congrès des religions de Chicago en 1893,

par M. Carroll Bonney (p. 228-246).
Les autres études sont ou des thèses très générales qui se

réduisent à de simples répétitions, ou des thèses très spéciales,
trop spéciales pour pouvoir être contrôlées et discutées à fond
dans un congrès, et qui, de fait, ne l'ont pas été. Elles n'en
sont pas moins très intéressantes à étudier, par exemple : celle
de M. E. Senart sur le bouddhisme et le Yoga ; celle de M. Gold-
ziher sur l'islamisme et le parsisme.

Quelques-unes n'ont guère été que des indications et des
désirs de collectionneurs, plutôt que des applications de
méthodes précises. M. Marillier a engagé les folk-loristes à «

collectionner des contes et des légendes, décrire des coutumes
agraires et des usages de métiers, dépeindre des danses
villageoises, noter des recettes magiques de guérison et de mort »

(p. 199). Sans doute, c'est quelque chose, mais évidemment ce
n'est pas assez. Que dire aussi de cette discussion entre des

hommes cependant distingués, qui a abouti à « admettre en
J.-C. un élément conservateur et un élément réformateur, ou
peut-être progressiste en conservant le passé» (p. 29)? Quelle
découverte! Est-ce bien la peine, vraiment, de se réunir en
congrès international pour découvrir des vérités connues
depuis le Christ même!

Une des plus intéressantes études a été celle de M. Aug.
Sabatier sur la Critique biblique et l'histoire des religions.



— 156 —

L'auteur y résume d'abord, à très grands traits, l'histoire des
méthodes qui ont été employées dans l'interprétation de la
bible : la méthode harmonistique des anciens ; puis, à partir du

XVIe siècle, la critique philologique; ensuite, de 1713 à 1835,
de la mort de Richard Simon à l'apparition de la « Vie de

Jésus » de Strauss, la critique rationaliste ; enfin, à partir de

Baur, de Reuss, etc., la critique historique, à laquelle il faut
joindre, d'après l'auteur, la psychologie de l'écrivain, si l'on
veut avoir une juste appréciation de son œuvre. Ensuite,
M. Sabatier expose quelques résultats, qu'il semble croire
définitifs, mais qui sont loin de l'être. Je dis qu'il «semble» les
croire définitifs, car ses expressions sont quelquefois flottantes
et il se sert même du mot «problème». C'est, d'abord, dans
la littérature hébraïque, le problème de la composition du

Pentateuque et des premiers livres qui y font suite, ceux de

Josué, des Juges, de Samuel et des Rois» (p. 105). C'est,
ensuite, « le problème > des apocalypses de Daniel et de saint Jean
(p. 107). Puis, c'est «le problème de l'origine de la grande
Eglise catholique ». La façon dont M. Sabatier explique cette
< origine » est parfaitement arbitraire. Ce qu'il y a de piquant
clans cette explication, c'est qu'on y voit le paulinisme comme
un parti, parti « trop original et personnel, trop dialectique de

forme, trop individualiste d'inspiration, pour devenir alors le

symbole et la foi d'une grande chrétienté populaire » ; de plus,
c'est que ce parti est censé représenter < la période apostolique»,

«période de liberté aboutissant facilement à l'anarchie»

(p. 110). L'anarchie dans la période apostolique, et le
paulinisme aboutissant à l'anarchie! L'auteur, on le voit, est
en pleine fantaisie. Je regrette que la place me manque pour
citer en entier toute «cette esquisse», qu'aucune preuve n'appuie

: quod gratis asseritur, gratis negatur.
M. Sabatier considère aussi comme un problème-résultat

le problème de l'origine et de la composition des quatre Evangiles

(p. 111). Puis, après avoir reconnu que ses considérations
sont «insuffisantes» (p. 117), il dit que la méthode historique
« a pour seule mission d'étudier objectivement les faits
religieux». Il faudrait s'entendre. Il semble exclure de ces faits
toute doctrine : « Toute métaphysique, dit-il, reste en dehors
de ses frontières et au delà de son ressort. Chaque foi
particulière demeure entièrement libre de donner à l'histoire une



— 157 —

fois reconstruite l'interprétation dogmatique qui lui convient. »

Je ne saurais souscrire à ce point de vue, qui dénature la
notion du fait religieux. Un fait religieux n'est pas un fait
exclusivement matériel et sans portée doctrinale ; il est
essentiellement lié à une idée, qui lui donne sa signification
intellectuelle et sa valeur morale. Il est impossible, en le constatant,

de ne pas constater l'enseignement qu'il contient et qui
en est inséparable. Otez des actes du Christ les idées qui y
sont renfermées; que reste-t-il? Un fait mort, qui ne saurait
servir de base à une religion. M. Sabatier exclut la métaphysique.

Qui parle de métaphysique Ne peut-il pas exister, unie
à un fait, une doctrine qui ne soit pas une métaphysique et
qui soit cependant une doctrine claire, positive, telle qu'on ne
puisse la nier sans nier du même coup le fait qui la porte?
Nous concédons que l'explication philosophique, métaphysique,
scientifique, de cette idée-fait ou de ce fait-idée, est libre pour
toutes les Eglises; mais nous disons que toute Eglise qui admet
les faits religieux historiquement constatés, doit aussi admettre
la doctrine ou le dogme qui en constitue la valeur religieuse.
Il n'y a pas de religion positive, ni de faits religieux positifs,
sans dogmes positifs. La théologie scientifique en est
essentiellement distincte et peut facilement en être distinguée. Le
système antidogmatique de M. Sabatier me semble une confusion

et une erreur. E. Michaud.

Rev. W. Fairaveather, M. A. : Origen and Greek Patristic
Theology; Edinburgh, T. and T. Clark, 1901, 3 s.

L'auteur a écrit en tête de son volume les trois pensées
suivantes : « Vir magnus ab infamia (Jérôme) » — « 1 love the
name of Origen (Newman) » — « Like the influence of Socrates
in Greek philosophy, so the influence of Origen in Church
history is the AA'atershed of multitudes of different streams of
thought (Farrar) ». C'est dire que l'auteur, comme du reste
presque tous les théologiens occidentaux, est sympathique à

Origene. Disons immédiatement qu'être sympathique à Origene,
ce n'est pas approuver toutes ses opinions. Nul n'y songe.
Mais c'est vouloir lui 'rendre justice contre les fausses
appréciations et contre les mauvais traitements dont il a été l'objet.



— 158 —

Le dernier mot sur ce grand penseur et sur sa doctrine n'est
pas encore dit.

M. Fairweather indique les sources dans lesquelles il a

puisé ; quoiqu'elles ne soient pas complètes, elles sont bien
suffisantes pour servir de base solide à son ombrage, qui est

plutôt une étude pour les gens du monde lettrés et éclairés
que pour les spécialistes qui veulent scruter le fond même des

questions origénistes. Plusieurs n'ont été qu'indiquées, par
exemple, la prétendue condamnation d'Origène par le cinquième
concile œcuménique. On n'en lira pas moins avec intérêt et

profit cet excellent volume, composé avec clarté et méthode.
E. M.

J. Friedrich : Die Unechtheit der canones von Sardica. Sitzungsbericht

der kgl. bayr. Akademie der Wissenschaften 1901,
Heft III, S. 417—476. (Separatabdruck in Kommission des
G. Franzschen Verlags [J. Roth], München.)

Die 20 canones der Synode A*on Sardica 344 Avaren seit
langem der Gegenstand unklärbarer wissenschaftlicher
Streitfragen ; can. 3 mit der namentlichen ErAvähnung des römischen
Bischofs Julius Avurde gern von vatikanischer Seite angeführt
als Beweis für den uralten Jurisdiktions\"orrang des römischen
Stuhles, A'on mancher gegnerischer Seite dagegen wieder in
seiner Bedeutung beschränkt als Ausdruck der Vertrauensstellung,

die Julius für seine Person eingenommen. Aber ausser
dieser und anderer an sie anknüpfenden KontroATersen machte
schon die merkAvürdige Thatsache sie allen Geschichtsforschern
interessant, dass sie überhaupt unter ganz anderem Namen,
als canones nämlich des Konzils von Nicaea, in der Geschichte
auftauchten und erst ein Jahrhundert später nach ihrem Avahren
Wesen erkannt wurden. Die A'orliegende Arbeit Friedrichs
bringt nun die überraschende Enthüllung, dass die übliche
Benennung der „canones ATon Sardica" ein s. Z. naheliegender
Irrtum war, Avährend es sich bei ihnen in der That um einen
fälschenden Zusatz zu den nicaenischen canones handelt. —
Friedrich geht bei seiner Beweisführung aus von der Kirchen-
gesetzgebung des Kaisers Gratian und rückt diese zunächst in
den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit. Aus dem Schreiben der
römischen Synode von 380 an den Kaiser erfahren wir, dass



— 159 —

Gratian gesetzgeberische Massnahmen getroffen hatte, ut et de

religione religionis pontifex cum consortibus iudicaret, die dem
Bischöfe von Rom ein jurisdiktionelles Übergewicht gegenüber
den anderen Bischöfen des Abendlandes verliehen, entsprechend
dem Vorgehen Theodosius I. 384 bezüglich des Stuhles von
Alexandrien gegenüber den ägyptischen Bischöfen.
Weitergehenden Wünschen genannter Synode nachkommend, bestimmte
nun Gratian in seinem Reskript an den Vikar Aquiünus
genauer die Befugnisse des Bischofs von Rom gegenüber den
Bischöfen Italiens und Galliens. Auf diese Gesetzgebung legt
Friedrich besonderes Gewicht : „Es beginnt mit diesem Dekret
ein neuer Abschnitt in der Entwicklung der occidentalischen
Kirche", insofern es nämlich die Quelle der Autorität für den

Jurisdiktionsprimat bildet ; charakteristisch ist dafür, dass unter
dem ersten Nachfolger, Siricius, des römischen Bischofes Damasus,
Avährend dessen Amtszeit das Reskript Gratians erfolgte, die

päpstlichen Dekretalen ihren Anfang nehmen, und ZAvar mit der
Antwort auf eine Anfrage des Spaniers Himerius, die noch an
Damasus gerichtet war.

Nunmehr gab es also in der That einen Jurisdiktionsvorrang
der römischen Bischöfe vor ihren abendländischen Kollegen,
aber zufolge eines weltlichen Rechtstitels, wie noch einmal
besonders fühlbar wurde, als Valentinian III. die Gesetzgebung
Gratians in diesem Punkte bestätigte und in ihrer Geltung auf
alle abendländischen Bischöfe erweiterte. Auch die Päpste
selbst waren sich des Aveltlichen Ursprungs ihrer Macht wohl
bewusst, aber naturgemäss ging ihr Streben dahin, eine kirchliche

Quelle ihrer Autorität zu finden: So haben wir in dem
bekannten Schreiben Innocenz I. an den Bischof Victricius von
Rouen in der Berufung auf synodus und beata consuetudo den
ersten derartigen Versuch, der sich nach Friedrichs
Ausführungen auf can. VI des Nicaenums oder vielmehr auf dessen

Auslegung im Briefe Julius I. an die Orientalen bezieht. Denn
dass Innocenz damals die sardicensischen canones noch nicht
kannte, geht aus seinem Verhalten in der Angelegenheit des

Johannes Chrysostomus hervor, wo auch er keinen AusAveg
kannte als ein allgemeines Konzil, während später Leo L, als
jene canones AAirküch bekannt waren, in dem ganz gleich
gearteten Falle Flavians von Konstantinopel sich sofort auf
sie berief. Innocenz I. ging nun aber über seinen angeführten



— 160 —

Versuch vom Jahre 404 Aveit hinaus, als er 416 in seiner
Instruktion an Decentius A*on Eugubium seine Autorität über
das ganze Abendland (statt wie zuvor nur über Italien und
Gallien) ausdehnte und als Quelle dieser Autorität die Petrinische
Tradition heranzog im gleichen Streben, den weltlichen durch
einen kirchlichen Rechtstitel zu A'erdrängen oder vergessen zu
machen. Im nächsten Jahre jedoch beruft er sich in einem
Schreiben an die Bischöfe der karthagischen Synode von 416
unverkennbar auf den Inhalt der sardicensischen can. 3 und 5

und sein Nachfolger Zosimus sendet 418 can. 5, 14 im Wortlaut

als nicaenische in seinem commonitorium an die Afrikaner
nach Karthago: ZAvischen 416/417 müssen demnach die
umstrittenen canones als nicaenische in Rom aufgetaucht sein.
Dafür spricht auch, dass sie soavoIiI in der burgundischen
Handschrift wie in der von Köln, Albi, Corbie bezeichnet sind
als aus einer Handschrift des Innocenz stammend und im
Inhaltsverzeichnis der spanischen Epitome gleichfalls mit seinem
Namen in Verbindung gebracht Averden.

Friedrich erhärtet nun seine Behauptung zunächst durch
den LliiiAveis auf die Aveiteren Schicksale der neuen canones:
Die Kirche von Karthago, der einige von ihnen durch Zosimus
418 als nicaenische zugesandt wurden, richtete eine diesbezügliche

Anfrage an die Kirchen des Orients, und es ergab sich,
dass sie nirgendAvo bekannt Avaren (also auch nicht als solche
von Sardica): „Die Fälschung Avar damit in der ganzen Kirche
aufgedeckt, und es hatte sich zugleich die Thatsache
herausgestellt, dass nur die römischen Bischöfe sie besässen." So

allein Avird auch die bisher stets allgemein aufgefallene
Erscheinung erklärlich, dass diese canones, selbst nachdem sie
bekannt geworden, in praxi so wenig Beachtung fanden. Ein
ganzes Jahrhundert dauerte es nun noch, bis man, zuerst in
der „Erörterung über die afrikanischen und sardicensischen
canones", sie dem Konzil von Sardica zuschrieb; entsprechend
der Absicht des Fälschers, sie als nicaenisch erscheinen zu
lassen, beginnt nämlich jeder einzelne wie üblich: Osius dixit,
da Hosius dem Konzil präsidierte ; da ihr nicaenischer Ursprung
aber allgemein bestritten Avurde, blieb nur die andere
Kirchenversammlung übrig, deren Vorsitz der genannte Bischof
geführt, die Synode von Sardica. —¦ Vollends gesichert Avird die
Friedrichsche Hypothese durch den Nachweis der Quellen für



— 161 —

die einzelnen canones, den Verfasser erbringt durch Vergleich
von z. B. can. 3, 5 mit dem Schreiben der römischen Synode
von 380 an Kaiser Gratian und dessen Antwort an den Vikar
Aquilinus, soAvie dem Schreiben Julius I. an die Orientalen,
Aron can. 13, 15 mit dem Schreiben Innocenz' an Victricius
von Rouen, atou can. 10 mit dem Schreiben der römischen
Synode unter Siricius, den sogenannten canones ad Gallos.
und dem Schreiben des Siricius ad diversos episcopos;
ergänzend tritt noch der Himveis hinzu, wie can. 4 dem Fall
des Johannes Chrysostomus angepasst ist. — Als ZAveck der
Fälschung ergiebt sich die Schaffung eines kirchlichen Rechtstitels

für den Jurisdiktionsvorrang des römischen Stuhles an
Stelle des weltlichen im Reskripte Gratians, dessen Bestimmung
übrigens durch die Fälschung — ein neuer BeAveis für deren
Posteriorität — schon erAveitert Avird ; als Person des Fälschers
macht eine genauere Betrachtung von can. 8, 9, 14 (lat. 171

einen Aielleicht nach Rom geflüchteten Afrikaner wahrschein-
lich. — Der Nachweis jüngeren Ursprungs des can. 20 (lat. 11),
soAvie der Nennung der Namen Julius und Gratus in can. 3,
bezAv. 7, schliesst die aufsehenerregende Arbeit Friedrichs, die
in ein arg umstrittenes Gebiet erfreuliche Aufklärung bringt.

E. K.-Z.

V. Giraud : Essai sur Taine ; 2e édit. (couronnée par l'Académie

française), in-16; Paris, Hachette, 3 fr. 50, 1901.

Cette étude a été faite con amore, par un admirateur
ardent, auquel Mme Taine a communiqué les papiers inédits du

grand écriArain. Comme cela arrive généralement en pareil
cas, l'auteur, trop riche en documents, n'a pas su «se
borner», et les arbres, ou plutôt les broussailles, empêchent de

voir la forêt : des détails trop minutieux étouffent l'ensemble.
Premier défaut.

Second défaut. L'auteur ne semble pas s'être fait de Taine
une idée exacte. A trois ou quatre reprises, il s'obstine à le
rapprocher de Pascal; et si quelqu'un ne ressemble aucunement
à Pascal, c'est, je crois, Taine. Taine, en effet, n'a vu le remède
à nos misères « que dans la science absolue » (p. 20), et Pascal
dans la foi chrétienne. Pascal conciliait sa foi avec sa science;
Taine, au contraire, séparait la science de la foi. « Séparons,

Revne intern, de Théologie. Heft 37, 1902. 11



— 162 —

disait-il, la science de la poésie et de la morale pratique,
comme nous l'avons séparée de la religion » (p. 49). Taine avait
une conception positiviste et déterministe de l'histoire, conception

qui était aux antipodes de celle de Pascal. Sur ce point
particulier, il faut lire les pages d'Albert Sorel sur Taine;
celles-là sont exactes et non fantaisistes.

Ce n'est pas que je consente à approuver entièrement le
jugement prononcé par M. Faguet : « Taine était un positiviste
pur, un positiviste sans mysticisme... Personne ne fut moins
religieux. » Quoique beaucoup de passages des œuvres de Taine
et même le fond de son système tendent à donner raison à

M. Faguet, cependant il en est d'autres qui lui donnent tort.
C'est vraisemblablement pendant qu'il était encore à l'Ecole

normale, que Taine dit un jour à l'un de ses camarades,
M. Barnave: «Explique-moi donc, Barnave, l'acte de foi;
j'entends là-dessus tant d'insanités qu'il n'est pas possible que ce
soit là l'enseignement de ton Eglise et ta croyance à toi. » Et
son camarade lui ayant expliqué le rationabile obsequium,
Taine répondit: «Je m'en doutais, on vous calomnie; rien
après tout n'est plus logique, rien même n'est plus scientifique.
L'acte de foi tel que tu viens de me l'exposer, c'est un acte
cle bon sens. Je voudrais croire» (p. 18).

Et Taine a écrit, le 9 décembre 1891: «Pour la religion,
ce qui me semble incompatible avec la science moderne, ce

n'est pas le christianisme, mais le catholicisme actuel et romain;
au contraire, avec le protestantisme large et libéral, la
conciliation est possible. » On sait que Taine demanda des
funérailles protestantes. Le passage de la lettre que je viens de

citer, trahit le raisonnement très simpliste qu'a fait Taine ;

c'est l'argument qui a cours en France : Le catholicisme romain
est absurde, donc allons au protestantisme! Comme s'il n'y avait
pas entre les deux le catholicisme chrétien d'autrefois, le
catholicisme de l'ancienne Eglise chrétienne, antérieure aux corruptions

introduites par le romanisme.
Quoi qu'il en soit, il est certain: 1° qu'alors même qu'il

semblait le plus éloigné de toute hypothèse métaphysique et
religieuse, Taine parlait de la Vie unÌArerselle et de ses Lois
avec un enthousiasme qui dépassait de beaucoup les bornes
du positivisme. Adversaire du spiritualisme officiel de Cousin,
il était cependant très loin du matérialisme et de l'athéisme ;



— 163 .—

— 2° il est certain que plus il étudia, plus il fut frappé de la
vérité de l'idée religieuse et particulièrement de l'idée
chrétienne ; et, comme je l'ai dit, il désira des funérailles
protestantes.

M. Giraud, si amoureux des détails, aurait pu mentionner
ce dernier fait et cette importante évolution. Il est regrettable
qu'il ait poussé son romanisme jusqu'à taire une vérité d'une
telle gravité, et jusqu'à mériter le reproche suivant de M. J.-E.
Roberty (Journal de Genève, 10 novembre 1901): « Cet étonne-
ment discret devant l'attitude religieuse de Taine paraît
difficilement explicable. Un fait tout récent a prouvé, après des
milliers d'autres, combien, même en matière purement
scientifique, le catholicisme (lire le romanisme) emploie les méthodes
autoritaires (lire inexactes). Il s'agit du passage de la Ire Ep.
de saint Jean sur les trois témoins (V, 7). Il manque dans tous
les ms. grecs, sauf deux, dont le plus ancien date à peine
du XVe siècle. Si une interpolation est éAidente à la raison
commune, c'est celle-là. Aussi, pas une édition critique du
N. T. grec faite depuis cinquante ans par les hommes les plus
compétents n'a maintenu le passage en question. Il n'existe
plus. Or, le Saint-Office, il y a trois ans, a déclaré qu'il n'était
pas permis de révoquer en doute Ie Jean V, 7! Taine n'a pas
connu ce nouvel abus de l'autorité romaine dans les choses
qui la comportent le moins, mais il en a connu bien d'autres,
parce qu'il était historien, et il a déclaré, l'histoire en main,
que le catholicisme (Taine a écrit expressément : « le catholicisme

actuel et romain ») et la culture scientifique moderne
sont, jusqu'à nouvel ordre, irréconciliables. Qu'y a-t-il là d'étonnant

ou d'illusoire Mais nous ne voulons pas insister. »

Taine n'en reste pas moins un très grand écrivain, un
maître de pittoresque, un peintre extrêmement intéressant,
quoiqu'il soit trop systématique, et par conséquent faible, comme
philosophe et comme historien. E. M.

Rt. Rev. Ch. Grafton, Bishop of Fond du Lac : The Eucharistie
Sacrifice; Fond du Lac, Haber Printing Company, 1901,
br. 19 p. — Fond du Lac Tracts, N° 2 : the Holy Eucharist



— 164 —

in the N. T.; Milwaukee, Wis.: the Young Churchman Co.,
in-18, 79 p.

Dans sa Lettre pastorale (Charge), Mr. l'évêque Grafton
explique ce qu'est un sacrifice, et comment l'eucharistie est un
sacrifice ; puis, il compare ce sacrifice à celui du Calvaire et
à l'offrande que le Christ fait perpétuellement de lui-même à

son Père dans le ciel. Il s'exprime ainsi (p. 16—19):

«It may fairly be asked, does not this vieAV of the Eucharistie

Sacrifice detract from the all-sufficingness of that on
Calvary. Let us consider this. God deals with us in our
collective capacity as a race or nation, and as individuals.
The Jewish nation had, as a nation, every year to be
reconciled on the Day of Atonement to God. Being as a nation
reconciled, its members could then again offer the daily and
other sacrifices AAThich had been interrupted, and Avhich AA'cre

an extension of the sacrifice on the Day of Atonement on Avhich

all depended. The Day of i\tonement did not make sacrifice to
cease, but enabled it to go on. So Christ once and for all offered
Himself on Calvary for Humanity. That Avork is done. It cannot be

repeated. There is no more offering for sin as the sin of mankind.
He reconciled once and for all human nature to God. But he did
not cause the laAv of sacrifice to cease any more than the Day of
Atonement did, A\iiich reconciled the JeAvish nation. Christ reconciled

on Calvary mankind to God Avhom he deals Avith as an entity
or race. HaAing done so, He gave to His OAvn the poAver of
offering better sacrifices than those uner the law. "The heavenly
things themselves"—Ave read—ie., the members of the new
heavenly dispensation, should, in contrast Avith the members
of the old dispensation, "be purified Avith better sacrifices than
these." We then, as individuals, to benefit by the one sufficient
offering on Calvary for mankind, must, by offering it as

presented in the Eucharist and becoming identified with It by
receiving the Sacrament, make it our OAvn.

"What is the relation of the sacrifice of the Altar to that
in heaven?

"In Heaven Christ as ever a High Priest, must have
somewhat eternally to offer, and Holy Scripture declares Avhat

that offering is, when He is seen there as the Lamb of God.

If the essence of sacrifice is an actual or mystical immolation,



— 165 —

then there is no sacrifice in Heaven. But if sacrifice is the
law of the creature's relation to God wherever he may be,
then the Avorship of Heaven must express that laAv. It may be

objected that sacrifice is an act, that the sacrifice on Calvary
was an act ; that each Eucharist is an act ; but that the
oblation of Christ in Heaven is a state, and hence cannot be a

sacrifice. But it is not Avith God or our Lord as AAith us

creatures. WTe must either be in action or repose. It is not
so Avith God. As Cause rightly understood connotes the tAvo

ideas of action and finality or rest, so it is Avith the Great
First Cause. God is at once unceasing Activity an Eternal
Rest. So it is with our Lord. He abides in the passionless
tranquility of the Eternal Life, yet His saints will follow the
Lamb in all the marvelous developments of His majestic
operations wherever He goeth. He Who is at once Action and
Repose is the Priest and Oblation in the Glory of the Blessed

Trinity. The sacrifice of the Altar is one Avith that in Glory,
because it is the same oblation. But may we not see there
the same fourfold aspects of sacrifice that are to be found in
every dispensation. In heaven there Avili be the greater need
of offering a Sacrifice of Praise. Not only for creation and

redemption, but for Glory must Ave offer also a Sacrifice of
Thanksgiving. The Sacrifice of Prayer Avili eAœr be needed
for our communion with God, and still should we not ever
need the sacrifice of propitiation? For in His sight the very
heavens are not clean, and it must ever be ours to be accepted

"in the Beloved". Thus the Church of Christ, by Christ
Her Head, shall ever offer and present Christ, and through
Christ recei\-e the gifts of God Avhich can never come to an
end because He is Infinite.»

Dans le Tract N° 2, sont traités les sujets suivants:
1. The Real Presence of Christ in the Eucharist;—2. The
Eucharist in St. John ;—3. The Two Parts of Christ's
Discourse;—4. The Tavo Metaphors;—5. Hoav Christ meant to be

understood;—6. The Real Issue;—7. The corroborative
Testimony of St. Paul;—8. The Institution of the Lord's Supper.

Le Gtiardian du 6 novembre dernier loue ces «excellentes»
publications et dit qu'elles sont très populaires aux Etats-Unis.
Nous n'en sommes point surpris, et nous les recommandons
aussi à nos lecteurs.



— 166 —

J. Guiraud : L'Eglise et les origines de la Renaissance ;

Paris, Lecoffre, in-12, 3 fr. 50, 1902.

L'auteur étudie surtout ce que les papes ont fait pour les

arts et pour les lettres, depuis le commencement du XIVe siècle
jusqu'au milieu du XVe ; il s'étend notamment sur Martin V,
Eugène IV et Nicolas V, au point de vue restreint que j'ai indiqué.

Il ne touche qu'incidemment à la théologie et à la
religion. Ce sont ses aA'eux sur ce dernier point qui nous
intéressent davantage, aveux d'autant plus précieux que l'auteur,
avant tout dévoué à Rome, s'efforce de les atténuer le plus
possible. On voit qu'il veut sauver les papes à tout prix ; et

comme la vérité l'oblige à sacrifier quelque chose dans la
papauté, il consent à frapper sur la curie, distinction que les
faits les plus évidents repoussent. Et encore s'efforce-t-il de

mettre les lecteurs en garde contre ses «détracteurs». Dès
qu'un historien parle mal de Rome, c'est un détracteur.
Détracteur, M. le pasteur Vollet dans la Grande Encyclopédie:
ses articles «manquent presque toujours d'impartialité » (p. 24).

Détracteur, M. Philippe Monnier dans son Quattrocento, « livre
partial, superficiel et sans critique » (p. 304). Les lecteurs
connaissent suffisamment la haute valeur des savants articles de
M. Vollet et du livre de M. Philippe Monnier, pour qu'il soit
inutile de les défendre ici. Au contraire, Voigt est cité comme
un auteur « que personne n'accusera de partialité pour le
catholicisme » et qui «décrit à merveille», etc. (p. 317). L'auteur
semble ignorer qu'il est des protestants non moins papistes
que lui. Telle est sa critique, qui consiste simplement à écarter
le plus possible ce qui est défavorable à la papauté. C'est celle
de M. Chénon et des universitaires, malheureusement trop
nombreux, inféodés au système papiste. Lorsqu'ils appellent
Rome «la capitale de l'Eglise» (p. 89), ils donnent clairement
à entendre que Rome est le centre, la tête et le cœur de

l'Eglise, et que, pour défendre celle-ci, il faut justifier celle-là.
Ce n'est plus la vérité à découvrir, c'est l'erreur à voiler.

Aussi les aveux de M. Guiraud n'en ont-ils que plus de
poids, lorsqu'il concède que Pétrarque, cet homme « d'une
piété scrupuleuse, qui, chaque nuit, se relevait pour prier
Dieu» (p. 70), a cependant critiqué la cour d'Avignon, ses
mœurs et ses abus (p. 75-76) ; que c'est au saint pape Eugène IV



— 167 —

que l'on doit ces fameuses portes où l'artiste « a juxtaposé,
dans une inconvenante promiscuité, la Vierge et Lèda, saint
Pierre et Ganymède, Jupiter et le Christ» (p. 121); qu'«EugèneIV
n'eut qu'à donner le prix voulu pour que son secrétaire (Pogge*)
lançât contre le concile de Bâle et Félix V les plus violentes
apostrophes » (p. 156). « Il est intéressant, ajoute-t-il, de signaler,

dès la première moitié du XVe siècle, à la cour pontificale,

au sein du collège des secrétaires apostoliques, un adepte
aussi déclaré du paganisme, faisant de la satisfaction de ses

passions, même les plus grossières, le but unique de la vie,
élevant à la dignité de divinité intangible son moi et excitant
déjà contre la morale chrétienne et l'Eglise les haines et les
révoltes. Tout cela était notoire, et cependant Eugène IV, non
content de conserver Pogge à son service, le comblait de faveurs »

(p. 158).
Mêmes aveux sur Laurent Valla (p. 160), et sur le

chanoine Alberti, secrétaire et « ami » de Nicolas V, qui déclara
avoir honte et dégoût de ce qu'il voyait « au centre même de

la république chrétienne» (p. 196).
Mais laissons ces corruptions, qui pèsent sur la papauté

même et sur les papes qui les ont non seulement tolérées,
mais favorisées. Citons plutôt ce que dit l'auteur sur la
traduction de la bible hébraïque par Manetti, sous Nicolas V.
« La Vulgate, dit-il, n'avait pas encore cette autorité presque
indiscutable que le concile de Trente lui a conférée Bien
qu'elle en fît un usage officiel, l'Eglise supportait sans difficulté
qu'on lui fit subir l'examen de la science... Les Pères grecs
furent aussi traduits : toujours avide de pensions, Georges de

Trébizonde se chargea à lui seul des œuvres de saint Basile,
saint Grégoire de Nysse, saint Cyrille et Eusèbe, et en
collaboration avec Jean Tortelli, de celles de saint Grégoire de
Nazianze. De son côté, Théodore Gaza entreprit la traduction
de 80 homélies de saint Jean Chrysostome... Le plus grave
défaut de ces travaux provenait souvent du manque de
conscience de leurs auteurs. Ils y voyaient une entreprise en

quelque sorte industrielle, destinée à leur assurer pensions et
bénéfices, beaucoup plus qu'une œuvre chargée de mettre à la
portée de tous les beautés de la littérature grecque. Le plus
impudent de ces manœuvres à gages fut Georges de
Trébizonde. En huit ans, il traduisit... un grand nombre d'homélies



— 168 —

et de traités de saint Basile, saint Cyrille, saint Jean Chrysostome,

saint Grégoire de Nysse, la Préparation évangélique
d'Eusèbe, et en collaboration les œuvres de saint Grégoire de
Nazianze... Une telle précipitation explique les erreurs que
renferment ces traductions» (p. 248-251). — Voilà l'Eglise romaine
bien renseignée

Je regrette que la place me manque pour citer d'excellents

passages du ch. XI, intitulé : « Christianisme et paganisme
au milieu du XVe siècle. » L'auteur avoue « la décadence
morale que subit la papauté » (p. 288), son matérialisme, son
orgueil de l'esprit. « Ce fut, sans aucun doute, dit-il, cette union
contre nature qui donna naissance à la papauté h\'bride
d'Alexandre VI et de Léon X » (p. 290). « Le paganisme pénétra

à la cour pontificale » (p. 293). 11 faut lire aussi les pages
296-302. L'auteur s'indigne que les favoris des papes aient osé
leur dédier des œuvres antichrétiennes; comment ne s'indigne-
t-il pas que les papes les aient acceptées'? Comment peut-il les
appeler des «Vicaires du Crucifié»? En vérité, de telles
palinodies sont-elles du christianisme, et l'histoire qui le prétend
est elle de l'histoire? E. Michaud.

Dr. Mathias Hogl : Vernunft und Religion. Für Gebildete
erörtert. Regensburg, G. J. Manz, 1901.

Wir dürften uns bei der Kritik über vorliegendes Werk
milder fasseu, Avenn es nicht mit dem Anspruch aufträte, die
Probleme, Avelche durch den Avirklichen oder scheinbaren Widerstreit

der Rechte, Avelche von der Vernunft und dem religiösen
BeAvusstsein in gleicherweise in Anspruch genommen Averden,
Probleme, die so ungeheuer scliAver auf unserer Zeit lasten,
für einen Aveiteren Kreis von Gebildeten zu erörtern. Muss
doch jede Untersuchung über die Bedingungen menschlicher
Erkenntnis die Aveitergreifende Frage nach der transcendentalen
Geltung der Thatsachen und Begriffe unserer religiösen Erfahrung
erheben. Dazu aber hat sich der Verfasser unserer Arbeit von
vornherein den Weg verbaut oder genauer, er schlägt einen
Weg ein, wo er dieser Frage gar nicht begegnen kann. Denn
er bewegt sich nicht nur in der Erkenntnistheorie Avie in der
Psychologie ganz im aristotelisch-thomistischen Gedankenkreis,



169 -
sondern für ihn besteht ausserdem noch das Recht der
scholastischen Methode, Avelche das Dogma zum universellen
Ausgangspunkt der philosophischen Untersuchung nimmt. (S. 1 ff.'
Wo er sodann den abAveichenden Standpunkt moderner
Philosophen charakterisiert, bringt er es im Grunde nur zu einigen
oberflächlichen Gegenbemerkungen ; ja, man möchte fast
vermuten, dass er seine Kenntnis der neueren Philosophie nur
aus einem minderwertigen Kompendium besitzt ; Avenigstens Avird

durch das, Avas er über Leibniz zu sagen Aveiss, ein solcher
Gedanke nahe gelegt: „Die Vernunft sei ein Schema aller
Aveltlichen Dinge, Avelches durch die Thätigkeit der Seele evol-
viere, so oft Körper eine Sinnesänderung hervorrufen i sie !; :

auf diese Weise entstehe klare und deutliche Erkenntnis." Bei
dem Leser wohl leider durch eine so unklare und unrichtige
Fassung der Leibnizschen Aufstellungen nicht. Darüber, dass

der Verfasser, indem er das Kausalverhältnis als ein analytisches
auffasst (cf. S. 19 f.), wie die Scholastik überhaupt, Arten der
Aussage zu Arten des Seins macht, Avollen wir hier nicht Aveiter
mit ihm abrechnen. Es handelt sich da um eine logische und
erkenntnistheoretische Prinzipienfrage, deren Erörterung im
Rahmen dieser Recension zu Aveitläufig sein Avurde. — Der umfangreichste

Teil von Llögls Arbeit giebt übrigens eine spekulative
Darlegung der katholischen Glaubenslehre, welche sich nirgends
über das Niveau dessen erhebt, Avas man in den lateinischen
Lehrbüchern dieser Art entwickelt findet, nur dass es hier in
ein mangelhaftes Deutsch übertragen ist. Wir beschränken uns
darauf, einige Einzelheiten zu berühren. S. 54 wird die menschliche

Seele, getrennt vom Leibe, als „inkomplete Substanz"
bezeichnet, Avas ZAvar in der Konsequenz der
aristotelischmetaphysischen Begriffe liegt, aber bedenkliche Folgerungen,
wie sie denn auch geschichtlich besonders bei Petrus Pom-

ponatius hervorgetreten sind, recht nahe legt. Wohl im
Zusammenhange dieser AnschauungsAveise wird S. 136 behauptet,
dass schon die Venvesung des Leibes für die Verstorbenen ein
Fegfeuer darstelle, Avomit dann allerdings enviesen Aväre, dass

selbst die grössten Heiligen der römischen Kirche diesem nicht
entgangen sind. Widerspruchsvoll sind die Erörterungen über
das Verhälnis des Willens zur Erkenntnis im Zustand der
gefallenen menschüschen Natur (S. 71 f.), und ebenso die

Bemerkungen über die Beziehung zwischen That und sittlicher



— 170 -

Gesinnung. Denn Avenu es S. 84 heisst: „Im Christentum ist
cue That ohne die Gesinnung indifferent, im Heidentum Avar die

Gesinnung indifferent", dagegen S. 89 in einer Charakteristik
der Prüfungen Abrahams: „Gott kennt zwar den innern Willen
des Menschen, der Wille muss sich aber durch die That
ausprägen, nicht nur Avegen Gott, sondern seiner selbst willen;
denn erst wenn der Mensch im Handeln sich selbst erkennt,
wird er sich seines eigenen Innern bewusst", so fragt man
sich uuAvillkürüch, wie bei dieser Voraussetzung die That etwas
Indifferentes sein kann, da sie doch erst dem Menschen zur
Erkenntnis seines sittlichen Zustandes A7erhelfen soll. Oder ist
der Verfasser vielleicht geneigt, auch hier eine abAveichende

Psychologie des sittlichen Bewusstseins zwischen dem Juden
Abraham und den Christen anzunehmen, wonach jener nur
a posteriori, diese aber schon vor der That ein Werturteil über
ihre Gesinnung zu fällen im stände wären"? Dass Llögl sich nicht
mit dem Apostel Paulus bescheidet, die Gerichte Gottes für
unergründlich und seine Wege für unerforschlich zu halten, geht
aus seinem geschichtlichen Urteil über den Mohammedanismus,
den Protestantismus und den Altkatholizismus, die in einer
Reihe genannt Averden, hervor; sie alle erscheinen ihm natürlich
als überlebt und in sich erschöpft (S. 88). Wenn überdies der
Bestand des Christentums mit dem Messopfer so sehr verknüpft
AAird, dass mit der Leugnung des letzteren auch jenes für
aufgegeben gehalten wird, so sehen wir in einer solchen
Behauptung nichts als eine rhetorische Phrase. Man mag es
bedauerlich finden, dass der Zusammenhang, Avelcher ZAvischen

der Idee des sühnenden Opfertodes Christi und der Feier des
hl. Abendmahles besteht, dem protestantischen Kultus mehr
oder weniger A'erloren gegangen ist, aber niemals Avird das
Wesen des Christentums und seine Erhaltung mit der Bedeutung
einer einzelnen Kultushandlung identisch gesetzt averden dürfen.
In der Soteriologie kehrt natürlich der abstruse scholastische
Gedanke Avieder, AAie er insbesondere in der Jubelablassbulle
des Papstes Clemens VI. aus dem Jahre 1343 entwickelt wird,
dass jedes Leiden Christi, auch ohne den Tod, Avegen der Würde
desselben zur Erlösung des Menschengeschlechts hinreichend
geAvesen sei (S. 101); es entspricht das Avohl der formell
juristischen Betrachtungsweise der Scholastik, die hier allerdings

auch noch mit seltsamen metaphysischen Gedanken-



— 171 —

Sprüngen verbunden ist, aber mit der Lehre des neuen Testaments

ist eine solche Behauptung nicht zu ATereinbaren. S. 105

wird der ergreifende Seelenkampf Christi im Garten Gethse-

mane, welcher doch nur im Zusammenhang mit Luk. 4, 13

verstanden Averden kann, in dogmatischem Interesse vollkommen
missdeutet. Hiernach wäre das seelische Leiden Christi
vielmehr ein Resultat der Reflexion und einer bewusst
herbeigeführten Gemütsstimmung als das Ergebnis des natürlich und
unwillkürüch sich äussernden Grauens vor dem Leidensweg, der
ihm bevorstand. In der römischen Theologie scheint aber diese

Auslegung der Vorgänge in Gethsemane die übliche zu sein.

Wenigstens ist sie uns auch in Newmans „Vorträgen an Katholiken

und Protestanten" begegnet; nur ist sie dort mit einer
geAvaltigen poetischen und religiösen Kraft durchgeführt, so

sehr, dass die psychologische Liiwahrscheinüchkeit darüber
\Tergesscn Avird. Die Läuterung des Menschen im „Fegfeuer"
Avird nach S. 136 nicht durch seine eigene freie Thätigkeit,
sondern mechanisch „durch ATerzehrende, schmerzliche Glut"
beAvirkt. Da hat doch Dante eine sittlich viel grossartigere
und Avahrere Auffassung des Purgatoriums! Wir glauben hiermit
in einer Reihe von kritischen Einzelbemerkungen den Geist des

ganzen Buches charakterisiert zu haben; er mag sich noch
Avirksam enveisen hinter Kloster- und Seminarmauern, aber
ohnmächtig ist dieser Geist eines „Peripatetico-Scholasticus"
gegenüber den Angriffen und Forderungen moderner Bildung
und Kultur. R. K.

A. Houtin: Dom Couturier, abbé de Solesmes ; Angers,
Germain & Grassin, in-18, 1899.

Dom Couturier vécut 73 ans (1817-1890); de professeur de

petit séminaire, il se fit bénédictin à Solesmes en 1854, et
succéda à dom Guéranger à la mort de ce dernier (1875). C'est
bien là le type du moine mystique, qui en appelle sans cesse
à la conversion intérieure comme à la chose capitale (p. 280),
mais qui, toutefois, du fond de son couvent, suit « la carrière
électorale * (p. 328), félicite le comte de Mun d'organiser en

politique un «parti catholique», s'inscrit au nombre de ses
associés et lui em^oie même sa « modeste offrande » (p. 333).



— 172 —

Ce brave moine, qui se croyait absorbé par ses méditations

sur la règle de St. Benoît, était plus encore l'homme du
Syllabus, de l'encyclique Quanta cura de Pie IX et des «

admirables lettres de Léon XIII (Humanuni genus), où, dit-il, le
naturalisme sous toutes ses formes, le libéralisme, par conséquent,

a reçu sa condamnation très solennelle » (p. 316). Il est
intéressant de voir comment ce chef d'abbaye, qui, sous
prétexte de vie intérieure, ne A'oulait pas que ses moines se
liA'rassent trop à l'étude et aux œuvres, savait, lui, se livrer à

la politique et aux luttes électorales. Je n'ai pas remarqué, en
lisant sa Aie, qu'il eût gémi sur les péchés du monde; mais
quels gémissements amers n'a-t-il pas poussés sur l'échec
politique de son parti « Dans ce désastre, écrit-il, le plus grand
mal pour nous, c'est que nous succombons sans gloire. Toute
défaite n'est pas une honte, la nôtre est un déshonneur. Nous
a\ions devant nous l'ennemi avec son drapeau et sa devise;
presque personne dans nos rangs n'a osé proclamer la devise
du chrétien, arborer le drapeau de la sainte Eglise. Nous
sommes tombés; mais qui nous a plaints? qui n'a pas ri de

notre défaite? Voilà notre état d'infériorité, à nous catholiques,
au lendemain des élections » (p. 259). 11 faut lire aussi, à ce

point du vue, l'incroyable lettre qu'il a écrite, en 1887, pour
célébrer la gloire de Garcia Moreno, et pour soutenir que le
Syllabus devrait être à la base de la législation et de la vie
politique, comme la charte même de la civilisation chrétienne
(p. 340-344).

Ceux qui, de nos jours, doutent encore du but politique et
social poursuivi par les congrégations dites monastiques, même
les plus mystiques en apparence, n'ont qu'à lire la Aie de dom
Couturier. Ce bénédictin, qui n'aimait pas le nom de saint
Maur parce que, disait-il, * le jansénisme l'avait profané >

(p. 225), vénérait, au contraire, celui de « saint Grégoire VII >,

et il voyait dans le pontificat de ce pape « le point culminant
du développement social de l'Eglise» (p. 173). C'était là le
beau temps, la grande époque chrétienne, « le modèle le plus
parfait»! «Hélas! depuis, quel changement» (p. 175)! Ce bon
Père en était navré. Il ne voyait partout aujourd'hui que
protestants, jansénistes, gallicans, révolutionnaires ; c'étaient là les
grands coupables et les grands ennemis. < Le protestantisme,
disait-il, par son nom aussi bien que par ses principes, menace



— 173 —

de ruine toute morale et toute société > (p. 52). « Il eût vivement

souhaité, assure son historien, l'anéantissement de
l'audacieuse critique moderne, héritière, à son avis, du gallicanisme,

du jansénisme, du philosophisme, respectueuse suivante
de Baillet, de Richard Simon, condamnés par l'Eglise, et de

Tillemont, qu'il suspectait très fort » (p. 254). A l'exemple de

dom Pitra, qui critiqua le libéralisme de Léon XIII, notamment
ses «considérants», ses »conseils», ses «ordres pratiques»
(p. 178), il ne loua clans les écrits de ce pape que les passages
où le naturalisme et le libéralisme sont condamnés. Il trouvait
compromettants et humiliants pour les catholiques les noms de

Gratry, de Perreyve, de Dupanloup, de Lagrange, etc. Tout
en déclarant, d'après l'article XVI des constitutions de son
ordre, que les bénédictins « reçoivent les décrets de l'Eglise
romaine comme les oracles du vrai Dieu » (p. 182), il savait
très bien donner son coup de griffe au pape infaillible, quand
il le trouvait faillible. C'est ainsi qu'il pratiquait cette sainte
obéissance qu'il représentait à ses religieux comme le fond
même de la sainteté (p. 205).

En somme, ce moine aATait une bonne nature et une bonne
figure. On l'a même appelé «une maman» (p. 108). Ce qui l'a
rendu étroit, illogique et fanatique, c'est surtout la fausse
instruction et la fausse éducation religieuse qu'il a reçues dans
les séminaires de son pays. C'est dans ces établissements
qu'est tout le mal. Instruit et éle\Té autrement, le clergé de

France et d'ailleurs serait intelligent, pacifique, tolérant et
patriote. Comment les gouvernements ne le voient-ils pas et ne
remédient-ils pas à ce mal? La modération relative du caractère

de dom Couturier apparaît, entre autres faits, dans les
critiques qu'il a adressées au Père Tesnière et à sa « Revue des

œuvres eucharistiques», contre les exagérations mystiques de

cette Revue (p. 352-367), et dans le peu de zèle qu'il a montré

pour l'œuvre de l'ultramontanisation de l'Orient (p. 233).
Le pape Léon XIII semble avoir bien compris la valeur
intellectuelle et la portée morale de ce moine, lorsqu'il lui accorda
«le privilège de porter la calotte violette». «Le Père abbé,
dit son historien (qui a eu la trop grande bonté de lui consacrer

384 pages), eut grand plaisir à recevoir, pour lui, ce
privilège » (p. 233).

Bref, ce bénédictin, qui n'était certes pas de la congrèga-



— 174 —

tion de Saint-Maur '), mais qui voyait dans la Sacrée-Péniten-
cerie le grand phare qui éclaire le monde (p. 76), n'était, au
fond, qu'un simple Veuillotin qui s'était fait moine; il croyait
être bénédictin et n'était que jésuite, comme son maître Gué-

ranger et comme son ami Pitra. Et dire que ce Couturier et

ce Guéranger furent, ainsi que l'abbé Jules Morel, des con-
sulteurs de l'Index, et que tous les bons catholiques français
en sont encore à accorder une valeur intellectuelle quelconque
aux condamnations de cette congrégation de l'éteignoir! O sancta
simplicitas! E. M.

A. Houtin: Un dernier gallican, Henri Bernier, chanoine
d'Angers, 1795-f 1859; Angers, Germain et Grassin, 1901.

Ce volume n'est pas moins intéressant, pour les historiens
de l'Eglise, que l'étude du même auteur dont il a été question
ici même, sur « La controverse de l'apostolicité des Eglises de

France au XIXe siècle»2). M. Houtin y fait l'histoire, par le

menu, de tous les faits et gestes d'un gallican de la première
moitié du XIXe siècle. Le parti ultramontain s'est particulièrement

agité, en France, de 1840 à 1870; c'était l'époque de la
préparation immédiate de la fameuse infaillibilité du pape,
époque très curieuse, où, dans tous les diocèses de France,
une lutte s'est livrée entre les « néo-catholiques » (ou
ultramontains) et les gallicans, ceux-là voulant le nouAreau dogme,
ceux-ci le repoussant. Cette lutte, dans le diocèse d'Angers, a

eu cela de particulier qu'elle a réuni « le restaurateur des

moines, dom Guéranger; Jules Morel, le panégyriste de

l'Inquisition; le célèbre politique Falloux; le chevaleresque comte
de Quatrebarbes ; Freslon, ministre de la deuxième république;
Mgr Angebault, un e\rêque qui représente si parfaitement
l'épiscopat de ce temps; le vénérable Père Gautier, de la
société de Jésus», etc. L'ouvrage de M. LIoutin contient de

très précieux détails sur quelques-uns des principaux auteurs
¦du dogme de 1870, notamment sur Veuillot et le journal
D'Univers, pris en flagrant délit de mensonge et de calomnie

') Voir les pages 206, 237-238 et 246, où est indiqué son peu d'amour pour
la science.

2) Voir la Revue, octobre 1901, p. 814-818.



— 175 —

(p. 260) ; sur dom Guéranger, dont la fausse science est signalée

à maintes reprises; sur l'abbé Jules Morel, l'abbé Peltier,
l'abbé Bouix, Dulac, etc.

Dans une Lettre supplémentaire à dom Chamard, l'auteur
dit (p. 8) : « Comme de cette histoire il ressort une forte moralité

— entre autres enseignements, le danger de confondre la
religion avec le fanatisme, la foi avec la politique, les questions

de doctrine et d'histoire avec les haines de particuliers
et de coteries — je ne suis pas fâché d'avoir écrit; je le serai
moins encore quand aura paru l'édition complète et définitive.»
Donc le volume que nous avons sous les yeux n'est pas encore
«l'édition complète et définitive ». Tant mieux. Nous sommes
avides de lumière et de vérité.

En attendant, signalons encore d'autres leçons de ce très
utile volume. Et d'abord, quelle leçon, pour ceux qui savent
comprendre et qui ont encore quelque respect de la liberté de

l'esprit humain, quelle leçon que cette mise à l'index (en France
véritable occision, tant la France est encore sous le joug
romain), cette mise à l'index de quiconque combat Rome et le
jésuitisme On a vu les ignorantins de ce prétendu tribunal
frapper dans l'obscurité, et sans dire pourquoi, le chanoine
Bernier, en juillet 1850, Lequeux en 1851, et Bouillet, et Promp-
sault, et Laborde, et Guettée, etc. Et cela, sur les dénonciations

d'un Guéranger, d'un Jules Morel, d'un Bouix, d'un
Peltier! Il faut lire dans ce volume ce qu'étaient ces dénonciateurs,
pour savoir ce qu'on doit penser d'un tribunal qui accepte de

pareils oracles Tandis que Lequeux ne s'est soumis, comme
Fénelon, que pour la forme, Bernier s'est soumis, lui, sincèrement,

mais tout en conservant ses convictions gallicanes; car,
même encore quelques jours avant sa mort, il travailla à une
réfutation du néo-catholicisme (c'est ainsi qu'il appelait
l'ultramontanisme), et à une réfutation des erreurs relatives aux
apparitions de la Salette. Ni Prompsault, ni Laborde, ni
Guettée ne se sont soumis. Honneur à ces vaillants

M. Houtin dit que Guettée a « sacrifié la primauté pontificale

à son intransigeance exaspérée par la persécution »

(p. 347). Qu'il me permette de le renvoyer non seulement au
volume si terriblement lumineux de ses Souvenirs, et plus
encore à son Observateur catholique et à son Union
chrétienne ; s'il étudie ces précieux recueils de documents aujour-



— 176 --

d'hui oubliés, il se convaincra aisément qu'en déclarant la
papauté «schismatique» et «hérétique», il était autre chose
encore qu'un homme exaspéré par d'indignes persécutions, mais
bien un théologien éclairé, connaissant à fond l'histoire de l'Eglise
et particulièrement celle de la papauté.

En lisant la Aie de Bernier après avoir lu celle de Guettée,
on est frappé de l'inutilité de la candide soumission de Bernier,
et, au contraire, de la fécondité de la lutte à outrance,
poursuivie par l'intrépide Guettée. A quoi a servi, en effet, la
soumission du bon, mais encore très aveugle, chanoine d'Angers?
Elle a servi d'abord à le déconsidérer. M. Houtin l'avoue lui-
même : « Dès lors, dit-il, toutes les présomptions furent contre
M. Bernier; il perdit la considération dont il jouissait» (p. 336).
De plus, elle a servi à intimider davantage encore les
peureux et à rendre Rome plus audacieuse. Il fallait aller droit à

l'ennemi, et on a reculé; il fallait affronter le péril, et on a

tremblé; il fallait détruire Carthage et non la révérer. Il en
est de Rome comme de la Mecque; la peste que nous en

apportent les pèlerins doit être considérée non comme une
peste sainte, mais comme une A^raie peste, qu'il faut détruire
par des procédés vigoureux et sans pitié. L'histoire vraie
démontre aujourd'hui les origines très humaines, et nullement
divines, de la papauté; donc appliquons le droit humain à

cette institution qui ne vit que d'erreurs et de superstitions, et
elle aura vite disparu.

Autre leçon. Bernier a prédit les orages que l'ultramontanisme

amoncelait sur l'Eglise et sur la France. Il a écrit en
1858: «Assez d'autres font aujourd'hui prendre l'Eglise en
haine et en défiance par la manière dont ils la défendent; et
surtout la manière dont s'y prennent certains catholiques qui
n'ont pas reçu cette mission, accumule des orages sur sa tête »

(p. 333). Trois ans plus tard, l'évêque Guibert a dit aussi: «Ce

parti a fait un grand mal dans le passé ; c'est lui qui a

préparé depuis dix ans les violentes réactions du moment, et qui
a amassé dans l'atmosphère toute l'électricité dont elle est
chargée. » On ne saurait mieux dire. Mais la conséquence à

tirer n'est-elle pas qu'il faut en finir logiquement et savamment,
catholiquement et impitoyablement?

C'est de cette catholicité éclairée et logique que le bon
Bernier a manqué. Que d'illogicités naïves à relever dans ses



— 177 -
doctrines et dans sa vie! Par exemple, lorsqu'il a dit:
«L'infaillibilité du souverain pontife n'est pas encore définie, donc
elle ne le sera jamais!» (p. 334); ou lorsqu'il a prétendu que
les doctrines opposées aux articles de 1682 ne seraient jamais
définies comme des dogmes (p. 338)! Au lieu de faire le
prophète et de regarder dans l'avenir, il aurait mieux fait de mieux
scruter le passé et les origines de la papauté, de mieux étu.
dier l'histoire et les dogmes de l'Eglise primitive ; il y aurait
appris ce qu'était et ce que doit être encore le vrai catholicisme
chrétien. C'est ce que Guettée a fait, et c'est ce qui établit
aujourd'hui sa supériorité sur Bernier. Bernier n'a été qu'un
timide chanoine qui s'est laissé dévorer par la louve romaine ;

Guettée lui a donné le coup de lance dont elle saigne encore.
N'est-ce pas le cas de répéter le mot de dom Guéranger :

« S'il y en avait eu quatre comme celui-là, le mouvement
ultramontain n'aurait pas réussi » (p. 338). Guéranger l'a dit de

Bernier ; c'est de Guettée qu'il faut le redire.
Autre leçon. Ce qui perd la France, c'est d'une part sa

routine en matière de religion, et d'autre part ses demi-mesures.

Bernier se croyait convaincu, et il l'était; mais c'était
une conviction de routine et non d'examen sérieux. S'il avait
scientifiquement examiné le sens du Tu es Petrus et les
prétendus faits sur lesquels la papauté se fonde pour se dire de
droit divin, il n'aurait trompé, au lieu d'un droit divin, qu'une
perche surmontée d'une loque, simulant un vicaire du Christ,
simple épouvantail pour les petits oiseaux. Mais la France ne
veut pas voir, elle a peur de voir, elle craint de s'être trompée

et de passer pour ridicule, tant la méprise aurait été
colossale Et alors, ce ne sont que des demi-mesures. Ce bon
Bernier, qui trouvait absurde l'infaillibilité du pape, acceptait
l'indéfectibilité de l'Eglise romaine Il riait, lui aussi, de la
basse-cour du Vatican, et, nous dit son historien (p. 357), «il
conservait précieusement dans ses papiers la concession d'une
indulgence plénière à l'article de la mort; il l'aA^ait obtenue
par un de ses amis, qui la tenait de Grégoire XVI pour sa
famille et vingt-cinq personnes de son choix » Le braATe

chanoine n'a pas réfléchi un instant sur le grotesque de pareilles
indulgences et sur l'incommensurable sottise que suppose la
croyance à un homme qui gère à ce point les affaires de Dieu
et qui dispose ainsi de la destinée future des chrétiens

Hevue intera. de Théologie. Heft 37, 1902. 12



— 178 —

Quand les Français, qui ont plus d'esprit que de bon sens,
ouvriront-ils les yeux? Je voudrais espérer que Bernier a été,
sous ce rapport, le « dernier gallican ». E. Michaud.

Dr Max Immtch: Papst Innocenz XI., 1676-1689; Berlin,
Speyer, 1900, in-80, 111 S.

Cette étude n'est qu'un très court et très partial résumé,
ou plutôt un effort d'apologie, du pontificat d'Innocent XI.
L'auteur, privat-docent à Königsberg, a utilisé, à peu près à
chacune de ses pages, les quatre volumes de documents que
j'ai publiés sur Louis XIV et Innocent XI, ce qui ne l'empêche
pas de déclarer mon ouvrage sans valeur. Il y a des gens qui
mangent le miel et qui essaient de tuer l'abeille.

L'auteur me reproche de manquer de « méthode
historique», parce que j'ai attaché trop d'importance à des
documents d'ambassade qui, dit-il, ne sont jamais qu'«une source
de second rang (stets nur eine Quelle zAveiten Ranges)», et
aussi parce que j'ai cru naïvement à tous les reportages des

agents et des espions. J'ai expressément déclaré, dans mon
Introduction, que, pour écrire une histoire complète du pontificat

d'Innocent XI, il faudrait publier tous les documents qui
sont encore enfouis dans les archives diplomatiques des divers
Etats avec lesquels ce pape a été en relation; qu'en tout cas
les documents officiels de la cour de France étaient de nature
à éclaircir les nombreuses questions qui ont été débattues
entre cette cour et celle de Rome. Or, ce sont ces documents
officiels, alors inédits, que j'ai publiés, d'après les originaux
mêmes. Au lieu de faire un choix ,et de ne publier que ce qui
est favorable à la papauté — et c'est en cela seulement que
consiste toute la méthode romaine, que M. Immich appelle
< historische Méthode » — j'ai publié tous les documents que
l'ambassadeur de France, le cardinal d'Estrées, l'abbé Servient,
l'abbé d'Hervault, etc., ont jugés assez importants pour être
envoyés à Louis XIV et à ses ministres. Si ces hommes de

valeur ont trouvé assez graves pour être communiqués à leur
cour, les rapports de leurs secrétaires et autres agents, avais-je
le droit, en historien impartial, de les supprimer ou même d'en
faire un triage à mon gré? M. le privat-docent Immich fera



— 179 —

bien d'étudier encore les règles de la vraie méthode historique,
et de ne pas la confondre avec la méthode du triage ou de
l'hérésie (aïqsaiç, choix), que Rome condamne avec tant de

sévérité chez les autres, et qu'elle pratique avec tant d'habileté
pour elle-même.

Que l'auteur croie qu'Innocent XI et ses agents ont été
incapables de haine, de vengeance et de complots, c'est son
affaire; mais l'histoire de la papauté n'est-elle pas remplie de

passions et de sang? Le mensonge sur ce point n'est plus
possible.

Qu'il m'accuse d'esprit de parti et de fanatisme, c'est son
droit. Tout le monde sait qu'il suffit, aux yeux des critiques
inféodés au papisme, de mettre à nu les crimes de la papauté
et les erreurs du système romain, pour être ipso facto homme
de parti et fanatique. De cela, je me fais gloire et honneur, et
j'espère bien qu'avec la grâce de Dieu j'aurai toujours le

courage de démasquer l'erreur et d'appeler un chat un chat.
Que M. Immich préfère à mes appréciations celles de

M. Charles Gérin, c'est encore son affaire. Mais s'il avait lui-
même l'impartialité qu'il réclame avec tant de raison chez
autrui, il aurait dû avertir ses lecteurs, ce qu'il n'a pas faitj
que M. Gérin a été longuement réfuté, entre autres par
M. Th. Loyson, dans son ouvrage intitulé : L'assemblée dti
clergé de France de 1682 (Paris, Didier, in-8°, 530 p.).

Les lecteurs m'épargneront la peine de conclure.
E. Michaud.

K. König: Gott, warum wir bei ihm bleiben müssen. Freiburg

i. B. und Leipzig, Paul Waetzel. 154 S.

Unter dem Titel : „Neue Pfade zum alten Gott" erscheinen
in dem genannten Verlage Schriften, die es sich zur Aufgabe
stellen, „die Erkenntnis AA*ahrer Religiosität und Sittlichkeit unter
den Gebildeten unseres Volkes zu fördern und das unantastbare
Recht dieser Geistesmächte gegenüber allen ihren Gegnern und
Verächtern mit scharfgeschliffener Waffe zu ATerteidigen". Unter
diesen Gegnern Avird im besondern die noch immer nicht ganz
überAvundene Naturphilosophie des Monismus scharf ins Auge
gefasst und als eine Weltanschauung bekämpft, die ihre
Versprechungen nicht, gehalten hat, nicht halten Avird und kann.



— 180 —

„Nur Aver dem Dualismus, der SelbstentzAveiung unseres Wesens,
klar und tief in die Augen gesehen hat, ist fähig, die Einheit
zu suchen, die Frieden und Kraft und Klarheit bringt — sie
heisst Gott." Warum wir bei ihm bleiben müssen, das zu
beweisen unternimmt der Verfasser, indem er seiner Erörterung
das Wort Carlyles zu Grunde legt : „Von Gott Avegzufliehen ist
vergebens, nach ihm hin — darin liegt die einzige Rettung des

Menschen." Lch glaube. Damit beginnt der Verfasser. Ich habe
erkannt, sagt er, dass, so wichtig das „Wissen" für den Menschen
ist, die tiefsten Grundlagen seines Lebens doch Glaubensgrundlagen

sind und bleiben. Und weiter : Lch glaube an Gott. Das
ist das Glaubensbekenntnis der Religiosität. Es bedeutet mir
zum ersten : Ich glaube, dass Gott ist, und zum zweiten : Ich
glaube, dass Gott für mich ist. („Du, Herr, hast uns auf dich
hin geschaffen, und unser Herz ist unruhig, bis es Ruhe findet
in dir." Augustin.) Und darum Aveiter: Ich glaube an Gott den
Vater. Das ist die Christenbotschaft, die Frohbotschaft, der unser
Herz gehört; sie kündet uns den Gott, bei dem Avir bleiben
müssen. Gott mein Vater, ich sein Kind — „in diesem Satze

liegt für uns alle Lebenshoheit, alle Lebenstiefe, alle Lebens-
Aveite, die intimste Innerlichkeit und kraftvollste Lebensbethä-
tigung, aller Friede und alle Kraft der christlichen und unserer
eigenen Religiosität". — In unserer \ielfach zerrissenen, zAvei-

felnden und schAvankenden Zeit giebt es Aiele, die ehrlich Gott
suchen, die mit Augustinus rufen: Quid fei'A'entius quaerit anima
mea, quam A'eritatem'? Ihnen Avird Königs Buch ein Weg-
Aveiser sein. Pfr. Schirme«.

Dr. Rieh. Kealik: Kulturstudien. Münster, Alphonsusbuch-
handlung, 1900. 371 S.

„Decadenz" und „Regeneration", sagt der Verfasser, seien
die ZAvei prägnanten Schlagworte, in denen mit ahnungsvollem
Tiefsinn der Inbegriff aller unserer Kämpfe niedergelegt ist.
Er will ei'Aveisen, dass das erstrebenswerte Ziel für unsere Zeit,
„eine einheitliche, organische, erhebende und würdige Kultur",
durch eine jahrhundertelange Revolution, Anarchie und Deca-
denz ATerloren gegangen ist, und dass die einzig mögliche
Grundlage einer solchen Kultur jene Macht ist, die allein von



— 181 —

allen Mächten der Zeit unzerwühlt dasteht, nämlich das positive,
lebendige, zukunftreiche Christentum. So weit fühlen wir uns
eins mit dem Verfasser. Aber seinen Versuch, zu beweisen,
Avie sich „dieses Christentum in der katholischen (römisch-
katholischen) Kirche immer glänzender manifestiert", müssen
wir als misslungen betrachten. Die Botschaft, die er verkündet,
haben wir schon oft vernommen, atoii Kraus und Schell bis auf
Müller und Spahn — aber uns fehlt der Glaube. Allem Sehnen
und Rufen nach Reform antwortet schrill Aron der andern Seite
das Wort, wie es vor kurzem erst in Wien gesprochen worden,
„das sei nicht Reformation', sondern ,Deformation' und Revolution'

in der katholischen Kirche". Und solange den schönen
Worten der nach „Regeneration" Rufenden keine Thaten folgen,
ist mit einer solchen „aurea mediocritas" nichts anzufangen.
Wir halten es mit dem Worte aus „Uriel Acosta" : Wer Wahrheit

Avili bekennen, darf ihr die höchste Glorie nicht entziehen:
den Ruhm des Mutes, den die Wahrheit giebt. Dieser Mut aber
wird offenbar durch die That. Pfr. Schirmer.

G. Lasch: Die Theologie der Pariser Schule, Charakteristik

und Kritik des Symbolo-Fideismus; Berlin,
Schwetschke, 1901, 1.80 Mk.

Cette intéressante brochure expose le système de M. Aug.
Sabatier et celui de M. Ménégoz. Le premier est appelé
symbolisme, le second fidéisme; en les ajoutant l'un à l'autre, on a
formé le mot « symbolo-fidéisme».

Mais le sj^stème de M. Sabatier (si système il y a) est-il
bien désigné par le mot symbolisme? Et que signifie au juste
ce mot? De même, le système de M. Ménégoz (si système il
y a) est-il bien désigné par le mot fidéisme? Et que signifie
au juste ce mot? De plus, pourquoi juxtaposer ces deux mots
et ces deux systèmes de manière à vouloir n'en faire qu'un?
Est-ce logique? Est-ce même simplement clair? Que signifie ce

mot double : symbolo-fidéisme? Et en supposant que toute cette
doctrine (si doctrine il y a) soit neu\re et lumineuse, est-on
bien autorisé à la présenter comme la doctrine de l'école
protestante de Paris? Tous les autres professeurs de cette école
l'admettent-ils et si non, ne comptent-ils pour rien dans leur école



— 182 —

On le voit, ces dénominations et ces prétentions soulèvent
plus d'une difficulté, que l'auteur de cette brochure, tout en
restant aussi objectif que possible, n'a certainement pas
tranchée. Les lecteurs de cette Revue savent déjà ce que l'on peut
penser du prétendu symbolisme de M. Aug. Sabatier, ou plutôt

de son subjectivisme outré, de son appel à l'histoire et à

la psychologie, appel auquel il n'a répondu lui-même, la
plupart du temps, que par l'arbitraire le plus discutable. Ils savent
aussi ce que l'on peut penser d'un fidéisme qui n'est que
l'affirmation de la foi « indépendamment des croyances » ; logomachie

manifestement fantaisiste, comme d'ailleurs la plupart des
thèses de l'honorable M. Ménégoz. Les attaques qui ont été

dirigées contre ces deux systèmes, dans le sein même du
protestantisme, notamment par M. Henri Bois, de l'école de
Montauban, les sapent par la base et me dispensent d'une plus
ample démonstration. E. M.

F. Meyrick Canon of Lincoln Cathedral : 1 Scriptural and
Catholic Truth and Worship. — (2) Old Anglicanism and
modern Ritualism. London, Skeffington, 1901.

Canon Meyrick has published the aboA7e two books at a
short interval of time from one another. The second title of
"Scriptural and Catholic Truth and Worship" is "The Faith
and Worship of the PrhnitiA'e, the Medieeval, and the Reformed
Anglican Churches". And this title accurately describes the

purpose and contents of the Avork. It consists in fact of four
parts.

The first part sketches in twelve chapters the Faith, Religion,

Institutions, Ordinances, Rites, Forms of Worship and
Church Government of (1) the Apostolic Age, (2) the Sub-

apostolic Age, (3) the remaining centuries of the Primitive
Church. Canon Meyrick confines the title Primitive to the first
fi\re centuries, during Avhich he recognises no change of faith
or practice. The sixth, seventh, and eighth centuries he designates
as Transitional, because forming a transition from the Primitive

to the Mediaeval Church in respect to doctrine and
discipline.

The second part begins by stating that "the dominating
feature and factor in the Middle Ages is the Papal Supremacy,



— 183 —

not only because it was a supremacy forming practically a new
order of the ministry in the West, but also because its function
Avas to approve by its authority every corruption of the primitive

faith and worship as soon as it had become thoroughly
popular ; and so to change that faith and Avorship by the
corporate action of the Latin Church in a way that it could not
have been changed by the speculations of individuals" (p. 105);
and it shows Iioav the Supremacy grew up by Imperial insistance
and Avas confirmed by the False Decretals. It then describes
the Mediseval Faith as summarised in the twelve Articles of
the Creed of Pope Pius IV; AAiiich contains the doctrine of the
Mediaeval Church, as the three Catholic Creeds contain those
of the Primitive Church. A second chapter points out the effects
of the Mediseval doctrines on the worship of the Church: "The
character of the Avorship of the Christian Church necessarily
changed with its faith. Each one of the new Articles of the
Mediseval faith necessarily affected the forms and the nature
of the Avorship, but more especially those changes Avhich, Avith

or without the Fourth Lateran Council, Innocent III introduced
into the Christian religion, or sanctioned, in the year 1215"
(p. 131). "If Ave reckon the cumulative force of the changes
made in the Middle Ages alone, we shall see that the faith
and Avorship of the Mediseval Church, though retaining a
substratum of the original Christian religion, were practically quite
other than the faith and Avorship of the Primitive Church,
owing chiefly to the manipulation of Pope Innocent III; and
we shall observe that the change made in Avorship resulted
from the change made in the faith" (p. 153).

The third part is a defence of the course taken at the
English Reformation, which was a conscious rejection of the
Mediaeval faith and a recurrence to the faith of the Primitive
Church. "The paramount principle of the English Reformation
was the resolve on the part of the Church to return to the
primitive model, in faith altogether, in worship and religious
institutions as far as was possible in the changed circumstances
of the world. It might be thought with that end in view it
would be sufficient to resume the symbols of the primitiAre
Church, the three Catholic Creeds, and ignore all that had
come between in the Middle Ages, including the summary of
Mediseval doctrine, the Creed of Pope Pius IV. But experience



— 184 —

shows that such a course as this is not possible with any hope
of success. In the physical body, when once an ill-humour has
set in, it becomes necessary to expel the ill-humour before the
health of the body can be regained; and whenever truths
have been corrupted, it is equally necessary formally and
consciously to reject their corruptions before men can enter into
the enjoyment of the truths as they were before they were
corrupted. The Church of England therefore found it necessary
to face the Mediee\Tal system and to reject all its novel tenets
by name, and to cast up a barrier against them, lest they
should return, or lest men should again unconsciously slide into
them. Then and only then, thus protected and safeguarded,
the pure faith could be professed and taught and belieAred
Avithout danger from outward aggression or inward declension
or recurrence to old corruptions. This work of defence, sometimes

in the form of attack, the Church performed in her
XXXIX Articles. To repel assaults that had been made on
the truth was their primary purpose, and while this purpose
was being most satisfactorily carried out, the opportunity was
taken of making also a positive declaration of the primitive
faith, and of rejecting some errors of more modern days which
had grown up since the Middle Ages and were of a different
nature from that of the Mediaeval superstitions'' (p. 157). What
the faith of the Church is and was, is sIioavii by the statements
of the XXXIX Articles, the Prayerbook and the Homilies, and
what its Avorship is and Avas, by the Prayerbook, the Ordinal
and the Canons. The defence of Anglican Orders by Dr v.
Döllinger at the Bonn Conference of 1875, and by Bishop Reinkens
and Professor Friedrich in the International Theological Review
is quoted (pp. 229—231),

A fourth part is added to the other three, shoAving the
present day developments of the Mediaeval system, exhibiting
themselves in the doctrines of the Immaculate Conception;
Papal Infallibility, the Universal Bishopric of the Pope, the
devotion to Sf Mary encouraged by Pope Leo XIII, and the
increasing adulation and adoration of the "idol of the Vatican",
whom Mgr. Bougaud, late Bishop of Laval, called the personification

of Jesus Christ, and Mgr. Jauffret, the present Bishop
of Bayonne, declares to be the incarnation of the Holy Ghost.
The modern Avorship of the Roman Church is described as con-



— 185 —

centrating itself more and more on (1) parts of our Lord's body,
as the Sacred Heart, the Sacred Feet, the Sacred Face, the
Sacred Hands; (2) on the Eucharist, showing itself in the
Forty Hours Adoration of the Sacrament, the Perpetual Worship
of the Host, the Nocturnal Adoration of the Most Holy Sacrament,

the Congregation of the Eucharistical Heart; (3) on
S' Mary as Sovereign Lady of earth and heaven, and on her
Rosary, so strongly recommended for use by Leo XIII.

A sketch of the English Church since the Reformation
folloAvs, giAing a short account of Avhat are knoAvn as the
Evangelical, the Tractarian, and the Ritualistic movements, the last
of which is described as a "backAvater eddy, Avhile the stream
rolls on". In reference to the central tenet of Ritualism the
saying of "an Old Catholic Professor" is quoted—"Je plains
votre Eglise d'en être réduite à discuter encore sur des choses
si essentiellement contraires à la notion même de l'Eucharistie.
Le pain doit être mangé et Dieu adoré, et non vice-versa"
(p. 276).

Canon Meyrick's second book "Old Anglicanism and modern
Ritualism" has for its purpose to prove that the present
Ritualistic party in the Church of England is not the legitimate
successor of the old Anglican High Church School of the seventeenth

century, and that their tenets cannot be justified by
any previous teaching in the Church of England. The Ritualistic

tenets are thus described:
"What is it that sober-minded men complain of in the

Ritualistic party? The folloAving points in particular:
(1) A depreciation of the Reformation and disloyalty to

its principles.
(2) A tenderness towards Rome, Avhich leads to the condonation

of her errors and offences as a Avhole.

(3) An indifference in each particular case to the false
doctrines of the Church of Rome, and a disposition to excuse,
if not to accept them.

(4) The adoption of the Mediaeval and modern Roman
tenet of the presence of Christ's Humanity and Divinity in the

elements of bread and AAine under the name of the Objective
Presence.

(5) The consequent introduction of the doctrine of the Mass
and of the ceremonies naturally accompanying it, of Children's



— 186 —

Eucharists with a view to teach it, and of other rites following
upon it.

(6) The practice of the Confessional." P. 233.

Does the teaching of the old historical High Church School,
asks Canon Meyrick, justify the new school on these points?
To answer this question he quotes passages on the questions
at issue from Richard Hooker, Bishop Andrewes, Bishop Overall,
Archbishop Laud, Bishop Buckeridge, Bishop Cosin, Bishop
Jeremy Taylor, Bishop Bull, Bishop Beveridge, Archbishop
Bramhall, Archbishop Ussher, Bishop Hall, Bishop Pearson,
representative divines of the seventeenth century, showing Avith
a perfect and unbroken unanimity (1) their thankfulness for
the blessing of the Reformation and their resolution to stand
by its principles; (2) their hostility to Rome as she now is and
was tAvo hundred years ago ; (3) their rejection of all the
particular doctrines by which Romanism differs from Old Catholicism

and Anglicanism; (4) their rejection in especial of the
Objecto Presence of Christ's Humanity and DiAinity in the
elements of bread and Avinc (as distinct from His ObjectiA'e
Presence at the Ordinance) which in the tAvelfth century took
the name of Transubstantiation ; (5) their repudiation of the
Romish Mass and its ceremonies ; (6) their refusal to regard the
system of the Confessional (introduced in the tAvelfth century)
as a part of the normal discipline of the Church and necessary

for growth in grace.
Canon Meyrick's book ends as folioAvs :

"I believe that I have proved that the Ritualist School, in
so far as they depreciate the Reformation, shoAv tenderness to
Rome, condone her false doctrines, hold the tenet of the Objective

Presence in the elements, perform the rites and ceremonies
thence floAving, and inculcate the practice of auricular
confession as part of the normal religious life, find no justification
in the teaching and acts of our seventeenth century divines.
The old historical High Church party in the Church of England
is in direct conflict Avith the Neo-Angiicanism knoAvn as Ritualism."

P. 249.

It is well that Old Catholic sympathisers on the Continent,
who haATe been surprised and offended at some of the opinions
expressed by Ritualists regarding themselves and in reference



— 187 —

to Rome, should know that Ritualists herein do not rightly
represent the Church of England, but rather constitute an
evanescent phenomenon in her history. Anglicanus.

J.-B. Pioda : L'Etat et les Eglises aux Etats-Unis ; Berne,
Wyss, 1900, in-18, 54 p.

Cette intéressante étude a été publiée d'abord dans le
Politisches Jahrbuch der schweiserischen Eidgenossenschaft de
M. le prof. Hilty. L'auteur commence par démontrer la
neutralité de l'Etat aux Etats-Unis, en matière de religion (p. 7).

Cependant, il constate, d'autre part, que « le gouvernement de

l'Union et les gouvernements des Etats reconnaissent le
christianisme sous une forme qui peut ne pas paraître conséquente
avec la théorie qu'un gouvernement civil doit être absolument
neutre en matière religieuse» (p. 10). La chose s'explique ainsi:
« En somme, l'Etat est neutre, mais le sentiment religieux
individuel et le désir de ceux qui le représentent et du peuple
américain en général, font que la foi chrétienne est de fait la
religion nationale. Ce fait n'invalide point la neutralité légale
absolue de l'Etat. Les populations ont la foi qu'elles ont, l'Etat
doit rester neutre» (p. 11).

Sui\rent des statistiques très précises, d'après le recensement

général de 1890, sur les nombreuses dénominations
religieuses établies aux Etats-Unis (p. 11-24). L'auteur, qui a
séjourné dans ce pays, conclut ainsi, d'accord avec Brice : « Sous
tous ces rapports, l'influence du christianisme, en considérant
non seulement le nombre, mais aussi l'intelligence des
personnes qui la subissent, est plus grande et plus répandue aux
Etats-Unis que dans quelque partie que ce soit de l'ouest de

l'Europe continentale, et même plus qu'en Angleterre » (p. 25).
Dans une seconde partie, M. Pioda étudie «l'Américanisme».

Il en résume l'histoire et les éA'olutions, depuis son
apparition en 1884 jusqu'à nos jours. Il fait d'assez nombreuses
citations du P. Hecker, et des discours du cardinal Gibbons et
de l'évêque Ireland. Il mentionne les appréciations dont
l'américanisme a été l'objet en France, en Italie, etc. Enfin, il caractérise

ainsi les catholiques-romains des Etats-Unis (p. 53) :

«Catholiques fervents et enthousiastes, ils associent à leurs



— 188 —

rêves patriotiques leurs rêves catholiques. Conquérir leur pays
tout entier à la foi catholique, c'est plus tard conquérir le
monde entier à cette même foi. Le monde Américain et catholique,

voilà leur aspiration, leur programme. Nul n'a plus
d'intérêt à conserver et à compléter la substance et l'unité de

l'Eglise, à soutenir la doctrine et l'influence de Rome pour
leurs vues futures. Seulement leur énergie, leur force, la
largeur de leurs vues, les rendent impatients et désireux de
procéder plus Aite et plus vigoureusement à leur conquête de

l'Amérique au catholicisme. Au fond, cela révèle l'existence
en Amérique d'une tradition européenne, même universelle,
aussi ancienne que l'homme : ce n'est pas une vertu
chrétienne, elle est tout humaine, c'est l'esprit de domination. »

On ne saurait parler plus clairement. Reste à savoir si les
chrétiens et les non-chrétiens qui sont persuadés que Rome
est un principe d'erreur, d'irréligion et de ruine politique et
sociale, se laisseront «dominer» par les agents de Rome.

Il serait intéressant d'étudier la situation actuelle des
diverses Eglises protestantes des Etats-Unis, à ce point de vue
particulier: sont-elles assez religieuses, assez unes, assez
vivantes par leur foi, pour pouvoir vaincre le catholicisme romain?
Les lecteurs curieux de se renseigner sur cette question,
trouveront des documents, des statistiques et des appréciations
très graves dans l'étude de M. Albert Schinz, intitulée : «L'Eglise
actuelle aux Etats-Unis d'Amérique », et publiée dans la Revue
chrétienne (septembre, octobre et novembre 1901, p. 213-224,
275-295 et 364-369). Voir la Chronique de cette livraison, p.216-218.

E. M.

Bischof Dr. J. H. Reinkens: Religiöse Reden. Mit Porträt.
Gotha, Fr. A.Perthes, 1901. M. 1.60.

Der am 4. Januar 1896 verstorbene altkatholische Bischof
Dr. Reinkens Avar ein Prediger von Gottes Gnaden, der mit
seinem aus tiefreügiösem Born geschöpften Worte Tausenden
Erquickung und Erbauung bereitet hat. Der Hallenser Theologe
Willibald Beyschlag nennt ihn eine religiöse Persönlichkeit
von klarer Tiefe und lichter Wärme, einen Mann des Gewissens,
des Glaubens und der Liebe. Vor allem Avar er ein Mann des
Gewissens und der Wahrheit, Avie schon sein Wahlspruch be-



— 189 —

zeugt: „Alles, Avas nicht aus Überzeugung gethan Avird, das

ist Sünde" (Röm. 14, 23). Auf diesem Felsgrund ruhen alle
seine Reden und Predigten. Da nur sehr wenige dieser Reden
bisher im Druck erschienen und auch diese meist vergriffen
sind, andererseits das Verlangen nach denselben weit
verbreitet ist, so hat Pfarrer Wilhelm Schirmer in Konstanz die
vorliegende Sammlung a"oii dreissig religiösen Reden des Bischofs,
die wörtlich nach des Bischofs Vortrage niedergeschrieben
und von ihm selber durchgesehen worden sind, herausgegeben,
in der Hoffnung, allen denen, die nach religiöser Erquickung
verlangen, ein wertvolles, gern gelesenes Erbauungsbuch zu
überreichen. Die Sammlung enthält 14 Predigten und religiöse
Ansprachen ..bei verschiedenen Anlässen", 5 Ordinations-
ansprachen und 11 Synodalansprachen, die sämtlich durch
Reichtum der Gedanken, Knappheit und Formvollendung
ausgezeichnet sind. Das Buch AAird in allen religiös gerichteten
Kreisen, bei Geistlichen wie bei Laien, Anklang finden, in erster
Linie in den altkatholischen Gemeinden, dann aber auch bei
Protestanten.

Dr. J. Silbernagel: Die kirchenpolitischen und religiösen
Zustände im neunzehnten Jahrhundert. Ein Kulturbild.
Landshut, Ph. Krüllsche Universitäts-Buchhandlung, 1901.
467 S.

Der Verfasser stellt sich die Aufgabe, in vier Zeitabschnitten
(I. Von Napoleon I. bis zur zweiten französischen Revolution;
IL Von der zweiten bis zur dritten französischen Revolution;
III. Vom Papste Pius IX. bis zum vatikanischen Konzil; IV.
Vom vatikanischen Konzil bis zum Ende des neunzehnten
Jahrhunderts) ein Bild von den kirchenpolitischen und religiösen
Zuständen im 19. Jahrhundert zu zeichnen. An dem fertigen
Bilde aber hat er keine Freude; es zeigt ihm „eine gänzliche
Zersetzung des positiven Christentums und eine starke Ver-
wilderung der Sitten" ; er sieht „die ganze civilisierte Menschheit

von der materialistischen Weltanschauung beherrscht", so

zwar, dass auch erfreuliche religiöse Erscheinungen an dem
Gesamtbilde nichts ändern. Man sieht, der Autor ist kein Freund
der Plein air-Malerei; aber er wäre doch der Wahrheit näher
gekommen, wenn er die Farben mehr im Halbton festgehalten



— 190 —

hätte. Es Aväre ihm dann nicht verborgen geblieben, wie schon
nach 1815 eine Tendenz nach „Überwindung der Erde durch
den Himmel" sich bemerkbar machte, desgleichen nach 1848,
und er würde weiterhin ein Zurückebben der materialistischen
Hochflut wahrnehmen und eine religiöse Sehnsucht allüberall
sich regen sehen. Und gerade „gewisse religiöse Kundgebungen",
in denen er summarisch mit verschiedenen Afterbewegungen
nur einen „Deckmantel ehrgeiziger Pläne" sieht, hätten ihn —
namentlich im Kapitel über den Altkatholizismus — zu einer
helleren Farbenmischung vermocht. Sein Bild Aväre dann auch
für ihn und uns erquicklicher geAvorden. S.

Fr. Stauracz: Los von Rom. Wahrheitsgetreue Schilderung
der österreichischen Verhältnisse. Hamm i. W., Breer
& Thiemann, 1901. 94 S.

Unter den mancherlei Schriften gegen die Los von Rom-
BeAvegung in Österreich gelangte die vorliegende, soAveit wir
übersehen können, zu einem besonderen Ansehen im klerikalen
Lager Österreichs. Und darum griffen auch wir nach der
Schrift. Sie richtet sich fast ausschliesslich gegen die
protestantische BeAvegung und ist nicht ungeschickt abgefasst,
aber Neues bringt sie nichts \Tor. Es ist das alte Feldgeschrei :

„Los von Gott" — „los ATon Österreich" — „los von Habsburg"
— „finis Austriae" etc. und ein Appell an die Staatsmänner
Österreichs, rechtzeitig einzuschreiten, „ne quid detrimenti
capiat res publica". Das Avird wenig helfen. Uns scheint für
diese Broschüre ein Wort Richeüeus zutreffend zu sein. Als
ein Bittsteller den Kardinal um eine Pension ersuchte und als
entscheidenden Grund anführte, dass er doch leben musste,
bekam er zur Antwort : „Ich sehe diese NotAvendigkeit durchaus

nicht ein." EbensoAvenig können wir die Aveltgeschichtliche
NotAvendigkeit einsehen, dass vorliegende Schrift ins Leben
getreten ist. S.



— 191 —

John WORDSAVORTH, Bishop of Salisbury, D. D. : The Ministry
of Grace. Studies in Early Church History with Reference
to present Problems. Longman, Green & Co., London 1901,

XXIV und 488 S., Preis 12 sii. 6 d.

John Sarum, Dr. John WordsAvorth, Bischof von Salisbury,
gilt mit Recht als der gelehrteste der gegenwärtig lebenden
Bischöfe der Kirche Englands. Das vorliegende Werk
rechtfertigt seinen Ruf; es ist nicht nur gelehrt, sondern auch
lehrreich. Selten ist mir ein lehrreicheres Buch in die Hand
gekommen. Ich will gleich den Wunsch aussprechen, dass es

durch Übersetzung auch solchen Lesern zugänglich gemacht
Averde, die des Englischen nicht mächtig sind.

In diesem Falle wäre ich freilich unschlüssig, Avie der Titel
Aviederzugeben sei. Der Verfasser sagt (S. 100), dass er hoffe,
nach einiger Zeit ein Werk veröffentlichen zu können unter
dem Titel „The Means of Grace" (die Gnadenmittel). Daher
Aväre ich geneigt, „The Ministry of Grace" etAva zu übersetzen
mit: „Das Amt zur Verwaltung der Gnadenmittel". DaA'on
handelt thatsächlich ein grosser Teil des ATorliegenden Werkes ;

allein der Titel wäre, Avie die nachfolgende kurze Inhaltsangabe

zeigen Avird, doch nicht umfassend genug. Der Verfasser
Aveiss ganz gut, dass auch der englische Ausdruck nicht
bezeichnend genug ist; er hat sich selbst gefragt, ob „Kirchen-
organisation", „Geschichte der kirchlichen Einrichtungen",
„EntAvicklung der kirchlichen Venvaltung und des Ritus",
„Ursprüngliche Kultusformen" oder ein anderer ähnlicher Ausdruck
nicht vorzuziehen Aväre (S. 7), aber er entschied sich schliesslich
für den geAvählten Titel, um anzudeuten, dass er „das ganze
Aielgestaltige System äusserer Hülfeleistung zur Vermittlung
göttlicher Gnade an die kirchliche Körperschaft und ihre
Glieder" meine.

Zunächst erhalten wir (S. 13—108) eine gedrängte Übersicht

über die einschlägige altkirchliche Litteratur, eine
Darstellung des altkirchlichen Festkalenders und eine kurze
Charakterisierung der auf uns gekommenen liturgischen Bücher
der alten Kirchen. Nach dieser Einleitung, in Avelcher der
Verfasser die genaueste Bekanntschaft auch mit der neuesten
einschlägigen Litteratur bekundet, Avird die EntAvicklung des

„monarchischen Episkopats" geschildert (S. 109—142). Von



— 192 —

höchstem Interesse ist in diesem Kapitel der Naclrweis, Avie

lange sich gerade in der Kirche der Stadt Rom das Kollegium
der „Presbyter" oder „Bischöfe" erhalten hat. Dann (143—177)
beschreibt der Verfasser die in der alten Kirche dem Episkopat,
Presbyterat und Diakonat zugewiesenen besondern Befugnisse.
Ein ferneres Kapitel (S. 178—205) handelt \Ton den sogenannten
Ordines minores, zu denen die Ämter der Subdiakonen, Ako-
lythen, Exorcisten, Lektoren, Ostiarier, Interpreten, Copiateli
(Totengräber) und Psalmisten (Chorsänger) gerechnet AA-erden.

Im Anschluss an die Beschreibung der kirchlichen Ämter
bespricht der Verfasser die persönlichen Anforderungen, die da
und dort an die berufenen Diener der Kirche gestellt wurden,
insbesondere die Verpflichtung zum ehelosen Leben (S. 206—256).
Hierauf folgt eine Abhandlung über die weiblichen Dienstleistungen

in der Kirche, über die kirchlichen „WitAven", die
„Presbyterinnen", „Diakonissen" und „Jungfrauen" (S.257—303).
In einem Aveitern Abschnitt (S. 304—352) spricht der Bischof
vom christlichen Tag und der christlichen Woche und den
besondern gottcsdienstüchen Veranstaltungen an Sonntagen
und Wochentagen, und Avieder im Anschluss hieran, in den
ZAvei letzten Kapiteln, von den ältesten kirchlichen Festtagen
und Festzeiten, soAvie atoii den AAichtigsten Festen, die später,
jedoch immer noch in der Zeit der ungeteilten Kirche, eingeführt

Avorden sind. Das giebt ihm zum Schluss Gelegenheit,
einen gereinigten Kirchenkalender in Vorschlag zu bringen.

Das A"orüegende Werk ist eine Kundgebung A_on grösster
praktischer Bedeutung. Namentlich hätte der Bischof atoii Salisbury

gar nicht besser und gründlicher darthun können, Avie

sehr die Kirche Englands GeAvicht darauf legt, mit den Avesent-

lichen Einrichtungen der alten Kirche in Übereinstimmung zu
stehen, und AAie berechtigt sie ist, diesen Anspruch zu erheben.
Er unterlässt auch nicht, jeweilen A'on den Ergebnissen seiner
Untersuchung die entsprechende AiiAvenclung auf die kirchlichen
Fragen der Gegemvart zu machen. So A~ergleicht er S. 53 f.
das in dem wieder aufgefundenen Gebetbuch Serapions
enthaltene Gebet der PriesterAveihe mit den Bedingungen, von
denen Leo XIIL in der Bulle „Apostolicœ curœ'1 die Gültigkeit
der Weihen abhängig gemacht hat. Es unterliegt keinem Zweifel,
dass die alte Kirche über rituelle Formen und Formeln Aiel
freier dachte als z. B. die heutige römische Kirche. Über die



— 193 —

Beziehungen zwischen der anglikanischen und morgenländischen
Kirche finden wir S. 107 f. folgende Bemerkung:

„Die grosse Schranke zAAischen uns und der orthodoxen
Kirche des Ostens entstand wahrscheinlich durch den Einfluss,
den fränkische Autorität auf die Synode von Jerusalem oder
Bethlehem im Jahre 1672 ausgeübt hat. Es wird lange Zeit
brauchen, bis die Wirkungen dieses Einflusses, der den
Ausdruck „Transsubstantiation" beinahe zu einem integrierenden
Bestandteil der griechischen Theologie gemacht hat, Avieder

beseitigt sind. Ich würde indessen an einem Erfolg in dieser
Sache nicht verzweifeln, Avenn die morgenländischen Patriarchate

mit der soliden und nüchternen Mittelpartei der
anglikanischen Kirche bekannt würden, die — nicht abgeneigt einem
masshaltenden und Avürdigen Ritus und glaubend an den grossen
Wert der Sakramente und die heiligen Handlungen des
geistlichen Amtes als Gnadenmittel — doch vor allem an die
Menschwerdung imd Erlösung, an die Auferstehung und Himmelfahrt

unseres Herrn und Heilandes Jesus Christus und an seine
bleibende Gegenwart in seiner Kirche durch den heiligen Geist
glaubt. Dieser Glaube, der, wie ich überzeugt bin, unter englisch
redenden Christen in Wirklichkeit tiefer (fuller), wenn nicht
stärker, ist als in irgend einer andern Nation, selbst die
russische nicht ausgenommen, ist die Macht, welche schliesslich
Riten und Kirchenorganisation deutet und ihnen die Wirkung
verleiht, die sie in der Folgezeit behalten und entfalten
sollen."

Was Dr. Wordsworth oben als „wahrscheinlich" bezeichnet,
darf Avohl als notorische Thatsache angesehen werden. Aus der
Fussnote (S. 107), in der er an das Hauptwerkzeug des
fränkischen Einflusses auf die morgenländischen Würdenträger,
den französischen Gesandten Marquis de Nointel, erinnert, ge-
Avinne ich den Eindruck, dem gelehrten Bischof seien die ihm
seiner Zeit bekannt gewordenen Arbeiten aus dem Gedächtnis
entschAvunden, die der Herausgeber dieser Zeitschrift über die

Latinisierung der morgenländischen Kirche \Teröffentlicht hat.
Vergi. „Beone" Nr. 10, S. 217—242, Nr. 11, S. 488—504, Nr. 12,
S. 673—689, Nr. 13, S. 108—129, sowie Nr. 31, S. 611 ff.
(Besprechung des Buches A'on A. Vandal, Les voyages da marquis
de Nointel). Wie Professor Michaud nachgewiesen hat, begannen
die Versuche, die mittelalterliche Theologie des Abendlandes

"Revue intern, de Théologie. Heft 37,1902. 13



— 194 —

auch im Morgenlande einzubürgern, allerdings nicht erst unter
der Regierung LudAvigs XIV., sondern schon in der Zeit der
Kreuzzüge ; erfolgreicher und nachhaltiger aber waren sie nie
als in der Zeit, da Nointel, „in theologischen Dingen eine Null",
in religiösen Dingen ein Komödiant, als Gesandter Ludwigs XIV.,
umgeben von einem Heer von Jesuiten und andern Mönchen,
im Orient die „fränkische Autorität" repräsentierte. Es handelte
sich wesentlich um drei Punkte : die päpstliche Suprematie, das
Filioque und die „Transsubstantiation". Der nachhaltigste Erfolg
wurde hinsichtlich des dritten Punktes erzielt.

Neu Avar mir, Avie ich offen bekenne, die Lehre des Bischofs
von Salisbury, dass die hl. Eucharistie eigentlich aus ZAvei

Sakramenten bestehe (S. 112): das Sakrament des Leibes bilde
die Fortsetzung der leiblichen Berührung, mit der der Erlöser
die Kranken heilte, die ScliAvachen stärkte, die Toten zum
Leben rief; das Sakrament des Blutes hingegen sei das
Gedächtnis der durch Christus vollzogenen und fortwährend zur
Geltung gebrachten Versöhnung mit Gott, für den Gläubigen
das Zeichen des Neuen Bundes, die Eingiessung neuen
persönlichen Lebens in die Seele. Bischof Wordsworth bezeichnet
es als gedankenlos, die verschiedenen Gaben dieser beiden
Sakramente miteinander zu konfuncüeren (to confuse), und als

„in hohem Grade A'ermessen", das eine für beide gelten zu
lassen. Könnte nicht die Lehre, dass die hl. Eucharistie aus
zwei Avohl zu unterscheidenden Sakramenten bestehe, zu der
Annahme A~erleiten, dass man berechtigt sei, geAvöhnlich nur
das Sakrament des Leibes zu empfangen, das Sakrament des

Blutes hingegen etwa auf die erste hl. Kommunion zu
beschränken? Ich aaìII nicht unterlassen, beizufügen, dass der
Verfasser ausdrücklich erklärt: „Beide sind für immer durch
Jesu Liebe mit einander verbunden", also Avenigstens insofern
doch nur ein Sakrament.

Nicht minder neu Avar mir, dass nach der alten römischen
Kirchenordnung die Handauflegung nicht durch das Kollegium
der Bischöfe oder Presbyter vollzogen, sondern einem einzelnen,
zu dieser Funktion besonders gewählten Mitgliede des
Kollegiums übertragen Avar. Eine Nachwirkung dieser alten
römischen Ordnung sieht Bischof Wordsworth in der Thatsache,
dass der Papst jeweilen die bischöfliche Konsekration ohne



— 195 —

Beiziehung ATon assistierenden Bischöfen, die ebenfalls die
Handauflegung vorzunehmen hätten, vollzieht (S. 131).

Von nicht geringer praktischer Bedeutung sind auch die
Ausführungen über die Maxime des hl. Cyprian: „Episcopatus
unus est, cujus a singulis in solidum pars teneturu (S. 173 ff.).
Bischof Wordsworth zeigt, dass dieser Grundsatz als eine in
der alten Kirche allgemein angenommene Rechtsregel gegolten
hat und den Bischöfen unter Umständen die Pflicht auferlegte,
über die Grenzen der eigenen Diöcesen hinauszugehen, um
bedrängten Glaubensgenossen in andern Gegenden zur Herstellung
kirchlicher Organisation und Einführung eines regelmässigen
Gottesdienstes behülffich zu sein. Das kann ja auch geschehen,
ohne dass damit die Rechtmässigkeit der kirchlichen Autorität
in der betreffenden Stadt oder Gegend angefochten Avird. Der
Verfasser erinnert an die in Jerusalem residierenden Bischöfe.
Hinsichtlich der Konsekration eines altkatholischen Bischofs
für Italien ist er der Meinung, dass der englische Episkopat
einen solchen Schritt nicht thun sollte ohne förmliche Zustimmung

der andern altkatholischen Bischöfe, „deren Vereinigung
eine Art proAinzialer Organisation darstellt". Daran schliesst
sich der Satz : „Eine für jenes Land (Italien) jüngst erfolgte
Konsekration durch einen Bischof irregulärer Antecedentien,
dessen Wohnort, AAie ich glaube, in den Vereinigten Staaten
liegt, hat den Empfänger des Amtes in einen Gegensatz zu
kirchlicher Ordnung gebracht, der meiner Meinung nach
Mitglieder der Kirche Englands hindern muss, demselben
Sympathie und Unterstützung entgegenzubringen" (S. 177).

Ich ATerzichte hier auf Aveitere Mitteilungen und bemerke
nur, dass man ganze Kapitel abdrucken musste, Avenn man
alles Aviedergeben Avollte, Avas speciell für den Leserkreis dieser
Zeitschrift von allerhöchstem Interesse ist. Die katholisch-theologische

Fakultät in Bern Avollte nach dem unvergesslichen
internationalen Altkatholikenkongress in Luzern dem Bischof
von Salisbury ein Zeichen ihrer ganz besondern Hochachtung
geben, als sie ihm, mit Zustimmung des akademischen Senates,
den Ehrentitel eines Doktors der Theologie verlieh ; sie fühlt
sich ihrerseits hoch geehrt dadurch, class sich der Verfasser
des A-orliegenden Werkes auf dem Titelblatt ausdrücklich auch
als Ehrendoktor der Universität Bern bezeichnet. Sein Buch



— 196 —

ist gewidmet „allen, die die glorreiche Kirche Gottes lieben
und ihre Vergangenheit studieren, in der Hoffnung, dass sie

noch glorreicher sich darstelle in den Tagen der Zukunft".
E. H.

Petites Notices.

* Dr Théod. Apostolopoulos : Traité de versification
contemporaine, 1 vol. in-18, 152 p., 1891. — Résumé de la doctrine
chrétienne orthodoxe, br., 56 p. — Résumé de l'Ancien Testament,

avec gravures, br., 64 p. — Résumé du Nouveau Testament,

avec gravures, br., 64 p. — Le droit de la propriété
intellectuelle, son histoire et son état actuel, 126 p., 1900; Athènes.
— Ces publications, de genres si différents, attestent les talents
multiples de M. l'avocat Apostolopoulos, qui s'applique à
vulgariser les grands principes civilisateurs et moralisateurs du

christianisme. L'auteur a publié une quantité d'autres ouvrages
d'enseignement, qui ont en Grèce le plus grand succès.
Malheureusement la traduction française n'en a pas été faite, que
je sache. S'adresser, pour le texte grec, à Athènes, librairie
Apostolopoulos.

* L. Bonnet: Le N. T. de N. S. J. C, expliqué au moyen
d'introductions, d'analyses et de notes exégétiques ; 2e édition
revue et augmentée par A. Schrœder, pasteur à Lausanne ;

Lausanne, Bridel, gr. in-8°, 559 p., 10 fr. — Ce volume
contient l'Evangile de St. Jean et les Actes des apôtres. L'introduction

(p. 9-52) traite de l'apôtre Jean, démontre qu'il est

l'auteur du 4° Evangile, réfute les objections faites à sa thèse,
et indique le but et le plan de cet Evangile. L'introduction
aux Actes des apôtres n'est pas moins importante (p. 309-331).
L'auteur est au courant de toutes les questions actuelles. Les
notes exégétiques sont nombreuses et claires, substantielles
et judicieuses. Nous recommandons vivement cet ouvrage de

foi, de bonne foi et de science.

* Ed. König : Fünf neue arabische Landschaftsnamen im
Alten Testament, mit einem Exkurs über die Paradiesesfrage ;
Berlin, Reuther & Reichard, 1902, M. 3. — M. le prof. Hommel
s'étant prononcé contre plusieurs opinions de M. le prof. König,



— 197 —

celui-ci a publié cette savante et très spéciale brochure (78 p.),
dans laquelle il défend sa doctrine et explique les mots: Assur,
Mosar ou Masor (Midian), quelques noms de fleuves, Kus et
Aribi (Arabien).

* Dr C. Lülmann : Das Bild des Christentums bei den

grossen deutschen Ldealisten ; Berlin, SchAvetschke, in-8°, 1901,
M. 4. 80. — L'auteur expose avec beaucoup d'érudition et une
grande précision les idées de Leibniz, de Lessing, de Kant,
de Fichte, de Schelling, de Hegel et de Schleiermacher, sur le
christianisme considéré en lui-même, dans la vie pratique et
dans l'histoire. Cette étude est d'un grand intérêt.

* Ed. Ruf.l: Du sentiment artistique dans la morale de

Montaigne ; Paris, Hachette, in-8°, 1901. — Cette oeuvre
posthume d'un professeur à l'école des beaux-arts de Paris, est un
peu délayée. On voudrait plus de concision et aussi plus de

précision ; mais, d'ailleurs, que d'observations extrêmement fines
et justes sur le sentiment artistique en général, et sur les Essais
en particulier comme œuvre d'art! Les contrastes entre
Montaigne et Pascal y sont en parfait relief. Montaigne a aimé la
\ie terrestre en elle-même, bien qu'elle soit bornée et pleine
de misères; il l'a aimée en artiste, qui veut peindre l'homme
tel qu'il est et qui veut faire de ce portrait une œuvre d'art.
Tel est le point de vue développé dans cet ouvrage. L'auteur
l'a lui-même fort nettement indiqué. « Montaigne ne se propose
pas comme modèle, il ne se prétend point moraliste, mais
observateur ; il ne donne pas tant des règles de conduite, des

principes de morale que des faits moraux qu'il a recueillis, des

exemples : il s'agit de tirer soi-même la leçon, et le plus souvent
il faudra prendre l'instruction à contrepoil. C'est bien ainsi
qu'il faut le rendre. Quant à ces règles, à cette morale, il y
croit, il la reconnaît, et déclare qu'elle est fixée par la religion.
Montaigne dit lui-même qu'il n'écrit pas pour tout le monde.
Le fait est que ses pensées ne peuvent guère être abordées

par le commun. La morale de Montaigne, contradictoire, difficile

souvent à accorder avec les principes qu'il déclare
professer et vouloir suivre, peut être dangereuse — de là les
condamnations portées par l'Eglise contre les Essais. — Mais le
fond de sa pensée est-il coupable? Montaigne est un artiste.
C'est le mot qui explique toute sa morale Sa philosophie



— 198 —

est la servante de son imagination, ou mieux de sa sensibilité.
Sa morale, certes, n'est pas chrétienne. Est-ce une raison pour
dire qu'il n'était pas chrétien?» (p. 425-426.)

* Theologischer Jahresbericht (Krüger), XX. Band, 1900,
II. Abth. Historische Theologie ; Berlin, SchAvetschke, M. 12. —
Ce volume de 507 pages (289-796) est une merveille de travail
et de Classification, et un trésor de renseignements précis.
Impossible d'analyser cette analyse déjà si condensée. L'étude
sur l'histoire ecclésiastique avant Nicée est due à M. Lüdemann
(Berne) ; M. Preuschen (Darmstadt) la continue jusqu'au
commencement du moyen âge; MM. Ficker (Halle) et Clemen
(ZAAickau) traitent le moyen âge; M. Lœsche (Vienne) s'occupe
du commencement de la Réformation à 1648; M. Kohlschmidt
(Magdebourg) embrasse toutes les publications interconfessionnelles

aArec une ampleur rare (p. 537-612): sur l'ancien-catholicisme,

voir p. 581-591. Voir aussi p. 794-796. Suivent des

travaux non moins consciencieux de MM. Lehmann (Kopenhagen),
Hegler (Tübingen) et Köhler (Giessen). —¦ III. Abth. Systematische

Theologie, bearbeitet von Mayer, Scheibe, Sülze und
Elsenhans; M. 9.

* Aug. Trümpelmann : Die moderne Weltanschauung und
das apostolische Glaubensbekenntnis ; Berlin, SchAvetschke, 1901,
in-8°, 395 S., M. 7. — Quoique ce A?olumineux ouvrage ne
contienne ni table des matières, ni titres de chapitres, il se lit
avec un Aif intérêt, parce qu'on y sent un homme A^rai et
sincère, qui s'est exactement caractérisé en mettant en tête de

son volume ces deux mots : « Wahrheit mein Ziel, Wahrhaftigkeit
mein Weg. » Son point cle vue apparaît clairement dans

les paroles suivantes (S. 18): «Wie soll man sich nun die

Predigt eines undogmatischen Christentums denken, wenn das

praktische Christentum doch des Dogmas als seines Fruchtbodens

nicht entbehren kann? Die Predigt eines undogmatischen
Christentums ist ein Unding, unlösbar, ebenso Avie die Quadratur
des Kreises. » Signalons aussi la caractéristique de l'Eglise
romaine, p. 8-9.



199 —

Librairie.

J. F. Bethune-Baker : The Meaning of Homoousios in the Con-

stantinopolitan Creed.

J. B. Corneloup: Hefte zum «Alten Glauben». 4. Mein Übertritt.

Bekenntnisse eines ehemaligen Ordenspriesters ; Leipzig,
Wallmann, br., 32 S., 1901, M. —. 40.

Cte Domet de Vorges : St. Anselme; Paris, Alcan, 1901, in-8°,
fr. 5. (Sera analysé dans le prochain numéro.)

E. Haeckel: Les énigmes de l'univers; trad, de l'allemand par
Camille Bos; Paris, Schleicher, in-8°, 1902, fr. 10.

A. Houtin : Les origines de l'Eglise d'Angers. La légende de
St. René; Laval, Goupil, in-8°, 76 p., 1901. (Sera examiné
dans le prochain numéro.)

Dr. H. Leser : Das Wahrheitsproblem unter kulturphilosophischem

Gesichtspunkt; Leipzig, Dürr, 1901, in-8°, 90 S.,
M. 2.

C. M. Roberts : A Treatise on the History of Confession until
it developed into Auricular Confession, A. D. 1215.


	Bibliographie théologique

