
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 40

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


731

VARIÉTÉS.

I. — Das Papsttum und Graf von Hoensbroech.

Quoique la Revue ait déjà rendu compte des deux premiers
volumes du très savant ouvrage du comte de Hoensbroech sur
la Papauté1), nous nous faisons un devoir d'insister sur les
thèses antipapistes qui y sont démontrées avec une très grande
érudition. Il est à remarquer, d'abord, qu'elles sont aussi
catégoriques que possible, et, ensuite, qu'aucun écrivain papiste ne
les a réfutées. En sorte que le mot par lequel l'auteur termine
son introduction, reste dans toute sa lumière terrible: «Ein Bild
der vom Papstthum in Lehre und Thun verbreiteten christlichen
Kultur und sozialen Thätigkeit entwirft mein Buch. Neben diesem
Bilde werden die auf Göttlichkeit gerichteten Ansprüche des

Papstthums sum Irrthum und sur Lüge.» (p. 13).

Les lecteurs nous sauront gré de leur rappeler les citations
suivantes :

— I. Bd., S. 645: «Ich bin am Ende der Schilderung dieses
Theiles der sozialkulturellen Wirksamkeit des Papstthums.

Muss nicht bei Betrachtung der Inquisition, des
Aberglaubens, des Teufelsspuks und Hexenwahns die Bedeutung
und die Wahrheit des Wortes uns zum Bewusstsein kommen,
das der Stifter des Christenthums, Christus, gesprochen hat,
und das auch gilt für die «Statthalter Christi» : «An ihren
Fruchten werdet ihr sie erkennen; denn ein guter Baum kann
nicht schlechte Früchte hervorbringen»?

Hätte der Baum des Papstthums, wenn er «gut», d. h.

wenn er göttlich wäre, diese fluchwürdigen, blutüberströmten
Früchte zeitigen können?

Es ist eine unbestreitbare, geschichtliche Thatsache : Die
Päpste haben jahrhundertelang an der Spitse eines Mord- und
Blutsystems gestanden, das mehr Menschenleben geschlachtet,

]) Sur le T. 1er, v. le n0 33, janvier 1901, p. 205—206; et sur le 'i'. II, v.
le n° 39, juillet 1902, p. 580—582.



— 732 —

mehr kulturelle und sostale Verwüstungen angerichtet hat als
irgend ein Krieg, als irgend eine Seuche. «Im Namen Gottes»
und «im Namen Christi-»!

Das Papstthum war bona fiele bei dieser Kulturarbeit, es

glaubte wirklich, durch sie Gott, Christus, dem Christenthum
zu dienen. Gewiss, die Ketzer und Hexen mordenden Päpste
waren nicht Mörder der Gesinnung und der Erkenntniss nach.
Aber nichts zeugt vernichtender wider die «Göttlichkeit» des

Papstthums als gerade diese bona fides während seiner
sechshundertjährigen Blutarbeit ».

— S. 691-692: «Hier haben wir die wahrhaft verfluchte
Jesuitenmoral, wie sie leibt und lebt, die aus Ja Nein und aus
Nein Ja macht. Und ein «deutscher» Jesuit des 20. Jahrhunderts
nennt diese schändliche Lügnerei «Worte, in denen das

Gerechtigkeitsgefühl sich Bahn bricht»
Hiermit schiebe ich meine ultramontanen «Kritiker» in die

Versenkung. Sie haben sich einander vverth erwiesen. Alle drei
sind Leuchten der ultramontanen «Wissenschaft». Arme
betrogene katholische Volksgenossen

Uebrigens noch ein Schlusswort. Die ultramontane Kritik
mag in dem jetzt erschienenen und in dem noch folgenden
Bande meines Werkes gegen das Papstthum noch so viele
kleinere Verstösse, Ungenauigkeiten und selbst einzelne Fehler
finden — das Material, das ich durcharbeite, und bei dem ich
mich vielfach auf die Angaben Anderer verlassen muss, ist so

gewaltig, class Irrungen in Nebensächlichem möglich und sogar
wahrscheinlich sind —, die Wucht und Beweiskraft des Ganzen
wird dadurch nicht erschüttert. Ich habe bewiesen, dass die
«Stellvertreter Christi» Jahrhunderte lang an der Spitse eines
Raub- und Mordsystems gestanden haben, das wie kein szoeites
Fluch und Verderben über die blühendsten Lander Europas
gebracht hat; ich habe bewiesen, dass die «Statthalter Christi»
Jahrhunderte lang einen Aberwits gesüchtet haben, der so

schändlich, so pornographisch-gemein ist, dass er buchstäblich
sum Himmel stinkt; ich habe bewiesen, dass die «Statthalter
Christi» diesem fluchwürdigen Aberwits Tausende von Menschenleben

unter den furchtbarsten Qualen geschlachtet haben. Diese
unwiderleglichen geschichtlichen Thatsachen zerschmettern mit
dem ganzen Gewicht ihrer blutdurchtränkten Wahrheit den
Anspruch des Papstthums, eine göttliche Einrichtung zu sein.



— 733 —

Der österreichische Staatsanwalt hat gefunden, dass in
diesem historischen Nachweise ein Vergehen gegen § 303 des
österreichischen Strafgesetzbuches liege. Möchte sich doch ein
deutscher Staatsanwalt finden, der in ihm ein Vergehen gegen
§ 166 unseres Strafgesetzbuches erblickt! Der Wahrheit über
das Papstthum könnte kein besserer Dienst geleistet werden.
Das Papstthum muss zurückgedrängt werden in die Stellung,
die ihm gebührt: der menschlich, historisch gewordene religiöse
Mittelpunkt des Katholizismus; ein mächtiger Mittelpunkt, eine
umfassende Zentralgewalt, aber eine Gewalt unterworfen, wie
alle anderen menschlichen Gewalten, dem intellektuellen
Irritatine und der moralischen Verfehlung. Der göttliche Geburtsschein

des Papstthums ist eine Fälschung.>

IL — Modifications in the Idea of God, produced by-
modern thought and scientific Discovery, by Kev.
Chancellor Lias.

Sous ce titre, M. le chancelier Lias a publié une savante
étude, qui a été lue d'abord à l'Institut Victoria, et sur
laquelle nous appelons l'attention de nos lecteurs. Le sens et

l'esprit de cette étude sont clairement résumés dans le
passage suivant, qui la termine (p. 20-23) :

If, by virtue of our faith and of the atonement wrought
out for us by our Lord Jesus Christ, God dwells in us, and

we in Him, surely there must be a revelation of Himself to the
heart in which He thus dwells—a revelation proportionate to
the degree in which our wills have become identified with His.
This is what He Himself tells us: "If a man wills to do His
will, he shall know about my teaching, whether it be of God,

or whether I speak of Myself." I do not say7 that the intellectual

side of the question is to be neglected altogether. All
error, moral or intellectual, tends to lead us astray7. We need

that each factor in our complex organization should contribute
its proper share to the process of investigation. But inasmuch
as the highest relations of God to His creatures are moral and

spiritual, not merely intellectual or material, it is to the
correspondence of the moral and spiritual part of our being to
His that we must turn for the highest revelations of His nature.



- 734 —

The truth is that w7e have been too much accustomed to
separate speculation from revelation, instead of basing the
former upon the latter. And we have been inclined to suppose
that the being of God was rather a purely intellectual than a
practical question. We have attached too much importance to
abstract ideas, whereas it is impossible to conceive of God

apart from the universe, He has brought into being—an
universe which soars above the region of the material to an
extent which is not "dreamed of" in most of our "philosophy7".
Even the Greek conceptions of the best age of Greek theology7
seem based rather on ihe ideas of Plato than on those of the
Old and New Testaments, Accedamus ad fontes. We must go
back to the days of the old conceptions of God as a living
force manifested in the world which He has brought into being,
and as an eternal, self-existent Ruler of that world for the
highest good of beings who live, think, and feel. We must
conceive of the acting and working Elohim, the Moral Avenger
Shaddai, the unchangeable and imperishable Jahveh or Jehovah.
And we are bidden to think of Him as dwelling in as well as

extending beyond phenomena. Modern science has confirmed
this view, which is the Bible view from the beginning. It has
shown us, more clearly than we ever saw before, the evolution

of the Divine purpose through the Indwelling Power. It
has proved more clearly than ever before that that evolution
of purpose, that manifestation of power, proceeds in accordance

with the direction of an Infinite Mind. If we are to give
up the millionfold evidence of design in consequence of certain
a priori objections of philosophers, we must be prepared to
abandon the laws of evidence altogether. It has taught us,
once more, to recognize the onward and upward sweep ol
that purpose as a continuous flow of the Divine energy, not
as a series of interruptions or interferences from without. If
modern science has failed in its theories of God, it has been
because it has too severely confined itself to the material
universe. If metaphysics has also failed to give us workeable ideas
of God, it has been because it has too closely confined itself
to the intellectual side of the question. We need a wider range
of thought if Ave are to attain to satisfactory conceptions of
the Primal Force beneath phenomena. We must grasp the idea
of the loving will of a Personal Being, capable of entering



— 735 —

into moral relations with His creatures, and directing all the
forces He has called into existence towards the realization of
a moral purpose. We must study the working of the religious
idea among all peoples, and recognize in it an influence which
has been implanted by the Creator for beneficent ends, and
which, in spite of the manifold perversions to which it has
been liable, has not, on the wfliole, failed to attain those ends.
Above all, we must not fail to discern in the Incarnation of
Jesus Christ the last step in the Divine evolution of humanity,
grafting upon, or bringing out of, the "old Adam" a new and
more perfect type of human life, and through the Eternal Spirit
energizing for ever among the sons of men to produce in them
the conformity to the image of God, which the Eternal Son

displayed among us, and has now exalted to the right hand
of God. When, therefore, I say, "I believe in God," I may
venture to expand my creed as follows:—"I believe in a great
and living Intelligence and Energy, eternal, all-wise, all-holy,
all-embracing, in Whose never-ceasing action the material is
subordinated to the mental, the mental to the moral, the moral
to the spiritual, Who in bringing the material universe into
being has done so for the welfare of sentient beings, and Who
seeks to produce in each of them the highest development of
which their nature is capable. I believe that the fullest knowledge

of His being is to be attained, not by logical demonstration,

but by observation of and reflection on His works in the
realms of matter, of mind, of soul, and of spirit," and by the
close communion with Him which comes from faith in His
Word, and obedience to His Commandments. "And thus," as

Bishop Pearson would say, "I believe in God, the Father, the
World-Ruler, the Maker of heaven and earth, and of all things
visible and invisible. "


	Variétés

