Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 40

Artikel: Leibniz et I'eucharistie

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LEIBNIZ ET L'EUCHARISTIE.

Si je cherche a préciser la pensée de Leibniz sur 'eucha-
ristie, ce n’est pas pour établir plus clairement quelle a été,
de fait, la croyance de l'ancienne Eglise sur ce dogme: car
Leibniz n'a pas fait d'étude particuliere de cette question his-
torique et patristique. Il a simplement cherché a4 comprendre
I'eucharistie, soit au point de vue de son Eglise luthérienne,
soit & son point de vue philosophique personnel, d'apres
son systéme dynamique. Mais cette explication philosophico-
scientifique, quelque curieuse qu'elle puisse étre, ne touche en
rien au dogme méme, tel que l'ancienne Eglise 'a professé.
Ce dogme reste donc dans sa simplicité doctrinale et histo-
rique, indépendant de toutes les théories personnelles ou ecclé-
siastiques. Etant donnée la valeur individuelle de ce grand
chrétien et de ce grand penseur, son opinion est sans doute
fort intéréssante a connaitre; mais elle n’est que son opinion
et non le dogme chrétien.

Dans ses tractations avec l'évéque Spinola, avec Pellisson
et Bossuet, Leibniz aurait voulu que l'on ne touchit pas a la
question eucharistique, ou du moins qu'on n’en fit pas une con-
dition d’'union entre catholiques et protestants. En effet, dans
une lettre doctrinale, cependant détaillée, il s'est exprimé ainsi:
«Comme ces préjugés et autres semblables (qui ne sont pas
infaillibles) ont besoin eux-mémes de quelque discussion, qui
est difficile aux personnes ordinaires et n'exempte pas les savants
d'une discussion plus exacte des matiéres particulieres, je n'y
veux point entrer a présent, non plus que dans les rarsons
du Traité particulier de I'Eucharistie; car toutes ces choses
nous meéneraient trop loin).»

Y Fuvres de Leibniz, édit. Foucher de Careil, T. I, p. 64. — Il s'agit du
Traité d: I’ FEucharistie de Pellisson.



ST -

Toutefois Leibniz, pour son compte personnel, ne faisait
aucune difficulté de s’exprimer sur ce sujet. Il n’a jamais posé
en maitre dans cette question, et il n’avait pas assez étudié
la tradition sur ce point pour pouvoir préciser la doctrine de
l'ancienne Eglise. Son opinion était, d’aprés une de ses lettres
a I'évéque Spinola, qu'on devrait admettre dans I'Eglise romaine
les dissentiments sur le mariage des prétres, sur la communion
sous les deux espéces, le culte divin en langue vulgaire, et
«circa modum presentie realis in sacra cena et purgatorium
et alia controversa», jusqu'a ce que la chose fat définie dans
un concile.

C'est dans son Systema theologicum que Leibniz s’est ex-
pliqué, sinon le plus clairement, du moins le plus longuement,
touchant l'eucharistie!). Je ne saurais ici en reproduire le
texte. Qu'il suffise de remarquer que Leibniz y enscigne la
présence réelle (realem corporis Christi preesentiam), et qu'il
I'explique par un simple changement (mutatio) du pain au corps
et du vin au sang. S'il dit du mot «transsubstantiation» que
c’est une exacte traduction latine des mots grecs uereGynuarionoy
et pesrovGiaonoy, ce n'est nullement pour approuver la chose
contenue dans ce mot. Il cite, au contraire, immédiatement
apres cette remarque, St. Ambroise, qui empleie le mot plus
général de conversio, et St. Augustin et Théodoret, qui disent
que, dans cette conversion, la nature du pain et du vin reste
avec toutes ses propriétés. Clest tout ce qu'il cite de la ¢ pieuse
antiquité». On voit combien peu il l'avait étudiée. Puis, il
entre dans d’assez longues considérations philosophiques sur
les systémes des théologiens: sur les accidents scolastiques,
sur le cartésianisme, qu’il combat, sur sa propre définition de
la substance. Puis, il revendique la communion sous les deux
especes, et explique en quoi doit consister le culte eucharistique:
Dieu seul, dit-il, doit étre adoré; si le peuple agit autrement,
la faute en retombe sur I'Eglise; de toutes maniéres il faut
corriger le mal (id graviter ferre Ecclesiam et omnibus modis
corrigendum censere dubium nullum est).

Dans ses Remarques sur la perception véelle et substantielle

1) Dans D’édition qui en a été donnée par Foucher de Careil, a la fin du T. I~
des (Buwres de Leibniz (20 édit. 186%), ce qui concerne l'eucharistie, le sacrifice de
la messe et les messes privées, occupe les pages 607—623.




— 695 —

du corps et du sang de Notre Seigneur?’), Leibniz demande qu’on
interroge les «Réformés», sur leur croyance: s'ils admettent
la doctrine de Calvin touchant la perception réelle et substan-
tielle du corps de J.-C.; s'ils reconnaissent que, dans la man-
ducation des fideles, «il se passe quelque chose de surnaturel,
comme Calvin le reconnait en termes expres», Il dit que
I'Eglise a toujours cru «une perception réelle », comme le croient
toutes les Eglises orientales; qu'il faut s’attacher a la lettre
du testament de J.-C., & moins qu'il n'y ait une absurdité ou
impossibilité dans le sens littéral; que «c'est ce qui reste
a4 examiner»; qu'il y a «contradiction de dire qu'un corps ou
sa substance soit unie immédiatement & quelque autre substance
¢loignée». Et alors il attaque le systéme cartésien de I'étendue
comme nature du corps. Selon Leibniz, «l'essence du corps
consiste dans la force primitive de pitir et d'agir, dans la
passivité et activité, en un mot dans la résistance. La pas-
sivité primitive est ce que jappelle forme, ou ce qu Aristote
appelle entéléchie premiére». Les corps ordinairement n'opeérent
point /n distans; «mais ce que Dieu a voulu pour le bon ordre
des choses, ne l'oblige pas lui-méme, qu'il ne puisse changer
par des raisons d'un ordre supérieur ».

Et a propos de la dissertation de Pfaffius de Consecratione
eucharistica, Leibniz remarque?®) que linstitution divine suffit
pour faire en sorte que ceux qui acceptent /a chose lerrestre
participent vraiment a Ila chose céleste (sufficiat divina institutio
ad conjunctionem efficiendam ut rem terrestrem sumentes simul
ceelestis verissime participes fiamus).

Les Lettres de Leibniz au protesseur Jean Fabricius con-
tiennent aussi des passages importants, qu’il importe de relater:

Epist. XX7I: n. III. Ego inprimis cogitavi, qua ratione
fieri queat, ut in negotio S. Ceenze appareat, Reformatos #nos-
tris propioves esse quam vulgo putantuy. Vidi autem re bene
perpensa, si modo Calvini doctrinze in hoc articulo insistant,
rem habendam pro confecta. Nam non tantum institutionum
ejus caput huc pertinens, sed et varia alia ejus scripta per-
curri, atque excerpsi, ex quibus apparet, ewm serio, constan-
ter, acviter ursisse realem ac substantialem pevceptionem cor-
——1)—0_;'.:); theologica, T. 1, p. 30-31.

%) Zbid., p. 32.

Revueintern. de Théologie. Heft 40, 1902, 46



— 696 —

poris et sanguinis Christi, et quod prasentiam realem negavit,
non de alia intelligendum quam de dimensionali, qua utique
Christus salva humana vel corporis wnatura in cena esse 10mn
potest. Quod si ille intellexisset, quod a me expositum memi-
nisti, substantiam covporis in potentia primitiva activa passi-
vaque consistere, et in ejus applicatione immediata consistere
preesentiam substantiee, etiam citra dimensiones; non scripsisset,
quod B. Calixtus imprimis in Consid. Colloquii Toruniensi, et
alibi improbavit, tantum a nobis abesse corpus Christi quan-
tum ccelum a terra, illud displicet, quod nonnulli Reformati
hodie magis ex Zwinglii quam Calvini sententia loqui videntur:
sed fortasse, re accuratius examinata, redibunt ad meliora.
Certe confessio anglicana prorsus est ad Calvini mentem.»
Kortholtus a ajouté a ce passage une note trop longue
pour étre rapportée intégralement ici. Mais en voici les pas-
sages importants (Leibnizii op. philolog., T. V, p. 242-243):
«Calvin enseigne une tres vraie présence du corps et du sang
de J.-C. dans la sainte céne; mais il n'est pas d'accord en tous
points avec les luthériens... Il nie que les impies prennent
la chair et le sang du Christ dans la sainte céne ... Il dit qu'il
y a contradiction a4 admettre en méme temps dans le ciel et
dans la ceéne une présence substantielle du corps et du sang
du Christ... Quemadmodum vero Lutherani dimensionalem
corporis Christi in sacra ceena prasentiam nzt/lo modo defen-
dunt; sic Leibnitius, qui realem corporis et sanguinis Christi
in sacramento eucharistice praesentiam pie, quemadmodum decet,
credidit, ex instituto probare annisus est, contradictionem non
involvere corpus Christi finitum ccelo contineri atque in sacra
cena sacramentali unione esse preaesens. In Discursu de con-
sensu rationis et fidei Theodiceese pramisso § XX. tuetur prop-
terea dici cum ratione nondum posse, realem corporis Christi
in pluribus locis preesentiam contradictionem involvere, quia
huc usque nondum satis explicatum sit in quo essentia corporis
consistat. M. Pfaffio hoc argumentum Leibnitii non satisfacit . ..
At enim vero cum Leibnitius cum omnibus Lutheranis #neget in
sacra cena dimensionalem esse corporis Christi prwsentiam,
adeoque diverso modo corpus Christi in ccelo et in s. cena
praesens esse defendat... manifestum est de ipsius Leibnitii
sententia ejus argumentum sequentem in modum limitari debere:
ubi diverso modo, cujus alter modus incognitus est, corpus in



— 697 —

diversis locis prasens esse dicitur, contradictio nequit ostendi,
gquamdiu essentia corporis satis cognita non est. In hac ipsa
epistola Leibnitius ulterius progreditur, et statuit utique possi-
bile esse quod corpus ratione substantiee preesens sit, licef
non presens sit dimensionaliter. Argumentum ejus ita se habet:
Si ad praesentiam substantiee corporis requiritur potentia activee
passiveque applicatio, pr@sentia dimensionalis ad eam non
necessario rvequivituyr. Atqui. Ergo.» Cette proposition est
prouvée par l'exemple du soleil qui n'est pas dimensionnelle-
ment présent dans tous les yeux qu'il éclaire, et qui cependant
agit sur eux.

Epist. XXI7/I: n. 1. Calvinus se optime explicat, ostendit-
que perceptionem a se wnon intelligi imaginariam, quali Romeae
sumus, sed substantize ipsius. Fidem autem requirit ut con-
ditionem, unde non agnoscit perceptionem indignorum, in quo
re vera discrimen a nostris manet, Caeterum etiam nos magis
ore quam oraliter, dentaliter, gutturaliter percipi statuimus.
Nempe quia non aliam ponimus conditionem quam perceptionem
elementi ore factam.

Epist. XXIV . ...Orali manducatione commodus sensus
assignari potest, ut orale non significet modum, sed conditionem,
hoc est, ut oris actus sufficiat ad perceptionem rei ceelestis,
Sed preestaret tamen dicere ore factam quam oralem, quia hoc
adjectivum sua natura modum indicat. A cujus disquisitione
abstinendum esse prudentissime monent.

Epist. LVII: (n. III) ... Hic tamen cum de manducatione
substantiali agatur, requiri puto indistantiam; quee consistit
immediata substantice operatione atque applicatione. Hoc enim
interest inter praesentiam per efficaciam et per substantiam,
quod posterior est immediata applicatio ipsius potentize primi-
tivee tam activee quam passivee, prior vero non item. Equidem
omnis prasentia substantiee simul est presentia efficacie, sed
non contra, et cum preesentia efficaciee opponitur preaesentiee
per indistantiam, simul opponitur praesentiee per indistantiam.
H@ec monenda putavi, ne illi theologi nostri, qui celebre suum
adweorcrog sanctum inviolatumgque tueri constituerunt, ambigua
explicatione turbentur,

Epist. CIT: Queestio de manducatione indignorum non
magni est momenti, sed solent plerique omnia ad formulas



— 698 —

exigere ut, si quis theologus inde latum unguem discedat, statim
periclitetur.

Dans ses Essais de théodicde, notamment dans son Discours
de la conformité de la foi avec la raison, Leibniz s'est exprimé
ainsi:

«18... Les mémes protestants se sont brouillés entre eux
a l'occasion du sacrement de 'eucharistie, lorsqu'une partie de
ceux qui s'appellent Réformés (c'est-a-dire ceux qui suivent en
cela plutdét Zwingle que Calvin) a paru réduire la participation
du corps de J.-C. dans la sainte céne, & une simple représen-
tation de figure, en se servant de la maxime des philosophes,
qui porte qu'un corps ne peut étre qu'en un seul lieu &4 la fois:
au lieu que les EFvangéliques ¢tant plus attachés au sens littéral,
ont jugé avec Luther que cette participation était réelle et qu'il
y avait la un mystere surnaturel. Ils rejettent a la vérité le
dogme de la transsubstantiation, qu'ils croient peu fondé dans
le texte; et ils n'approuvent point non plus celui de la con-
substantiation ou de l'impanation, qu'on ne peut leur imputer
que faute d’étre bien informé de leur sentiment, puisqu'ils n’'ad-
mettent point linclusion du corps de J.-C. dans le pain, et ne
demandent méme aucune union de I'un avec lautre; mais ils
demandent au moins une concomitance, en sorte que ces deux
substances soient recues toutes deux en méme temps. lls croient
que la signification ordinaire des paroles de J.-C. dans une
occasion aussi importante que celle ot il s'agissait d’exprimer
ses dernieres volontés, doit étre conservée... Ils n’ont point
recours a je ne sais quelle diffusion d'ubiquité, qui dissiperait
le corps de J.-C. et ne le laisserait trouver nulle part; et ils
n‘admettent pas non plus la réduplication multipliée de quel-
ques scolastiques, comme si un méme corps était en méme
temps assis ici et debout ailleurs. Enfin ils s’expliquent de
telle sorte qu'il semble & plusieurs que le sentiment de Calvin,
autorisé par plusieurs confessions de foi des Eglises qui ont
recu la doctrine de cet auteur, lorsqu’il établit une participation
de la substance, n’est pas si éloigné de la confession d'Aus-
bourg qu'on pourrait penser, et ne differe peut-étre qu'en ce
que, pour cette participation, il demande la véritable foi, outre
la réception orale des symboles, et exclut par conséquent les
indignes.



— 699 —

«19. On voit par la que le dogme de la participation
réelle et substantielle se peut soutenir (sans recourir aux opinions
étranges de quelques scolastiques) par une analogie bien en-
tendue entre l'opération imumédiate et la présence. Et comme
plusieurs philosophes ont jugé que, méme dans l'ordre de la
nature, un corps peut opérer immédiatement en distance sur
plusieurs corps éloignés, tout A la fois; ils croient, & plus forte
raison, que rien ne peut empécher la toute-puissance divine de
faire qu'un corps soit présent a plusieurs corps ensemble, n'y
ayant pas un grand trajet de l'opération immédiate a la pré-
sence, et peut-étre l'une dépendant de l'autre. Il est vrai que,
depuis quelque temps, les philosophes modernes ont rejeté
l'opération naturelle immédiate d'un corps sur un autre corps
€loigné, et j'avoue que je suis de leur sentiment. Cependant
l'opération en distance vient d'étre réhabilitée en Angleterre
par l'excellent Mr. Newton qui soutient qu'il est de la nature
des corps de s'attirer et de peser les uns sur les autres, a
proportion de la masse d'un chacun et des rayons d’'attraction
qu’il recoit: sur quoi le célebre Mr. Locke a déclaré, en ré-
pondant a Mr. I'évéque Stillingfleet, qu'aprés avoir vu le livre
de Mr. Newton, il rétracte ce qu'il avait dit lui-méme, suivant
I'opinion des modernes, dans son Essai sur ['entendement,
savoir qu'un corps ne peut opérer immédiatement sur un autre
qu’en le touchant par sa superficie et en le poussant par son
mouvement: et il reconnait que Dieu peut mettre des propri€tés
dans la matiere, qui la fassent opérer dans I'éloignement?)...»

Leibniz travailla certainement & la rédaction du Réswumé
de la controverse touckant U'encharistie entre Molanus et d'autres
théologiens. Ce document étant important, le voici dans tout
ce qu'il a d'essentiel:

«Summa controversize de Eucharistia, /nfer quosdam
Religiosos et Molanum Abbat. Lokkumens.?) Licet plurimi
dicant Christum esse in hoc mysterio prout sol irradiat cubi-
culum, existimo tamen simile esse dissimile, solemque justitiae
adesse non praesentia virtutis solum quee est omnibus sacra-
mentis et sacris communis, sed virtute presentie personalis,
includentis totum Christum et totum Christi; ita ut corpus

1) Edit. d’Amsterdam, 1747; T. I, p. 18-21.
) Op. theol, T. 1, p. 674-675.



Christi in ceelo, in cruce et in ara modaliter, 7on substantia-
liter aut numerice distinctum existat: in cruce modo naturali et
cruento, in ccelo visibili et glorioso, in altari modo invisibili,
incruento et gratioso, sed semper idem corpus.

«Cum itaque Ecclesiae orientalis et occidentalis Patribus
agnosco realem alterationem significatam per terminos trans-
mutationis, transelementationis, transsubstantiationis, quos
Greeci exprimunt per ueroveiwow; unde post verba dominica
congrue prolata, significatur hoc totum wvirtute unionis realiter
esse quod non erat, adorabilis scilicet Jesus. Verum cum hic
visibilia et invisibilia concurrant, in quo composito necessario
sequitur mutatio, queeritur qualis sit hsec mutatio in partibus
componentibus? Pro responso, termini ad quem et a guo con-
siderentur. — Ad quem, est corpus Christi, quod ut glorificatum,
idcirco ingenerabile et incorruptibile. Qua cum wvariatione
existat in altari, varii varie opinantur. Communiter dicitur
fieri per productionem aut reproductionem. At Scotus cum
Bellarmino et aliis dicunt won produci nec rveproduci, sed adduct
per novam unionem vel conservationem cum hoc quod sensitur
et videtur. Num heec sint admittenda, doctiores hisce cum in-
venientur determinent. Tales enim in Ecclesia Coriphaei cum
discrepent, propriam ignorantiam non erubescens, nec anathema
metuens confiteor, — Quod ad terminum « g0, pancm videlicet
et vinum, quanta in his detur mutatio? Respondeo hoc esse
mysterium magnum superans hominum captum, forsitan et
angelorum. Quis igitur vel quantus sum ego humi reptilans
vermiculus, qui giganteeo conatu audeam imponere Pelion Ossee,
qui sum ego homuncio in natura vermium et ranarum ignarus,
quamque nocti volans, et ad solem lippiens sum ego vesper-
tilio, qui offuscato rationis lumine hanc sacrilege attentem in-
trospicere arcam mysteriis plenam. Atheniensi igitur, ipso
gentium non renuente doctore, litans altari, pie adoro quod
simplex ignoro, nec contra me, ut opinor, concilium militat
tridentinum. Si enim canon quem intelligo size rigore, sumatur
in rigore, contrarium, scilicet nullam dari vel posse dari trans-
substantiationem, non dico. Audax enim est illud Japeti genus,
quod Omnipotenti sicut et Herculi imponit terminos, nec plus
ultra. Vere tamen dubito num heec dissertatio: utrum hic
detur mutatio physica non sit queestio magis philosophica quam
theologica. Distinctio enim inter substantiam et accidentia,



materiam et formam, quantitatem et materiam quam nominant
primam, vel suppositum quoddam, quod nec est quantitativum,
nec sensibile, et forsitan cognoscibile tantum instar entis rationis,
alter feetus ejusdem cerebri est, ex Awvistolelis lacunis hausta,
quae multi-partitos habet patronos el awtagonisias.

Difficultatum itaque, sz #non cortradictionumn, conglomerato
preeviso agmine, talia disquirere ex fide non teneor, licetque
concilia duo utantur termino framnssubstantiationis, non sonus,
sed sensus, non verba, sed scopus est spectandus, quem con-
jicio, magis esse ad adstruendam veritatem presentie corporis
Christi contra Figurisantes, quam ad determinationem #mzodZ,
multo minus modalitatis hujus mod:,; cum simplex Christi Sponsa
per decem vel duodecim secula, fide, sine philosophia ex hoc
vere divino vixerit cibo, qui est cibus Domini et cibus Dominus.
Quamvis enim hoc sit mysterium super superlative magnum, ut
tamen argwuifé contra calvinianos argumentatur, si mysterium
consistat in figura, instar hederz pro vino vendibili, mysterium
est nullum: ita ego similiter applico, si praesentia non tantum
credatur, sed pariter modus intelligatur, wmysterium aut est
nullum aut parvum. Nec sum adeo Lynceus, ut videam qua
major sit necessitas cognoscere quomodo terminus a g0 quam
terminus ad quem mutatur. Unum vos confitemini vos ignorare, et
ego alterum Deo cognitum et congruum cognoscere remitto. Quo-
circa, si simus pacifici (virtus et finis sacrificii) veniam petimus-
que damusque vicissim. Quod ad me igitur, qui non Sum
de genle Figuratorum, nullam faciens distinctionem inter Zic
est Christus in cena, et hoc est corpus meum, dialecticis sepo-
sitis tricis ut vanam sapientibus philosophiam, campique Martii,
quem licet intelligerem non amo, seposita cura, sat esse opinor,
Christi gloriosum corpus, non seorsim et in sensi diviso, sed
conjunctim et in Sensu composito, una cum gloriosa anima et
adoranda divinitate, in hoc stupendo mysterio summa cum
humilitate, timore et tremore agnoscere, ut Deum factum re-
fugium meum .. .»

Il importe de remarquer qu'en critiquant ce document,
Bossuet semble avoir manqué de sincérité; défaut que 'on
constate d’ailleurs dans beaucoup d’autres questions. On sait
que, dans son FExposition de la doctrine catholigue, il s’est
efforcé, pour attirer les protestants, d’atténuer autant que pos-
sible le sens de la transsubstantiation et de la ramener 2 la



e 0T —

doctrine de la simple présence?!). Ici, au contraire, il s’efforce
de montrer que la simple présence ne suffit pas, mais qu'il
faut encore admettre la transsubstantiation comme changement
physique: realis autem alteratio procul dubio est Physica
mutatio. Et il en appelle au concile de Trente, au concile de
Latran sous Innocent III, et méme au fameux concile de Rome
contre Bérenger! Ieignant de ne pas comprendre les expli-
cations, cependant si claires, que Leibniz donne, quand il dé-
clare s'en tenir a «la vérité de la présence» et repousser la
doctrine que I'Eglise a ignorée «pendant dix ou douze siécles»,
Bossuet semble croire que Leibniz admet un changement dans
le sens transsubstantialiste des Romanistes?). 11 se trompe
manifestement.

En juin 1691, Leibniz écrivit & Pellisson?®;: «...Quant a
moi (puisque vous en demandez mon sentiment, monsieur), je
me tiens a la confession d’ Ausbourg, qui met une présence
réelle du corps de J.-C. et reconnait quelque chose de mysté-
rieux dans ce sacrement. Cela parait plus conforme au texte
et aux sentiments de l'antiquité, et on doit sauver le sens
naturel des paroles, s'#l est possible. J'avoue cependant que,
Si je tenais avec quelques-uns que l'essence de la matiére con-
siste dans l'¢tendue, je serais obligé de recouriv a la figuve,
car les essences sont immwnables,; et d’attribuer aux choses ce
qui vépugne «a leur essence, c’'est wune contradiction. Or C'est
le principe des principes qu'une véritable contradiction 7z¢ doit
pas étre adnuse...» Bossucet a-t-il ignoré cette lettre?

Lorque Leibniz a dit qu'il faut prendre littéralement autant
que possible les mots: «Ceci est mon corps», il ne semble pas
avoir eu une notion exacte des régles de la saine exégése bi-
blique. Car la saine exégése ne dit pas qu'il faut prendre tous
les textes dans le sens littéral le plus possible, mais qu'il
faut suivre le sens littéral quand le texte, le contexte et le
fond des choses l'exigent, et, au contraire, le sens figuré ou
spirituel, lorsque le texte, le contexte et le fond des choses
l'exigent. Leibniz ne s'est pas demandé quel est le sens de

V) Voir Revus internationale de théologie, 1898, p. 783-783.

2y Op. theol., T. 1, p. 676-677.

%) Op. theol., T. 1, p. 718-720; (Euvres de L., édit. Foucher de Careil, T. I,
pP. 155-159.



— 703 —

ce passage, d'apres le texte, d'aprés le contexte, d’'aprés tous
les tenants et les aboutissants de la question de la paque, de
l'agneau pascal, de la manne, etc. Clest cependant ce qu'il
aurait da faire pour étre dans l'exactitude.

Autre lettre au méme, le 8/18 janvier 1692

« Ceux qui demeurent d’accord qu'un méme corps peut en
méme temps étre en plusieurs lieux, sont obligés d’avouer que
cela ne se doit ni peut expliquer par T'attribut de 1'étendue,
ni par celui de l'impénétrabilité; puisque c’est alors que les
lois de 1étendue et de l'impénétrabilité cessent, suivant les-
quelles chaque corps occupe lui seul un certain lieu d'une
grandeur déterminée: il ne reste donc que d'avoir recours a
un principe plus hawut de l'action et de la résistance, duquel
I’étendue et l'impénétrabilité émanent lorsque Dieu ne l'em-
péche par un ordre supérieur. C'est donc par l'application a
plusieurs lieux de ce principe, qui n'est autre chose que la
force primitive ou la nature particuliere de la chose, qu'on
doit expliquer la multiprésence d'un corps. Il est vrai cepen-
dant que la substance 7 concreto est autre chose que la force,
car c'est le sujet pris avec cette force. Ainsi, le sujet méme
est présent et sa présence est réelle, parce qu'elle émane im-
médiatement de son essence, selon que Dieu en détermine
I'application aux lieux ... Ceux qui, suivant Calvin, admettent
une distance réelle, ne s’entendent pas eux-mémes, et la vertu
dont ils parlent est, ce me semble, spirituelle, qui ne se rap-
porte qu'a la foi. Cela n'a rien de commun avec la force dont
il s’agit; je dirai méme que ce n'est pas seulement dans l'eu-
charistie, mais partout ailleurs, que les corps e sont présents
que par cette application de la force primitive awn lien, mais,
naturellement, ce n'est que suivant une certaine étendue ou
grandeur, et figure, et a 1'égard d'un certain lieu dont les
autres corps sont exclus. Une des raisons qui me fait employer
ce terme de force pour expliquer la nature, la forme substan-
tielle, I'essence des corps, est qu'il est plus intelligible et donne
une idée plus distincte ... Comme nos nouveaux philosophes
se plaignent avec quelque raison que [l'école les paie de mots
pen expliqués, j'ai taiché de remédier a cette plainte en 72 ewmi-
plovant que ce qu'on congoit ') .. .»

Pellisson répondit le 19 février 1692: « Reste la distinction

1) Edit. F. de C., T. I, p. 241-242.



— 704 —

entre la substance du corps prise pour tout le corps #n con-
creto, ou prise in abstracto, pour ce qui en fait l'essence: la
distinction est juste, méme pour l'eucharistie; seulement dis-
tinguons bien entre e principe de I'action, qui est ce que vous
appelez force, et l'action méme qui en est leffet. Car, quant
au principe de l'action dont vous faites la forme substantielle
de nos philosophes, il est unique par sa nature, et par con-
séquent il ne peut étre par sa nature qu’'en un seul lieu; mais
pour l'action qui est l'effet de ce principe, elle peut et doit par
sa nature Se répandrve sur plusieurs lienx. De sorte que, si
vous ne faites qu'une présence d’'action, ce n'est point une pré-
sence réelle de la force qui estle principe; et si, au contraire,
vous faites une présence réelle de ce principe, la difficulté
demeure toujours A& multiplier cette présence, et par 13, il faut
toujours revenir au miracle et a 'explication de ’Eglise catho-
lique, qui est une diversité de présences, l'une naturelle, toujours
unique, l'autre surnaturelle qui se multiplie d'une maniere que
la foi congoit plus aisément que la raison ne 'explique. Quant
a Calvin, c’est un Protée qu'on ne peut tenir: on dirait sou-
vent qu’il ne sait ce qu'il veut ni ce qu'il dit. Mais enfin, j'ai
déja prouvé et prouverai encore qu’il établit une action treés
réelle de la substance du corps de N. S. sur nos ames, qui ne
consiste point en la seule foi et en la seule pensée, quoique
la foi et la pensée en soient les instruments, ce qu’il appelle
souvent manducation réelle et substantielle. »

Leibniz & Pellisson, le 18/28 mars 1692: « Je suis bien aise
que ce que jai dit de la substance du corps et de la force
vous a satisfait en partie et parait conforme & vos propres
pensées. J'espere de vous donner encore satisfaction touchant
le scrupule qui vous est resté sur mes expressions. Vous de-
mandez si c'est le principe méme de l'action du corps, qui
est en plusieurs lieux dans leucharistie, ou si ce n’est qu'une
présence d'opération, en sorte que ce principe ne soit pas
proprement lui-méme en plusieurs lieux, mais y opére seule-
ment. Je réponds que tout ce qui opére immédiatement en
plusieurs lieux est aussi en plusieurs lieux par une véritable
présence de son essence, et que l'opération immédiate ne saurait
éire jugée éloignée de U'individu qui opére, puisqu’elle en est
une facon d'étre. Je dis zmmédiate, car lorsque je jette une
pierre et agis par elle sur un corps €éloigné, cette opération



— 7056 —

de la pierre n'est pas la mienne dans la rigueur métaphysique:
je pourrais n’étre plus quand elle arrive. L’avantage que je
crois trouver a l'égard de ce mystére dans mon explication
de la substance du corps par la force ou par le principe de
l'action et de la passion, sur cette autre explication qui met
la nature du corps dans l'étendue, consiste en ceci: qu'il
implique contradiction qu'un méme corps soit en plusieurs
lieux, si le corps consiste dans I'étendue, d'autant que le lieu est
lui-méme une étendue conforme a celle du corps. Mais on ne
voit pas qu'il implique contradiction que la méme force soit
¢levée, par la toute-puissance de Dieu, a étre en plusieurs
lieux en méme temps et 4 y agir immédiatement et avec
présence, parce que, la force et le lieu ou 1'étendue étant d'un
genrve diffévent, la multiplication de l'un n’infére pas celle de
l'autre, et par conséquent, si l'essence du corps consiste dans
la force primitive, la contradiction cesse, et c’est tout ce qu'on
peut demander pour sauver les mystéres. Du reste, il dépend
entierement du bon plaisir de Dieu de faire que le corps de
J.-C. nous soit présent sous les conditions qu'il veut bien dé-
terminer, qui sont la consécration selon Rome, l'usage et la
manducation selon Augsbourg, et ce serait la foi encore selon
Geneve. Geneve voulait reconnaitre une véritable présence
réelle de la substance du corps.»

Le 2/12 juillet 1694, Leibniz écrivit a M™¢ de Brinon pour
lui dire combien il estimait /e présent du livre de I'Eucharistie.
Il ajoutait: «On ne saurait dire les choses avec plus de force
ni de meilleure griace. De la manitre qu'il explique la trans-
substantiation, elle n’est pas tout a fait éloignée de la con-
fession d’Augsbourg, ni des tempéraments de feu M. de Marca,
archevéque de Paris, comme l'on en peut juger par la p. 99
et p. 108. Ce qu'il dit dans ce dernier endroit sur la nature
de la substance s'accorde merveilleusement avec mes pensées,
qui ne tendent qu'a expliquer plus distinctement cette clef
invisible des propriétés de la substance corporelle que j'avais
appelée la force primitive. C'est apparemment cet accord, qui
a fait tant gofiter a M. Pellisson mes projets de dynamique,
comme il a témoigné dans la derniére partie de ses Réflexions
et dans les lettres qu'il m’a écrites, les considérant comme
entierement utiles & son dessein. Et §’il avait vécu, il les aurait
fort poussés?), »

1) Edit. F. de C., T. II, p. 43-44.



c TOE o

Dans son Judicium doctoris catholici de tractatu reunionis
{1694), Leibniz, énumérant les fondements de la doctrine catho-
lique, dit: «.... Quinto, quod Eucharisti®e sacramentum est
tessera christiance unitatis ').» C'est tout. Pas d’explication, pas
un mot en faveur de la transsubstantiation.

En outre, il est bon de noter ce passage d'une lettre de
Mme de Brinon a Bossuet, du 18 juillet 1694, ol elle dit qu’elle a
demandé a un docteur de Sorbonne le sentiment des Sorbon-
nistes sur le désir des protestants leibniziens de tenir indécise
l'autorité du concile de Trente jusqu'a ce que I'Eglise en ait
décidé par un nouveau concile. «L’on ma répondu, dit-elle,
que, pourvu qu’ils crussent la réalilé de la présence de ].-C.
au saint sacrement, de la manicre que nous la croyons, . ..
on ne doute pas que, pour un si grand bien que la réunion,
on ne leur accorde ce qu'ils désirent?).» Et dans une lettre a
Mme de Brinon, du 18/28 février 1695, Leibniz dit: «La dévotion
du peuple de votre Eglise est presque toute sensuelle; 'esprit
et la vérité y sont comme comprimés. J'ai remarqué souvent,
quand on parle chez vous du bon Dieu, que le vulgaire entend
et adore un petit morceau blanc et rond qu'un prétre porte; on
v attache la plus grande dévotion. Jugez, Madame, jugez, je
vous en conjure, si ces idées contiennent la souveraine sub-
stance, qui est seule adorable et qui veut toute notre &me, ct
si ce n'est pas la déshonorer terriblement que d’en penser ou
parler d’'une maniére si indigne! Aussi ces étranges abus pra-
tiqués parmi les chrétiens ont beaucoup contribué¢ a donner de
I'horreur aux mahométans pour le christianisme. Mais je vais
trop loin et je ne finirais jamais si je voulais m’étendre sur ce
sujet: il n'y a que trop de matiere. Le cceur doit saigner
aux personnes z¢lées pour l'honneur de Dieu, quand elles vy
pensent .. .%.»

Dans son Projet pour faciliter la véunion (27 aolt 1698),
projet rédigé par Leibniz au nom de 'abbé de Lockum, il est
dit (1 décade): «1° La controverse du sacrifice de la messe
n'est point réelle, mais purement verbale; — 4° Dans la messe
ou sainte eucharistie, les obligations peuvent &tre faites pour
les vivants et pour les morts, pourvu qu'on 'entende bien. .

Y Owwr. cité p. 56.
3 B. 73. %) P. 88-8q.



e P

— 5° Le sentiment de ceux qui disent que la messe est un
sacrifice propitiatoire pour les vivants et pour les morts, étant
bien expliqué, peut passer. — 7° Si le sentiment des catho-
liques romains, en célébrant le sacrement de l'autel ou de 'eu-
charistie, est de ne pas terminer l'adoration & I'hostie, mais a
J.-C. présent, il ne reste point de controverse sur cet article
entre les catholiques romains et les protestants. — 8° Si le
pape déclare publiquement que les paroles de la XIII® session
du concile de Trente, ou il est dit que [.-C. doit étre adoré
du culte de latrie dans le saint sacrement de l’eucharistie,
ont ce sens que cette adoration doit étre terminée uniquement
a J.-C. présent, en ce cas les protestants mémes se peuvent
mettre a4 genoux dans la messe solennelle des catholiques
lorsqu’on distribue actuellement le pain et le vin consacrés,
J.-C. s'v trouvant par sa présence gracieuse et sacramentale,
et pouvant ¢&tre honoré alors du culte de latrie avec la plus
ogrande dévotion qui soit possible, au lieu qu'on ne doit qu'un
culte ou honneur civil aux espéces du pain et du vin?l). »

Leibniz écrivit & Bossuet le 14 mai 1700: « XI. La trans-
substantiation a été décidée bien tard dans 1'Eglise d’occident,
quoique cette maniére de la présence réelle et du changement
ne f7it pas une conséquence nécessaire de ce que I'Eglise avait
toujours cru auparavant.»

Donc, il est manifeste que Leibniz n'admettait pas la
transsubstantiation romaniste; qu’il ne crovait pas qu'on pfit
en faire un dogme, car il ne voyait pas en elle une consé-
quence nécessaire de la foi constante de I'Eglise universelle;
il est manifeste qu'il la tenait pour une opinion relativement
nouvelle; qu'il lui préférait la doctrine de la Confession d’Augs-
bourg; qu'il croyait & la présence réelle, en ce sens que le
figurisme vide lui paraissait une erreur; qu'il n'imputait pas ce
figurisme vide a Calvin; qu'il n'admettait pas ['explication
cartésienne de la présence du Christ; qu'il préferait son expli-
cation fondée sur la notion de la force ou du principe d’action;
qu'il ne l'imposait pas toutefois comme étant le dogme méme;
et qu'en somme il réduisait celui-ci a dire indifféremment: Cec?
est mon corps, ou le Christ est dans la céne.

1} P. 180-182.



— 708 —

Pour compléter ce qui précede, il n'est pas sans intérét de
citer les extraits suivants de quelques lettres ¢écrites par Pellisson
soit a Leibniz, soit a d’autres correspondants.

Pellisson a M®¢ de Brinon, 4 septembre 1690: <« Comme la
scolastique en général fait profession de parler plus exacte-
ment que le commun, pour éviter les équivoques et les sophismes
des hérétiques, elle parle un langage qui n'est pas commun et
qu'on n'entend pas toujours, encore qu'on entende le latin. Les
mémes termes signifient autre chose dans 1’école, autre chose
dans le monde: il n'y a personne qui n'en soit convaincu,
sans qu'il soit besoin de rapporter des exemples; et dans le
Traité de l'eucharistie sur lequel je suis, j'espére de faire voir
qu'une des grandes difficultés de nos fréres sur la présence
réelle, vient de ce qu’ils prennent toujours le mot swubstance
comme on le prend dans le discours commun, e/ wnon pas
comme il se prend au langage des philosophes, que I'Eglise
a été comtrainte de swivre en s'opposant a lerreur et aux
chicanes de ses ennemis. Pour peu que le scolastique parti-
culier ajoute du sien a ce langage général de 1'école, 7/ en
Jera un aulre, que les savants et méme ceux de sa profession
auront peine a bien entendre. Il faudra, pour ne s'y pas tromper,
avoir suivi ses écrits pied & pied, &étre instruit non seulement
des manieres de s'exprimer qui lui sont propres, mais méme
de celles de son pays?!)...»

Donc Pellisson défendait le 7:0f « substance » et en répudiait
la chose au sens des matérialistes; il n'en admettait que le
sens philosophique, et faisait appel aux diverses maniéres de
s'exprimer, propres aux écrivains et aux pays. S'il efit été
logique avec lui-méme, il efit dii admettre que les écrivains
orientaux ont parlé orientalement.

Pellisson écrivit a Leibniz le 23 octobre 1691: « O factum
bene, que vous soyez de la confession d'Ausbourg! Je ne
compte presque pour rien la différence entre vous et nous,
surtout puisque Luther méme vous permet de croire comme
nous. Aussi je ne m’arréte point du tout & le combattre dans
ce que j'ai entrepris d’écrire sur cette matiere ... Clest autre
chose quand il faut cesser d'étre calviniste et commencer par
croire un tres grand miracle de tous les jours, qu’on n'avait

1 Edit. F. de C., T. I, p. 84-85.



point cru. .. Voila un terrible abime a combler... Il n'y a
qu'une vive et trés vive foi qui fasse embrasser ce mystere
comme une suite de tous les autres ... Genéve ne sait, en un
mot, ce qu'elle veut, et ce qu’elle entend dans ce grand mystere. ..
J'ai plusieurs amis cartésiens, qui ne laissent pas d’étre fort
bons catholiques. Ils s’expliquent a leur maniere; mais il est
vrai que l'opinion de leur maitre n'est pas commode pour
faire entendre cette merveille & ceux qui ne ’entendent pas.
J'ai dit néanmoins en quelque endroit que la philosophie ne
peut jamais étre essentielle 4 la religion; que toute la science
humaine pourrait étre fausse, et la religion demeurer toujours
véritable. Dieu n’a pas eu le dessein de nous enseigner la phy-
sique ni l'astronomie; # se sert dans ' Ecriture des expressions
o méme des cvéances communes, sans les consacrev pourtant. ..
Qu'il n'y ait, si on veut, ni substance, ni accidents (supposition,
selon moi, impossible et chimérique), toujours serait-il vrai
qu'en l'eucharistie, ou de cette sorte, ou de quelque autre, ce
qui parait étre encore n'est plus; et ce qui ne parait pas,
commence a étre. Cependant la doctrine d'Aristote explique
plus nettement qu’aucune autre cette merveille; et c’est pour cela
qu'il faut s’en servir: car ne s'agissant, en cette partie de la
dispute, que de possibilité ou d’'impossibilité, on serait ridicule
de traiter d’impossible ce qui s’accorderait avec les principes
d'une philosophie commune et regue par toute la terre, quand
méme elle ne sevail pas la plus véritable . . .

«J'ai été élevé dans la philosophie d'Aristote avec une
grande vénération pour lui... Je ne connais point de génie
plus étendu ni plus élevé que le sien. ['admire aussi celui de Des-
cartes . . . Il nous a donné¢ tout son systéme pour possible seule-
ment, et non pas pour nécessaire, comme le veulent ses plus
passionnés sectateurs. Mais il s’en faut beaucoup que je n'aille
aussi loin qu'eux et plus loin que lui. Au contraire, soit que
je ne l'aie pas assez étudié ou autrement, j'avoue, tout incapable
que je me tiens de rien décider, qu'il y a quelques-unes de ces
(sic) nouvelles pensées pour lesquelles je me sens une extréme
répugnance, soit aveugle, soit bien fondée ... La lecture de
vos écrits ne fait que me faire souhaiter davantage votre
Traité de la Dunamique ou Dynamiqie, et je vous exhorte
de tout mon cceur 4 n'en point abandonner le dessein; la
matiére étant trés belle, trés nouvelle et trés curieuse, capable



— 710 —

de vous acquérir bien de 'honneur et méme de rendre un bon
service tant a la philosophie qu'a la religion, suivant que vous
le prenez . « «»

L’abbé Pirot, qui prit part a toutes les discussions entre
Leibniz, Pellisson et Bossuet, écrivit & Pellisson, le 24 aofit
1691: «S’il m'est permis de dire mon sentiment des idées de
Mr. de Leibniz sur I'étendue, elles me paraissent justes et je
suis tout de son avis, soit & prendre la nature dans son fonds,
soit & y faire entrer nos mystéres, dont la foi doit nous guider
pour y trouver la droite raison. Je crois que les choses sont
ainsi qu'il les congoit, et je trouverais comme lui de l'impossi-
bilité a concilier les principes de M. Descartes avec la pré-
sence réelle de J.-C. au saint sacrement. Ce ne sera peut-étre
pas 14 T'opinion de tout le monde, mais ¢'aurait été celle de
S. Thomas, et c’est encore celle de 1'Ecole. Depuis peu /e Roi
a fait dire par M. l'archevéque a trois professeurs de Paris
qui paraissaient donner un peu dans le systeéme de Descartes,
de se conformer a la philosophie d’Aristote, comme les censures
de Tl'université et les arréts du Parlement les y obligeaient.
J'aurais curiosité de voir ce qu'il a fait sur cette matiére . ..
Il n'y aurait qu'a souhaiter qu'il fat d'entre nous, wiinain ex
nostris esset! Mais j'espére que cela sera un jour...»

Leibniz écrivit & Pellisson le 19 novembre 1691: «Si la
substance du corps n’était autre chose que l'étendue avec ses
modifications ou figures, il semble qu’il y aurait autant de corps
quill y a de lieux ou d'é¢tendues qu'il occupe. Cependant je
n'ai garde d’accuser messieurs les cartésiens d'étre contraires
a ce qui est de foi, et je loue les efforts qu’ils font pour se
sauver de cette difficult¢; mais comme on y trouve beaucoup
de peine, jJaime mieux me tenir & la voie la plus stre, d'autant
que je la trouve la plus raisonnable d’ailleurs.»

Pellisson a Leibniz le 30 décembre 1691: «]Je crains un
peu que la maniére dont vous expliquez en dernier lieu la
substance pour une espéce de force qui se peut appliquer
en divers lieux, ne donne sujet a quelqu'un de dire que
vous n’étes pas véritablement de la confession d’Augsbourg
sur l'eucharistie, parce que vous ne croyez pas une Véri-
table présence réelle, mais une présence de force et de vertu
que la plupart des sacramentaires recoivent, et Calvin beaucoup
plus que les autres. On dira donc peut-étre que, pour éluder



— 711 -—

Y

ce dogme si difficile a4 croire, vous avez changé la substance
en force au lieu de regarder la force comme une suite et un
accident de la substance. Je crois cependant qu’en attendant
que vous vous soyez expliqué vous-méme davantage, on pourra
fermer la porte a toutes ces argumentations en dtant une ligne
ou deux de votre lettre qui pourraient donner ces idées, si
l'on ne pénétrait pas plus avant. En mon particulier, je concois
bien la force comme une suite ordinaire et presque nécessaire
de la substance, mais non pas comme étant la substance méme,
et c’est sur quoi vous m'obligerez de me donner toute instruction
que vous pourrez.»

Nous avons déja vu ce que Leibniz répondit a Pellisson
le 8/18 janvier suivant, puis la nouvelle demande de Pellisson
du 19 février, et la réponse de Leibniz le 18/28 mars. Les
lettres suivantes ne traitérent plus de Yeucharistie. Pellisson
mourut en 1693.

Terminons cette étude par l'extrait suivant de la dix-septieme
lettre de Leibniz a I'Ecossais Burnet, lettre écrite le 17 octobre
1712 et dans laquelle on voit que son dernier mot, la comper-
ception, revient a peu preés a la xowwrie de St. Paul: « Un jeune
théologien allemand revenu d’Angleterre, m’a dit que 'auteur
des Memoirs of Literature a fait une recension de ma Théodicée,
et qu'il a remarqué entre autres fort a propos, que javais
relevé le fort que les Réformés (mal informés) font ordinaire-
ment & ceux de la Confession d’Augsbourg, en leur accordant
une consubsiantiation des symboles terrestres avec le corps de
J.-C. dans 'eucharistie, ou bien une /mpanatior, au lieu que jai
fait connaitre que nos théologiens ne demandent qu’une comper-
ception, en sorte que, lorsqu'on recoit la chose terrestre, on
vecort la céleste em méme temps, sans aucune inclusion du covps
de ].-C. dans le pain. Le méme jeune théologien m’a dit que
quelques-uns de votre Eglise anglicane Iui ont objecté que
nous avions une impanation et consubstaniiation, qui ne valait
guére mieux que la transsubstantiation des papistes; mais il
les a renvoyés a mon livre et aux Memoirs of Literature. Je
Ccrois que cette accusation des noétres qui se fait présentement
vient de la mauvaise intention de ceux qui favorisent les pa-
pistes et le Prétendant, et voudraient nous rendre odieux. Clest
pourquoi il serait peut-étre bon que mon livre fht traduit en

Revue intern. de Théologie. Heft 40, 1902, 47



anglais. Je n'ai pas encore appris le sentiment de M. 'évéque
de Salisbury sur mon ouvrage, mais j'ai appris celui de
M. l'archevéque d'York, qui, ayant lu au moins la piéce latine
mise a la fin, I'approuve extrémement ».

Que ces documents suffisent pour démontrer combien se
trompent les théologiens qui, pour défendre la théorie trans-

substantialiste, en appellent a Leibniz!
E. MicHAaUD.




	Leibniz et l'eucharistie

