
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 40

Artikel: Leibniz et l'eucharistie

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


693

LEIBNIZ ET L'EUCHARISTIE.

Si je cherche à préciser la pensée cle Leibniz sur l'eucharistie,

ce n'est pas pour établir plus clairement quelle a été,
de fait, la croyance de l'ancienne Eglise sur ce dogme : car
Leibniz n'a pas fait d'étude particulière de cette question
historique et patristique. Il a simplement cherché à comprendre
l'eucharistie, soit au point de vue de son Eglise luthérienne,
soit à son point de vue philosophique personnel, d'après
son système dynamique. Mais cette explication philosophico-
scientifique, quelque curieuse qu'elle puisse être, ne touche en
rien au dogme même, tel que l'ancienne Eglise l'a professé.
Ce dogme reste donc dans sa simplicité doctrinale et
historique, indépendant de toutes les théories personnelles ou
ecclésiastiques. Etant donnée la valeur individuelle de ce grand
chrétien et de ce grand penseur, son opinion est sans doute
fort intéressante à connaître ; mais elle n'est que son opinion
et non le dogme chrétien.

Dans ses tractations avec l'évêque Spinola, avec Pellisson
et Bossuet, Leibniz aurait voulu que l'on ne touchât pas à la
question eucharistique, ou du moins qu'on n'en fît pas une
condition d'union entre catholiques et protestants. En effet, dans
une lettre doctrinale, cependant détaillée, il s'est exprimé ainsi:
«Comme ces préjugés et autres semblables (qui ne sont pas
infaillibles) ont besoin eux-mêmes de quelque discussion, qui
est difficile aux personnes ordinaires et n'exempte pas les savants
d'une discussion plus exacte des matières particulières, je n'y
veux point entrer à présent, non plus que dans les raisons
du Traité particulier de VEucharistie ; car toutes ces choses
nous mèneraient trop loin1).»

') Œuvres de Leibniz, edit. Foucher de Careil, T. I, p. 64. — 11 s'agit du
Traité de l'Eucharistie de Pellisson.



— 694 —

Toutefois Leibniz, pour son compte personnel, ne faisait
aucune difficulté de s'exprimer sur ce sujet. Il n'a jamais posé
en maître clans cette question, et il n'avait pas assez étudié
la tradition sur ce point pour pouvoir préciser la doctrine de
l'ancienne Eglise. Son opinion était, d'après une de ses lettres
à l'évêque Spinola, qu'on devrait admettre clans l'Eglise romaine
les dissentiments sur le mariage des prêtres, sur la communion
sous les deux espèces, le culte divin en langue vulgaire, et
«¦circa modum prœsentice realis in sacra casna et purgatorium
et alia controversa», jusqu'à ce que la chose fût définie dans
un concile.

C'est dans son Systema theologicum que Leibniz s'est
expliqué, sinon le plus clairement, du moins le plus longuement,
touchant l'eucharistie]). Je ne saurais ici en reproduire le
texte. Qu'il suffise de remarquer que Leibniz y enseigne la
présence réelle (realem corporis Christi prsesentiam), et qu'il
l'explique par un simple changement (mutatio) du pain au corps
et du vin au sang. S'il dit du mot «transsubstantiation» que
c'est une exacte traduction latine des mots grecs fxsxaaxrjuaxia/jióv
et {isTovOiaafxóv, ce n'est nullement pour approuver la chose
contenue dans ce mot. Il cite, au contraire, immédiatement
après cette remarque, St. Ambroise, qui emploie le mot plus
général cle conversio, et St. Augustin et Théodoret, qui disent
que, dans cette conversion, la nature du pain et du vin reste
avec toutes ses propriétés. C'est tout ce qu'il cite de la «pieuse
antiquité». On voit combien peu il l'avait étudiée. Puis, il
entre dans d'assez longues considérations philosophiques sur
les systèmes des théologiens : sur les accidents scolastiques,
sur le cartésianisme, qu'il combat, sur sa propre définition de
la substance. Puis, il revendique la communion sous les deux
espèces, et explique en quoi doit consister le culte eucharistique:
Dieu seul, dit-il, doit être adoré; si le peuple agit autrement,
la faute en retombe sur l'Eglise; de toutes manières il faut
corriger le mal (id graviter ferre Ecclesiam et omnibus modis
corrigendum censere dubium nullum est).

Dans ses Remarques sur la perception réelle et substantielle
1) Dans l'édition qui en a été donnée par Foucher de Careil, à la fin du T. Ier

des Œuvres de Leibniz (2" édit. 1867), ce qui concerne l'eucharistie, le sacrifice de
la messe et les messes privées, occupe les pages 607—628.



— 695 —

du corps et du sang cle Notre Seigneur1), Leibniz demande qu'on
interroge les «Réformés», sur leur croyance: s'ils admettent
la doctrine de Calvin touchant la perception réelle et substantielle

du corps de J.-C. ; s'ils reconnaissent que, dans la
manducation des fidèles, «il se passe quelque chose de surnaturel,
comme Calvin le reconnaît en termes exprès». Il dit que
l'Eglise a toujours cru «une perception réelle», comme le croient
toutes les Eglises orientales ; qu'il faut s'attacher à la lettre
du testament de J.-C, à moins qu'il n'y ait une absurdité ou
impossibilité dans le sens littéral; que «c'est ce qui reste
à examiner » ; qu'il y a « contradiction de dire qu'un corps ou
sa substance soit unie immédiatement à quelque autre substance
éloignée». Et alors il attaque le système cartésien de l'étendue
comme nature du corps. Selon Leibniz, «l'essence du corps
consiste dans la force primitive de pâtir et d'agir, dans la
passivité et activité, en un mot clans la résistance. La
passivité primitive est ce que j'appelle forme, ou ce qu'Aristote
appelle entelechie première». Les corps ordinairement n'opèrent
point in distans ; «mais ce que Dieu a voulu pour le bon ordre
des choses, ne l'oblige pas lui-même, qu'il ne puisse changer
par des raisons d'un ordre supérieur».

Et à propos de la dissertation de Pfaffius de Consecratione
eucharistica, Leibniz remarque2) que l'institution divine suffit
pour faire en sorte que ceux qui acceptent la chose terrestre
participent vraiment à la chose céleste (sufficiat divina institutio
ad conjunctionem efficiendam ut rem terrestrem sumentes simul
cœlestis verissime participes fiamus).

Les Lettres de Leibniz au professeur Jean Fabricius
contiennent aussi des passages importants, qu'il importe cle relater:

Epist. XXII: n. III. Ego inprimis cogitavi, qua ratione
fieri queat, ut in negotio S. Casnae appareat, Reformatas nostris

propiorcs esse quam vulgo putantur. Vidi autem re bene

perpensa, si modo Cai-vini doctrinas in hoc articulo insistant,
rem habendam pro confecta. Nam non tantum institutionum
ejus caput hue pertinens, sed et varia alia ejus scripta per-
curri, atque excerpsi, ex quibus apparet, eum serio, constan-
ter, acriter ursisse realem ac substantialem perceptionem cor-

') Opera theologica, T. i. p. 30-31,
2) Ibid., p. 32.

Kevne intern, de Théologie. Heft 40, 1902. 46



— 696 —

poris et sanguinis Christi, et quod prsesentiam realem negavit,
non de alia intelligendum quam de dimensionali, qua utique
Christus salva humana vel corporis natura in ccena esse non
potest. Quod si ille intellexisset, quod a me expositum memi-
nisti, substantiam corporis in potentia primitiva activa passi-
vaque consistere, et in ejus applicatione immediata consistere
preesentiam substantiœ, etiam citra dimensiones; non scripsisset,
quod B. Calixtus imprimis in Consid. Colloquii Toruniensi, et
alibi improbavit, tantum a nobis abesse corpus Christi quantum

cœlum a terra, illud displicet, quod nonnulli Reformati
hodie magis ex Zwtnglii quam Calvini sententia loqui videntur :

sed fortasse, re accuratius examinata, redibunt ad meliora.
Certe confessio anglicana prorsus est ad Calvini mentem.»

Kortholtus a ajouté à ce passage une note trop longue
pour être rapportée intégralement ici. Mais en voici les
passages importants (Leibnizii op. philolog., T. V, p. 242-243):
« Calvin enseigne une très vraie présence du corps et du sang
de J.-C. dans la sainte cène; mais il n'est pas d'accord en tous
points avec les luthériens Il nie que les impies prennent
la chair et le sang du Christ dans la sainte cène Il dit qu'il
y a contradiction à admettre en même temps dans le ciel et
dans la cène une présence substantielle du corps et du sang
du Christ. Quemadmodum vero Lutherani dimensionalem
corporis Christi in sacra ceena prsesentiam nullo modo defen-
dunt; sic Leibnitius, qui realem corporis et sanguinis Christi
in sacramento eucharistias prassentiam pie, quemadmodum decet,
credidit, ex instituto probare annisus est, contradictionem non
involvere corpus Christi finitum ccelo contineri atque in sacra
casna sacramentali unione esse praesens. In Discursu de

consensu rationis et fidei Theodicsese prasmisso § XX. tuetur prop-
terea dici cum ratione nondum posse, realem corporis Christi
in pluribus locis prassentiam contradictionem involvere, quia
hue usque nondum satis explicatum sit in quo essentia corporis
consistât. M. Pfaffio hoc argumentum Leibnitii non satisfacit
At enim vero cum Leibnitius cum omnibus Lutheranis neget in
sacra cœna dimensionalem esse corporis Christi prœsentiam,
adeoque diverso modo corpus Christi in ccelo et in s. caena

praesens esse defendat. manifestum est de ipsius Leibnitii
sententia ejus argumentum sequentem in modum limitari debere :

ubi diverso modo, cujus alter modus incognitus est, corpus in



— 697 —

diversis locis praesens esse dicitur, contradictio nequit ostendi,
quamdiu essentia corporis satis cognita non est. In hac ipsa
epistola Leibnitius ulterius progreditur, et statuit utique possibile

esse quod corpus ratione substantia praesens sit, licet
non pressens sit dimensionaliter. Argumentum ejus ita se habet :

Si ad prassentiam substantias corporis requiritur potentias activœ
passivseque applicatio, prœsentia dimensionalis ad earn non
necessario requiritur. Atqui. Ergo. » Cette proposition est

prouvée par l'exemple du soleil qui n'est pas dimensionnelle-
ment présent dans tous les yeux qu'il éclaire, et qui cependant
agit sur eux.

Epist. XXIII: n. I. Calvinus se opttnie explicat, ostendit-

que perceptionem a se non intelligi imaginariam, quali Romas

sumus, sed substantias ipsius. Fidem autem requirit ut con-
ditionem, unde non agnoscit perceptionem indignorum, in quo
re vera discrimen a nostris manet. Cœterum etiam nos magis
ore quam oraliter, dentaliter, gutturaliter percipi statuimus.
Nempe quia non aliam ponimus conditionem quam perceptionem
elementi ore lactam.

Epist. XXIV: Orali manducatione commodus sensus
assignari potest, ut orale non significet modum, sed conditionem,
hoc est, ut oris actus sufficiat ad perceptionem rei caslestis.
Sed prasstaret tamen dicere ore factam quam oralem, quia hoc
adjectivum sua natura modum indicat. A cujus disquisitione
abstinendum esse prudentissime monent.

Epist. LVII: (n. III) Hic tamen cum de manducatione
substantiali agatur, requiri puto indistantiam ; quse consistit in
immediata substantiœ operatione atque applicationc. Hoc enim
interest inter prassentiam per efficaciam et per substantiam,
quod posterior est immediata applicatio ipsius potentiae primitiva

tam activée quam passivœ, prior vero non item. Equidem
omnis prœsentia substantiœ simul est prœsentia efficaclœ, sed

non contra, et cum prœsentia efficaciœ opponitur prœsentias
per indistantiam, simul opponitur prœsentias per indistantiam.
Plœc monenda putavi, ne illi theologi nostri, qui celebre suum
doiuaidxwç sanctum inviolatumque Uteri constituerunt, ambigua
explicatione turbentur.

Epist. Cil: Quœstio de manducatione indignorum non
magni est momenti, sed soient plerique omnia ad formulas



— 698 —

exigere ut, si quis theologus inde latum unguem discedat, statini
periclitetur.

Dans ses Essais de théodicée, notamment dans son Discours
de la conformité de la foi avec la raison, Leibniz s'est exprimé
ainsi:

« 18. Les mêmes protestants se sont brouillés entre eux
à l'occasion du sacrement de l'eucharistie, lorsqu'une partie de

ceux qui s'appellent Réformés (c'est-à-dire ceux qui suivent en
cela plutôt Zwingle que Calvin) a paru réduire la participation
du corps de J.-C. dans la sainte cène, à une simple représentation

de figure, en se servant de la maxime des philosophes,
qui porte qu'un corps ne peut être qu'en un seul lieu à la fois:
au lieu que les Evangéliques étant plus attachés au sens littéral,
ont jugé avec Luther que cette participation était réelle et qu'il
y avait là un mystère surnaturel. Ils rejettent à la vérité le

dogme de la transsubstantiation, qu'ils croient peu fondé clans
le texte ; et ils n'approuvent point non plus celui de la con-
substantiation ou de l'impanation, qu'on ne peut leur imputer
que faute d'être bien informé de leur sentiment, puisqu'ils
n'admettent point l'inclusion du corps de J.-C. dans le pain, et ne
demandent même aucune union de l'un avec l'autre ; mais ils
demandent au moins une concomitance, en sorte que ces deux
substances soient reçues toutes deux en même temps. Ils croient
que la signification ordinaire des paroles de J.-C. clans une
occasion aussi importante que celle où il s'agissait d'exprimer
ses dernières volontés, doit être conservée Ils n'ont point
recours à je ne sais quelle diffusion d'ubiquité, qui dissiperait
le corps de J.-C. et ne le laisserait trouver nulle part; et ils
n'admettent pas non plus la réduplication multipliée de quelques

scolastiques, comme si un même corps était en même

temps assis ici et debout ailleurs. Enfin ils s'expliquent de
telle sorte qu'il semble à plusieurs que le sentiment de Calvin,
autorisé par plusieurs confessions de foi des Eglises qui ont
reçu la doctrine de cet auteur, lorsqu'il établit une participation
de la substance, n'est pas si éloigné de la confession d'Aus-
bourg qu'on pourrait penser, et ne diffère peut-être qu'en ce

que, pour cette participation, il demande la véritable foi, outre
la réception orale des symboles, et exclut par conséquent les
indignes.



— 699 —

«19. On voit par là que le dogme de la participation
réelle et substantielle se peut soutenir (sans recourir aux opinions
étranges de quelques scolastiques) par une analogie bien
entendue entre l'opération immédiate et la présence. Et comme
plusieurs philosophes ont jugé que, même dans l'ordre de la
nature, un corps peut opérer immédiatement en distance sur
plusieurs corps éloignés, tout à la fois ; ils croient, à plus forte
raison, que rien ne peut empêcher la toute-puissance divine de

faire qu'un corps soit présent à plusieurs corps ensemble, n'y
ayant pas un grand trajet de l'opération immédiate à la
présence, et peut-être l'une dépendant de l'autre. Il est vrai que,
depuis quelque temps, les philosophes modernes ont rejeté
l'opération naturelle immédiate d'un corps sur un autre corps
éloigné, et j'avoue que je suis de leur sentiment. Cependant
l'opération en distance vient d'être réhabilitée en Angleterre
par l'excellent Mr. Newton qui soutient qu'il est de la nature
des corps de s'attirer et de peser les uns sur les autres, à

proportion de la masse d'un chacun et des rayons d'attraction
qu'il reçoit : sur quoi le célèbre Mr. Locke a déclaré, en
répondant à Mr. l'évêque Stillingfleet, qu'après avoir vu le livre
de Mr. Newton, il rétracte ce qu'il avait dit lui-même, suivant
l'opinion des modernes, clans son Essai sur l'entendement,
savoir qu'un corps ne peut opérer immédiatement sur un autre
qu'en le touchant par sa superficie et en le poussant par son
mouvement : et il reconnaît que Dieu peut mettre des propriétés
dans la matière, qui la fassent opérer dans l'éloignement v). »

Leibniz travailla certainement à la rédaction du Résumé
de la controverse touchant l'eucharistie entre Molanus et d'autres
théologiens. Ce document étant important, le voici clans tout
ce qu'il a d'essentiel:

«Summa controversiae de Eucharistia, inter quosdam
Rcligiosos et Molauum Abbat. Lokkumeus.ä) Licet plurimi
dicant Christum esse in hoc mysterio prout sol irradiât cubi-
culum, existimo tamen simile esse dissimile, solemque justitiœ
adesse non prœsentia virtutis solum quœ est omnibus
sacramentis et sacris communis, sed virtute prœsentiœ personalis,
includentis totum Christum et totum Christi; ita ut corpus

') Edit. d'Amsterdam, 1747; T. 1, p. 18-21.
2) Op. theol., T. I, p. 674-675.



- 700 —

Christi in cœlo, in cruce et in ara modaliter, non substantialiter

aut numerice distinctum existât : in cruce modo naturali et

cruento, in ccelo visibili et glorioso, in altari modo invisibili,
incruento et gratioso, sed semper idem corpus.

«Cum itaque Ecclesiœ orientalis et occidentalis Patribus
agnosco realem alterationem significatam per terminos trans-
mutationis, transelementationis, transsubstantiationis, quos
Grœci exprimunt per usxovamaiv; unde post verba dominica
congrue prolata, signìficatur hoc totum virtute unionis realiter
esse quod non erat, adorabilis scilicet Jesus. Verum cum hic
visibilia et invisibilia concurrant, in quo composito necessario
sequitur mutatio, quœritur qualis sit hœc mutatio in partibus
componentibus? Pro responso, termini ad quem et a quo con-
siderentur. — Ad quem, est corpus Christi, quod ut glorificatum,
idcirco ingenerabile et incorruptibile. Qua cum variatione
existât in altari, varii varie opinantur. Communiter dicitur
fieri per productionem aut reproductionem. At Scotus cum
Bellarmino et aliis dicunt non produci nec reproduci, sed adduci
per novam unionem vel conservationem cum hoc quod sensitur
et videtur. Num hœc sint admittenda, doctiores hisce cum in-
venientur déterminent. Tales enim in Ecclesia Coriphœi cum
discrepent, propriam ignorantiam non erubescens, nec anathema
metuens confiteor. — Quod ad terminum a quo, panem videlicet
et vinum, quanta in his detur mutatio? Respondeo hoc esse
mysterium magnum superans hominum captum, forsitan et
angelorum. Quis igitur vel quantus sum ego humi reptilans
vermiculus, qui gigantœo conatu audeam imponere Pelion Ossœ,
qui sum ego homuncio in natura vermium et ranarum ignarus,
quamque noeti volans, et ad solem lippiens sum ego vespertilio,

qui offuscato rationis lumine hanc sacrilege attentem in-
trospicere arcam mysteriis plenam. Atheniensi igitur, ipso
gentium non renuente doctore, litans altari, pie adoro quod
simplex ignoro; nec contra me, ut opinor, concilium militât
tridentinum. Si enim canon quem intelligo sine rigore, sumatur
in rigore, contrarium, scilicet nullam dari vel posse dari trans-
substantiationem, non dico. Audax enim est illud Japeti genus,
quod Omnipotenti sicut et Herculi imponit terminos, nec plus
ultra. Vere tamen dubito num hœc dissertatio: utrum hic
detur mutatio physica non sit quœstio magis philosophica quam
theologica. Distinctio enim inter substantiam et accidentia.,



— 701 —

materiam et formam, quantitatem et materiam quam nominant
primam, vel suppositum quoddam, quod nec est quantitativum,
nec sensibile, et forsitan cognoscibile tantum instar entis rationis,
alter foetus ejusdem cerebri est, ex Aristotelis lacunis hausta,.
quœ multi-partitos habet patronos et antagonistas.

Difficultatum itaque, si non cortradictionum, conglomerato
prœviso agmine, talia disquirere ex fide non teneor ; licetque
concilia duo utantur termino transsubstantiationis, non sonus,
seel sensus, non verba, sed scopus est spectandus, quem con-
jicio, magis esse ad adstruendam veritatem prœsentiœ corporis
Christi contra Figurisantes, quam ad determinationem modi,
multo minus modalitatis liujus modi ; cum simplex Christi Sponsa
per decern vel duodecim sœcula, fide, sine philosophia ex hoc
vere divino vixerit cibo, qui est cibus Domini et cibus Dominus.
Quamvis enim hoc sit mysterium super superlative magnum, ut
tamen argute contra calvinianos argumentatur, si mysterium
consistât in figura, instar hederœ pro vino vendibili, mysterium
est nullum: ita ego similiter applico, si prœsentia non tantum
credatur, sed partter modus intelligatur; mysterium aut est
nullum aut parvum. Nec sum adeo Lynceus, ut videam quœ
major sit nécessitas cognoscere quomodo terminus a quo quam
terminus ad quem mutatur. Unum vos confitemini vos ignorare, et

ego alterum Deo cognitum et congruum cognoscere remitto. Quo-
circa, si simus pacifici (virtus et finis sacrificii) veniam petimus-
que damusque vicissim. Quod ad me igitur, qui non sum
de gente Figuratorum, nullam faciens distinctionem inter Me
est Christus in cœna, et hoc est corpus meum; dialecticis sepo-
sitis tricis ut vanam sapientibus philosophiam, campique Martii,
quem licet intelligerem non amo, seposita cura, sat esse opinor,
Christi gloriosum corpus, non seorsim et in sensu diviso, sed
conjunetim et in sensu composito, una cum gloriosa anima et
adoranda divinitate, in hoc stupendo my^sterio summa cum
humilitate, timore et tremore agnoscere, ut Deum factum re-
fugium meum ...»

Il importe de remarquer qu'en critiquant ce document,
Bossuet semble avoir manqué de sincérité; défaut que l'on
constate d'ailleurs dans beaucoup d'autres questions. On sait
que, dans son Exposition de la doctrine catholique, il s'est
efforcé, pour attirer les protestants, d'atténuer autant que
possible le sens de la transsubstantiation et de la ramener à la



— 702 —

doctrine de la simple présence1). Ici, au contraire, il s'efforce
de montrer que la simple présence ne suffit pas, mais qu'il
faut encore admettre la transsubstantiation comme changement
physique : realis autem alteratio procul dubio est Physica
mutatio. Et il en appelle au concile de Trente, au concile de

Latran sous Innocent III, et même au fameux concile de Rome
contre Bérenger Feignant de ne pas comprendre les
explications, cependant si claires, que Leibniz donne, quand il
déclare s'en tenir à «la vérité de la présence» et repousser la
doctrine que l'Eglise a ignorée «pendant dix ou douze siècles»,
Bossuet semble croire que Leibniz admet un changement dans
le sens transsubstantialiste des Romanistes2). Il se trompe
manifestement.

En juin 1691, Leibniz écrivit à Pellisson3;: «...Quant à

moi (puisque vous en demandez mon sentiment, monsieur), je
me tiens à la confession d'Ausbourg, qui met une présence
réelle du corps de J.-C. et reconnaît quelque chose de mystérieux

dans ce sacrement. Cela paraît plus conforme au texte
et aux sentiments de l'antiquité, et on doit sauver le sens
naturel des paroles, s'il est possible. J'avoue cependant que,
si je tenais avec quelques-uns que l'essence de la matière
consiste dans l'étendue, je serais obligé de recourir à la figure,
car les essences sont immuables ; et d'attribuer aux choses ce

qui répugne à leur essence, c'est une contradiction. Or c'est
le principe des principes qu'une véritable contradiction ne doit
pas être admise .» Bossuet a-t-il ignoré cette lettre?

Lorque Leibniz a dit qu'il faut prendre littéralement autant
que possible les mots: «Ceci est mon corps», il ne semble pas
avoir eu une notion exacte des règles de la saine exégèse
biblique. Car la saine exégèse ne dit pas qu'il faut prendre tous
les textes dans le sens littéral le plus possible, mais qu'il
faut suivre le sens littéral quand le texte, le contexte et le
fond des choses l'exigent, et, au contraire, le sens figuré ou
spirituel, lorsque le texte, le contexte et le fond des choses
l'exigent. Leibniz ne s'est pas demandé quel est le sens de

lJ Voir Revue internationale de théologie, 189S. p. 783-785.
2) Où. theo!.. T. I, p. 676-677.
3) Op. theo!.. T. I. p. 718-720: Œuvres de L., édit. Foucher de Careil, T. I,

P- !55-i59-



— 703 —

ce passage, d'après le texte, d'après le contexte, d'après tous
les tenants et les aboutissants de la question de la pâque, de

l'agneau pascal, de la manne, etc. C'est cependant ce qu'il
aurait dû faire pour être dans l'exactitude.

Autre lettre au même, le 8/18 janvier 1692:
«Ceux qui demeurent d'accord qu'un même corps peut en

même temps être en plusieurs lieux, sont obligés d'avouer que
cela ne se doit ni peut expliquer par l'attribut de l'étendue,
ni par celui de l'impénétrabilité; puisque c'est alors que les
lois de l'étendue et de l'impénétrabilité cessent, suivant
lesquelles chaque corps occupe lui seul un certain lieu d'une
grandeur déterminée : il ne reste donc que d'avoir recours à

un principe plus haut de l'action et de la résistance, duquel
l'étendue et l'impénétrabilité émanent lorsque Dieu ne
l'empêche par un ordre supérieur. C'est donc par l'application à

plusieurs lieux de ce principe, qui n'est autre chose que la
force primitive ou la nature particulière de la chose, qu'on
doit expliquer la multiprésence d'un corps. Il est vrai cependant

que la substance in concreto est autre chose que la force,
car c'est le sujet pris avec cette force. Ainsi, le sujet même
est présent et sa présence est réelle, parce qu'elle émane
immédiatement de son essence, selon que Dieu en détermine
l'application aux lieux Ceux qui, suivant Calvin, admettent
une distance réelle, ne s'entendent pas eux-mêmes, et la vertu
dont ils parient est, ce me semble, spirituelle, qui ne se

rapporte qu'à la foi. Cela n'a rien de commun avec la force dont
il s'agit; je dirai même que ce n'est pas seulement clans
l'eucharistie, mais partout ailleurs, que les corps ne sont présents
que par cette application cle la force primitive au lieu ; mais,
naturellement, ce n'est que suivant une certaine étendue ou
grandeur, et figure, et à l'égard d'un certain lieu dont les
autres corps sont exclus. Une des raisons qui me fait employer
ce terme de force pour expliquer la nature, la forme substantielle,

l'essence des corps, est qu'il est plus intelligible et donne
une idée plus distincte Comme nos nouveaux philosophes
se plaignent avec quelque raison que l'école les paie de mots

peu expliqués, j'ai tâché de remédier à cette plainte en
n'employant que ce qu'on conçoit l) »

Pellisson répondit le 19 février 1692: «Reste la distinction

') Edit. F. de C, T. I, p. 241-242.



— 704 —

entre la substance du corps prise pour tout le corps in
concreto, ou prise in abstracto, pour ce qui en fait l'essence : la
distinction est juste, même pour l'eucharistie ; seulement
distinguons bien entre le principe de l'action, qui est ce que vous
appelez force, et l'action même qui en est l'effet. Car, quant
au principe de l'action dont vous faites la forme substantielle
de nos philosophes, il est unique par sa nature, et par
conséquent il ne peut être par sa nature qu'en un seul lieu ; mais
pour l'action qui est l'effet de ce principe, elle peut et doit par
sa nature se répandre sur plusieurs lieux. De sorte que, si
vous ne faites qu'une présence d'action, ce n'est point une
présence réelle de la force qui est le principe ; et si, au contraire,
vous faites une présence réelle de ce principe, la difficulté
demeure toujours à multiplier cette présence, et par là, il faut
toujours revenir au miracle et à l'explication de l'Eglise catholique,

qui est une diversité de présences, l'une naturelle, toujours
unique, l'autre surnaturelle qui se multiplie d'une manière que
la foi conçoit plus aisément que la raison ne l'explique. Quant
à Calvin, c'est un Protée qu'on ne peut tenir : on dirait
souvent qu'il ne sait ce qu'il veut ni ce qu'il dit. Mais enfin, j'ai
déjà prouvé et prouverai encore qu'il établit une action très
réelle de la. substance du corps de N, S. sur nos âmes, qui ne
consiste point en la seule foi et en la seule pensée, quoique
la foi et la pensée en soient les instruments, ce qu'il appelle
souvent manducation réelle et substantielle. »

Leibniz à Pellisson, le 18/28 mars 1692: «Je suis bien aise

que ce que j'ai dit de la substance du corps et de la force
vous a satisfait en partie et paraît conforme à vos propres
pensées. J'espère de vous donner encore satisfaction touchant
le scrupule qui vous est resté sur mes expressions. Vous
demandez si c'est le principe même de l'action du corps, qui
est en plusieurs lieux dans l'eucharistie, ou si ce n'est qu'une
présence d'opération, en sorte que ce principe ne soit pas
proprement lui-même en plusieurs lieux, mais y opère seulement.

Je réponds que tout ce qui opère immédiatement en

plusieurs lieux est aussi en plusieurs lieux par une véritable
présence de son essence, et que l'opération immédiate ne saurait
être jugée éloignée de l'individu qui opère, puisqu'elle en est
une façon d'être. Je dis immédiate, car lorsque je jette une

pierre et agis par elle sur un corps éloigné, cette opération



— 705 —

de la pierre n'est pas la mienne dans la rigueur métaphysique:
je pourrais n'être plus quand elle arrive. L'avantage que je
crois trouver à l'égard de ce mystère dans mon explication
de la substance du corps par la force ou par le principe de

l'action et de la passion, sur cette autre explication qui met
la nature du corps dans l'étendue, consiste en ceci: qu'il
implique contradiction qu'un même corps soit en plusieurs
lieux, si le corps consiste dans l'étendue, d'autant que le lieu est
lui-même une étendue conforme à celle du corps. Mais on ne
voit pas qu'il implique contradiction que la même force soit
élevée, par la toute-puissance de Dieu, à être en plusieurs
lieux en même temps et à y agir immédiatement et avec
présence, parce que, la force et le lieu ou l'étendue étant d'un
genre différent, la multiplication de l'un n'infère pas celle de

l'autre, et par conséquent, si l'essence du corps consiste dans
la force primitive, la contradiction cesse, et c'est tout ce qu'on
peut demander pour sauver les mystères. Du reste, il dépend
entièrement du bon plaisir de Dieu de faire que le corps de

J.-C. nous soit présent sous les conditions qu'il veut bien
déterminer, qui sont la consécration selon Rome, l'usage et la
manducation selon Augsbourg, et ce serait la foi encore selon
Genève. Genève voulait reconnaître une véritable présence
réelle de la substance du corps. »

Le 2/12 juillet 1694, Leibniz écrivit à Mme de Brinon pour
lui dire combien il estimait le présent du livre de l'Eucharistie.
Il ajoutait : « On ne saurait dire les choses avec plus de force
ni de meilleure grâce. De la manière qu'il explique la
transsubstantiation, elle n'est pas tout à fait éloignée de la
confession d'Augsbourg, ni des tempéraments de feu M. de Marca,
archevêque de Paris, comme l'on en peut juger par la p. 99
et p. 108. Ce qu'il dit dans ce dernier endroit sur la nature
de la substance s'accorde merveilleusement avec mes pensées,
qui ne tendent qu'à expliquer plus distinctement cette clef
invisible des propriétés de la substance corporelle que j'avais
appelée la force primitive. C'est apparemment cet accord, qui
a fait tant goûter à M. Pellisson mes projets de dynamique,
comme il a témoigné dans la dernière partie de ses Reflexions
et dans les lettres qu'il m'a écrites, les considérant comme
entièrement utiles à son dessein. Et s'il avait vécu, il les aurait
fort poussés*). »

') Edit. F. de C, T. II, p. 43-44.



— /06 —

Dans son Judicium doctoris catholici de tractatu reunionis
(1694), Leibniz, énumérant les fondements de la doctrine catholique,

dit : «. Quinto, quod Eucharistie sacramentum est
tessera christianœ unitatis l). » C'est tout. Pas d'explication, pas
un mot en faveur de la transsubstantiation.

En outre, il est bon de noter ce passage d'une lettre de

Mme de Brinon à Bossuet, du 18 juillet 1694, où elle dit qu'elle a

demandé à un docteur de Sorbonne le sentiment des Sorbon-
nistes sur le désir des protestants leibniziens de tenir indécise
l'autorité du concile de Trente jusqu'à ce que l'Eglise en ait
décidé par un nouveau concile. « L'on ma répondu, dit-elle,
que, pourvu qu'ils crussent la réalité de la présence de J.-C.
au saint sacrement, de la manière que nous la croyons,
on ne doute pas que, pour un si grand bien que la réunion,
on ne leur accorde ce qu'ils désirent2). » Et dans une lettre à

Mme de Brinon, du 18/28 février 1695, Leibniz dit: «La dévotion
du peuple cle votre Eglise est presque toute sensuelle ; l'esprit
et la vérité y sont comme comprimés. J'ai remarqué souvent,
quand on parie chez vous du bon Dieu, que le vulgaire entend
et adore un petit morceau blanc et rond qu'un prêtre porte; on

y attache la plus grande dévotion. Jugez, Madame, jugez, je
vous en conjure, si ces idées contiennent la souveraine
substance, qui est seule adorable et qui veut toute notre âme, et
si ce n'est pas la déshonorer terriblement que d'en penser ou

parler d'une manière si indigne! Aussi ces étranges abus
pratiqués parmi les chrétiens ont beaucoup contribué à donner de

l'horreur aux mahométans pour le christianisme. Mais je vais
trop loin et je ne finirais jamais si je voulais m'étendre sur ce

sujet: il n'yT a que trop cle matière. Le cœur doit saigner
aux personnes zélées pour l'honneur de Dieu, quand elles y
pensent .3). »

Dans son Projet pour faciliter la réunion (27 août 1698),

projet rédigé par Leibniz au nom de l'abbé de Lockum, il est
dit (lre décade): «1° La controverse du sacrifice de la messe
n'est point réelle, mais purement verbale; — 4° Dans la messe
ou sainte eucharistie, les obligations peuvent être faites pour
les vivants et pour les morts, pourvu qu'on l'entende bien

') Ouvr. cité p. 56.

2) B. -3- 3) P- 88-89.



— 707 —

— 5° Le sentiment de ceux qui disent que la messe est un
sacrifice propitiatoire pour les vivants et pour les morts, étant
bien expliqué, peut passer. — 7° Si le sentiment des catholiques

romains, en célébrant le sacrement de l'autel ou de

l'eucharistie, est de ne pas terminer l'adoration à l'hostie, mais à

J.-C. présent, il ne reste point de controverse sur cet article
entre les catholiques romains et les protestants. — 8° Si le

pape déclare publiquement que les paroles de la XIIIe session
du concile de Trente, où il est dit que J.-C. doit être adoré
du culte de latrie dans le saint sacrement de l'eucharistie,
ont ce sens que cette adoration doit être terminée uniquement
à J.-C. présent, en ce cas les protestants mêmes se peuvent
mettre à genoux dans la messe solennelle des catholiques
lorsqu'on distribue actuellement le pain et le vin consacrés,
J.-C. s'y trouvant par sa présence gracieuse et sacramentale,
et pouvant être honoré alors du culte de latrie avec la plus
grande dévotion qui soit possible, au lieu qu'on ne doit qu'un
culte ou honneur civil aux espèces du pain et du vin1).»

Leibniz écrivit à Bossuet le 14 mai 1700 : « XL La
transsubstantiation a été décidée bien tard dans l'Eglise d'occident,
quoique cette manière de la présence réelle et du changement
ne fût pas une conséquence nécessaire de ce que l'Eglise avait
toujours cru auparavant. »

Donc, il est manifeste que Leibniz n'admettait pas la
transsubstantiation romaniste; qu'il ne croyait pas qu'on pût
en faire un dogme, car il ne voyait pas en elle une
conséquence nécessaire cle la foi constante de l'Eglise universelle;
il est manifeste qu'il la tenait pour une opinion relativement
nouvelle ; qu'il lui préférait la doctrine de la Confession d'Augsbourg;

qu'il croyait à la présence réelle, en ce sens que le

figurisme vide lui paraissait une erreur; qu'il n'imputait pas ce
figurisme vide à Calvin; qu'il n'admettait pas l'explication
cartésienne de la présence du Christ; qu'il préferait son
explication fondée sur la notion de la force ou du principe d'action ;

qu'il ne l'imposait pas toutefois comme étant le dogme même;
et qu'en somme il réduisait celui-ci à dire indifféremment : Ceci
est mon corps, ou le Christ est dans la cène.

r) p. 180-182.



— 708 —

Pour compléter ce qui précède, il n'est pas sans intérêt de
citer les extraits suivants de quelques lettres écrites par Pellisson
soit à Leibniz, soit à d'autres correspondants.

Pellisson à Mme de Brinon, 4 septembre 1690: «Commela
scolastique en général fait profession de parler plus exactement

que le commun, pour éviter les équivoques et les sophismes
des hérétiques, elle parle un langage qui n'est pas commun et
qu'on n'entend pas toujours, encore qu'on entende le latin. Les
mêmes termes signifient autre chose dans l'école, autre chose
dans le monde: il n'y a personne qui n'en soit convaincu,
sans qu'il soit besoin de rapporter des exemples; et dans le
Traité de l'eucharistie sur lequel je suis, j'espère de faire voir
qu'une des grandes difficultés de nos frères sur la présence
réelle, vient de ce qu'ils prennent toujours le mot substance
comme on le prend clans le discours commun, cl non pas
comme 11 se prend au langage des philosophes, que l'Eglise
a été contrainte de suivre en s'opposant à l'erreur et aux
chicanes cle ses ennemis. Pour peu que le scolastique
particulier ajoute du sien à ce langage général de l'école, il en

fera un autre, que les savants et même ceux de sa profession
auront peine à bien entendre. Il faudra, pour ne s'y pas tromper,
avoir suivi ses écrits pied à pied, être instruit non seulement
des manières de s'exprimer qui lui sont propres, mais même
de celles de son pays -1) »

Donc Pellisson défendait le mot « substance » et en répudiait
la chose au sens des matérialistes ; il n'en admettait que le
sens philosophique, et faisait appel aux diverses manières de

s'exprimer, propres aux écrivains et aux pays. S'il eût été

logique avec lui-même, il eût dû admettre que les écrivains
orientaux ont parié orientalement.

Pellisson écrivit à Leibniz le 23 octobre 1691: « O factum
bene, que vous soyez de la confession d'Ausbourg! Je ne

compte presque pour rien la différence entre vous et nous,
surtout puisque Luther même vous permet de croire comme
nous. Aussi je ne m'arrête point du tout à le combattre dans
ce que j'ai entrepris d'écrire sur cette matière C'est autre
chose quand il faut cesser d'être calviniste et commencer par
croire un très grand miracle de tous les jours, qu'on n'avait

') Edit. F. de C. T. I, p. 84-8



— 709 —

point cru Voilà un terrible abîme à combler Il n'yr a

qu'une vive et très vive foi qui fasse embrasser ce mystère
comme une suite de tous les autres Genève ne sait, en un
mot, ce qu'elle veut, et ce qu'elle entend dans ce grand mystère...
J'ai plusieurs amis cartésiens, qui ne laissent pas d'être fort
bons catholiques. Ils s'expliquent à leur manière; mais il est
vrai que l'opinion de leur maître n'est pas commode pour
faire entendre cette merveille à ceux qui ne l'entendent pas.
J'ai dit néanmoins en quelque endroit que la philosophie ne
peut jamais être essentielle à la religion; que toute la science
humaine pourrait être fausse, et la religion demeurer toujours
véritable. Dieu n'a pas eu le dessein de nous enseigner la
physique ni l'astronomie ; il se sert dans l'Ecriture des expressions
ou même des créances communes, sans les consacrer pourtant...
Qu'il n'y* ait, si on veut, ni substance, ni accidents (supposition,
selon moi, impossible et chimérique), toujours serait-il vrai
qu'en l'eucharistie, ou de cette sorte, ou de quelque autre, ce

qui paraît être encore n'est plus; et ce qui ne paraît pas,
commence à être. Cependant la doctrine d'Aristote explique
plus nettement qu'aucune autre cette merveille ; et c'est pour cela
qu'il faut s'en servir : car ne s'agissant, en cette partie de la
dispute, que de possibilité ou d'impossibilité, on serait ridicule
de traiter d'impossible ce qui s'accorderait avec les principes
d'une philosophie commune et reçue par toute la terre, quand
même elle ne serait pas la plus véritable

«J'ai été élevé dans la philosophie d'Aristote avec une
grande vénération pour lui Je ne connais point de génie
plus étendu ni plus élevé que le sien. J'admire aussi celui de
Descartes Il nous a donné tout son système pour possible seulement,

et non pas pour nécessaire, comme le veulent ses plus
passionnés sectateurs. Mais il s'en faut beaucoup que je n'aille
aussi loin qu'eux et plus loin que lui. Au contraire, soit que
je ne l'aie pas assez étudié ou autrement, j'avoue, tout incapable
que je me tiens de rien décider, qu'il y a quelques-unes de ces
(sic) nouvelles pensées pour lesquelles je me sens une extrême
répugnance, soit aveugle, soit bien fondée La lecture de

vos écrits ne fait que me faire souhaiter davantage votre
Traité de la Duuamique ou Dynamique, et je vous exhorte
de tout mon cœur à n'en point abandonner le dessein ; la
matière étant très belle, très nouvelle et très curieuse, capable



— 710 —

de vous acquérir bien de l'honneur et même de rendre un bon
service tant à la philosophie qu'à la religion, suivant que vous
le prenez ...»

L'abbé Pirot, qui prit part à toutes les discussions entre
Leibniz, Pellisson et Bossuet, écrivit à Pellisson, le 24 août
1691: «S'il m'est permis de dire mon sentiment des idées de

Mr. de Leibniz sur l'étendue, elles me paraissent justes et je
suis tout de son avis, soit à prendre la nature dans son fonds,
soit à y faire entrer nos mystères, dont la foi doit nous guider
pour y trouver la droite raison. Je crois que les choses sont
ainsi qu'il les conçoit, et je trouverais comme lui de l'impossibilité

à concilier les principes de M. Descartes avec la
présence réelle de J.-C. au saint sacrement. Ce ne sera peut-être
pas là l'opinion de tout le monde, mais c'aurait été celle cle

S. Thomas, et c'est encore celle de l'Ecole. Depuis peu le Roi
a fait dire par M. l'archevêque à trois professeurs de Paris
qui paraissaient donner un peu clans le système de Descartes,
de se conformer à la philosophie d'Aristote, comme les censures
de l'université et les arrêts du Parlement les y obligeaient.
J'aurais curiosité de voir ce qu'il a fait sur cette matière
Il n'y aurait qu'à souhaiter qu'il fût d'entre nous, utiiiam ex
nostris esset Mais j'espère que cela sera un jour ...»

Leibniz écrivit à Pellisson le 19 novembre 1691: «Si la
substance du corps n'était autre chose que l'étendue avec ses
modifications ou figures, il semble qu'il y aurait autant de corps
qu'il y a de lieux ou d'étendues qu'il occupe. Cependant je
n'ai garde d'accuser messieurs les cartésiens d'être contraires
à ce qui est de foi, et je loue les efforts qu'ils font pour se

sauver de cette difficulté ; mais comme on y trouve beaucoup
de peine, j'aime mieux me tenir à la voie la plus sûre, d'autant
que je la trouve la plus raisonnable d'ailleurs. »

Pellisson à Leibniz le 30 décembre 1691: «Je crains un

peu que la manière dont vous expliquez en dernier lieu la
substance pour une espèce de force qui se peut appliquer
en divers lieux, ne donne sujet à quelqu'un de dire que
vous n'êtes pas véritablement de la confession d'Augsbourg
sur l'eucharistie, parce que vous ne croyez pas une
véritable présence réelle, mais une présence de force et de vertu
que la plupart des sacramentaires reçoivent, et Calvin beaucoup
plus que les autres. On dira donc peut-être que, pour éluder



__ 711 —

ce dogme si difficile à croire, vous avez changé la substance
en force au lieu de regarder la force comme une suite et un
accident de la substance. Je crois cependant qu'en attendant
que vous vous soyez expliqué vous-même davantage, on pourra
fermer la porte à toutes ces argumentations en ôtant une ligne
ou deux de votre lettre qui pourraient donner ces idées, si
l'on ne pénétrait pas plus avant. En mon particulier, je conçois
bien la force comme une suite ordinaire et presque nécessaire
de la substance, mais non pas comme étant la substance même,
et c'est sur quoi vous m'obligerez de me donner toute instruction
que vous pourrez. »

Nous avons déjà vu ce que Leibniz répondit à Pellisson
le 8/18 janvier suivant, puis la nouvelle demande de Pellisson
du 19 février, et la réponse de Leibniz le 18/28 mars. Les
lettres suivantes ne traitèrent plus de l'eucharistie. Pellisson
mourut en 1693.

Terminons cette étude par l'extrait suivant de la dix-septième
lettre de Leibniz à l'Ecossais Burnet, lettre écrite le 17 octobre
1712 et dans laquelle on voit que son dernier mot, la comper-
ception, revient à peu près à la xoivwvia de St. Paul : « Un jeune
théologien allemand revenu d'Angleterre, m'a dit que l'auteur
des Memoirs of Literature a fait une recension de ma Théodicée,
et qu'il a remarqué entre autres fort à propos, que j'avais
relevé le tort que les Réformés (mal informés) font ordinairement

à ceux de la Confession d'Augsbourg, en leur accordant
une consubstantiation des symboles terrestres avec le corps de
J.-C. dans l'eucharistie, ou bien une impanation ; au lieu que j'ai
fait connaître que nos théologiens ne demandent qu'une comper-
ception ; en sorte que, lorsqu'on reçoit la chose terrestre, on
reçoit la céleste en même temps, sans aucune inclusion du corps
de f.-C. dans le pain. Le même jeune théologien m'a dit que
quelques-uns de votre Eglise anglicane lui ont objecté que
nous avions une impanation et consubstantiation, qui ne valait
guère mieux que la transsubstantiation des papistes; mais il
les a renvoyés à mon livre et aux Memoirs of Literature. Je
crois que cette accusation des nôtres qui se fait présentement
vient de la mauvaise intention de ceux qui favorisent les
papistes et le Prétendant, et voudraient nous rendre odieux. C'est
pourquoi il serait peut-être bon que mon livre fût traduit en

Revue intern, de Théologie. Heft 40, 1902. 47



- 712 —

anglais. Je n'ai pas encore appris le sentiment de M. l'évêque
de Salisbury sur mon ouvrage, mais j'ai appris celui de
M. l'archevêque d'York, qui, ayant lu au moins la pièce latine
mise à la fin, l'approuve extrêmement».

Que ces documents suffisent pour démontrer combien se

trompent les théologiens qui, pour défendre la théorie trans-
substantialiste, en appellent à Leibniz

E. Michaud.


	Leibniz et l'eucharistie

