
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 40

Artikel: Saint Cyrille d'Alexandrie et l'eucharistie

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403548

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


675 —

SAINT CYRILLE D'ALEXANDRIE
ET L'EUCHARISTIE.1)

ii.

Adversus Nestorii blasphemias, Contradictionum libri
quinque.2)

St. Cyrille d'Alexandrie, qui a enseigné le spiritualisme
eucharistique d'une manière si positive et si claire dans son
De adoratione in spiritu et veritate, a-t-il enseigné le matérialisme

eucharistique dans ses Cinq livres contre Nestorius? On
l'a prétendu.

Nous affirmons, au contraire, qu'il ne s'est pas contredit,
qu'il est partout fidèle à lui-même, et que son spiritualisme
eucharistique, ici comme ailleurs, est évident. Voici nos preuves.

Au L. IV, ch. 4, n. 108, Cyrille rapporte cet argument de
Nestorius : Qui manducat me, et ipse vivet propter me (Jean VI,
58). Donc il faut manger le Christ, si l'on veut vivre pour le
Christ; or manger le Christ, c'est manger sa chair: Qui
manducat meam cameni (VI, 57). Nestorius insiste sur ce point:
Memento de illius came esse sermonem (Mvqp,óvsvGov on nsoi
rfjç aaçxoç rò Isyó^isvov). De même, dit-il, c'est dans sa chair,
dans son humanité, que le Christ a été envoyé par le Père,
et non clans sa divinité. C'est l'hérétique qui prétend que, dans
le texte: Sicut misit me vivens Pater (VI, 58), il s'agit de la
divinité de J.-C. ou du Verbe. Moi, dit Nestorius, je soutiens
qu'il s'agit de l'humanité, et c'est ainsi que le Christ vit pour
le Père : et ego vivo propter Patrem. Le Père vivant m'a en-

') Voir la Revue de juillet, p. 599—614.
-') Cet écrit (.TSVTceßlßAog livriÔQfjOlc) se trouve en tête du T. IX des

Œuvres de S. Cyrille, édition Migne.



— 676 —

voyé, moi visible (Katlwç dnsOxsiXs /.is ó £wi> Ilario, s[ù xòv g,ca-
vófxsvov). L'hérétique interprète la divinité, moi l'humanité (Jëysi
ô atgsTixoç rrp> tisonna, èyià ti]v dvD-QOùnórrjra). Donc Nestorius,
pour mieux mettre en relief l'humanité de J.-C. et pour mieux
montrer que le Christ a été envoyé comme homme par le Père,
et que c'est ainsi qu'il a vécu pour le Père, Nestorius, dis-je,
en appelle à l'eucharistie et prétend que le chrétien, s'il veut
vivre pour le Christ, doit manger sa chair, et non sa divinité.
Nestorius enseigne donc le matérialisme eucharistique, sous
prétexte de prouver la personnalité humaine du Christ.

St. Cyrille le réfute, en soutenant le point de vue opposé.
Nestorius insiste, en disant que la doctrine eucharistique charnelle

n'a été traitée d'anthropophagie que par ignorance (svofxiCov

ino âfiad-iaç ävd-QtoTcocpayiav sîodysiv). Donc Nestorius enseigne
que l'anthropophagie eucharistique est la véritable interprétation,

et que c'est être ignorant que la rejeter.
Cyrille, dans son chapitre V, démontre que l'interprétation

de Nestorius est une réelle anthropophagie, et il la repousse
énergiquement, en disant que manger la chair du Christ, ce
n'est pas manger une chair humaine ordinaire, mais la chair
du Verbe qui peut tout vivifier (ovx sts'qov odoxa, nhy on ysyovsv
lòia zov td TtdvTu <2,(û07ioi£îv lOyvovroç). Il s'agit d'une chair

transformée, qui est devenue particulière, ysyovsv lâtu. Qu'est-ce
donc que cette chaire transformée, toute spéciale et vivifiante
(ÇiûOTTowvfi Cyrille répond qu'«il ne faut pas séparer le Verbe

vivifiant de Dieu de son union mystique et vraie avec le corps»
(ccnoOrfffctç ôè n~ç ttqoç io adi/ia f.iv<7rixijç rs xal à).i~d-ovç svoiaswç
xòv ÇœoTcoiov tov Usov Aóyov, xcà âuaiàç ôXovqOtciùç, rtijoç cev avTÒ

xarctâsiÇsiaç sti Çcoonoior :). Donc la chair sans le Verbe n'est
rien, parce que c'est le Verbe qui est vivificateur.

Suivons bien la pensée de Cyrille. Voulant montrer qu'on
ne doit pas enseigner deux Christs, mais un seul ; qu'il ne faut
donc pas, comme faisait Nestorius, séparer l'humanité de la
divinité, et attribuer à la nature humaine seule et séparée de
la divinité les propriétés qui ressortissent au Verbe même ;

Cyrille a insisté sur cette unité personnelle des deux natures,
et, de même, il a expliqué l'eucharistie en insistant sur l'unité
divine du Christ, déclarant toutefois explicitement que la
vivification des chrétiens, dans l'eucharistie, vient du Verbe seul
-et non de la chair comme telle; en sorte que manger la chair



— 677 —

du Christ pour vivre de sa vie, c'est manger le Verbe
vivificateti!-. Ne pas manger le Verbe, ne manger que l'homme,
c'est en effet commettre de l'anthropophagie : « Nam si homo
quispic/m seorsim et non potius ipsum Dei Verbum factum est
simile nobis, antliropopliagia erit (dvd-Qumoyayia zà âçcifievov),
et inutilis omnino illa participatio (xal dvovrpoç tcuvisîmç rj ps'S-sl-ic).

Ipsum enim Christum dicentem audio : Caro non prodest quid-
quam, spiritus est qui vivificat. Quod enim ad ejus naturam
attinet, corruptibilis quidem est caro et nullo modo vivifiicàbit
alios, cum intrinsecus corruptionis morbo laboret (oaov yào i]xsv

sic iâiav (fvtrir, tpdagri] /lisv rj adg'S ' ^wononjcrsi as xar ovôéva tqÓtcov

STSQOVÇ. oïxodsV CtVXïj VOOOVOtt Xl\v (flloûciv). »

Et après cette explication, Cyrille reproche à Nestorius cle

faire semblant de ruminer la profondeur des paroles du Christ
(ac veluti ruminans profonditatem sententiarum Christi), mais
au fond d'enseigner des absurdités (absurde et imperite dictum).
Tel est le sens de la communion: non pas que nous «consommions

» la divinité, ce qui serait une impiété (non quod ipsam
divinitatem consumamus, apage ab ista impietate), mais nous
mangeons la chair du Logos, chair qui lui est propre, en ce

sens qu'elle est chair vivifiante de celui qui vit pour le Père
(sed illam propriam Verbi carnem jam vivificarci effectam, quia
ejus facta est qui propter Patrem vivit). Il ne s'agit donc pas,
comme il l'a déjà dit, de la chair matérielle du Christ, mais
du Christ immolé dans sa chair, du Christ victime, du Christ
Dieu et Verbe vivificateur : car la chair matérielle est corruptible,

elle ne vivifie pas, elle ne sert de rien. Cyrille affecte,
dans ce passage, de ne pas parler de la chair du Christ, mais
seulement de la chair du Verbe (Verbi corpus, xov Aóyov acö[.ia),

pour montrer qu'il ne s'agit pas de corps humain ou de chair
humaine, mais duVerbe, qui s'est fait homme ou qui s'est uni
«mystiquement et vraiment» à l'humanité en J.-C.

Et pour que l'on ne croie pas que la communion eucharistique

ne soit qu'une communion spirituelle en pensée seulement,
Cyrille fait ressortir le caractère sacramentel, positif et humain,
de notre participation au Christ immolé dans son humanité:
De même, dit-il, que le corps du Verbe n'est vivifiant que parce
que le Verbe se l'est uni vraiment, ainsi nous sommes vivifiés
par la participation à sa chair et à son sang, lorsque le Verbe
demeure en nous, non seulement d'une manière divine par le



— 678 —

St. Esprit, mais encore d'une manière humaine par sa sainte
chair et par son sang précieux. Et pour qu'il n'y ait pas de

méprise sur sa pensée, il en appelle immédiatement à St. Paul,
dont il cite le texte suivant : « Le calice de bénédiction que
nous bénissons, n'est-il pas la communion (xoivwvia) du sang
du Christ? Et le pain que nous rompons, n'est-il pas la
communion (xoivwvi'a) du corps du Christ? Car tous nous ne sommes
qu'un pain et un corps, puisque tous nous participons à un
seul pain. Cyrille ajoute que c'est en ce sens que nous sommes
tous « concorporels », c'est-à-dire « unis au Christ sauveur de
tous et unis entre nous » (et ipsi omnium Salvatori Christo et
inter nos unimur). Pas plus que St. Paul, St. Cyrille ne sépare
le corps eucharistique du Christ de son corps ecclésiastique
(per Christi corpus ad unitatem per quam et cum ipso et inter
nos jungimur). Dira-t-on que son corps ecclésiastique ou son
Eglise est son corps charnel? Non; Cyrille parle spirituellement

et mystiquement ; il emploie expressément ces deux mots.
Donc, quand il parle du corps eucharistique, il n'entend pas
davantage parler du corps charnel, mais d'une chair particulière

(iâiav adoxa). de la chair du Verbe vivificateur (roi1 ÇwottohÎv

tov ®sov Aóyov). Ce mystère est divin, dit-il, cette participation
est vivifiante (xai Çiaonoiàç rj fjié&sÇiç), et la force de cette
victime non sanglante (xi]ç dvai/.idxzov xavrijût 9-vOi'aç f âvra/iiç) est
de beaucoup supérieure au culte de l'ancienne loi. Dans
l'ancienne loi, c'était l'ombre ; dans la nouvelle, c'est la vérité,
c'est-à-dire le Christ (i] dllfista, xovzéaa Xoiaxoç). qui est le pain
de vie. Nos pères ont mangé la manne clans le désert; nous,
nous mangeons le Christ, la vérité, en ce sens que le Verbe
de Dieu, en s'unissant ineffablement et mystiquement (quae unio
ineffabilis prorsus ac mystica fuit) au corps humain, a rendu
ce corps vivifiant, de telle sorte que nous participons au Verbe,
qui, comme Dieu, est la vie même (£w?i xaxà ipvaiv vnâoxwv wç
©foc, iva rj/iûç savxov fisxoyovç dnorÛMv). C'est donc à lui, Verbe,
que nous participons et par lui que nous sommes vivifiés, et
cela non seulement d'une manière spirituelle, mais aussi d'une
manière corporelle ; et Cyrille explique « cette matière corporelle

» ce tTiofiarixéûç. Entcnd-il par là l'anthropophagie qu'il a
condamnée précédemment si formellement? Nullement. Il veut
dire simplement que notre participation au Verbe nous rend
plus forts que notre propre corruption ; que la loi du péché



— 679 —

qui est dans les membres de la chair est évacuée par lui-même,
et qu'il frappe le péché dans la chair (Rom. VIII, 3): «ut nos
non spirituali tantum, verum etiam corporali modo sui participes
effectos, corruptione prcestantiores reciderei, et evacuata per
seipsum peccati lege in membris carnis posita, damnaret
peccatum in carne. » C'est toujours le Verbe même qui opère la
sanctification dans ceux qui participent à son action.

On voit par ces textes comment Cyrille, tout en voulant
tenir tête à Nestorius et l'empêcher de séparer les deux natures
de J.-C, insiste cependant sur le côté spirituel de la rédemption
et de l'eucharistie, et ramène tout à la force spirituelle et
divine, au Verbe même, qui seul est la vie par nature. Ce n'est
pas la nature de la chair qui est vie : caro intrinsecus corruptions

morbo laborat, caro non prodest quidquam. Toute la vie
vient du Verbe même.

Nestorius ayant insisté sur ce qu'il était dit qu'il faut manger
«hunc panem», «meam carnem», et non pas «meam
divinitatem», et aussi que l'eucharistie a pour but d'annoncer «la
mort » du Seigneur, et son « retour » sur les nuées du ciel, et

que par conséquent l'eucharistie est toute corporelle et toute
humaine (n. 114), Cyrille réfute de nouveau, au ch. VI, ce
matérialisme et cette anthropophagie. Il enseigne que la
victime dans l'eucharistie est une victime dans laquelle il n'y a

pas de sang (incruenta victima, r/~c dvaifidx-cov llvaiaç); qu'elle
est, non pas la nature nue et incorporelle de la divinité, mais
le corps particulier du Logos, c'est-à-dire le Verbe incarné ou
le Verbe fait homme. Il reproche à Nestorius de penser qu'il
faut rendre un culte à un homme, à une créature (non horres
dicere vulgarem hominem, creaturœ cultum exhibendum ex-
cogitans?) Non, s'écrie Cyrille, nous ne sommes pas des anthro-
polâtres, des hominicoles, nous sommes délivrés de l'antique
erreur payenne : « Si veteri errore liberati sumus in eo quod
servire creaturce tanquam rem impiam recusavimus, cur nos
invetera elimina conjicis et efficis hominicolas? (vindXiv *;,u«ç
xotç ao%aiotç syxhjuaaiv ivieiç àrxoifaivsiç dvdow7T0?.âxoaç?).»

Nestorius réplique en demandant pourquoi il n'est pas dit :

Hoc est mea divinitas quse pro vobis frangitur, quae pro vobis
effunditur? Cyrille répond: Parce que le Verbe n'a pas été
changé en la nature du corps ni en la nature du sang, et que

Revue intern, de Théologie. Heft 40, 1902. 45



— 680 —

dès lors ce n'est pas la divinité qui est rompue ni répandue,
mais bien le corps et le sang que le Verbe s'est unis.

Au L. V, ch. 1er, n. 122, Cyrille emploie de nouveau le
mot force (âéva/uç) pour expliquer l'œuvre de la rédemption
divine et l'action rédemptrice et sanctificatrice de Dieu en nous:
« Ita in nos ipsos quoque vis (Svvafjnç) ejus operis recurrit, dum
in universum genus extenditur. » Et cette force est la force du
Verbe qui s'est fait homme; et c'est par elle que nous devenons
participants à la nature divine (on ai Si avxov (Aóyov) Ostac

(fversag drxoosâsiyfisD-a xoivwvoi). Quand il parle de la nature (ifvoiç)
à laquelle nous participons, c'est de la nature divine, et non
de la nature matérielle ou corporelle. Quand il dit que le Christ
est en nous par sa chair vivifiante, il ajoute expressément qu'il
y est in Spiritu : sv ijiTv èaxi ôici tf ttjç idiaz aaoxâç Çtaonoiova^ç
fii.ûc sv TTvsijiaTi (n. 123). Maintes fois, Cyrille répète que c'est
dans la chair du Christ que nous sommes réconciliés, parce
que c'est clans sa chair qu'il est mort et qu'il a fait mourir le
péché (igitur reconciliati sumus Deo et Patri per mortem Filii
ejus, evacuante eo vel interficiente inimicitias in carne sua);
et ainsi, dire que nous devons participer à la chair du Christ,
c'est dire que nous devons participer à sa mort, à sou sacrifice,
à la mort du péché opérée par lui dans sa chair. Tel est le
vrai sens de cette manière de parler.

On doit rapprocher ces passages de YAdversus Nestorium
de YApologeticus pro XII ccipitibus contra Orientales1), et aussi
de YApologeticus contra Tlieodorctum2). Dans la première
Apologie, Cyrille s'exprime ainsi, au sujet de son XI° Anathème
(ou chapitre) : « An vero qui visibilem illum tanquam alluni
quemdam Filium et Christum praeter illud ex Deo Verbum
asserit, cui etiam soll missionis et apostolatus munus tribuerit,
non is nostrum mysterium cinthropophagiam efficit, atque ad
exoletas cogitationes mentem fidelium nefarie perducit, eaque
humanis subjicere rationibus conatur quse sola fide omni se-

posita curiositate capiuntur?» Donc Cyrille prétend que c'est
dénaturer le dogme orthodoxe et enseigner l'anthropophagie
que de prétendre qu'en mangeant l'eucharistie ou la chair
vivifiante du Christ, on mange un homme visible autre que le
Verbe même. Donc manger la chair du Christ, ou l'humanité

•) t. ix, col. 313—386.
2) T. IX, col. 386—452.



— 6S1 —

du Christ, c'est, selon Cyrille, manger le Verbe fait homme.
Et Cyrille ajoute : Spiritus enim est qui vivificat.

Théodoret ayant dit que Cyrille n'insistait tant sur «la
chair du Verbe » que parce qu'il voulait faire croire qu'elle
était directement unie au Verbe sans l'être d'abord à une âme
humaine (ce qui était l'erreur d'Apollinaire), Cyrille a nié qu'il
fût apollinariste, et a formellement admis une âme humaine en
J.-C. ; il a déclaré que, dans son langage comme dans celui de

l'Evangile, caro, ici, était pris dans le sens d'humanité. Tel
était le débat ; il portait uniquement sur le comment de

l'incarnation et non sur l'eucharistie, si ce n'est très indirectement
et trcinseundo.

Conclusions.
1. Le point de vue de St. Cyrille, dans toute cette dispute

avec et contre Nestorius, est très clair ; et il est rendu plus
compréhensible encore par la nature d'esprit et de caractère
des deux antagonistes. Autant l'esprit de Nestorius était
analytique et en quelque sorte divisionnaire, autant celui de Cyrille
était synthétique et unitaire. Se rencontrant sur la même question,

ils devaient inévitablement se heurter. Nestorius divisait
le Christ sous prétexte que le Christ avait deux natures ; il ne
voyait pas assez en lui l'unité de la personne. Cyrille, voyant
surtout cette unité, ne voulait pas permettre qu'on séparât ni
la divinité de l'humanité, ni l'humanité de la divinité. Nestorius
séparait l'humanité cle la divinité jusqu'à faire de l'humanité
une personne à part, parfois complètement indépendante de la
personne divine du Verbe ; et pour prouver son point de vue,
il en appelait à l'eucharistie, dans laquelle il prétendait que le
Christ avait séparé sa chair et son sang de sa divinité. Cyrille,
qui soutenait que l'on ne doit jamais séparer l'humanité du
Verbe dans le mystère cle l'incarnation, soutenait pareillement
que l'on ne doit jamais séparer, dans le mystère eucharistique,
ni le Verbe de la chair ni la chair du Verbe. Voilà pourquoi,
dans cette réfutation de Nestorius, il insiste tant sur le Verbe
uni à la chair et sur la chair unie au Verbe. C'est la thèse
de Yunus Christus, et Cyrille la maintient dans l'eucharistie
comme dans l'incarnation.

2. Mais résulte-t-il de ce point de vue général, que, selon

Cyrille, on mange dans l'eucharistie la chair matérielle du



— 682 —

Christ? Nullement, St. Cyrille rejette expressément l'anthropophagie.

3. Qu'enseigne-til donc? Il enseigne: 1) que, pour vivre
de la vie spirituelle du Christ Sauveur, nous devons participer
au Verbe, qui est la vie par nature et qui nous fait vivre
spirituellement ; 2) que cette participation doit avoir pour résultat
non seulement de nous unir divinement au Verbe par l'Esprit
saint, mais encore de faire mourir en nous, dans notre chair
la loi de péché qui est dans les membres de notre corps ; 3) que
c'est en vue de cette « évacuation » de la loi de péché qui est
dans notre chair, que le Christ nous a dit de manger sa chair,
non pas la chair commune ou matérielle, mais la chair propre
et spéciale (iâiav) du Verbe même ; 4) que manger ainsi la chair
du Verbe, c'est participer à un seul pain et par conséquent ne
former qu'un seul corps, le corps du Christ qui est l'Eglise:
quoniam unus panis, unum corpus multi sumus, omnes qui de

uno pane participamus.
4. En prenant ainsi le mot corps pour signifier indifféremment

le corps du Verbe et l'Eglise même, Cyrille montre
évidemment qu'il l'entend dans un sens mystique et spirituel, et
non clans le sens matériel.

5. On oublie beaucoup trop que, dans toute cette question,
Nestorius et Cyrille ont pris le mot « chair » dans le sens
d'« humanité », conformément au texte de Jean: Et le Verbe
s'est fait chair (caro), c'est-à-dire, réellement, homme. Nestorius
dit expressément, en commençant l'exposé de sa thèse, qu'il
s'agit de l'humanité de J.-C. (syw xi)v uvdowTróxrja); et Cyrille
dit, de son côté, que manger l'homme et non le Verbe, c'est
de l'anthropophagie. Donc la pensée de Cyrille est évidemment
celle-ci : l'humanité de J.-C. ayant été l'instrument de la
rédemption opérée par le Verbe vivificateur, nous devons nous
incorporer au Christ, Verbe fait homme, participer à sa
rédemption, à son immolation, nous devons le manger comme
victime sainte et vivifiante. Manger sa chair ou le pain
eucharistique, ce n'est donc pas manger sa chair matérielle, mais
c'est s'unir à son humanité, en tant que son humanité a été
sacrifiée pour le salut du monde et en tant qu'elle a été
l'instrument du Verbe vivificateur; c'est donc s'unir par la foi au
Verbe même, au Verbe qui vivifie l'humanité par le sacrifice
de sa propre humanité.



— 683 —

6. On oublie trop que Cyrille ne fait allusion, dans toutes
ses explications, à aucun miracle. Il ne prononce jamais ce
mot. Il ne parie que de mystères, tous les sacrements et toutes
les choses de la sainte religion étant des mystères. Il demande

expressément que l'on écarte toute idée de curiosité et par
conséquent de chose extraordinaire propre à exciter la curiosité

(omni seposita curiosità te), et que ce soit « la seule foi »

(sola fide) qui intervienne dans cette action sainte, et non « les

pensées dénuées de bon sens » (exoletas cogitationes).
7. On oublie trop que Cyrille, loin de chercher à expliquer

comment le pain est changé au corps du Christ et le vin en
son sang, ne dit jamais un mot d'un tel changement. Quand
il parle de changement et de transformation, c'est uniquement
de notre changement de vie et de notre transformation morale.
Il n'a certainement aucune idée de la prétendue transsubstantiation

matérielle, dont il devait être question plus tard. Les
transsubstantialistes qui prétendent que, si ce mot n'existait
pas dans l'ancienne Eglise, la chose existait, ne fournissent
aucune preuve de leur assertion. St. Cyrille, en tout cas, n'a
pas écrit un mot qui l'appuie logiquement.

8. La doctrine enseignée par Cyrille dans cette Réponse
à Nestorius, est-elle en contradiction avec celle qu'il a expliquée
dans son De adoratione in spiritu et veritate? Nullement:
d'abord, parce que le sens obvie de YAdversus Nestorium est

trop manifestement spiritualiste pour qu'on puisse établir une
opposition entre cet écrit et le De adoratione; ensuite, parce
que, dans cette Réponse à Nestorius, Cyrille entend par la
chair eucharistique le sacrifice même du Christ ; et ce sacrifice,
il le déclare non sanglant ; et ce à quoi nous devons participer
dans ce sacrifice non sanglant, c'est, non pas sa matière, mais
sa force spirituelle (ri]ç dvai/idxxov xavri^oi llvoi'aç rj ârvaiuç). Il
est clair que la force ou la dynamique du sacrifice non sanglant

(donc non charnel) du Verbe vivificateur est une force
spirituelle, une dynamique religieuse et non charnelle. Enfin,
Cyrille explique formellement sa doctrine par celle de St. Paul
(«le pain que nous rompons est la xoivwvia du corps du Christ»),
et, avant tout par celle du Christ même : « la chair ne sert de

rien», parce que, dit-il, la chair est de sa nature «corruptible
et corrompue » et elle ne vivifie « en aucune manière » (nullo
modo vivificabit). — Il n'est pas possible d'être plus clair.



— 684 —

III.

Commentar in Joannem. Libri XII.l)
St. Cyrille répète souvent (par exemple, LVII et VIII, n. 666;

L. X, n. 860—866) que c'est dans l'eulogie mystique (ttjv f.ivOxixi)v

sv'/.oylav) que le Christ nous communique sa vie (vitam autem
intelligimus aeternam), « par la participation de sa propre chair
aux fidèles » (âià xi~ç /.iexa?fiipswç Tïjç iôiaç Oagxoç toïç muxoTç).

Qu'entend-il par cette participation de sa propre chair à ceux
qui croient? Ecoutons-le. Le Père, dit-il, est le vigneron (agricola),

le Fils la vigne, et les fidèles sont les branches. Nous

sommes nourris par sa grâce et par sa force, qui est par
l'Esprit pour la fécondité spirituelle. C'est cette grâce et cette

force spirituelle et divine que nous buvons (n. 860). « Arbitror
itaque non esse aliter istud nobis capiendum, nisi Christum
quidem vitis loco positum, nos autem palmitum instar ab eo

pendere, gratia veluti saginatos, et virtutem illam quœ per
Spiritum est cbibentes in fecunditatem spiritalem (muivojxsvovç
S.ÜTTSQ Trj yfiiQixi xcà xijv âià xov I1i£i\uutoç èxTïivovxaç âvrccfiiv sic

xaoTxoifooiav rrvei\uaxixijv). »

Mais alors on fait une double objection à Cyrille, objection
ainsi conçue : Si le Père est le vigneron et le Christ la vigne,
il est clair que le Fils n'est pas consubstantiel au Père, car la
vigne n'est pas de la même nature que le vigneron ; en outre,
si nous, les branches, recevons de la vigne la grâce spirituelle
et divine, il faut évidemment dire que la vigne est la divinité
du Fils et non sa chair, et alors nous recevons la vie spirituelle
directement de notre participation à la divinité de J.-C, et non
de notre participation à sa chair.

Par cette objection on attaquait d'abord la divinité de J.-C. ;

et on reprochait ensuite à Cyrille un trop grand spiritualisme
eucharistique. A la vivacité de sa réplique, on sent que Qvrille
est blessé à l'endroit qui lui est le plus sensible, c'est-à-dire
dans le point central de son système théologique. Eh quoi!
lui qui a pour idée première et fondamentale, dans la question
christologique, l'unité personnelle du Christ et la non-séparation
des deux natures, lui qui pousse cette idée peut-être à l'excès,
il est accusé maintenant de séparer ces deux natures au point
de faire découler la vie dans les chrétiens de la seule nature

') Voir les Œuvres de St. Cyrille, T. VI et VII, éd. Migne.



— 685 —

divine! Donc il va réagir contre cette objection, il va insister
sur la nécessité, pour les chrétiens, d'une participation à

l'humanité de J.-C, c'est-à-dire, dans le langage reçu (le mot chair
étant pris dans le sens d'humanité), sur la nécessité d'une
participation à la chair de J.-C. Telle est l'idée qu'il va développer.

Cyrille répond donc qu'en enseignant sa doctrine, il ne
dénature pas à sa fantaisie la vraie signification des dogmes
divins, mais qu'il se tient à la doctrine des saints Pères (sed

sanctorum Patrum sententise insistentes veritatis dogmata seque-
mur). Puis il ajoute que toutes les choses divines étant faites
par la nature divine qui agit dans les trois hypostases (a Patre
per Filium in Spiritu), on ne peut pas séparer le Fils du Père,
ni par conséquent la vigne du vigneron ; qu'ainsi le Christ est
d'une certaine manière racine et vigne : « Idcirco radix ac vitis
quodammodo Christus est, nos vero palmites. Quod autem
agricolam Patrem nominaverit, ne dicas ita nuncupari quasi
diverses sit substantias : nec enim id vult significare, sicuti
diximus; sed ostendere voluit naturam divinum radicem et
principium in nobis fertilitatis omnis spiritualis ac vitse, quae
praeter ea bona quse diximus, instar agricolee largitur et offert
iis qui per fidem ad illius participationem vocati sunt, curam
et providentiam caritatis (n. 862). »

Cyrille défend donc la consubstantialité divine du Père et
du Verbe, et il maintient que notre vie spirituelle et divine
vient de notre participation à la divinité. Il reste donc fidèle
à son interprétation spiritualiste, malgré l'objection susdite.

La concession qu'il fera sera celle-ci : il ne séparera pas
la divinité et J.-C, parce que J.-C. est le Verbe fait homme.
Au lieu de considérer le Verbe en lui-même, comme il le fait
lorsqu'il explique la Trinité, il le considère comme inséparable
de la nature humaine (chair) qu'il s'est unie ; et alors, la
participation à la divinité va devenir tantôt la participation à la
divinité unie à la chair du Christ, tantôt la participation à la
chair unie à la nature divine du Christ. Telles seront les deux
formes de sa pensée. Dans le fond, si l'on ne se laisse pas
prendre par les mots, si l'on équilibre certaines expressions
trop «charnelles» par les expressions très «spirituelles» qu'il
emploie également, on verra qu'il maintient toujours sa doctrine
spiritualiste, même quand telle expression, telle image, ne l'est
pas assez.



— 686 —

D'abord, Cyrille appelle toujours l'eucharistie « l'eulogie
mystique». Certes, ce mot «mystique» n'a rien de charnel.
Puis, il voit dans cette eulogie mystique la force, la dynamique
(xijç /.ivßzixrjc svloyiaç xfv ôéva/uv); il ne parie pas de matière,
mais de force. Ce n'est qu'après ces précautions qu'il en vient
à la participation corporelle, ou participation à la sainte chair:
« Nonne ut Christum inhabitare faciat in nobis, etiam corpora-
liter, participatione et communione sanctee suae carnis?
Preclare quidem: scribit enim Paulus gentes factas esse concor-
porales, et comparticipes, et cohaeredes Christi. Concorporales
autem quonam modo facta? sunt? Nempc eulogiœ mysticœ
participatione honoratas, unum cum eo factas sunt corpus, sicut
et unusquisque sanctorum apostolorum. » Donc, tous les fidèles,
comme chacun des apôtres, ne sont qu'zw seul corps avec le
Christ, par suite de leur participation à l'eulogie mystique.
Evidemment, il ne s'agit pas là du corps charnel de J.-C, car
les fidèles ne sont pas ce corps charnel; il s'agit du corps
«mystique» de J.-C, du corps de l'eulogie «mj-stique», et ce

corps est le corps de l'Eglise, c'est-à-dire ce corps « mystique »

que les chrétiens forment par leur union de foi et de charité
avec le Christ et entre eux. Cyrille confirme cette explication
en citant la parole du Christ même : « Sed Servator ipse : qui
manducat meam carnem et bibit meum sanguinem, in me manet
et ego in eo. » Manger sa chair, boire son sang, c'est demeurer
en lui, comme il demeure, lui, en celui qui reçoit l'eulogie
mystique.

Toutefois Cvuille ne veut pas que l'on se méprenne sur
sa pensée, et que l'on croie qu'il se contente d'une simple
« relation d'affection » entre le fidèle et le Christ. Cela ne suffit
pas; il veut une participation réelle: «Hic animadvertere est

operas pretium Christum non dicere se duntaxat in nobis
futurum secundum relationem quamdam affectualem, sed et per
partieipationem naturalem (xaxù /.léhsÇtv (pvOtxijv). » Certes, le
Christ ne dit pas un mot d'une participation « physique » ;

évidemment Cyrille prend ce dernier terme dans le sens de réel,
pour dire qu'il ne s'agit pas d'une chose purement imaginative.
Cyrille développe sa pensée par la comparaison suivante très
réaliste : « Ut enim si quis ceram cerae indutam igne simul li-
quaverit, unum quid ex ambabus efficit, ita per corporis Christi
et pretiosi sanguinis partieipationem ipse quidem in nobis, nos
autem rursus in eo simul unimur » (n. 863).



— 687 —

Sur cette comparaison, on peut remarquer: 1° que Cyrille
lui-même la détruit ou ne la prend pas à la lettre, même à

la fin de sa phrase ; car à la fin de sa phrase il distingue in
nobis et in eo, tandis que dans la première partie de la phrase
les deux cires n'en sont qu'une, unum quid. 11 est clair que
le corps physique du Christ et notre corps physique à nous
sont des corps différents, et qu'ils ne sont pas un comme deux
morceaux de cire qui, fondus ensemble, n'en sont qu'un. La
poésie est une belle chose, mais la réalité en est une autre.
Comparaison n'est pas raison. Si l'on veut transformer cette
comparaison en raison, nous nous récrions et nous en appelons
à la réalité. La question est de savoir si Cyrille a voulu faire
de cette comparaison une preuve qu'il faille prendre à la lettre,
ou simplement une image dans le but d'insister sur la vérité
de l'union spirituelle des fidèles et du Christ. Or, nous pensons
être dans la vérité, en disant que Cyrille n'a pas voulu prendre
sa comparaison à la lettre : d'abord, parce que, quelques lignes
plus haut, nous l'avons vu, il a pris les mots corporaliter et
concorporales dans le sens mystique et non dans le sens charnel;

ensuite, parce que, dans la seconde partie de sa phrase,
il parle de notre union avec le Christ non par la matière, mais
par la participation. Il est permis cle penser, puisque Cyrille
cite St. Paul dans ce même passage, qu'il professe la doctrine
de St. Paul, et que, par conséquent, sa participation, qu'il
appelle tantôt i-iédsi-iç, tantôt /isxaiijtpic, correspondra la xoivwvia
de St. Paul. On en aura d'ailleurs la preuve expresse plus loin.
— 2° On doit remarquer aussi que Cyrille lui-même admet qu'on
n'admette pas sa comparaison ; car il ajoute aussitôt : « Quod
si meis verbis persuaderi te non sinis, ipsi Christo clamanti
fidem aclhibe. » Il en appelle au Christ. Très bien. Mais le
Christ n'a jamais fait la comparaison des deux cires fondues
qui n'en font plus qu'une. Le Christ s'est borné à dire qu'il
faut manger sa chair pour avoir la vie éternelle, et à ajouter
qu'il ne faut pas prendre le mot «chair» dans le sens matériel,
car la chair ne sert de rien. Cyrille interprète cette parole du
Christ, en disant: «^Eterna autem vita jure censebitur caro
vitce, hoc est Unigeniti (voijD-tiij ô' av rj alwvioç t,wrh xcà fiâXa dixaicoç,

i] duo's xijç Çtofjç, tovt' l'ori, xov Movoysvovç). » Etrange langage,
on l'avouera. Etablir une équivalence entre ces deux choses:
vie éternelle et chair du Verbe, et cela parce que le Fils unique



- 688 —

est la vie, ou encore, parce que cette chair du Verbe a été

changée ou a passé en la dynamique de la vie (snudi] yàg aàgîç

sysvsxo xrjç Çwrjç, xovd san, xov sx &sov xcà Haxgoç civaXd/nijiavroc
Aóyov, ngoç xrtv tîjç £w?~ç /.isxsywg^as âvvatav) Comprenne qui
pourra. Toujours est-il que Cyrille fait de cette chair du Logos
une chair toute particulière, qui n'a rien de commun avec la
chair humaine ou la chair ordinaire, comme voudraient le faire
croire les transsubstantialistes matérialistes.

Et tout cela, pour réfuter l'objection susdite et pour montrer
que le Christ est la vigne non par sa seule divinité, mais aussi

par son humanité, et que nous, les branches, nous recevons
la vie du Christ même, c'est-à-dire de sa divinité et aussi de

son humanité, attendu que le Christ un a essentiellement deux
natures, la divine et l'humaine On le voit, il faut connaître
la christologie de S. Cyrille et les explications très scolastiques
qu'il a données du dogme cle l'unité du Christ, pour comprendre
ce qu'il a voulu enseigner dans ses explications, non moins
scolastiques, sur l'eucharistie. C'est en effet par cette pensée
qu'il conclut contre l'auteur de l'objection : «Cum igitur ex his
demonstrandum nobis sit vitem quidem idcirco Christum esse,
nos vero palmites, utpote qui ejus participation! (xijç ngòc avxòv

I/fi-isroi xon-wviaç) non spiritali tantum, sed et corpori adhsere-

mus, quid in nos frustra debiaterat, dicens ex eo quod non
corporaliter sed fide potius et affectu légitimas caritatis ei ad-
haeremus, carnem suam idcirco vitem non nominasse, sed
potius deitatem?» (n. 864.)

On voit par là combien se trompent et combien ils
dénaturent la pensée de Cyrille, ceux qui lui attribuent la
doctrine de la transsubstantiation matérielle du pain au corps du
Christ et de la manducation matérielle de son corps dans la
communion eucharistique. Il enseigne, au contraire, que nous,
branches, nous recevons la vie spirituelle et divine de la
divinité du Christ ; et comme le Verbe est uni clans le Christ à
l'humanité ou à la chair, il ajoute qu'en participant à la divinité

du Christ, nous participons aussi à son humanité ou à sa
chair; et il dit expressément qu'il ne s'agit pas d'une chair
ordinaire, mais de la chair du Verbe, c'est-à-dire de la vie
éternelle (asterna vita jure censebitur caro vitse, hoc est
Unigeniti) ; et cette « concorporalité » des fidèles avec le Christ, il



— 689 —

l'explique encore en l'appliquant au corps mystique du Christ,
qui est l'Eglise.

Cyrille comprend très bien que l'explication qu'il a donnée

manque de simplicité ; qu'il serait plus convenable de dire
simplement qu'on peut être uni au Christ par la foi exacte et

par la charité sincère ; mais qu'il a dû recourir à un discours
recherché et étrange, à cause de l'adversaire qui lui a reproché
de détourner le sens du passage: «Je suis la vigne, vous êtes
les branches », et d'appliquer ce passage à la seule divinité en

général ou abstraite, et non à la divinité unie à l'humanité en
J.-C. Cette réflexion de Cyrille est topique, on le reconnaîtra.
«At cur tandem, inquiet aliquis, couvententiori et magis proprio
sensu relido, ad longe dissitum et alienum te confers? (Kaixoi
xi ôij noxs, (fair] xiç av, xòv ngsnwâéaxsgov xs xal oìxsióxsgov xoîç

dswgijuadi xgônov âipsiç, sn't xà noXv HewQiafisvov snsi'yjj;) Haec

dicimus, non quod negare velimus posse nos Christo unni per
rectum fidem caritatemque sinceram, sed ostendentes potius
Christum et spiritualiter et corporaliter quidem vitem esse, nos
vero palmites. Atqui simplex et persptcuus est ille sermo
veritatis ÇAXXà yàg ó ßiv xrjç dXrfisiaç Xoyoç ânXovç xcà ôiaif,avr]ç),
sed vafre et subdole adversius fateri récusât Christum corporaliter

vitem esse sed horum verborum sensum detorquet ad
solam ejus deitatem. » Donc, on le voit, il s'agissait purement
et simplement, pour Cyrille, d'affirmer l'humanité de J.-C. contre
ceux qui, pour expliquer l'œuvre de la rédemption, n'affirmaient
que la seule divinité. Nous sommes loin, je le répète, de la
manducation charnelle et de la transsubstantiation matérielle.

Cyrille continue à développer ces pensées (nn. 864—866).
Au L. XI, nn. 978 et 979, expliquant le texte de Jean où le
Christ, sur le point de quitter ses disciples, prie son Père de
les conserver (XVII, 11—12), Cyrille en conclut que c'est la
divinité qui par son action conserve et sanctifie : car si les
disciples sont conservés et sanctifiés par le Christ lorsque son
humanité est loin d'eux, c'est une preuve que, lorsqu'elle est
près d'eux, ce n'est pas elle qui les conserve et les sanctifie,
mais la divinité. Puis, il se fait une objection: «Est-ce à dire
pour cela que nous ne faisons aucun cas du saint corps du
Christ (corps est pris ici pour humanité)? Nullement, répond-il
(haec dicimus, non quod sanctum Christi corpus nihili faciamus;
absit!).» Cyrille répète les paroles du Christ: Ma chair ne sert



— 690 —

de rien, mes paroles sont esprit et vie. Et il conclut qu'«il faut
tout attribuer à la force de la divinité (xfj xftç Qeóx^xo; xoiyagovr
èvsgysia xà avjinav dnoôiôovç)», puisque « la chair humaine, par
sa propre nature, ne peut aider en rien àia sanctification».

Au n. 999, Cyrille, expliquant le texte où St. Paul dit qu'en
participant à un seul pain (de uno pane), nous ne faisons qu'un
corps, dit : « Ideoque et Christi corpus nuncupata est Ecclesia,
nos autem particularia membra ejus Quod autem Servatore
in caput constituto reliquum corpus Ecclesia vocetur, tanquam
membris singulorum compositum Unionem vero illam cor-

poraleni cum Christo nos consequi, quotquot sanctas ejus carnis
sumus participes. » Donc, aux yeux de Cyrille, la participation
au corps du Christ dans la manducation du pain eucharistique
et l'union corporelle des membres de l'Eglise dont le Christ
est la tête, sont identiques. Bien plus, cette union qu'il appelle
corporelle, il l'assimile à l'union spirituelle qui unit les chrétiens,
en tant qu'ils participent à l'Esprit saint. « De unione vero
spirituali eamdem viam sequentes dicemus rursus, nos omnes,
accepto uno et eodem Spiritu, sancto nimirum, commisceri
quodammodo et inter nos et cum Deo » : car cet Esprit est l'Esprit
du Père et du Fils, il est un et indivisible, et il nous unit ainsi
au Père et au Fils : « unus tamen est ac indivisibilis, qui spiritus
invicem distinctos quatenus singulariter subsistunt, in unitatem
colligit per seipsLim et omnes velut unum quid cerni facit in
seipso. Quemadmodum enim sanctas carnis virtus (i f; âyîuç
aagxoç i] ôvvajxiç) concorporales reddit eos in quibus est, eodem

opinar modo (xòv avxòv, oleica, xgónov) unus in omnibus indivisibilis

inhabitans Dei Spiritus, ad unitatem spiritalem omnes
cogit (ngàç èvóxrjxa xrv nvsv^iaxixrv avvciysi xovç nàrxaç) Unum
igitur omnes sumus in Patre et Filio ac sancto Spiritu
unum conformatione secundum pietatem, et communione sanctae
carnis Christi (xal xfj xoivwvia xijç àyi'aç oagxoç xov Xgiaxoìj, et

participatione (xcà xfj xoivwvia) unius et sancti Spiritus. » Donc
même sanctification et même explication de la xoivwvtce

eucharistique et de la xoivwvia du St. Esprit (n. 1000).
Plus loin (n, 1001), Cyrille enseigne que nous devons être

unis au Christ comme homme et comme Dieu: nous sommes
unis à lui comme homme «par l'eulogie mystique», c'est ce

qu'il appelle corporaliter (ow/iuxixwç /ùv w; àvd-gwnoç) : et nous
sommes unis à lui comme Dieu «par la force de son Esprit»,



— 691 —

c'est ce qu'il appelle spiritualiter (nvsv/.ianxwç ât ai ndAiv wç

Qtoç). Nous sommes donc unis à Dieu le Père par le Christ
(vinculum igitur nostre unitatis [xrjç èvôxifxoç] cum Deo et Patre
Christum esse liquet) : le Christ nous saisit dans notre humanité

par la sienne et aussi par sa divinité, donc comme homme
et comme Verbe. L'«eulogie mystique» réalise cette union. 11

est clair que, si l'eulogie est mystique, l'union opérée par elle
est aussi mystique. Que l'on ne se méprenne pas sur le mot
corporaliter qui signifie ici ut homo et rien de plus.

Au n. 1074, Cyrille donne une étrange explication du
baptême et de l'eucharistie, en les rapprochant du fait que le côté
du Christ a été percé par une lance et qu'il en est sorti du

sang mêlé d'eau, ce qui, dit-il, est une image et un commencement

de l'eulogie nrystique et du saint baptême: >] ôi iuf.uyf.iérov
vâaxi to aljia ait'ßXvOs, xijç /.ivaxixrjç svXoyiaç xal xov dyiov ßanxt'a-

\xaxoç, slxóva xal ànagytjv wiinsg lira xids'vioç rjfùv xov Qsov xò

ysysvTjps'vov. XoiOxov yàg ovtwç sail, xcà nagà Xgiaiov xò ayiov
ßdnxiaiicc, xal xijç /.ivo'xixrjç svXoyiaç ij ôvvafxiç sx xijç âyiuç rjfitv
àvégv aagxoç. On avouera que cette explication de la dynamique
de l'eulogie mystique qui découle du côté percé de J.-C, est
toute particulière ; c'est sans doute « le sang mêlé d'eau » qui
a inspiré à Cyrille et le rapprochement cle ces deux sacrements
et cette prétendue origine (dnagyfv, primitise). En tout cas,
Cyrille n'en donne aucune preuve; il parle d'une image. On
ne saurait donc prendre son assertion à la lettre, encore moins
la faire rentrer dans le dogme.

Ajoutons que, dans son Commentaire sur la Ire Ep. de Paul
aux Corinthiens, Cyrille dit que nous mangeons un pain
vraiment vivifiant et que nous buvons un breuvage spirituel (%«-
yo^sv xcà fjf-isïç agxov dXrfiwç xòv Cioonoiòv, tniotuev no/ia nvsvfia-
tixòv). Et encore : « Nous sommes incorporés au Christ par le
St. Esprit qui est un en tous, et que nous avons bu sous la
forme d'un breuvage vivifiant dyiov Hvsvuaxoç, o xal sr no^iuxoç
xdçsi Çwonoiov nsnoxiuiistJa). C'est donc le St. Esprit même que
nous buvons ; voilà la réalité, le reste est forme et symbole
(sv xd'iei).

Conclusions.
1. Dans ce Commentaire sur Jean, Cyuille a, de son propre

aveu, donné des explications non seulement personnelles, et qui,
comme telles, ne sauraient faire partie du dogme catholique,



— 692 —

mais encore « recherchées, étranges, éloignées du sens propre
des Ecritures (convenientiori et magis proprio sensu relieto ad
longe dissitum et alienum te confers)». On ne saurait donc
prendre strictement et à la lettre toutes ses explications.

2. C'est dans une de ces explications « étranges » que se

trouve la comparaison des deux cires fondues en une seule
(L. X, n. 863); il s'agit d'une réplique assez vive, à propos
d'une question qui touchait directement à la divinité du Christ
et seulement indirectement à l'eucharistie. On voit par là que
Cyrille a cherché à appliquer à l'eucharistie les explications
particulières qu'il a données de l'incarnation. Or ceci est
évidemment cle la spéculation théologique, et non le dogme même.

3. Plusieurs des explications de Cyrille sur le comment de

l'incarnation ont été de fait discutées et restent discutables. Il
en est donc de même de ses explications personnelles relatives
à l'eucharistie, dont plusieurs manquent de précision et de clarté,
par exemple quand il semble identifier le corps eucharistique
et le corps ecclésiastique du Christ, et aussi quand il fait
dériver le baptême et l'eucharistie du côté du Christ percé par
une lance,

4. Néanmoins, malgré ces obscurités et ces défectuosités,
le fond de sa pensée est, grâce à ses explications et à ses

aveux, manifestement spiritualiste. Nous l'avons démontré
suffisamment, croyons-nous, en exposant, d'après les textes mêmes,
la doctrine du saint Docteur. Si l'on rapproche ce Commentaire
soit de la Réponse à Nestorius, soit du Traité de l'adoration
en esprit et en vérité, aucune méprise n'est possible.

E. Michaud,


	Saint Cyrille d'Alexandrie et l'eucharistie

