
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 40

Artikel: Esquisse d'un traité de la religion en général

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403547

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


642

ESQUISSE D'UN TRAITÉ

DE LA RELIGION EN GÉNÉRALE

Introduction. Etant donnés l'univers réel et un Dieu réel,
une relation réelle entre l'un et l'autre s'impose ; cette relation
réelle entre la créature et le créateur est nécessaire et logique :

c'est la religion. La religion comme telle doit être étudiée
d'abord en elle-même; l'étude des religions historiques ne doit
venir qu'ensuite, car il faut d'abord avoir une norme, une notion
exacte de ce que la vraie religion doit être en elle-même, avant
de juger la valeur des religions historiques. — Cette question
dépend avant tout de la connaissance de l'homme, de l'univers
et de Dieu; elle relève donc des sciences naturelles, de la psychologie

et de la théodicée philosophique. La psychologie des

peuples enfants et non civilisés montre ce qu'a pu être la
religion dans son état primitif et dans ses premières évolutions;
la psychologie de l'homme instruit et civilisé montre ce qu'elle
doit être au triple point de vue de la raison, du cœur et de

la conscience, à l'état individuel, à l'état domestique et à l'état
social. — Si la religion a dégénéré souvent en superstition, il
importe que la droite raison rectifie cette erreur et rétablisse
la distinction qui doit être faite entre la religion vraie et la
religion fausse : ni celle-ci ne saurait bénéficier de celle-là, ni
celle-là pâtir de celle-ci.

Plan de ce Traité: — Ire Partie: Vérité, beauté, nécessité
de la religion en général: — 8 chapitres: 1° Nature et origine
de la religion; les explications vraies; 2° Explications erronées
ou discutables ; 3° Beauté et nécessité de la vraie religion ;

*) Ce Traité est le quatrième du Cours de Dogmatique, d'après le plan que
j'ai indiqué dans la Revue de juillet 1902, p. 477.



— 643 —

4° Hommages rendus à la religion par les hommes de science
et de vertu ; 5° Réfutation de l'indifférentisme ; 6° Réfutation
du scepticisme; 7° Réfutation de la libre-pensée irréligieuse;
8° Réfutation du moralisme irréligieux. —¦ IIe Partie : Ce que
la vraie religion doit être: — 3 chapitres: 9° Ce que la vraie
religion doit être en général: sa positivité; 10° Ce qu'elle doit
être par rapport à Dieu: ses qualités divines; 11° Ce qu'elle
doit être par rapport à l'homme : ses qualités humaines.

Ire PARTIE.

Vérité, beauté, nécessité de la religion en général.

Chapitre Ier. Nature et origine de la religion.
Les explications vraies.

Il s'agit de savoir si la religion nous est imposée par la
vérité des choses ou par l'ignorance de notre esprit. Cette
question est d'une importance capitale. Tandis que les critiques
irréligieux du XVIII6 siècle n'ont vu clans la religion que le
résultat de l'imbécillité des peuples primitifs et de la supercherie
des prêtres, les critiques irréligieux du XIXe ont traité la religion
plus sérieusement, comme un important facteur de l'évolution
de l'humanité ; toutefois ils ont prétendu qu'elle doit être
remplacée par la science et par la morale, à mesure que celles-ci
se développeront. Pour démontrer ces erreurs, établissons les
thèses suivantes :

§ i. Nature de la religion en général.
1° Quelle que soit l'étymologie du mot «religion»; qu'il

vienne de religare (relier), ou de relegere (recueillir, examiner
avec soin) ; qu'il désigne un rattachement à Dieu, ou un examen
recueilli des questions concernant Dieu, l'homme et les
relations à établir entre eux, toujours est-il qu'on peut définir la
religion un lien entre Dieu et l'homme ou une union de l'homme
à Dieu.

2° Comme telle, la religion doit être objective et subjective :

objective, en ce sens que l'homme étant un être réel et Dieu
un être réel, le lien qui les unit doit être aussi une réalité
déterminée, non abandonnée aux caprices de l'imagination;
subjective, en ce sens qu'elle doit avoir son principal siège
dans l'âme et que la vie religieuse, tout en devant être réglée



— 644 —

par la vérité objective, c'est-à-dire par la vraie science de
l'homme et par la vraie science de Dieu, est cependant
subjective et personnelle.

3° La vraie religion (qui, comme il a été dit, ne doit pas
être confondue avec la superstition) est fondée sur la connaissance

que l'homme a de l'existence et de la nature de Dieu.
La religion sans Dieu ne serait pas plus intelligible que Dieu
sans religion ; elle ne serait que chimère et fantaisie, sans raison
d'être. De ce qu'il y a dans toutes les religions des athées,
on ne saurait logiquement en conclure qu'une religion athée
est possible : une métaphysique et une morale peuvent être
athées comme elles peuvent être panthéistes, mais qui dit
religion dit nécessairement un ensemble de choses religieuses ou
divines, et par conséquent la croyance à l'existence d'un être
divin auquel elles se rapportent.

4° L'existence de Dieu nous est démontrée par la raison
spéculative, par la raison pratique et par l'amour: — par la
raison spéculative, qui, en appliquant le principe de causalité
à l'existence des êtres contingents, ne leur trouve de raison
d'être que dans l'existence d'une cause première réelle, absolue
et nécessaire ; — par la raison pratique, qui, appuyée sur le
principe de l'obligation morale, s'élève de la loi inscrite dans
la conscience au législateur même et au bien absolu ; — par
le cœur ou Y amour, qui, en voulant toujours aimer davantage
et en aspirant à la Beauté parfaite, ne saurait être une illusion.

Dieu est ainsi le terme de toutes les facultés spirituelles
de l'homme ; tout ce qui est vérité, bonté, beauté, tout ce qui
est lumière, morale, esthétique, tend logiquement à Dieu. Cette
doctrine est amplement démontrée dans le Traité de Dieu. Il
y est aussi démontré que de la doctrine de Dieu comme cause
première de l'univers notre intelligence peut se faire une
certaine notion, très imparfaite sans doute, mais cependant exacte
dans son imperfection, des attributs de Dieu. Nous en
concluons ici que toutes les facultés spirituelles de l'homme,
considérées dans leur côté supérieur, sont religieuses et postulent
la religion.

5° La religion en soi n'est donc exclusivement ni une
métaphysique, ni une morale, ni une esthétique, ni même un
sentiment, mais une synthèse de toutes ces choses, qui nous fait
vivre en Dieu, avec Dieu et pour Dieu.



— 645 —

6° D'où il suit que la religion ne doit être rattachée
exclusivement ni à la seule raison spéculative, ni à la seule raison
pratique, ni au seul sentiment, mais à toutes ces choses. C'est
avec l'aide de toutes nos facultés qu'elle peut véritablement
avoir Dieu pour objet, pour but et pour fin.

7° Donc la religion est un lien à la fois humain et divin,
en ce sens qu'il rattache l'homme à Dieu, raison absolue, bien
absolu, beau absolu. Elle est à la fois une connaissance, une vie
sainte, un sentiment plein d'élévation. Tout en étant distincte de la
science, de la morale et de l'art, elle doit cependant leur être
unie. Par la foi et par le culte, elle doit être l'expression de
la vie spirituelle. Elle est la vie de l'homme en Dieu et de
Dieu dans l'homme ; l'effort de toutes les facultés de l'âme pour
s'unir à Dieu toujours davantage. Donc lumière et doctrine,
amour et bonté, force et sainteté ; culte, expression de cette
doctrine, de cet amour, de cette sainteté.

8° On voit dès lors ce qu'il faut penser des formules: «la
religion comme fin» et «la religion comme moyen». La religion
est une fin, en ce sens qu'elle doit compléter et perfectionner
la science, la philosophie, la théologie, la morale, l'art; mais
non en ce sens qu'il suffirait de pratiquer le culte pour croire
qu'on a atteint le but et qu'on est dispensé de toute foi, de

toute morale, de toute conscience. La religion est un moyen,
en ce sens qu'elle doit aider l'homme à perfectionner la morale
et à tendre à l'idéal et à la sainteté; mais non en ce sens
qu'elle puisse servir de moyen pour exploiter les autres hommes,
pour satisfaire ses intérêts et ses passions ; ni en ce sens qu'elle
serait le seul moyen de pratiquer la morale (car, comme nous
le verrons, il peut y avoir, en dehors et indépendamment de
la religion, une certaine morale initiale, plus ou moins
philosophique, fondée sur le bien en général).

9° Ces notions admises, il est aisé de voir ce qui est vrai,
et aussi ce qui est défectueux, dans les définitions suivantes :

«La religion est le culte de l'idéal». Cette définition peut
être bien interprétée, mais elle a le double défaut: d'abord,
que le mot «idéal» n'est pas précis et qu'il peut s'entendre
d'un je ne sais quoi très vague et même erroné; ensuite, que
le mot « culte » pourrait être pris dans le sens restreint d'acte
purement extérieur, sans la doctrine religieuse et sans la morale
religieuse nécessaires.



— 646 —

«Le caractère spécifique de la religion dans toute sa généralité

est l'affirmation qu'il existe quelque chose au-dessus et
au delà du monde de l'expérience » (E. Naville). Cette définition
peut aussi être correctement interprétée, mais elle est trop
vague et trop incomplète : la religion est plus qu'une affirmation,

et Dieu est trop insuffisamment défini: «quelque chose

au-dessus et au delà du monde de l'expérience».
«La religion, tout en impliquant certaines idées, est

essentiellement une affaire pratique, qui consiste dans un effort,
tantôt plus individuel, tantôt plus collectif, de l'homme pour
se rattacher intimement au principe de son être, tel qu'il le
conçoit, et même sans qu'il s'en forme nécessairement une idée
bien distincte. » Mots soulignés trop vagues.

§ II. Origine de la religion.

Sur cette question de fait, l'histoire ne nous fournit que
des documents insuffisants auxquels il faut suppléer par la
psychologie et par la logique.

Pour éviter les méprises, il importe de distinguer: 1° les
sensations que produisent sur notre organisme les phénomènes
ordinaires et extraordinaires de l'univers ; 2° Yidée, l'image, la
notion que l'intelligence déduit de ces sensations ; 3° le
sentiment, l'émotion ; 4° Y action, la pratique, le rite, l'expérience ;

5° la doctrine plus ou moins réfléchie, ordonnée ou systématisée,
dans laquelle sont contenus et développés tous les éléments
précédents.

Etant donné que les hommes primitifs ont dû être très
imparfaits (voir le Traité de la création), il est clair qu'ils n'ont
pas pu commencer par une doctrine philosophique, par une
mythologie, par des formules savantes; que les actes religieux
et les rites n'ont pu aussi que suivre les sentiments, les idées
et les sensations ; que les sensations ont été le point de départ
des idées et des sentiments, mais qu'elles ne sauraient être
introduites dans la question religieuse proprement dite, parce
qu'elles sont de l'ordre purement physiologique, tandis que la
religion est d'un ordre essentiellement spirituel ; que, par
conséquent, l'origine de la religion doit être cherchée soit clans
Yidée religieuse, soit dans le sentiment religieux. Les
sentimentalistes, tout en avouant que l'émotion qui n'est pas unie



— 647 —

à une idée est vite évanouie, prétendent cependant que le point
de départ est un sentiment. Les intellectualistes soutiennent,
de leur côté, que l'idée religieuse a été le point de départ,
parce que le sentiment proprement dit, si on le distingue de
la simple sensation et si on le prend dans son caractère moral
(si minime soit-il), présuppose logiquement l'idée : nihil volitum
nisi prsecognitum. Donc la priorité de l'idée sur le sentiment
est certaine ; et cette idée accompagnée du sentiment provoque
ensuite l'action ou le rite.

L'histoire constate que les religions premières ont été très
grossières; cette constatation est d'ailleurs conforme au fait de

l'évolution, dont l'univers et l'humanité donnent la preuve.
Toutefois, quelque imparfaits qu'ont dû être les hommes
primitifs, ils ont été des hommes, c'est-à-dire des créatures
raisonnables; et comme le caractère de la raison humaine est la
recherche des causes, ils ont dû rechercher la cause des

phénomènes ordinaires et extraordinaires qui s'accomplissaient
sous leurs yeux dans l'univers. Cette cause a dû leur apparaître

tout d'abord comme une force extrêmement puissante,
maîtresse de l'univers. Puis, ils ont dû distinguer dans cette
force une intelligence profonde, cause de l'ordre qui règne
dans la nature; une bonté, cause des phénomènes agréables
et bienfaisants ; une puissance néanmoins redoutable, à cause
des phénomènes terribles dont ils avaient à souffrir. Cette
cause, les uns l'ont placée dans l'air qui alimente la vie, d'autres
dans les nuages qui produisent les orages, d'autres dans le
soleil, dans le feu, etc. De là le polythéisme, par suite d'une
fausse application du principe de causalité. De là des hommages
pour glorifier cette force, ce Dieu tout-puissant; des prières,
des offrandes, pour tâcher d'attirer ses faveurs ; des sacrifices
de conjuration pour arrêter son courroux et l'empêcher de
nuire. Ni la notion du péché et des rites expiatoires, ni la
notion d'un culte social et d'un rite obligatoire, n'ont pu être
primitives, à cause des complexités qu'elles supposent. Peu à

peu, des hommes plus perspicaces ont dû s'offrir aux moins
éclairés comme intermédiaires pour les guider et pour accomplir
les rites plus difficiles; de là les prêtres, et aussi les devins,
les magiciens, les sorciers. Il est aisé de comprendre toutes
les superstitions qui se sont introduites dans ces conceptions
premières et que l'histoire signale,

Heyne intern, de Théologie. Heft 40, 1902. 43



— 648 —

Selon M. Marillier1), la religion a d'abord existé
indépendamment de la morale, ces deux choses étant en soi distinctes.
La morale étant l'ensemble des règles qui concernent les
rapports des individus avec leurs semblables, elle a dû se
développer selon les progrès mêmes de la famille, du clan, de la
tribu, de la nation. La religion étant l'ensemble des rites par
lesquels on honore Dieu, on le prie, on le conjure, a dû se

développer indépendamment de la morale, et réciproquement.
Chez certaines peuplades non civilisées, on voit les dieux
châtier les crimes, mais seulement les crimes commis contre
eux, et ils ne paraissent pas avoir souci de la manière dont
les hommes se comportent entre eux. Plus tard, lorsque les
hommes ont mieux compris l'ordre qui règne dans l'univers,
et la justice qui y récompense les bons et qui y châtie les
coupables; lorsqu'ils ont mieux compris que l'ordre qui doit
régner parmi eux, le doit à plus forte raison dans le ciel ou dans
la société des dieux, alors ils ont mieux compris aussi que les
dieux protecteurs d'un clan ou d'une tribu doivent assurer par
leur puissance la prospérité du clan ou de la tribu. C'est ainsi

que la morale a dû être une chose humaine et sociale, avant
d'être une chose divine et religieuse; ce n'est que plus tard
que la religion est devenue une force morale supérieure, en

quelque sorte lame même de la morale, et celle-ci la forme
extérieure et la preuve visible de la religion.

L'idée de la vie future comme réparation des injustices
et comme purification des fautes de la vie présente, n'a pas
été une idée première. La notion d'un Dieu juge de tous les
hommes et providence de tous les hommes, et devant rendre
toutes ses créatures heureuses, est une notion de haute
civilisation, qui, loin d'avoir été une idée première, n'est même pas
encore admise par une quantité d'hommes prétendus civilisés.

Bref, la religion étant fondée sur l'idée de Dieu, il est

logique d'admette que la religion a dû évoluer, c'est-à-dire
tantôt s'obscurcir, tantôt s'éclaicir, selon les évolutions mêmes
de l'idée qu'on s'est faite de Dieu. Celles-ci sont exposées
dans le Traité de Dieu; nous ne pouvons ici qu'indiquer les

conséquences qui en découlent par rapport à l'origine et à

l'évolution de la religion. Nous avons suffisamment démontré
pourquoi ces notions sont connexes.

') Voir Grande Encyclopédie, art. Religion.



649

Chapitre II. Les explications erronées ou discutables.

1° Erreur de Volney, qui, dans les Ruines (1791), a
enseigné que la religion est née de l'imposture des prêtres et de

la supercherie des révélateurs. — Non, la fraude ne fonde rien
de durable; et lorsqu'une fraude en matière de religion est
découverte, la vraie religion, loin d'en souffrir, en est fortifiée,
comme la vérité est fortifiée par la découverte de l'erreur.
Que des exploiteurs aient abusé de la crédulité et inventé des

superstitions, cela est certain; mais il ne faut pas confondre
la superstition et la religion : celle-là vient de l'ignorance, de

la crédulité, du mensonge, celle-ci de la raison même, comme il
a été démontré. Que des ambitieux, clergés ou chefs de tribus
et d'Etats, aient usé de la religion comme d'un instrumentum
regni, cela est certain ; mais la religion a certainement une
autre origine ; de ce que certains hommes n'ont été religieux
que par ambition, il ne résulte pas que ce calcul ait été général
et que la religion n'ait pas d'autre raison d'être.

2° Erreur de Dupuis, qui, dans Y Origine de tous les cultes
(1795), a prétendu que l'histoire des dieux n'est autre que celle
de la nature ; que leurs aventures ne sont que les phénomènes
de la nature mis en allégorie ; que la religion est donc, en
soi, une chimère, comme toutes les allégories cosmogoniques
ou astronomiques. — Que les phénomènes de la nature aient
donné lieu à des interprétations fantaisistes, ingénieuses,
amusantes, certainement; mais la religion est autre chose et a un
autre objet que ces phénomènes physiques. L'idée de la prière
et du sacrifice, de la vertu et de la sainteté, ne saurait être
expliquée par aucune combinaison astronomique; ni la grande
Ourse, ni la petite Ourse, ni le soleil, ni la lune, ne sauraient
être la raison d'être de l'idée religieuse et du sentiment
religieux; toute proportion logique fait défaut entre cela et ceci.
— Voir Benjamin Constant, De la religion considérée dans sa
source, ses formes et ses développements (1824—1831).

3° Erreur des traditionnalistes, qui affirment que, si nous
sommes croyants, c'est parce que nos parents ou nos éducateurs

nous ont appris à croire; que, par conséquent, la foi et
la religion ne peuvent venir que de la tradition, c'est-à-dire
avant tout, de Dieu par révélation. Voir les Œuvres de de

Bonald (j- 1840); les Problèmes de l'histoire des religions de



— 650 —

l'abbé de Broglie; etc. — Une révélation primitive, directe et
miraculeuse, de la part de Dieu, n'a pas été nécessaire pour
que l'homme pût avoir l'idée d'une cause de l'univers et d'un
culte à lui rendre. L'origine de cette idée peut être expliquée
autrement.

4° Erreur des pseudo-naturalistes, qui affirment que la
religion est connexe à la croyance au miracle; que plus Dieu
viole les loi de la nature, plus il montre sa puissance ; que plus
une religion compte de miracles en sa faveur, plus elle est vraie,
solide, féconde, prospère. — C'est une erreur de confondre la
religion, le miracle et le surnaturel. L'idée d'un lien entre
l'homme et Dieu n'implique nullement l'idée de la violation
des lois de la nature, soit parce que l'homme, créature soumise
aux lois de la nature, ne peut logiquement en exiger la
violation, soit parce que Dieu, auteur de ces lois, ne saurait les
violer sans manquer à sa sagesse. Donc aucun miracle (dans
le sens d'une violation positive d'une loi de la nature) n'est
nécessaire à la religion. Il est, en outre, à remarquer que
cette confusion de la religion, du miracle, de la magie et du

surnaturel, peut être retournée contre la religion, et qu'elle
l'est de fait par ceux qui rejettent toute religion, sous prétexte
que l'essence de la religion est le miracle et que le miracle
(ou le surnaturel, disent-ils) est impossible.

5. Erreur des idéalistes. Le mot «idéalisme» est pris ici
en mauvaise part, comme exagération de l'idée et de l'idéal.
Cette exagération peut s'exprimer de plusieurs manières. Une
première forme de l'idéalisme pourrait être apppelée «intuition-
nisme», en ce sens que la religion reposerait sur une simple
intuition, intuition, pour les uns, de l'infini, pour les autres,
du saint et du divin. E. Saisset (f 1863) et les ontologistes
ont mis à la base de la religion l'intuition directe de l'infini;
Mamiani (f 1885), l'intuition du saint et du divin. Mais il est
manifeste que les idées d'infini et de perfection (la sainteté est
la perfection de la morale poussée jusqu'à l'union avec Dieu)
ne peuvent pas avoir été des idées primitives, et qu'on peut
concevoir la religion sans recourir à ces idées métaphysiques,
qui supposent une philosophie déjà avancée. — Une autre
forme de l'idéalisme est l'hégélianisme, fondé par Hegel (f 1831),

d'après lequel la religion, d'abord sentiment instinctif et confus,
puis représentation ou idée, est devenue, dans une troisième



— 651 —

phase, la perception consciente de l'identité de l'esprit individuel

et de l'esprit universel (panthéisme). Mais, outre que ce

système est déjà réfuté par la thèse que nous avons démontrée,
il l'est encore par la raison qu'on peut concevoir la religion
en dehors du panthéisme, que le panthéisme ne rend pas raison
des religions non panthéistiques, que le panthéisme implique
trop de subtilités pour avoir pu être une religion primitive,
et qu'il est évident que l'essence de la religion n'est pas la
conscience de notre identité avec Dieu. Voir Bartholmess,
Vera, etc. — A l'hégélianisme peut se rattacher sous plusieurs
rapports Renan (f 1892), qui a enseigné que la religion est le
produit de la spontanéité (partage des simples), soit que cette
spontanéité agisse par crédulité timide et crée des légendes,
soit qu'elle agisse par hallucination et crée des mythes. Cette
théorie fantaisiste est suffisamment réfutée par nos arguments
précédents. —¦ Max Müller (f 1900), sans avoir été ni un
intuitionniste strict, ni un idéaliste, pas plus qu'il n'a été un
positiviste proprement dit, a enseigné que «la religion est une
faculté de l'esprit qui, en dépit des sens et de la raison, rend
l'homme capable de saisir Y Infini sous des noms différents et
des déguisements changeants», en ce sens que le sauvage n'a
pas eu la notion de l'infini; que les langues primitives n'ont
aucun mot pour désigner cette idée abstraite; que la notion
de l'infini suppose un développement de réflexion fort avancé;
mais néanmoins que cette notion ne serait pas éclose plus tard,
si le germe obscur et inconscient ne s'était pas trouvé déjà
dans la première sensation; que cette première sensation n'a
pas été proprement une sensation, mais un soupçon, un
pressentiment, une souffrance; c'est-à-dire qu'en prenant conscience
de notre sensation comme finie et de notre moi comme fini,
nous avons perçu, en même temps que la limite, l'au-delà,
l'infini; que la religion est ainsi légitime, nécessaire. On peut
répondre à cette théorie que rien ne prouve que la raison
humaine ait, dès le début, argumenté ou perçu ainsi; que la
négation des limites et l'affirmation d'une réalité infinie au delà,
est une conception trop subtile, trop difficile, pour avoir pu
être primitive et pour avoir pu servir de fondement à la
religion ; enfin, qu'on peut donner à celle-ci un fondement beaucoup

plus simple et plus rationnel.
6° Erreur des animistes, qui prétendent que, étant données



— 652 —

l'ignorance et la naïveté des premiers hommes, ils ont cru au
doublement de leur moi, à une ombre d'eux-mêmes, ombre-
esprit qui pouvait s'échapper de leur corps et y revenir, qui
a survécu à leur corps après la mort, et qui a donné lieu
au culte des morts et des héros; et ce serait de ce culte des
morts et des héros que serait née la religion. Selon d'autres,
l'homme primitif aurait cru, dans son ignorance, que tous
les êtres étaient comme lui, animés, doués d'un moi, d'un
esprit, d'une volonté ; il leur aurait prêté ses propres
sentiments, leur aurait attribué telle puissance, tels sentiments
hostiles ou bienveillants: de là serait né le fétichisme, qui se
serait ensuite dégrossi, épuré, perfectionné, et qui serait devenu
peu à peu astronomique, anthropolâtrique, etc. ; après avoir
déifié des objets matériels, des plantes, des animaux, on aurait
déifié des hommes, les héros, les rois, etc.

Telles sont les principales formes sous lesquelles les
animistes expriment le fond de leur système. Voir les ouvrages
de Herbert Spencer: Premiers principes (1862), etc.; — de

Tylor : Recherches sur l'histoire de l'humanité (1865), la Civilisation

primitive (1871), etc. ; — de Guyau: l'Irréligion de l'avenir
(1887), etc.

Réponse. Ce positivisme animiste ou ce spiritisme primitif
ne repose que sur de puériles fantaisies et n'explique pas
logiquement le fait de la religion élevée, rationnelle, sublime,
telle que la conçoivent et la pratiquent les génies et les saints
de l'humanité; c'est cependant ce fait qu'il faut expliquer, soit
dans son origine, soit dans ses évolutions, avec tous les
éléments sérieux qu'il implique. En effet: 1° il est inadmissible
qu'un homme véritable (c'est-à-dire doué de raison) puisse croire
aux faits qu'il a rêvés, comme à des faits qui seraient réellement

arrivés ; qu'il a un double moi, un double esprit ; — 2° un
point de départ aussi puéril ne saurait rendre compte logiquement

de l'idée philosophique de la religion telle que nous
l'avons; il n'y a pas de proportion entre la prétendue cause
et l'effet réel; — 3° l'idée de la survivance de l'âme, de la vie
future et des hommages que nous rendons aux morts a une
tout autre origine et repose sur une tout autre argumentation;
d'ailleurs, l'idée de la religion est aussi autre que l'idée de la vie
future et de l'immortalité de l'âme ; celle-là s'imposerait même

sans que celle-ci existât; — 4° faire dériver la religion de la



— 653 —

déification d'un fétiche ou d'un héros, est un cercle vicieux;
car on ne saurait «déifier» quoi que ce soit si l'on n'a pas déjà
l'idée de «Dieu». Or c'est cette idée de Dieu qu'il faut
expliquer, et l'idée d'un fétiche ou l'idée d'un héros ne l'explique
pas; — 5° Spencer lui-même a avoué l'insuffisance de l'explication

animiste précédente, quand il a reconnu qu'il y a réellement,

indépendamment de nos croyances erronées, un Etre
supérieur, une force supérieure, infinie et éternelle, qui, tout en
étant inconnaissable pour nous, est cependant une vérité, une
réalité, digne de notre vénération. Cet aveu, qui a été reproché
à Spencer par les positivistes irréligieux, est inconciliable avec la
théorie animiste ci-dessus exposée. — 6° Paul Janet a réfuté cette
théorie, dans son Histoire de la philosophie (p. 883). Guyau l'a
trouvée «tout à fait étroite et insuffisante», et déclaré que «l'évolution

mentale a marché à l'inverse de ce que pense M. Spencer»
{ouvr. cité, p. 22-33). M. Ploix, clans la Nature des dieux (p. 36),
a aussi combattu l'animisme de Spencer. Voir également Les
Origines d'Ed. de Pressensé (p. 472-478). M. Frommel en a appelé,
contre cette théorie anthropologiste, aux ouvrages d'Andrew
Lang (The Making of Religion, 1898; Magic and Religion, 1901),

qui, dit-il « la battent en brèche avec une force victorieuse
L'animisme, si profondément amoral, où l'on se plaisait à voir
l'embryon de toute vie religieuse dans la race, ne serait donc
ni la seule ni peut-être la première religion de l'humanité à

son enfance, mais plutôt une religion parallèle et probablement
postérieure à une religion première, laquelle, beaucoup plus
pure et plus élevée, renfermait en elle tous les éléments de la
moralité proprement dite L'on sait la tyrannie que peuvent
exercer sur les intelligences les plus lucides les a priori et les
superstitions d'une certaine philosophie. » (Revue de théologie,
Montauban; mai 1902, p. 200-201). Etc. — 7° Quant au pan-
thélisme de Guyau, ou bien il signifie simplement qu'il y a de

l'énergie dans tout être ou que tout être est une force, et alors
il peut être admis, mais il n'explique nullement l'origine de la
religion; ou bien il signifie que les hommes primitifs ont
considéré tous les êtres comme des êtres doués de volonté à l'instar

de l'homme même, et alors il n'explique pas notre idée de
la religion comme lien entre l'homme et la cause de l'univers.
— 8° Aussi Guyau recourt-il, pour l'expliquer, à une autre idée,
à savoir : que le lien religieux a été conçu ex analogia societatis



— 654 —

hurnanœ et que la religion est ainsi un sociomorphisme
universel. Sans aucun doute l'idée de religion implique l'idée
de lien; sans aucun doute aussi le fait de la société, si
imparfaite qu'elle ait été tout d'abord, a cependant développé
dans l'intelligence humaine la notion de la nécessité de l'ordre,
de la sagesse, de la justice, de la bonté, et concouru ainsi à
faire attribuer toutes ces qualités à l'auteur même de l'humanité

; en sorte qu'il est vrai de dire que l'idée de la religion
a été fortifiée et complétée par l'idée de la société. Mais il
est erroné de faire dépendre l'idée de la religion de l'idée même
d'une société pleinement et universellement organisée. L'idée
de la religion est manifestement antérieure; nous en avons
suffisamment indiqué la véritable genèse.

7° Erreur de Lucrèce et de ceux qui prétendent que c'est la
crainte qui a fait les dieux et les religions (primus in orbe
Deos fecit timor). — La crainte comme telle rend timide,
peureux, mais non religieux ; elle concourt à produire la
superstition, mais non la religion. Si la religion implique la crainte
de Dieu, il s'agit de la crainte dont Dieu est l'objet positif;
c'est alors Dieu connu, aimé et craint qui crée la religion, mais
ce n'est pas la crainte comme telle, ni la crainte appliquée
à n'importe quel objet. Darwin a prétendu que son chien était
religieux parce qu'il était peureux et soumis; un chien n'a
jamais ni fondé une religion ni pratiqué la religion, ce qui
prouve que la crainte ne suffit pas à produire la religion.
D'ailleurs, si la religion était le produit de la crainte, il en
résulterait que la religion disparaîtrait là où la crainte disparaît ;

or, loin de disparaître, elle ne fait qu'augmenter lorsque la
¦crainte est remplacée par l'amour. Autant la crainte de Dieu
est un sentiment louable, autant la crainte du simple inconnu
est en soi lâche et blâmable. Pour essayer de justifier l'erreur
en question, quelques esprits ont associé à la crainte, les uns
(comme Bain) l'amour, les autres la joie; mais la religion ne
vient pas plus de l'amour comme tel et de la joie comme telle
-que de la crainte: on peut en effet aimer et se réjouir sans
¦être religieux, et l'on peut aussi être religieux sans ressentir
ni amour ni joie. L'amour et la joie qui ont Dieu pour objet
sont des sentiments religieux; mais considérés en eux-mêmes
et indépendamment de Dieu, ces sentiments n'ont aucun caractère

religieux; par conséquent, ils ne sauraient être la cause



— 655 —

de la religion. Celle-ci, comme il a été dit, vient de l'idée de
Dieu, idée de laquelle découlent les sentiments de dépendance,
de crainte, d'amour, d'espérance, de joie, etc. On doit
reconnaître, avec John Lubbock, que des sauvages ont eu des dieux
méchants et cruels qui se délectaient du sang des victimes,
surtout des victimes humaines ; mais ces dieux étaient considérés

comme des créatures et non comme des créateurs; ils
ne sauraient donc expliquer le fait de la vraie religion, laquelle
par conséquent a une autre origine.

8° Erreur des pessimistes, qui font dériver la religion de
la vue du mal, de la souffrance et du péché, ainsi que du
désir d'en être délivré. Voir les œuvres de Feuerbach (f 1872),
de Hartmann (La philosophie de l'inconscient, 1869; La
décomposition du christianisme et la religion de l'avenir, 1874, etc.).
Quelques protestants ont aussi exagéré le rôle du mal et du
péché dans l'explication qu'ils ont donnée de la nature de la
religion. Voir E. de Pressensé, Les origines, etc. —¦ On peut
concevoir la religion comme lien entre l'homme et Dieu
indépendamment de tout mal, de toute souffrance et de tout péché.
Donc la religion ne tire son origine logique ni de l'existence
du mal, ni de la souffrance, ni du péché. L'idée de l'homme
comme homme, et non comme homme pécheur, et l'idée de
Dieu comme cause et maître de l'univers, et non comme juge
des pécheurs, suffisent pour expliquer la religion ; car l'homme
peut être religieux sans être pécheur, comme aussi il peut être
pécheur sans être religieux. Sans doute, le repentir du péché
et le désir de l'expier rendent le pécheur plus religieux et
donnent à la religion un caractère expiatoire qu'elle n'aurait
pas sans le fait du péché ; mais on peut concevoir la religion
sans l'expiation, parce qu'on peut concevoir l'homme sans le
péché. Sans doute encore, le sentiment de notre faiblesse et
de nos souffrances peut nous inciter à invoquer le Tout-Puissant,

comme l'idée de la relativité et de la contingence de

notre être nous conduit logiquement à l'idée d'un Être nécessaire

et absolu, qui seul en est la raison d'être et la cause ;

mais il n'est pas nécessaire de se sentir faible, ou souffrant,
ou coupable, pour comprendre l'obligation de rendre hommage
à celui qui est la source de la vie et la cause de l'univers.

9° Erreur de certains positivistes, qui, comme A. Comte
(t 1857), Stuart Mill (f 1873), etc., enseignent qu'en effet une



— 656 —

certaine religion a été créée sous l'empire de la crainte
grossière, mais que cette crainte s'est dégrossie et éclairée, en ce

sens qu'elle a inspiré aux hommes d'apaiser les dieux par la
morale, par l'altruisme; que cet altruisme, ou sympathie naturelle

de l'homme pour le bien général, créera une communion
de l'homme avec l'humanité toute entière ; qu'ainsi le dévouement

à l'humanité deviendra le culte de l'Humanité, le culte
rendu aux grands hommes qui par leurs vertus et leurs bienfaits

perfectionnent l'Humanité ; que ce culte, essentiellement
moral, est la seule religion véritable, celle de l'avenir. — Nous
savons déjà à quoi nous en tenir sur la véritable origine de
la religion, sur la distinction à faire et sur les rapports à

établir entre la religion et la morale. Quant à la conséquence
que ces positivistes tirent de leur théorie, nous la réfuterons
directement, plus loin, en réfutant les objections contre la
nécessité de la religion (chap. VII et VIII).

10° Erreur des agnostiques, sorte de positivistes qui, ne
voulant admettre que ce qui tombe sous les sens et sous
l'expérience, ne reconnaissent comme domaine de la science que
les faits, les phénomènes, les relativités, et déclarent tout le
reste «inconnaissable». Selon eux, affirmer les substances, les
causes, surtout la cause première ou Dieu, c'est dépasser les
données de la science et du connu, c'est se lancer dans
l'inconnaissable. La religion rentre donc dans l'inconnaissable ;

elle a pour objet l'inconnaissable comme tel, et elle est le
produit des sentiments que l'on éprouve devant l'inconnu. La
science n'a donc rien à faire avec elle, comme elle n'a rien à
faire avec la science. Telle est la doctrine des agnostiques. —-

Il est faux que le sentiment religieux se réduise, en son fond,
au pur sentiment de l'inconnaissable. De ce qu'on adore le
«Dieu inconnu», il ne faut pas conclure que ce soit logique
de supprimer le mot « Dieu » et de ne conserver que le mot
«inconnu». Quoique Dieu soit mystérieux et incompréhensible,
cependant nous en avons une certaine idée, idée logiquement
acquise, rationnelle et vraie, quoique incomplète (v. le Traité
de Dieu).

11° Erreur des sentimentalistes, qui font consister la
religion dans le seul sentiment religieux, au détriment de l'idée
et de la doctrine religieuses.

a) Erreur de Schleiermacher (f 1834), qui a défini la reli-



— 657 —

gion « le sentiment de notre absolue dépendance envers Dieu».
D'abord, si la religion implique un sentiment, elle implique
avant tout une idée, comme aussi, à la suite de cette idée et
de ce sentiment, une action (morale et culte). Sans doute, on

peut être religieux sans être savant, et sans faire les actes
qu'on est empêché de faire; mais en conclure que la religion
n'est qu'un sentiment, et qu'on peut en écarter les éléments
doctrinaux, est une erreur grave. Ensuite, réduire tous les
sentiments religieux au seul sentiment de dépendance est une
seconde erreur, non moins grave que la première, soit parce
que le savant sent aussi sa dépendance vis-à-vis des forces et
des lois de l'univers, et qu'il n'est pas religieux pour cela,
soit aussi parce que les sentiments d'espérance, de confiance,
d'amour, de contrition, de joie, etc., ne sont pas moins essentiels

que celui de la dépendance envers Dieu. Si Schleiermacher
a rendu service en développant le côté affectif de la religion
à une époque où un intellectualisme froid, exclusif et erroné
tendait à absorber les esprits et à amoindrir la religion, il a

nui, d'autre part, à cette même religion, en la réduisant à un
sentimentalisme trop dénué de doctrine, de norme et de force,
sentimentalisme qui a vite abouti à la division, à la confusion
et à l'épuisement.

b) Erreur de Pfleiderer, qui a vu dans la religion une
conciliation de l'antithèse entre l'infini de nos aspirations et la
nature limitée de notre être. Cette conception est trop
subjective et trop sentimentale; elle n'implique ni la notion de

Dieu, ni celle des relations objectives qui doivent exister entre
Dieu et nous, quel que soit le sentiment que nous ayons de

notre grandeur et de notre petitesse. La religion a une base
et une raison d'être tout autres.

c) Erreur de Colani (f 1888), qui n'a vu dans la religion
qu'«un sentiment vague », sentiment « de crainte et de terreur »

tout d'abord, à la pensée de notre néant et de l'inconnu qui
domine notre vie, puis sentiment de joie et de bonheur lorsque
« l'inconnu est pacifié » et que nous sommes « en règle avec
l'univers». La religion n'est que «la confiance avec laquelle
l'homme accepte l'existence dont il sait pourtant le néant».
Selon Colani, cette résignation fataliste, cette consolation, ce
sentiment de confiance, de paix, de joie, « n'a d'autre garantie
que son existence même; la foi n'a d'autre preuve que la foi».



— 658 —

Cette notion, encore plus inspirée par le scepticisme que par
le sentiment de l'inconnu, n'a rien de logique ni de religieux.

d) Erreur d'A. Réville, qui a défini ainsi la religion : « la
détermination de la vie humaine par le sentiment d'un lien
unissant l'esprit humain à Yesprit mystérieux dont il reconnaît
la domination sur le monde et sur lui-même, et auquel il aime
à se sentir uni». Cette définition, dans laquelle se trouvent
quelques pensées justes, notamment l'idée d'un lien, a, d'autre
part, le tort d'être obscure, compliquée, de fonder la religion
sur le sentiment de la dépendance, dont a parlé Schleiermacher,
de représenter Dieu comme un «esprit mystérieux», plutôt
dans le sens de l'animisme*) que dans le sens de la cause
première de l'univers, et d'enlever ainsi à la religion sa
véritable base objective.

e) Erreur de M. Bonifias, qui ne s'est pas borné à se
rattacher purement et simplement à Schleiermacher, et qui a
renchéri encore sur lui, en prétendant « que la religion se sent
et ne se démontre pas ; qu'elle ne se rencontre pas au bout
d'un syllogisme, parce qu'elle est un fait d'expérience » et que
c'est grâce à cela qu'elle peut défier les dédains de la science,
les subtilités de la critique et les arguties du raisonnement.
Notion fausse : car la religion se démontre clans ses éléments
rationnels. Si elle ne se démontrait pas, elle pourrait d'autant
plus facilement être réfutée ; si aucun syllogisme ne soutenait
la religion, que de syllogismes pourraient l'ébranler Si la
notion de M. Bonifas était exacte, il serait impossible de réfuter
les irréligieux qui la repoussent et la condamnent uniquement
parce qu'ils n'en « sentent » pas le besoin.

f) Erreur de M. Paul Chapuis, qui prétend que la religion
n'est ni une fonction de l'intelligence, ni l'intelligence de notre
dépendance, mais seulement le sentiment de cette dépendance,
dépendance non envers Dieu, mais seulement envers l'univers
(dont on sent «le hantement»), et aussi le sentiment de notre
solidarité universelle. Notion fausse, non seulement parce qu'elle
se passe de Dieu, mais encore parce qu'on peut n'être pas
religieux, tout en se sentant dépendant de l'univers et solidaire
avec lui.

g) Erreur de M. Aug. Sabatier (f 1901), qui a enseigné

') M. Jean Réville a, en effet, classé M. Albert Réville parmi les animistes.

(Voir Conférences de Genève, 1886)



— 659 —

que « le conflit de la raison théorique et de la raison pratique
engendre éternellement la religion dans le cœur de l'homme » ;

que « le besoin religieux n'est qu'une manifestation, dans l'ordre
moral, de l'instinct qu'a tout être de vouloir persévérer dans

l'être», etc. Notion fausse. MM. Henri Bois et P. Farei l'ont
eux-mêmes réfutée1). Selon nous, la religion ne naît pas delà
contradiction, mais de l'harmonie ; elle naît de la logique avec
laquelle le principe de causalité est appliqué aux choses de

l'homme et de l'univers; elle naît aussi du cœur qui suit la
raison, qui éprouve la reconnaissance et la gratitude, qui sent
le bonheur et aussi la souffrance ; elle naît également de la
conscience morale, qui s'attache au bien relatif et au bien
absolu, et qui, lorsqu'elle a commis le mal, s'en repent,
demande pardon au bien offensé et implore son secours contre
sa propre faiblesse. Cette triple source de la religion est autrement

vaste et autrement psychologique que la source de «

l'antinomie». D'après notre psychologie, notre idée de Dieu est
antérieure à ce sentiment de subordination ; notre idée de Dieu
nous est fournie par des idées et des raisonnements tout autres,
et notre sentiment de subordination religieuse ne naît en nous
que lorsque nous avons déjà l'idée de Dieu, cause première
de l'homme et de l'univers 2).

h) Erreur de M. Henri Bois, qui, dans son étude sur « Le
sentiment religieux» (1902), a enseigné que «le sentiment de
l'infini est le grand dissolvant du sentiment religieux » ; que
« le sentiment religieux est un sentiment relatif à des personnes
surhumaines, donc un sentiment supra-social qui se déploie
dans les rapports des diverses personnes humaines avec la
divinité, conçue comme multiple ou unique » ; etc.

i) Erreur de M. Th. Ribot, qui, dans sa Psychologie des
sentiments (1896), a plutôt un point de vue physiologique que
psychologique et logique, amoindrit trop l'élément intellectuel
de la religion et voit les racines du « sentiment » religieux, avant
tout, dans la peur, la crainte, le respect (états affectifs pénibles
et dépressifs) et dans l'émotion tendre, l'amour, l'admiration,
l'extase (états agréables et expansifs). Nous l'avons déjà dit,

') Revue de théologie (Montauban), décembre 1897 (article de M. Bois), mars
(article de M. Farei).
2) Revue internationale de théologie, juillet 1897, p. 490-491.



— 660 —

la religion a un autre fondement et d'autres «racines», plus
intellectuelles.

j) Erreur de M. Marillier (f 1901), qui a enseigné (voir
Grande Encyclopédie, art. Religion) que « la religion est
l'ensemble des états affectifs suscités dans l'esprit de l'homme par
l'obscure conscience de la présence en lui et autour de lui de

puissances, à la fois supérieures et analogues à lui, avec
lesquelles il peut entrer en relation, ainsi que des représentations
engendrées par ces sentiments, et qui leur fournissent des

objets définis, et des actes rituels auxquels il est provoqué par
l'action combinée cle ces émotions et de ces croyances ».
Définition trop compliquée, embrouillée, où l'émotion est l'inspiratrice

et l'emporte sur l'idée, et où « les puissances » mentionnées
peuvent être interprétées dans le sens fantaisiste de l'animisme.

k) Erreur de M. Murisier, qui, dans « Les maladies du
sentiment religieux» (1901), a donné à croire à beaucoup de

lecteurs — sans le vouloir, sans doute — que la psychologie
de la religion est expliquée par la psychologie du mysticisme
et du fanatisme, et qu'il y a une certaine corrélation de ceux-ci
à celle-là. De fait, cet ouvrage fort intéressant n'élucide pas
plus les questions de la nature et de l'origine de la religion
qu'une étude de pathologie n'élucide la question cle la vie et de

ses origines. Quelles que soient les causes du faux mysticisme
et du fanatisme religieux, elles ne sauraient être assimilées, ni
de loin ni de près, à celles de la vraie religion.

Etc., etc,
12° Autre groupe. — Strauss a enseigné que la religion

est le résultat de la faiblesse de la raison et de l'ignorance
de l'esprit; que la civilisation, en progressant, la fera
disparaître. — M. A. Lefèvre a écrit (1892): «La religion est ce

qu'on nomme aujourd'hui une survivance, caput mortitum
Sa condition première est l'ignorance, sa condition dernière
est la négation, ou pis encore, l'adultération de la science. »

Toutefois M. Lefèvre, qui se pique d'athéisme, admettrait la religion
qui serait « la solidarité naturelle reliant toutes les vies en une
seule vie » (1877). — M. de Pompéry a prétendu (1883) que la
religion a pour causes l'ignorance, qui fait admettre toutes les
superstitions, et la souffrance, qui pousse les hommes à se donner
à qui les console, les dupe et les exploite. Toutefois, il a avoué
que la religion vient aussi du besoin d'idéal que les hommes



- 661 —

éprouvent; il a admis «la religion de l'humanité » dans le sens
d'A. Comte. — M. R. de la Grasserie a enseigné (1899) que les
religions sont nées de trois mobiles: la peur, l'intérêt et
l'amour, qui ont créé la religion mortuaire, la religion
démoniaque et la religion proprement dite, sans que la considération

de Dieu ou des autres hommes y soient pour rien1). —
Selon M. Fauvety (1891), la religion est «la solidarité et la
communion universelle de tous les hommes avec l'immanente
conscience et l'immanente raison». — Selon M. Goblet d'Al-
viella, la religion est « la façon dont l'homme réalise ses
rapports avec les puissances surhumaines et mystérieuses dont il
croit dépendre». — Selon M. Brüstlein (1900), la religion est
« la préoccupation tant initiative et héréditaire que consciente
et raisonnée de l'inconnu et de notre avenir dans cet inconnu».
— Il est aisé de voir les erreurs contenues dans ces définitions.

Conclusions : 1° En droit, il est logique de penser que les
premiers hommes, en appliquant la notion de cause aux faits
observés autour d'eux et en eux, ont eu l'idée d'une cause
première, assez puissante, assez intelligente, assez sage, assez
bonne, assez juste pour les produire, et qu'en conséquence ils
lui ont rendu hommage.

2° En droit, c'est-à-dire ainsi considérée objectivement et
en elle-même, la religion est, non une infériorité, ni une
maladie de l'esprit, ni un «instrumentum regni», mais une vérité
rationnelle et logique.

3° En fait, il est certain que des hommes ont été assez
ignorants pour fausser la notion de Dieu et la notion de la
religion, pour adorer de faux dieux et pratiquer des
superstitions soit ridicules, soit horribles.

4° En fait, il est certain que les esprits droits (car il y en a
eu), sachant observer exactement et raisonner logiquement,
ont dû avoir une notion exacte, quoique très imparfaite, de
Dieu et de leurs devoirs envers lui.

5° D'où il suit qu'ew fait la religion primitive n'a pu être
ni scientifique, ni philosophique, ni d'une grande élévation
morale. Les développements et les progrès n'ont pu se réaliser
que peu à peu. Plus l'homme connaîtra l'univers, ses lois et
son Auteur, mieux la religion sera comprise et pratiquée.

J) Voir Revue internationale de théologie, octobre 1899, p. 857-860.



— 662 —

Fondée avant tout sur la raison, la religion véritable ne peut
que se perfectionner avec la raison et la science.

Chapitre III. Beauté et Nécessité de la vraie religion.
/. Beauté de la vraie religion: 1° La vraie religion est

supérieure à la philosophie et à la simple morale, en ce sens
que, sans amoindrir aucune des vérités de la philosophie ni
aucun des éléments positifs de la morale, elle a, de plus qu'elles,
deux grandes forces : un culte et une discipline ; elle ne se
borne ni à montrer, comme la philosophie, ni à juger, comme
la morale, elle met ses vérités et ses préceptes en action, action
d'autant plus intense et d'autant plus féconde que le culte est
plus vrai, plus élevé, plus touchant, et que la discipline est
plus ferme. La vrai religion est une philosophie vivante et
non purement métaphysique, céleste et non exclusivement
terrestre, poussant au parfait et ne se contentant pas du bien;
elle est pour la conscience un aiguillon qui presse le coupable,
le menace d'un juge sévère, d'un châtiment juste et inévitable,
tandis que la simple morale mondaine se borne à blâmer sans
recourir à d'autre sanction que le remords individuel.

2° Elle élève non seulement l'idéal moral, mais encore
l'idéal esthétique, en donnant aux arts des buts plus élevés et
des inspirations plus sublimes. Sans l'effort vers le divin, la
peinture, la musique, la poésie, l'architecture, seraient amoindries.

3° La beauté de la vraie religion apparaît aussi dans les
bienfaits qu'elle a répandus et qu'elle ne cessera de répandre
sur le monde. Elle a longtemps tenu lieu de science, de

philosophie et de morale. En excitant toutes nos facultés vers
le Parfait et en les y tenant attachées, elle ne peut que
perfectionner la nature humaine. En ancrant la conscience dans

l'Absolu, elle développe la fermeté et l'intrépidité des convictions.

En même temps qu'elle nous rapproche de Dieu, Beauté
absolue, et qu'elle nous fortifie dans la justice et dans la magnanimité,

elle convertit les pécheurs, menace les criminels, si

puissants soient-ils, impose aux grands et aux riches des devoirs
d'autant plus rigoureux, console les affligés, soutient et
encourage les faibles, bénit les humbles et les petits, donne à tous
sur la terre et dans le ciel le même Père, le même Maître, le
même Juge; elle est le meilleur fondement de la fraternité et



— 663 —

de la solidarité humaine ; c'est en elle et par elle que tous les
points de la circonférence, si éloignés soient-ils, peuvent
communier entre eux comme dans leur centre; chaque point fait
sentir son action particulière au foyer central, d'où elle lui
revient multipliée par la force de tous. Enfin, elle ouvre sur
la vie future les perspectives radieuses du progrès indéfini et
de la félicité éternelle.

II. Nécessité de la vraie religion. Démontrer la vérité et
la oeauté d'une chose, n'est-ce pas en démontrer aussi la
nécessité? Ce n'est pas à dire que la religion soit nécessaire
en ce sens qu'elle serait tout ; que, sans elle, il n'y aurait ni
science, ni philosophie, ni esthétique, ni morale; que tout homme
sans religion serait un homme dénué de morale. Présenter
ainsi la religion serait la compromettre et la fausser. La
religion vraie est tellement nécessaire par sa vérité même, par
sa beauté intrinsèque et ses bienfaits, qu'il n'est pas nécessaire
de recourir à l'erreur ou à l'exagération pour démontrer sa
nécessité.

Elle est nécessaire: 1° parce que l'homme étant la créature
de Dieu et Dieu la fin dernière de l'homme, des rapports entre
eux sont inévitables, tellement inévitables que, si l'homme ne
voulait pas en admettre, la force de la vérité, la réalité de
l'être divin et de l'être humain, lui en imposeraient. — Elle
est nécessaire : 2° parce que l'être humain est trop faible par
lui-même pour pouvoir se suffire. Il ne saurait se passer ni
de son principe ni de sa fin : de là son instinct religieux, son
besoin d'idéal et de perfection, en un mot son besoin de

religion. C'est la grandeur de l'homme d'aspirer toujours
davantage à l'idéal, au parfait, à l'infini, d'avoir besoin de

ces aspirations, de ces saintes choses, de ce feu sacré. Or»

c'est la religion qui entretient en lui ce feu sacré. La religion
est donc nécessaire, plus encore que le matériel de la vie
animale. — Elle est nécessaire: 3° parce que, de fait, l'histoire
montre qu'il n'y a pas de peuple sans religion ; que plus la
religion est faible chez un peuple, plus la morale de ce peuple
est abaissée; que, là où la notion de Dieu est inefficace,
l'autorité humaine dégénère facilement en tyrannie et la liberté
en licence ou en anarchie ; qu'au contraire, avec une religion
saine, une société est plus facilement ordonnée et prospère :

le temple rempli rend la prison vide, comme le sens affiné de

Revue intern, de Théologie. Heft 40, 1902. 4-1



— 664 —

l'au-delà ou de l'infini empêche l'esprit de s'immobiliser, la
conscience de se pétrifier, l'âme de s'étioler. La religion est
ce stimulant nécessaire qui force en quelque sorte chacune de
nos facultés à ne s'arrêter jamais, à aucune des étapes de la
vie. C'est elle qui crie sans cesse à l'homme, même fatigué
ou abattu: «En avant, vers l'idéal, vers la perfection, vers l'infini,

vers Dieu Coupables sont ceux qui s'arrêtent »

Chapitre IV. Hommages rendus à la religion par les
hommes de science et de vertu.

Nous ne pouvons, dans cette simple esquisse, citer les textes
mêmes dans lesquels les grands esprits de l'humanité ont
glorifié la religion ; ils feraient, à eux seuls, un volume. Bornons-
nous à indiquer quelques noms, sous les quatre rubriques
suivantes :

1° Savants: Bacon, Kepler, Newton, Fontenelle, Linné,
Euler, Haller, Ampère, les de la Rive, Abauzit, Agassiz, Che-

vreul, Pasteur, Faraday, T3'ndall, Thompson, John Lubbock,
Liebig, Dubois-Reymond (voir les Sept énigmes du monde),
Herbert Spencer, Hugh Miller, Romanes, Faye, Papillon, Heer,
Guyot, Hément, Flammarion, Flournoy, etc.

Il est faux que Laplace (j 1827) et Darwin (f 1882) aient
été athées et irréligieux. Huxley a avoué, en 1886, que les
sciences physiques n'ont rien à opposer ni contre la croyance
en Dieu, ni contre la probabilité de la doctrine de l'immortalité.

Wyrouboff même a reconnu en 1868 que «la question
religieuse est celle qui prime toutes les autres ; car c'est la
religion qui détermine le caractère de la morale, et c'est la
morale qui détermine le caractère de l'économie sociale». —
Voir sur cette question : F. Bettex, la Religion et les sciences
de la nature, avec préface de Thury, 1899. — D'après une
enquête du Dr Dennett (Die Religion der Naturforscher), en
1901, sur 300 naturalistes ou médecins célèbres, 242 ont
déclaré croire en Dieu, 38 ont refusé de se prononcer, 5 seulement

ont professé le matérialisme et l'hostilité envers le
christianisme.

2°Philosophes: Socrate, Aristote, Platon; Cicéron, Sénèque,
— Descartes, Gassendi, Pascal, Malebranche, Leibnitz, Spinoza,
Bayle, Cudvvorth ; — Montesquieu, Voltaire, J. J. Rousseau ; —
Locke, Berkeley, Hume; Dugald Stewart, William Hamilton;



— 665 —

Butler, Price; Kant, Fichte, Hegel, Schelling; — Condillac,
Maine de Biran, Ballanche, Cousin, Saisset, Jouffroy, Quinet,
Ch. de Rémusat, P. Janet, J. Simon, Barthéleury Saint-Hilaire ;

Caro, Franck, Bersot; — John Stuart Mill, Taine; Gioberti,
Rosmini; Strauss, Vera, Schopenhauer, Hartmann; — Renan;
— Carlyle, Gladstone, Balfour, Flint, Graham, Green, Selley,
Fraser, J. Ward; — Tiele, E. Naville, Ch. Secrétan, Boutroux,
Ch. Adam, Ed. Reich, etc.

Même les positivistes de la ligne d'A. Comte rendent
hommage à la religion; et très rares sont les philosophes qui disent
avec Feuerbach que «la religion de l'avenir sera la non-
religion».

3° Moralistes, économistes, hommes d'Etat, historiens : Polybe,
Marc-Aurèle, Constantin, Théoclose, Justinien, Charlemagne,
St. Louis, etc.; —¦ Macchiavel (f 1530); Turgot, Adam Smith;
— Napoléon ; — Necker, Portalis, Rivarol, Fontanes, Joubert,
Chateaubriand, Royer-Collard, Benjamin Constant, Mathieu Mole,
Thiers, Guizot, Villemain, Michelet, Tocqueville, Em. de Girardin ;

Macaulay ; Mazzini ; V. Duruy, Jules Favre, Laboulaye, J. B.
Say, Bastiat, Baudrillart, Molinari, etc.

4 Ecrivains et artistes : Dante ; — Michel Ange, Léonard
de Vinci; — Corneille, Racine, Molière, Shakespeare, Milton,
Pope, Cowper ; — Bossuet, Fénelon, Labruyère : — Lessing,
Gœthe, Schiller, Klopstock ; — Mme de Staël, Lamartine, V.
Hugo, A. de Musset, V. de Laprade ; — Sainte-Beuve, Balzac,
George Sand, O. Feuillet, Zola; E. Legouvé, A. France, G.

Paris; Coleridge, Froude, Matthew Arnold, etc., etc.
Quoique cette enumeration soit extrêmement incomplète,

qu'elle suffise cependant pour constater que la religion a été
honorée et l'est encore par l'élite des penseurs.

Chapitre V. Réfutation de l'indifférentisme.
Après la thèse, voyons l'antithèse et réfutons-la. Elle se

réduit à quatre objections : l'indifférentisme, le scepticisme, la
libre-pensée irréligieuse et le moralisme irréligieux. —
Commençons par la réfutation de l'indifférentisme.

L'indifférentisme s'est développé considérablement au XIXe
siècle, même après YEssai sur l'indifférence en matière de

religion (1817-1823), de Lamennais. Cette recrudescence a eu
pour causes principales: l'absorption des esprits par les progrès



— 666 —

des sciences physiques et chimiques, et par leurs très
nombreuses applications à l'industrie et au commerce ; la fatigue
et le dégoût des esprits, en présence des disputes des
théologiens, de leurs subtilités vaines, de leurs divisions et de leurs
contradictions ; les excès des sentimentalistes religieux, qui, en
rejetant les dogmes et le dogme, ont réduit la religion à une
simple affaire de sentiment individuel et très souvent privé ; etc.

L'indifférentisme est une erreur: 1° parce que, les questions

religieuses étant les questions les plus élevées et les
plus graves que l'esprit humain puisse se poser, il est
illogique de rester indifférent vis-à-vis d'elles ; on peut leur
être hostile ou favorable, mais on ne saurait rationnellement
leur être indifférent. — 2° L'indifférentisme est un amoindrissement

de l'homme, en ce sens que les facultés de l'homme
réclament le vrai, le beau, le bien, et que repousser Dieu qui
est la source parfaite du vrai, du beau et du bien, et repousser
la religion, qui est vraie, belle et bonne, c'est priver l'âme
d'une de ses meilleures forces. — 3° Rester indifférent envers
la vraie religion, c'est favoriser indirectement les agissements
des partisans des fausses religions, agissements si nuisibles aux
intérêts sociaux, au développement de l'esprit humain, à la
science, à la morale, etc. — 4° Bossuet a montré éloquemment
que l'indifférent est au-dessous des créatures dénuées d'intelligence,

qui à leur manière louent le Créateur, tandis que lui,
créature intelligente, détourne son intelligence cle son inclination
naturelle à se tourner vers sa cause première et vers sa fin
dernière. — 5° En soi, l'indifférence est une certaine mort,
la vie étant une activité. Quia tepidus es, et nec frigidus, nec
calidus, incipiam te evomere ex ore meo (Apoc. Ill, 16). —
6° S'excuser en prétendant qu'on n'est indifférent que pratiquement,

mais non dogmatiquement, c'est avouer simplement qu'on
est paresseux et illogique, car la conduite doit s'harmoniser
avec la doctrine; et, de plus, c'est s'exposer à de graves
dommages, car l'illogicité et la paresse s'étendent facilement d'une
sphère à une autre, et la paresse en matière de religion produit

facilement la paresse en matière de morale. Qui spernit
modica, paulatim decidet (Eccli. XIX, 1). Quinet a montré
(Génie des religions, 1842) que la vie entière des peuples,
gouvernement, art, science, se rattache à leurs croyances et dépend,
d'elles.



667

Chapitre VI. Réfutation du scepticisme.
1° Il ne faut pas confondre le scepticisme avec un certain

doute légitime. Est légitime: 1° le doute des commençants,
ceux-ci ne pouvant résoudre toutes les questions qui surgissent
dans leur esprit, et devant par conséquent attendre que la
lumière se fasse peu à peu en eux; 2° le doute méthodique,
qui, pour acquérir des connaissances plus approfondies, fait
abstraction de celles qu'on possède et qui oblige à de nouvelles
recherches; — 3° le doute modéré vis-à-vis de soi-même et

d'autrui: car on ne saurait être assez prudent envers ses propres
engouements et envers ceux d'autrui; on ne saurait assez
contrôler les témoignages, d'où qu'ils viennent; trop souvent on
se paie de mots, faute de réflexion suffisante. «Quand on est
véridique, on sait douter» (Muratori).

2° Est coupable: 1° le doute excessif vis-à-vis du témoignage
humain, doute qui, se fondant sur tels ou tels cas particuliers
où de graves erreurs ont été commises, en conclut que tous
les cas se valent, et que, dans toutes les circonstances, omnis
homo mendax est ; — 2° le scepticisme vis-à-vis de la vérité
objective: car, de ce que notre état subjectif nous paraît suspect,
de ce que nos pensées et nos sentiments sont souvent erronés,
il ne résulte pas logiquement qu'il n'y ait pas de vérité en
soi, que les choses mêmes ne soient que des illusions, et que
l'histoire ne soit pas plus vraie que les contes que nous nous
faisons à nous-mêmes ; — 3° le scepticisme de parti pris, qui
consiste à être sceptique pour être sceptique, et à prétendre
que le scepticisme est le seul système philosophique vrai. Il
est faux : d'abord, parce que l'intelligence humaine a certainement

un objet, le vrai, et que dès lors elle doit pouvoir
l'atteindre dans une mesure certaine, la mesure même de ses

forces; ensuite, parce que, alors même que nos forces intellectuelles

seraient minimes, elles peuvent se développer et
progresser par l'exercice. Donc la vérité est qu'il faut s'exercer,
et non s'étioler dans le scepticisme. C'est un fait que les
esprits les plus éminents ont combattu et réfuté le scepticisme
systématique, et que plusieurs sceptiques, reconnaissant leur
erreur, en ont aussi montré les vaines spéciosités (Taine, par
exemple). C'est un fait que le scepticisme systématique a

¦toujours été stérile, quand il n'a pas été destructeur; — 4° le



— 668 —

scepticisme religieux, qui prétend que Dieu est inconnaissable
et que par conséquent toute religion est une chimère ; que tous
les fondateurs de religion ont été ou dupes ou dupeurs ; que vouloir

établir un lien entre le fini et l'infini est une impossibilité et
une illogiche; qu'en tout cas, le scepticisme, en ces matières, est
prudence et sagesse, et qu'on est en bonne compagnie avec
Montaigne, Lessing, Heine, etc., avec tous ceux, en un mot, qui
avouent ne savoir le tout de rien; etc. Réponse: Il est faux
que Dieu soit inconnaissable ; nous ne pouvons pas avoir, il
est vrai, une idée adéquate de l'Etre infini, mais nous pouvons
en avoir une certaine notion, suffisante pour nous imposer des
devoirs envers lui, notamment des devoirs religieux (voir le

Traité de Dieu). La religion ainsi comprise n'est nullement
une chimère; et comme nous le verrons, elle peut, elle doit
même être logique, rationnelle, éclairée. Les mystères, qui
d'ailleurs existent dans tous les ordres de choses et dans les
sciences non moins que dans la religion, ne sont que des ombres,
et les ombres ne détruisent pas la lumière. Conclure de l'existence

des mystères à la légitimité du scepticisme c'est donc
sophistiquer; et, s'il y a un doute qui est prudence, le
scepticisme systématique n'est ni prudence ni sagesse, mais erreur.
Montaigne a été religieux, tout en voyant des nrystères partout;
Lessing n'a combattu que la religion falsifiée par les passions
et les jalousies des hommes, mais non la religion en soi; Heine
a reconnu qu'«il y a un coin de divin dans l'homme». Sans
savoir le tout de rien, on peut savoir quelque chose de tout,
même de Dieu, et cela suffit pour qu'on puisse admettre
rationnellement la religion et rejeter logiquement le scepticisme. Non,
il n'est pas possible que les idées les plus élevées et les
aspirations les plus sublimes de l'âme humaine soient trompeuses;
il n'est pas possible que ce qui rend l'homme meilleur, que sa
force morale la plus invincible, soit une erreur : donc le
scepticisme est lui-même une erreur.

Chapitre VII. Réfutation de la libre-pensée irréligieuse.
Il y a libre-pensée et libre-pensée. Certains libres-penseurs

ne portent ce titre que parce qu'ils veulent être penseurs et

libres, en ce sens qu'ils revendiquent le droit d'examiner librement

toute question, et cela sans aucun parti pris irréligieux ;

plusieurs sont déistes, théistes, voire même chrétiens. Ce n'est



— 669 —

pas d'eux qu'il s'agit dans ce chapitre, mais seulement de la
libre-pensée prise dans le sens d!'irréligion.

Les libres-penseurs ne deviennent irréligieux que par de
mauvais raisonnements : les uns, parce qu'ils trouvent dans
l'histoire des religions des scandales et des crimes, et qu'ils
les font retomber sur la religion même, comme si l'on avait le
droit de faire retomber sur la science les scandales, les erreurs
et les crimes des faux savants ; d'autres, parce qu'ils n'ont
jamais rencontré Dieu, et que, ne le voyant nulle part, ils
trouvent inutile et même puéril de s'occuper de «cet invisible»
et de «cet introuvable»; d'autres, parce que chercher la cause
première et la fin dernière leur paraît être du temps perdu,
en tout cas de la non-science; d'autres, parce que telle personne
religieuse est détestable, et que, par conséquent, c'est la religion
qui la rend détestable ; d'autres, parce que le cléricalisme est
une chose néfaste et que toute religion n'est au fond qu'un
cléricalisme; etc., etc. Tous ces sophismes constituent déjà
un faux point de départ, et sont par conséquent une première
erreur à la charge de la libre-pensée irréligieuse.

Une seconde erreur, plus grave encore, apparaît dans les
motifs par lesquels les libres-penseurs irréligieux prétendent
étayer leur négation de toute religion. Examinons les principaux :

1° La liberté de penser, disent-ils, est inconciliable avec
la religion, parce que la religion procède par voie de révélation
divine, et qu'il est impossible d'être libre en face d'une
révélation divine. — Réponse: Ni l'idée de Dieu, ni l'idée de l'action
de Dieu sur le monde, ni l'idée d'une union de l'homme avec
Dieu, ni aucune des idées qui constituent la vraie notion de
la religion, ne heurtent la notion de la liberté. Donc la liberté
de penser n'est pas inconciliable avec la vraie religion. Que
certains théologiens, dans certaines Eglises, violent la liberté
de la pensée et de la conscience, cela n'est malheureusement
que trop vrai; mais on ne saurait logiquement les confondre
avec la religion même. En outre, il n'est pas exact de dire
que les vérités religieuses ne sont connues que par révélation
divine ; beaucoup le sont par la raison même. Quant aux
vérités révélées, elles ne blessent en rien la raison; on le démontre
dans les Traités spéciaux où elles sont expliquées; d'ailleurs
la liberté de penser existe avant, pendant et après l'acte de

foi; et la religion bien comprise, loin de combattre la liberté,



— 670 —

la protège et la développe. Révélée ou non, la vérité, du

moment qu'elle est reconnue comme vérité, a naturellement
des droits sur tout esprit sincère qui la reconnaît; mais il faut
qu'elle soit d'abord démontrée et reconnue comme telle. Donc
la liberté est entièrement respectée.

2° Tout libre-penseur tient la science pour sacrée, non moins

que la liberté. Or la religion repousse la science. Donc c'est
un devoir pour la libre-pensée de repousser la religion. —¦

Réponse. Il est faux que la vraie religion repousse la science.
Que certains théologiens soient en opposition avec les données
des sciences, cela est vrai ; mais ces théologiens ne sont nullement

autorisés à parier au nom de la vraie religion. Nous
démontrerons, dans la seconde partie de ce Traité, que, loin
de combattre la science, la vraie religion doit en appeler à la
science et à la philosophie, accepter leurs démonstrations, et
se conformer à tout ce qu'elles enseignent de vrai.

3° La philosophie et la science, dit-on encore, repoussent
la religion ; elles constatent et démontrent que l'idée religieuse
et le sentiment religieux sont des états d'esprit ou des états
d'âme inférieurs, pour ne pas dire maladifs, dus à l'ignorance
et aux préjugés, mais que, à mesure que les sciences progresseront,

les religions et la religion disparaîtront comme les
ténèbres de la nuit devant le soleil levant. — Réponse. Nous
avons déjà démontré que l'idée de la religion est parfaitement
philosophique, et fondée sur le principe de causalité appliqué
à l'observation cle l'univers. Par conséquent, plus la connaissance

de l'univers se perfectionnera, plus la religion elle-même
se perfectionnera et se fortifiera.

4° La philosophie et la science suffisent; donc la religion
est inutile. — Réponse. La philosophie, qui recherche les causes
secondes, s'occupe peu de la cause première, et encore ne s'en
occupe-t-elle que spéculativement, tandis que la religion traduit
en actes et en culte les hauts enseignements de la théodicée.
Les sciences, même sociales, s'occupent plus des droits et de

la liberté que des devoirs moraux et de la conscience ; c'est
la religion qui comble cette lacune et qui, en outre, perfectionne
et fortifie les simples données de la philosophie. Donc la
philosophie et les sciences sont insuffisantes pour la direction morale
de la vie, et pour soutenir pratiquement la société dans sa
marche vers l'idéal. L'histoire, d'ailleurs, constate que plus la



— 671 —

prétendue civilisation sans religion progresse, plus certains
crimes augmentent, même là où l'instruction est la plus prospère

: en France, avant que l'instruction fût obligatoire, on
comptait, sur 100 criminels, 61 ignorants et 39 instruits; depuis
que l'instruction est obligatoire, on compte 30 ignorants et 70

instruits. Mêmes résultats en Italie (voir «l'Education populaire

et la criminalité en Italie» par Garofalo): en 1862, les
détenus dans les maisons de force étaient au nombre de 15,037 ;

en 1894, ils atteignaient le chiffre de 28,336. Ce qui caractérise
nos sociétés «civilisées», c'est leur facilité à comprendre les

principes et leur facilité non moins grande à les violer. Même
en supposant avec Lombroso que tout criminel soit un malade,
il n'est pas prouvé que la science suffise à le guérir et que
la religion ne soit pas plus efficace, pour toucher la volonté
et la conscience, que la morale irréligieuse ou la métaphysique
sans religion positive. Renan a remarqué avec raison que la
philosophie ne sera jamais pour le grand nombre, tandis que
la religion sera toujours à la portée de tous. Une intelligence
éclairée par la science et par la religion est évidemment plus
puissante à mouvoir la volonté vers le bien et vers l'idéal, qu'une
intelligence qui se borne à la connaissance des choses
mondaines. Enfin, les aveux que de nombreux philosophes ont
faits sur le besoin que la philosophie a de la religion, sont
formels et tranchent la question d'une manière non suspecte.

Tels sont les principaux arguments que les libres-penseurs
irréligieux font valoir contre la religion. Les autres ne sont
que la menue monnaie de ceux-ci. C'est toujours la condamnation

de la religion, sous prétexte qu'elle n'est que la
consécration de l'ignorance et de la superstition, la recherche du
miracle, le mysticisme absurde, l'opium de l'intelligence, le
cléricalisme, l'intolérance, le fanatisme, la domination des âmes,
l'exploitation des consciences, la consolation de ceux qui ont
besoin d'illusions et de duperies, etc. Toutes ces banalités,
qui ne reposent que sur de spécieuses confusions d'idées, ou
sur l'ignorance des masses, et aussi sur les assertions erronées
de certains théologiens, se réfutent d'elles-mêmes.

Chapitre VIII. Réfutation du moralisme irréligieux.
L'objection est celle-ci: Quelles que soient les origines de

la morale indépendante, cette morale naturelle et non religieuse



— 672 —

existe; elle existe comme système logiquement conçu; ce
système se répand de plus en plus, et il démontre chaque joui-
plus clairement que la religion n'est pas nécessaire à la morale,
et même que la morale laïque est plus forte, comme morale,
que la morale dite religieuse ou confessionnelle.

Réponse. Il importe, avant de réfuter les méprises et les

erreurs contenues dans cette objection, d'éclaircir quelques
expressions confuses. D'abord, si le mot «laïque» appliqué à

la morale signifie simplement morale «non cléricale» ou
«anticléricale», nous l'approuvons, parce que le cléricalisme auquel
on fait allusion et que l'on combat, est effectivement une erreur ;

si, au contraire, ce mot signifie morale «irréligieuse» (et c'est
souvent le cas), nous ne saurions l'approuver. Ensuite,
l'objection confond comme synonymes les mots «religieux» et
«confessionnel»; or ils ne le sont pas, surtout lorsqu'ils sont
appliqués à la morale; il ne saurait être question, dans ce

traité, d'aucune confession particulière, mais seulement de la
religion en général. On peut avoir des griefs légitimes contre
telle et telle confession religieuse, contre sa discipline, contre
sa morale, contre ses dogmes, sans que la religion même en
soit responsable. Enfin, qu'entend-on par morale «indépendante»?

est-ce une morale indépendante de toute métaphysique,
ou seulement de la notion de Dieu, ou aussi de la notion de

religion, etc.? L'objection manque de précision.
Nous disons: 1° En soi, la morale religieuse est supérieure

à la morale non religieuse, à plus forte raison à la morale
antireligieuse. En effet, toute idée juste en morale reçoit de

son rapprochement avec l'idée de Dieu une clarté et une force
qui en augmentent la valeur: avec l'idée de Dieu, les notions
de conscience, de loi, de devoir, d'autorité, de juge, de sanction,
sont plus claires et plus fermes ; avec et par la vraie religion,
la conscience est plus délicate, le sentiment du devoir plus
scrupuleux, l'attraction vers l'idéal plus forte et plus entraînante.
Sans aucun doute, la morale peut contribuer à épurer la
religion, mais sans aucun doute aussi la religion tend à renforcer
et à perfectionner la morale. L'impératif catégorique qui ne
provient que du moi humain, est manifestement inférieur à

celui qui est dicté par l'Etre absolu et le Bien infini.
Nous disons : 2° La morale purement philosophique est

insuffisante sans la religion. En effet, cette morale est trop



— 673 —

abstraite, trop sèche, trop peu précise pour pouvoir déterminer
avec une force catégorique et décisive les volontés faibles et
hésitantes. Les systèmes philosophiques de morale sont trop
opposés les uns aux autres pour pouvoir donner à un esprit
incertain la direction sûre dont il a besoin : morale épicurienne
du plaisir sensuel, morale sentimentale du plaisir de la
conscience, morale eudémoniste de la félicité, morale utilitaire de

l'intérêt particulier ou général, morale esthétique de la beauté,
morale positiviste altruiste, morale kantienne du respect de la
loi, morale pessimiste de la souffrance, morale nirvanienne du
néant comme dernier mot de toutes choses, etc., toutes ces

morales, en se disputant la possession des âmes, ne peuvent
que les ébranler.

Comment, d'ailleurs, faire sortir du matérialisme une réelle
et solide morale Car, s'il n'y a que de la matière en ce monde,
comment une loi qui découle d'une source aussi vague et aussi
insignifiante pourrait-elle obliger en conscience le pauvre à

respecter le bien d'autrui, le jouisseur à se priver des
jouissances qui le fascinent, etc.? Comment le non-esprit produirait-il

l'esprit et comment l'absence de morale au point de

départ produirait-elle la morale au point d'arrivée?
Le respect de soi est certainement un fondement vrai, mais

qui ne voit que le respect de soi, quand on est convaincu qu'on
est une créature de Dieu et qu'on devra lui rendre compte de

sa vie, est plus solide que lorsqu'on se considère soi-même
comme la seule juridiction à laquelle on soit soumis? Avec
quelle facilité ne peut-on pas éluder et même abolir la loi qu'on
ne reconnaît que parce qu'on se l'est imposée soi-même Avec
quelle facilité ne peut-on pas comparer le devoir au bonheur,
et prétendre que, de même que le bonheur consiste à croire
qu'on est heureux, ainsi le devoir consiste à croire au devoir?
Et alors quelle base fragile

Les positivistes de l'école de Comte, qui ne veulent d'autre
religion que le culte de l'humanité, sous prétexte que ce culte,
fondé sur les sciences positives, sur la solidarité universelle
et sur la morale altruiste, suffit, se trompent. Certes, nous
acceptons les données des sciences, mais nous prétendons que,
pour comprendre la raison d'être de l'univers, il faut admettre
une cause première, ce que les comtistes nient (première erreur).
Nous admettons la contingence et la relativité de l'univers, et



— 674 —

nous nous appuyons précisément sur cette relativité pour
démontré la nécessité de l'Absolu, ce que les comtistes nient
(deuxième erreur). Nous admettons la solidarité universelle de

tous les hommes et tout ce qu'il y a de vrai dans la fraternité
humaine ; mais nous disons que, sans le Père céleste, les hommes
oublient vite leur fraternité, et que leur individualisme et leur
égoïsme peuvent vite détruire leur altruisme, si celui-ci n'est
fondé que sur le relativisme : car, relativement, un homme en vaut
un autre, et si l'individu A se croit égal aux individus B et C,

il ne comprendra pas pourquoi il devrait se sacrifier à eux.
La solidarité comtiste manque d'une base solide (troisième erreur).

Nous disons: 3° Nous ne croyons pas possible une morale
qui serait complètement indépendante de toute métaphysique,
parce que même les notions de plaisir, d'intérêt, à plus forte
raison les notions de loi, de liberté, d'autorité, de devoir, de

conscience, ne sauraient être parfaitement éclaircics sans les
notions de contingence, d'absoluité, de nécessité, de relativité,
de vérité, de beauté, de bonté, etc. Mais nous croyons possible
une morale qui serait fondée sur la notion «du bien en général »>

en ce sens qu'il n'est pas nécessaire d'avoir l'idée du Bien
infini pour établir que l'homme est tenu à des devoirs, et en
ce sens qu'il ne suffit pas d'être athée pour être réellement
indépendant de toute morale. Toutefois — et ceci est capital
— nous démontrons que cette morale, simplement fondée sur
l'idée du bien en général et bonne en elle-même, est imparfaite,
trop abstraite, fragile, et certainement inférieure à la morale
fondée sur l'existence du Bien absolu, infini, parfait, vivant,
personnel, maître, juge et sanction de l'homme, sa créature.
Enfin — et ceci est plus capital encore — si cette morale
fzow-religieuse ou «-religieuse est bonne en elle-même, quoique
imparfaite, faible et insuffisante, nous déclarons erronée et nous
condamnons la morale «»//-religieuse, parce que c'est une
grave erreur de nier l'existence et les droits de Dieu (voir
le Traité de Dieu), de nier la contingence, la dépendance et les
devoirs de l'homme par rapport à Dieu (voir le Traité de Vhom-
me), et de nier la nécessité de la religion comme lien entre
Dieu et l'homme, ainsi que nous l'avons démontré dans toute
cette première partie du Traité de la religion en général.

E. Michaud.


	Esquisse d'un traité de la religion en général

