
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 40

Artikel: Der Reformkatholizismus innerhalb der römischen Kirche

Autor: Weber, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 631 —

DER REFORMKATHOLIZISMUS

INNERHALB DER RÖMISCHEN KIRCHE.

An den diesjährigen fünften internationalen Altkatholiken-
kongress, welcher vom 5. bis 8. August in Bonn stattgefunden,
hatte der Bischof der deutschen Kirche folgenden Antrag gestellt:

„Eine Reform der römischen Kirche in echt christlichem
Geiste von innen heraus ist seit dem 18. Juli 1870 nicht mehr
möglich. Die Bestrebungen des verstorbenen Professors Franz
X. Kraus, sowie der Professoren Ehrhard, Schell, Wahrmund
u. a. in der angedeuteten Richtung sind vergeblich und aussichtslos.
Der religiöse Katholizismus im Unterschiede von dem politischen
Ultramontanismus der römischen Kirche ist organisiert in den
katholischen Kirchen der (holländischen, schweizerischen,
österreichischen und deutschen) Altkatholiken."

Herr Bischof Weber begründete seinen Antrag, der von
dem Kongresse einstimmig angenommen wurde, in der zweiten
Delegiertenversammlung durch die folgenden Ausführungen:

Hochansehnliche Versammlung
Die von mir eingebrachte These hat, denke ich, nicht

bloss eine theoretisch-wissenschaftliche, sondern auch eine recht
praktische, aktuelle Bedeutung.

Seit einigen Jahren hat sich innerhalb der römischen, auf
die vatikanischen Julidogmen des Jahres 1870 gegründeten
Kirche eine Bewegung hervorgetan, die im wesentlichen
dieselben Ziele verfolgt, wrelche wir Altkatholiken als eigene

Kirchengemeinschaft und ausser dem Verbände mit der heutigen
römischen Kirche zu erreichen suchen. Einer der Haupturheber
und Führer der genannten Bewegung ist der am 28. Dezember
1901 in San Remo (Italien) verstorbene kenntnisreiche imd
weltkundige Professor der römischen Theologie an der Universität

Revue intern, de Théologie. Heft 10, 1902. 42



— 632 —

Freiburg im Grossherzogtum Baden, Dr. Franz Xavier Kraus.
Bald nach seinem Tode wurden einige nicht widersprochene
Sätze des von ihm hinterlassenen Testamentes bekannt, in
denen er Wesen und Ziel der von ihm geleiteten Bewegung
also formulierte. „Ich sterbe, wie ich gelebt, als meiner Kirche
bis in den Tod ergebener Sohn. Habe ich etwas gedacht oder
geschrieben, was ihrem oder Christi Geist zuwider wäre, so
sei es hiermit zurückgenommen und all mein Tun und Lassen
sei dem Urteil der katholischen Christenheit unterstellt." Die
ultramontane Presse übergab diese Sätze gleich nach Kraus'
Tode mit einem gewissen Triumph als die Quintessenz seines
letzten Bekenntnisses der Öffentlichkeit, aber die in dem
Testamente des Verstorbenen ihnen folgenden Sätze brachte
sie in wohlverstandenem Parteiinteresse ihren Lesern nicht zur
Kenntnis. Kraus fährt nach den obigen Ausführungen so fort :

„Möge der Herr meine Kirche und mein deutsches Vaterland
schützen, meinen Kaiser und meinen Grossherzog segnen!
Lebend und sterbend erkenne ich für die christliche Gesellschaft

kein Heil, als in der Rückkehr zu dem religiösen Katholizismus,

in dem Bruch mit den irdischen, politischen und
pharisäischen Aspirationen des Ultramontanismus — in der Erkenntnis,
dass das Reich Gottes nicht von dieser Welt ist und der, welcher
das Gegenteil predigt, non sapit ea, qua? dei sunt, sed ea, quse
hominum" (Matth. XVI, 23). Das Ziel also, in dem allein
Kraus das Heil der Kirche, ja der christlichen Gesellschaft
erblickt, ist „die Rückkehr zu dem religiösen Katholizismus",
und der Weg zur Erreichung dieses Zieles besteht „in dem
Bruche mit den irdischen, politischen und pharisäischen
Aspirationen des Ultramontanismus".

Kraus ist mit seinen Bestrebungen nicht allein geblieben.
Eine Reihe sehr achtbarer, zum Teil hervorragender Männer
sind in seine Fussstapfen getreten. In letzter Zeit — um von
anderen, wie Prof. Schell in Würzburg, Wahrmund in Gratz. zu
schweigen — hat in der angedeuteten Richtung grosses
Aufsehen erregt der Professor der Kirchengeschichte an der
katholisch-theologischen Fakultät der Universität zu Wien,
Dr. Albert Ehrhard, durch sein sehr bald in zweiter und dritter
Auflage erschienenes Buch: „Der Katholizismus und das zwanzigste

Jahrhundert im Lichte der kirchlichen Entwickelung der
Neuzeit". Auch einige periodisch erscheinende Zeitschriften



- 633 -
hat die Bewegung ins Leben gerufen, so die seit dem Jahre 1900
unter dem Titel „Renaissance" erscheinende Zeitschrift für
Kulturgeschichte, Religion und Belletristik des Dr. Joseph Müller
und die Wochenschrift: „Das XIX. Jahrhundert" (früher „Freie
deutsche Blätter"), herausgegeben von den Priestern Dr. Franz
Klasen in München und Dr. Johannes Bumüller in Augsburg.

Den vorher genannten und den in den gleichen
Bestrebungen mit ihnen verbundenen Männern ist neben manchen
Verschiedenheiten in den Einzel-Vorstellungen doch ein
Zweifaches miteinander gemeinsam. Sie alle unterscheiden, ebenso
wie wir Altkatholiken, zwischen Katholizismus und Ultramontanismus.

Jener ist rein religiöser Natur ; er erstrebt mittelst
der religiösen Wahrheit die Heiligung der Menschen. Einzig
und allein die Erfüllung dieser Aufgabe ist der Kirche anvertraut.

Der Ultramontanismus dagegen ist der Erde entstammt ;

er verfolgt weltliche, politische Zwecke, er will die Herrschaft
in dieser Welt, welche der Katholizismus nicht will, ja, wenn
sie ihm angeboten würde, als mit seinem Wesen unvereinbar
von sich weisen musste. Daher ist für den Katholizismus kein
Heil ausser in der Trennung von seinem Todfeinde, dem
Ultramontanismus, in der Befreiung der Kirche von den Banden,
mit welchen dieser sie umschlungen hält. Kommen die
Reformkatholiken innerhalb der römischen Kirche in den vorher
skizzierten Auffassungen den Altkatholiken sehr nahe, so gehen
beide nach einer andern Richtung doch weit, sehr weit
auseinander. Die Reformkatholiken sind der Ansicht, class der
18. Juli 1870 mit seinen neuen Glaubenssätzen von der Unfehlbarkeit

und dem Universalepiskopate des Papstes eine icesent-
liche Änderung an der römischen Kirche nicht vorgenommen
habe: der eine und andere von ihnen ist sogar geneigt, in der
Verkündigung der genannten Glaubenssätze etwas Gutes und
Preiswürdiges anzuerkennen und sie der Welt als ein solches
vorzustellen. In diesem Sinne schreibt Prof. Ehrhard (a. a. 0.,
Seite 265/66) wörtlich folgendes. „Für den Katholiken hat die
Unfehlbarkeitserklärung ihre befreiende Wirkung, die jeder
grossen Wahrheit eignet, dadurch erwiesen, dass sie die Grenzen,
innerhalb welcher die Tätigkeit des Papstes als des Oberhauptes
der katholischen Kirche einen absolut verpflichtenden Charakter
besitzt, genau umschrieben und sehr enge gezogen hat.
Denn es ist damit zugleich festgestellt, dass alle ihre (soll wohl



— 634 —

heissen: seine) Tätigkeit ausserhalb dieser Grenzen zeitgeschichtlichen

und persönlichen Charakters ist, und daraus folgt, dass

päpstliche Aussprüche und Verfügungen der Vorzeit, die den
höchsten Idealen des Christentums, der Religion, der Gerechtigkeit,

der Menschlichkeit nicht entsprachen, der katholischen
Kirche nicht zur Last gelegt werden können. Was aber vom
Papste gilt, das trifft noch viel mehr zu für die römischen
Prälaten und Kongregationen, sowie für alle übrigen Vertreter
der kirchlichen Auktorität." Die Reformkatholiken von der
Richtung eines Kraus und Ehrhard finden daher die ganze
dogmatische Entwickelung der römischen Kirche bis zum
18. Juli 1870 einschliesslich durchaus in der Ordnung; sie
sind mit ihr vollkommen in Übereinstimmung. Daher erblicken
sie auch nach dem zuletzt genannten verhängnisvollen Tage
in der römischen noch fortwährend die katholische Kirche, die
Kirche Jesu Christi. So wird es erklärlich, dass sie unter
keiner Bedingung von der römischen Julikirche des Jahres 1870
sich trennen und die von ihnen für notwendig gehaltenen
Reformen nur aus dem Innern dieser Kirche heraus als lebendige
Glieder derselben vorbereiten und durch die zuständigen
Organe vorgenommen wissen wollen. Wenn demnach Prof. Kraus
in seinem Testamente sich als „einen seiner Kirche bis in den
Tod ergebenen Sohn" bezeichnet, so meint er damit die römische
Kirche wie vor so nach dem 18. Juli 1870. Und wenn Ehrhard
die Kritiker seines vorher genannten Buches bittet, „nicht
einzelne Sätze aus dem Zusammenhange zu reissen, sondern den
Geist der ganzen Schrift vorurteilslos zu würdigen", so
charakterisiert er zugleich diesen Geist als „den Geist aufrichtiger
Wahrheitsliebe verbunden mit einer treuen und herzlichen
Anhänglichkeit an die katholische (soll heissen : römische)
Kirche als der Trägerin des wahren und ganzen Christentums"
(a. a. 0. S. X). Durch diese Auffassung gewinnt der
gegenwärtige Refonnkatholizismus der Kraus, Ehrhard, Klasen, Bu-
müller, Wahrmund, Schell und ihrer Gesinnungsgenossen eine
grosse Ähnlichkeit mit dem sog. Staatskatholizismiis der
Siebzigerjahre unter dem preussischen Minister Falk. Jener
glaubt wie dieser, unter Beibehaltung der ganzen dogmatischen
Entwickelung der römischen Kirche die ultramontan-politischen
Bestrebungen derselben ablehnen zu können ; es wird ihm auch
ergehen wie dem preussischen Staatskatholizismus; er wird



— 635 —

wie dieser nach verhältnismässig kurzer Zeit sang- und klanglos

aus dem öffentlichen Leben wieder verschwinden. Denn
Kraus' Weissagung: „Die Idee des religiösen Katholizismus,
einmal hinausgeworfen, wird ihren Siegeslauf nehmen und in
wenigen Jahrzehnten sich eine Welt erobern", ist eine
Phantasterei, die nur darin ihre Erklärung findet, dass der gelehrte
Freiburger Professor die Bedeutung des 18. Juli 1870 nicht
verstand und noch weniger zu würdigen wusste. Und gerade
hier liegt die Grenzscheide zwischen Reform- und Altkatholizismus.
Um dies zu erkennen, wollen wir uns die vatikanischen
Glaubenssätze des 18. Juli 1870 wieder einmal unbefangen, ohne
Voreingenommenheit nach der einen oder andern Seite,
besonnen und scharfen Blickes ansehen.

In der von dem Speyerer Domkapitular und päpstlichen
Theologen des vatikanischen Konzils, Dr. Willi. Molitor,
angefertigten deutschen Übersetzung lautet die in dem dritten
Hauptstück der Constitutio : iEterni Patris über „die Bedeutung
und Beschaffenheit des Primates des römischen Papstes" getroffene
dogmatische Bestimmung folgendermassen. „Wer sagt, der
römische Papst habe lediglich das Amt der Aufsicht und
Führung, nicht aber die volle und höchste Jurisdiktionsgewalt über
die ganze Kirche, nicht nur in Sachen des Glaubens und der
Sitten, sondern auch in Sachen, welche die Disziplin und die

Regierung der über die ganze Erde verbreiteten Kirche betreffen ;

oder derselbe besitze nur den bedeutendem Anteil, nicht aber
die ganze Fülle dieser höchsten Gewalt ; oder diese seine
Gewalt sei keine ordentliche und unmittelbare, sei es über alle
und jegliche Kirchen oder über alle und jegliche Hirten und
Gläubigen, der sei im Banne." Welche Machtbefugnis wird
in diesen Worten dem römischen Papste beigelegt? Die
Ausdrücke sind sehr sorgfältig gewählt und in die rechte Stellung
zu einander gebracht, um ein Missverständnis derselben ja
nicht aufkommen zu lassen. Der Papst besitzt „die volle und
höchste Jurisdiktion über die ganze wo immer verbreitete
Kirche in allen Sachen des Glaubens, der Sitten, der Disziplin
und der Regierung derselben, und die ganze Fülle dieser höchsten

Gewalt hat er als eine ordentliche und unmittelbare", d. h.
sie ist ihm von Christus, dem gottmenschlichen Gründer der
Kirche, selbst übergeben. Und wie kein Gegenstand, der das
Leben der Kirche, wie immer, berührt, dieser päpstlichen



— 636 —

Gewaltfülle sich entziehen kann, so unterliegt ihr auch jede
Korporation und jedes Mitglied der Kirche ohne alle Ausnahme,
denn die skizzierte päpstliche Gewalt erstreckt sich „über alle
und jegliche Kirchen, über alle und jegliche Hirten und
Gläubigen". Wenn die Sprache dazu da ist, um die in sie
niedergelegten Gedanken zu enthüllen und nicht zu verbergen, so

kann es keinem Zweifel unterliegen, dass die durch die
mitgeteilte Deklaration dem Papste übertragene Macht eine völlig
schrankenlose ist. In dem erwähnten Glaubenssatze ist ein päpstlicher

Absolutismus aufgerichtet, vor dem sich innerhalb der
römischen Kirche schliesslich alles, alles beugen muss. Zwar
kann es auch nach dem 18. Juli 1870 noch vorkommen, dass

der Papst von Massnahmen, die er beabsichtigt oder selbst

getroffen hat, durch Gegenvorstellungen abzustehen bewogen
wird. So haben zur Zeit die südslavischen Bischöfe dem
Versuche von seiten Roms, die slavische Liturgie im Gottesdienste
zu unterdrücken, mit Erfolg widerstanden. Dasselbe geschah
von seiten der irischen Bischöfe gegen den päpstlichen Befehl,
dass die Mitglieder der römischen Kirche in Irland der
englischen Herrschaft kritiklos sich zu unterwerfen hätten. Auch
die nordamerikanischen Bischöfe wiesen die päpstliche Enzyklika,
wTelche den Verband „Ritter der Arbeit" als freimaurerische
Organisation verdammte, entschieden zurück. In allen diesen
Fällen hat der Papst sein Vorhaben aufgegeben. Dass er das

getan hat — dazu mag er seine guten Gründe gehabt haben.
Unter allen Umständen aber war das Nachgeben die Tat seines

freien Willens. Hätte er umgekehrt gehandelt und die
Gegenvorstellungen der Bischöfe zurückgewiesen, so wäre jeder
römische Katholik mit Einschluss der betreffenden Bischöfe auf
Grund des in Rede stehenden vatikanischen Glaubenssatzes
unbedingt verpflichtet gewesen, dem Willen des Papstes sich
zu beugen und seinem Befehle zu gehorchen. Denn hat der
Papst „die volle und höchste Jurisdiktionsgewalt über die ganze
Kirche" und diese als „eine ordentliche und unmittelbare",
so kann es daneben eine andere ordentliche und unmittelbare
Jurisdiktionsgewalt in der Kirche nicht mehr geben. Hier gilt
der Spruch: Wer A sagt, muss auch B sagen. Die bis zum
18. Juli bestandene und als Dogma gelehrte ordentliche und
unmittelbare Jurisdiktionsgewalt der Landesbischöfe für ihren
Diözesanbezirk ist durch das vatikanische Dekret endgültig



— 637 —

vernichtet. Die Landesbischöfe sind aus Bischöfen mit
autonomer Selbständigkeit in ihren Diözesen, welche wohl der
Jurisdiktion der Gesamtkirche, nicht der des Papstes unterlag,
zu päpstlichen Vikaren geworden. Wie Prof. Ehrhard bei
dieser Sachlage behaupten kann: „Die Verfassung" der Kirche
habe durch die vatikanische Bischofsversammlung „keine wesentliche

Änderung erfahren" (a. a. O. S. 261), wird uns ewig
unerklärlich bleiben.

Und nun nehme man, um die wahre Beschaffenheit des
im Vaticanum aufgerichteten päpstlichen Absolutismus ganz zu
durchschauen, hinzu den im vierten Hauptstücke der erwähnten
Konstitution erlassenen Glaubenssatz von des Papstes
Unfehlbarkeit. „Wir lehren — so lautet er — und erklären es als
einen von Gott geoffenbarten Glaubenssatz, dass der römische
Papst, wenn er von seinem Lehrstuhl aus fex cathedra) spricht,
d. h. wenn er in Ausübung seines Amtes als Hirte und Lehrer
aller Christen, kraft seiner höchsten apostolischen Gewalt, eine
von der gesamten Kirche festzuhaltende, den Glauben oder die
Sitten betreffende Lehre entscheidet, vermöge des göttlichen,
im heiligen Petrus ihm verheissenen Beistandes, jene
Unfehlbarkeit besitzt, mit welcher der göttliche Erlöser seine Kirche
in Entscheidung einer den Glauben oder die Sitten betreffenden
Lehre ausgestattet wissen wTollte; und dass daher solche
Entscheidungen des römischen Papstes aus sich selbst, nicht aber
erst durch die Zustimmung der Kirche unabänderlich sind.

So aber jemand dieser Unserer Entscheidung, was Gott
verhüte, zu widersprechen wagen sollte, der sei im Banne."

Was besagt der deutliche, unmissverständliche Wortlaut
dieses Dekrets?

Dasselbe erhebt die Lehre des Jesuiten Bellarmin: der ex
cathedra redende Papst sei unfehlbar, zum Glaubenssatze. Der
Schwerpunkt des Dekrets liegt in der sehr genauen und scharf
umschriebenen Erklärung, die dem Ausdrucke : ex cathedra zu
teil wird. Der Papst spricht ex cathedra, wenn er : 1) in Ausübung
seines Amtes als Hirte und Lehrer aller Christen, 2) kraft seiner
höchsten apostolischen Gewalt, 3) eine von der gesamten Kirche
festzuhaltende, 4) den Glauben oder die Sitten betreffende Lehre
entscheidet. Treffen diese 4 Kriterien auf eine Lehrentscheidung
des Papstes zu, dann hat er in Beziehung auf sie dieselbe
Unfehlbarkeit, mit der Christus die Kirche ausgestattet hat. Eine



— 638 —

solche Entscheidung des römischen Papstes ist aus sich selbst,
nicht aber erst durch die Zustimmung der Kirche unabänderlich.
Fragt man nun, ob es päpstliche Entscheidungen gebe, welche
die vorgenannten 4 Merkmale an sich tragen, so muss der
wahrheitsliebende Kenner der Geschichte bekennen, dass
dieselben sogar in sehr grosser Zahl existieren. Zugleich befinden sich
darunter eine ganze Reihe von Schriftstücken, in w-elchen das
kirchenpolitische System des Ultramontanismus in voller Schärfe
und mit seinen extravagantesten Ansprüchen klar und bestimmt
vorgetragen wird. Dadurch ist in der römischen Julikirche des
Jahres 1870 der Ultramontanismus selbst aber auch zur Glaubenslehre

erhoben, und als solche muss er von allen Mitgliedern
derselben, die ihr in Treue anhangen wollen, angesehen und behandelt
werden. Um der Wichtigkeit der Sache willen lassen Sie mich die
Richtigkeit dieser Behauptungen wenigstens an einem der
erwähnten Erlasse, an der berüchtigten Bulle Pauls IV : Cum ex
apostolatus officio vom 15. März 1509 kurz und bündig
nachweisen.

Die Bulle trägt das oben genannte erste und ziceite Kriterium

einer Kathedral-Entscheidung offen zur Schau, denn kraft
seiner apostolischen von Gott ihm verliehenen Gewalt (ex
apostolatus officio.. divinitus nobis credito) schreibt der Papst in
derselben sich die allgemeine Sorge für die Herde des Herrn
(cura Dominici gregis generalis) und infolgedessen die
Pflicht zu, beständig darüber zu wachen, dass diejenigen, welche
gegen die Zucht des orthodoxen Glaubens sich erheben, die
Einheit der katholischen Kirche und das eingenähte Gewand
des Herrn zu zerreissen trachten, von dem Schafstalle Christi
vertrieben werden assidue vigilare ut qui. contra
orthodoxa? ficlei disciplinant insurgunt. catholiese Ecclesias
unitatem et inconsutilem Domini tunicam scindere moliuntur,
ab ovili Christi repellantur). Auf diese zweifache vom Papste
sich selbst beigelegte Befugnis stützt sich der ganze Inhalt der
Bulle; sie ist also vom Papste erlassen nicht weniger „in
Ausübung seines Amtes als Hirte und Lehrer" wie „kraft seiner
höchsten apostolischen Gewalt". Aber auch als eines Hirten
und Lehrers „aller Christen"? Auch das ist nicht zweifelhaft,
denn die Bulle ist gerichtet an die ganze Kirche, ja mehr als
das, an die ganze Menschheit. Am Schlüsse derselben heisst es,
dass es keinem Menschen erlaubt sei, sie abzuschwächen oder



— 639 —

in Verwegenheit ihr entgegen zu treten infrangere vel ei
ausu temerario contraire). Um das 3. und 4. der vorher
bezeichneten Merkmale in der Bulle zu finden, ist ein auch nur
flüchtiger Blick in dieselbe vollkommen ausreichend. Sie ist
erlassen, um Angriffe auf den orthodoxen Glauben zurückzuweisen,

diesen selbst zu bestimmen und in voller Klarheit
auseinanderzusetzen; sie enthält also „eine deii Glauben betreffende
Lehre", die eine ewige Geltung haben soll (hac nostra in per-
petuum valitura constitutione), aus der Fülle der apostolischen
Gewalt erlassen ist (de apostolicse potestatis plenitudine), von
der ganzen Kirche angenommen und geglaubt werden muss
und deren Verwerfung den Zorn des allmächtigen Gottes und
der heiligen Apostel Petrus und Paulus nach sich zieht (indig-
nationem omnipotentis Dei ac beatorum Petri et Pauli apostolorum

incursurum). Der durch seine Briefe an Dechamps,
den Erzbischof von Mecheln, einst rühmlichst bekannt gewordene

Oratorianer Gratry meint zwar bezüglich der in Rede
stehenden Bulle: „Ich lasse es dahingestellt sein, ob dieselbe ex
cathedra erlassen ist oder nicht, weil ohnehin ja niemand weiss,
was der Ausdruck ex cathedra besagen will." Das schrieb
Gratry vor der Emanation der vatikanischen Julidogmen des

Jahres 1870. Wer dasselbe aber auch nach ihrer Emanation
noch schreiben oder die Bulle als eine Kathedralentscheidung
sogar in Abrede stellen kann, nachdem die vatikanische
Bischofsversammlung selbst die Kriterien einer solchen mit aller nur
wünschenswerten Deutlichkeit festgestellt hat, der hat sich das
Schriftstück entweder nie nüchternen Auges angesehen oder er
hat den Mut nicht, mit den vatikanischen Julidogmen zugleich
die mit ihnen untrennbar verbundenen Konsequenzen in den
Kauf zu nehmen. Es gibt aber andere, welche diese

Konsequenzen voll und ganz übernommen haben und zu deren
Durchführung in Staat und Kirche, im öffentlichen und
privaten Leben kein Mittel unversucht lassen — die Jesuiten. Sie,
die Söhne Loyolas, sind die echtesten, die wahrsten, die treuesten,
die ergebensten Glieder der vatikanischen oder römischen Julikirche
des Jahres 1870. Sie werden auch dafür sorgen, dass die neuen
Glaubenssätze mit all ihren Konsequenzen, selbst den extremsten
Forderungen des Ultramontanismus, nicht bloss auf dem Papier
stehen bleiben, sondern ins praktische Leben übergesetzt werden.
Und wer immer innerhalb der römischen Julikirche vom



— 640 —

Jahre 1870 diesem ihrem Unternehmen sich widersetzt, wie die
Kraus, Ehrhard und Schell, die Bumüller und Klasen und die
übrigen Anhänger des Reformkatholizismus, der wird bald die
Erfahrung machen, dass er das Unmögliche anstrebt und von
seinen korrekteren, konsequenteren und zielbewussteren
Gegnern zermalmt wird.

Mit diesen Ausführungen ist die von uns aufgestellte These
-erschöpft. Die Bestrebungen des Reformkatholizismus der Herren
Kraus, Ehrhard und ihrer Gesinnungsgenossen sind „vergeblich
und aussichtslos", weil jener theoretisch den Katholizismus vom
Ultramontanismus zwar unterscheidet, diese Unterscheidung
praktisch aber nicht durchführt. In dieser Halbheit bleibt er
stehen, denn er durchschaut nicht, class die römische Kirche
selbst seit dem 18. Juli 1870 eine ultramontane Kirche ist, der
Ultramontanismus, selbst in seiner abstossendsten Gestalt, zu
ihrem eigentlichen Wesen gehört und sie mit der Preisgabe
desselben sich selbst verleugnen und sich selbst aufgeben würde.
Dagegen hat der Altkatholizismus durch seine Trennung von
der römischen Julikirche des Jahres 1870 die Unterscheidung
von Katholizismus und Ultramontanismus in die Ted und ins
praktische Leben übergesetzt. Die Bistümer Hollands, Deutschlands,

Österreichs und der Schweiz, in denen der Altkatholizismus

kirchlich sich organisiert hat, sind rein religiöse
Institutionen. Sie mussten von sich selbst abfallen und ihr
eigentlichstes Wesen verleugnen, wollten sie jemals, mit Prof. Kraus
zu reden, „die irdischen, politischen und pharisäischen Aspirationen

des Ultramontanismus", sei es ganz, sei es teilweise, zu
Zielpunkten ihres Strebens machen. Und da jene Bistümer
unverrückt bei der Lehre, der Verfassung und dem Kultus der
alten noch ungeteilten Kirche der ersten acht Jahrhunderte
christlicher Zeitrechnung verharren, so sind sie auch die reinste
und wahrste Repräsentation der katholischen Kirche im Abendlande.

Dagegen hat die römische Kirche durch die neuen
Glaubenssätze des 18. Juli 1870 ihren Charakter der Katholizität
endgültig preisgegeben ; sie hat sich an jenem Unglückstage in
eine ganz neue Kirche verwandelt, die nach dem Orte ihrer
Entstehung als römische oder vatikanische, nach ihrem unfehlbaren
und absolut regierenden Oberhaupte als päpstliche, nach ihrem
eigensten Wesen als ultramontane und nach den ihre weitere
Entwickelung und ihr ganzes Leben beherrschenden Kräften als



— 641 —

jesuitische bezeichnet werden muss. Zwar sieht Ehrhard umgekehrt

in dem Altkatholizismus eine Häresie, nämlich „eine
Gelehrtenhäresie". „Er sei nicht zu einer kirchlichen Grossmacht
geworden und werde es nie werden, weil er keine neue religiöse
Kraft besitze, die ihm eigentümlich wäre." Eigentlich sei es
der deutsche Nationalgeist, der ihn bis zur Stunde erhalte und
— die Unterstützung seitens des Staates (a. a. O. S. 286). Nach
den vorherigen Ausführungen scheint es überflüssig, auf die
in diesen Worten enthaltenen Invektiven näher einzugehen und
ihre Unwahrheit im einzelnen nachzuweisen. Nur eines sei

zum Schlüsse noch erwähnt. Wenn Ehrhard von dem
Altkatholizismus verächtlich behauptet, class er „keine neue
religiöse Kraft besitze", so ist darauf zu antworten, dass der
Altkatholizismus eine solche weder anstrebt, noch, wenn sie ihm
dargeboten würde, annehmen könnte. Was der Altkatholizismus
in der angedeuteten Richtung allein will und allein wollen kann,
ist einzig und allein die Kraft des alten und doch ewig neuen

Evangeliums unseres Herrn Jesu Christi. Die in dem Evangelium

liegende religiöse Kraft zur ungetrübten, vollen Wirksamkeit

zu bringen, ist das Motiv, aus welchem der Altkatholizis-
mus geboren wurde. Dieselbe Kraft des Evangeliums, und nicht
der deutsche Nationalgeist oder der Staat, ist es, welche ihn
bis zur Stunde erhalten. Die gleiche Kraft wird ihn, denke ich,
auch in Zukunft erhalten und ihn auch dann noch zu fruchtbaren,

segensreichen Wirkungen befähigen, wenn der
Reformkatholizismus der Herren Ehrhard, Kraus, Schell, Wahrmund
und Genossen tot am Boden liegt und, wie der ehemalige
Staatskatholizismus, ohne Hoffnung auf eine dereinstige
Auferstehung zu Grabe getragen wird.

Bonn. Theodor Weber.


	Der Reformkatholizismus innerhalb der römischen Kirche

