Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 40

Artikel: Der Reformkatholizismus innerhalb der roémischen Kirche
Autor: Weber, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 631 —

DER REFORMKATHOLIZISMUS

INNERHALB DER ROMISCHEN KIRCHE.

An den diesjiahrigen fiinften internationalen Altkatholiken-
kongress, welcher vom 5. bis 8. August in Bonn stattgefunden,
hatte der Bischof der deutschen Kirche folgenden Antrag gestellt:

»iine Reform der romischen Kirche in echt christlichem
Geiste won innen heraus ist seit dem 18. Juli 1870 nicht mehr
moglich. Die Bestrebungen des verstorbenen Professors Franz
X. Kraus, sowie der Professoren Ehrhard, Schell, Wahrmund
u. a. inder angedeuteten Richtung sind vergeblich und aussichtslos.
Der religiose Katholizismus im Unterschiede von dem politischen
Ultramontanismus der romischen Kirche ist organisiert in den
katholischen Kirchen der (hollindischen, schweizerischen, ¢ster-
reichischen und deutschen) Altkatholiken.“

Herr Bischof Weber begriindete seinen Antrag, der von
dem Kongresse einstimmig angenommen wurde, in der zweiten
Delegiertenversammlung durch die folgenden Ausfithrungen:

Hochansehnliche Versammlung!

Die von mir eingebrachte These hat, denke ich, nicht
bloss eine theoretisch-wissenschaftliche, sondern auch eine recht
praktische, aktuelle Bedeutung.

Seit einigen Jahren hat sich innerhald der romischen, auf
die vatikanischen Julidogmen des Jahres 1870 gegriindeten
Kirche eine Bewegung hervorgetan, die im wesentlichen die-
selben Ziele verfolgt, welche wir Altkatholiken als eigene
Kirchengemeinschaft und ausser dem Verbande mit der heutigen
romischen Kirche zu erreichen suchen. Einer der Haupturheber
und Fiihrer der genannten Bewegung ist der am 28. Dezember
1901 in San Remo (Ttalien) verstorbene Kenntnisreiche und welt-
kundige Professor der romischen Theologie an der Universitit

Revue intern. de Théologie. Heft 40, 1902. 42



— 632 —

Freiburg im Grossherzogtum Baden, Dr. Franz Xavier Kraus.
Bald nach seinem Tode wurden einige nicht widersprochene
Satze des von ihm hinterlassenen Testamentes bekannt, in
denen er Wesen und Ziel der von ihm geleiteten Bewegung
also formulierte. ,Ich sterbe, wie ich gelebt, als meiner Kirche
bis in den Tod ergebener Sohn. Habe ich etwas gedacht oder
geschrieben, was ihrem oder Christi Geist zuwider wire, so
sei es hiermit zuriickgenommen und all mein Tun und Lassen
sei dem Urteil der katholischen Christenheit unterstellt.“ Die
ultramontane Presse iibergab diese Sitze gleich nach Kraus’
Tode mit einem gewissen Triumph als die Quintessenz seines
letzten Bekenntnisses der Offentlichkeit, aber die in dem
Testamente des Verstorbenen ihnen folgenden Sitze brachte
sie in wohlverstandenem Partelinteresse ihren Lesern nicht zur
Kenntnis. Kraus fihrt nach den obigen Ausfihrungen so fort:
,AMoge der Herr meine Kirche und mein deutsches Vaterland
schiitzen, meinen Kaiser und meinen  Grossherzog segnen!
Lebend und sterbend erkenne ich fir die christliche Gesell-
schaft kein Heil, als in der Rickkehr zu dem religiosen Katholi-
zismus, in dem Bruch mit den irdischen, politischen und phari-
séiischen Aspirationen des Ultramontanismus — in der Erkenntnis,
dass das Reich Gottes nicht von dieser Welt ist und der, welcher
das Gegenteil predigt, non sapit ea, quee dei sunt, sed ea, quee
hominum® (Matth. XVI, 23). Das Ziel also, in dem allein
Kraus das Heil der Kirche, ja der christlichen Gesellschaft
erblickt, ist .die Riickkehr zu dem religiosen Katholizismus*,
und der Weg zur Erreichung dieses Zieles besteht ,in dem
Bruche mit den irdischen, politischen und pharisiischen Aspi-
rationen des Ultramontanismus®.

Kraus ist mit seinen Bestrebungen nicht allein geblieben.
Eine Reihe sehr achtbarer, zum Teil hervorragender Méinner
sind in seine Fussstapfen getreten. In letzter Zeit — um von
anderen, wie Prof. Schell in Wiirzburg, Wahrmund in Gratz, zu
schweigen — hat in der angedeuteten Richtung grosses Auf-
sehen erregt der Professor der Kirchengeschichte an der
katholisch-theologischen Fakultiit der Universitait zu Wien,
Dr. Albert Ehrhard, durch sein sehr bald in zweiter und dritter
Auflage erschienenes Buch: ,Der Katholizismus und das zwan-
zigste Jahrhundert im Lichte der kirchlichen Entwickelung der
Neuzeit“. Auch einige periodisch erscheinende Zeitschriften



— 633 —

hat die Bewegung ins Leben gerufen, so die seit dem Jahre 1900
unter dem Titel ,Renaissance“ erscheinende Zeitschrift fiir
Kulturgeschichte, Religion und Belletristik des Dr. Joseph Miiller
und die Wochenschrift: ,Das XIX. Jahrhundert® (frither ,Freie
deutsche Blatter), herausgegeben von den Priestern Dr. Franz
Klasen in Minchen und Dr. Johannes Bumiiller in Augsburg.
Den vorher genannten und den in den gleichen Bestre-
bungen mit ihnen verbundenen Minnern ist neben manchen
Verschiedenheiten in den Einzel-Vorstellungen doch ein Zwei-
faches miteinander gemeinsam. Sie alle unterscheiden, ebenso
wie wir Altkatholiken, zwischen Katholizismus und Ultramon-
tanismus. Jener ist rein religioser Natur; er erstrebt mittelst
der religiosen Wahrheit die Heiligung der Menschen. Einzig
und allein die Erfiilllung dieser Aufgabe ist der Kirche anver-
traut. Der Ultramontanismus dagegen ist der Erde entstammt;
er verfolgt weltliche, politische Zwecke, er will die Herrschaft
in dieser Welt, welche der Katholizismus nicht will, ja, wenn
sie ihm angeboten wiirde, als mit seinem Wesen unvereinbar
von sich weisen miisste. Daher ist fiir den Katholizismus kein
Heil ausser in der Trennung von seinem Todfeinde, dem Ultra-
montanismus, in der Befreiung der Kirche von den Banden,
mit welchen dieser sie umschlungen hélt. Kommen die Reform-
katholiken innerhalb der romischen Kirche in den vorher
skizzierten Auffassungen den Altkatholiken sehr nahe, so gehen
beide nach einer andern Richtung doch weit, sehr weit aus-
einander. Die Reformkatholiken sind der Ansicht, dass der
18. Juli 1870 mit seinen neuen Glaubenssitzen von der Unfehl-
barkeit und dem Universalepiskopate des Papstes eine wesent-
liche Anderung an der romischen Kirche nicht vorgenommen
habe; der eine und andere von ihnen ist sogar geneigt, in der
Verkiindigung der genannten Glaubenssitze etwas Gutes und
Preiswiirdiges anzuerkennen und sie der Welt als ein solches
vorzustellen. In diesem Sinne schreibt Prof. Ehrhard (a. a.O.,
Seite 265/66) wortlich folgendes. ,Fiir den Katholiken hat die
Unfehlbarkeitserkliarung ihre befreiende Wirkung, die jeder
grossen Walrheit eignet, dadurch erwiesen, dass sie die Grenzen,
innerhalb welcher die Téatigkeit des Papstes als des Oberhauptes
der katholischen Kirche einen absolut verpflichtenden Charakter
besitzt, genau umschrieben und sehr enge (?!) gezogen hat.
Denn es ist damit zugleich festgestellt, dass alle ihre (soll wohl



— 634 —

heissen: seine) Téatigkeit ausserhalb dieser Grenzen zeitgeschicht-
lichen und personlichen Charakters ist, und daraus folgt, dass
pipstliche Ausspriiche und Verfiigungen der Vorzeit, die den
hochsten Idealen des Christentums, der Religion, der (Gerechtig-
keit, der Menschlichkeit nicht entsprachen, der katholischen
Kirche nicht zur Last gelegt werden konnen. Was aber vom
Papste gilt, das trifft noch viel mehr zu fiir die romischen Prii-
laten und Kongregationen, sowie fiir alle ibrigen Vertreter
der Kkirchlichen Auktoritit.* Die Reformkatholiken von der
Richtung eines Kraus und KEhrhard finden daher die ganze
dogmatische Entwickelung der romischen Kirche bis zum
18. Juli 1870 einschliesslich durchaus in der Ordnung; sie
sind mit ihr vollkommen in Ubereinstimmung. Daher erblicken
sie auch nach dem zuletzt genannten verhiangnisvollen Tage
in der rdémischen noch fortwidhrend die Fkatholische Kirche, die
Kirche Jesu Christi. So wird es erklirlich, dass sie unter
keiner Bedingung von der romischen Julikirche des Jahres 1870
sich trennen und die von ihnen fiir notwendig gehaltenen
Reformen nur aus dem Innern dieser Kirche heraus als lebendige
Glieder derselben vorbereiten und durch die zustindigen Or-
gane vorgenommen wissen wollen. Wenn demnach Prof. Kraus
in seinem Testamente sich als ,einen seiner Kirche bis in den
Tod ergebenen Sohn* bezeichnet, so meint er damit die rémische
Kirche wie vor so nach dem 18. Juli 1870. Und wenn Ehrhard
die Kritiker seines vorher genannten Buches bittet, ,nicht ein-
zelne Sitze aus dem Zusammenhange zu reissen, sondern den
Geist der ganzen Schrift vorurteilslos zu wiirdigen*, so charak-
terisiert er zugleich diesen Geist als ,den Geist aufrichtiger
Wahrheitsliebe verbunden mit einer treuen und herzlichen
Anhénglichkeit an die katholische (soll heissen: romische)
Kirche als der Trigerin des wahren und ganzen Christentums*
(a. a. O. S. X). Durch diese Auffassung gewinnt der gegen-
wirtige Reformkatholizismus der Kraus, Ehrhard, Klasen, Bu-
miiller, Wahrmund, Schell und ihrer Gesinnungsgenossen eine
grosse Ahnlichkeit mit dem sog. Staatskatholizismus der Sieb-
zigerjahre unter dem preussischen Minister Falk. Jener
glaubt wie dieser, unter Beibehaltung der ganzen dogmatischen
Entwickelung der romischen Kirche die ultramontan-politischen
Bestrebungen derselben ablehnen zu kénnen; es wird ihm auch
ergehen wie dem preussischen Staatskatholizismus; er wird



— 635 —

wie dieser nach verhéltnisméssig kurzer Zeit sang- und klang-
los aus dem offentlichen Leben wieder verschwinden. Denn
Kraus® Weissagung: ,Die Idee des religiosen Katholizismus,
einmal hinausgeworfen, wird ihren Siegeslauf nehmen und in
wenigen Jahrzehnten sich eine Welt erobern“, ist eine Phan-
tasterei, die nur darin ihre Erkldrung findet, dass der gelehrte
Freiburger Professor die Bedeutung des 18. Juli 1870 nicht
verstand und noch weniger zu wiirdigen wusste. Und gerade
hier liegt die Grenzscheide zwischen Reform- und Altkatholizismus.
Um dies zu erkennen, wollen wir uns die vatikanischen Glau-
benssitze des 18. Juli 1870 wieder einmal unbefangen, ohne
Voreingenommenheit nach der einen oder andern Seite, be-
sonnen und scharfen Blickes ansehen.

In der von dem Speyerer Domkapitular und pépstlichen
Theologen des vatikanischen Konzils, Dr. Wilh. Molitor, ange-
fertigten deutschen Ubersetzung lautet die in dem dritten
Hauptstiick der Constitutio: ASterni Patris iiber ,die Bedeutung
und Beschaffenheit des Primates des romischen Papstes® getroffene
dogmatische Bestimmung folgendermassen. ,Wer sagt, der
romische Papst habe lediglich das Amt der Aufsicht und Fih-
rung, nicht aber die volle und hochste Jurisdiktionsgewalt tiber
die ganze Kirche, nicht nur in Sachen des Glaubens und der
Sitten, sondern auch in Sachen, welche die Disziplin und die
Regierung der tiber die ganze Erde verbreiteten Kirche betreffen;
oder derselbe besitze nur den bedeutendern Anteil, nicht aber
die ganze Fille dieser hochsten Gewalt; oder diese seine
Gewalt sei keine ordentliche und unmittelbare, sei es iiber alle
und jegliche Kirchen oder tiber alle und jegliche Hirten und
Glaubigen, der sei im Banne.* Welche Machtbefugnis wird
in diesen Worten dem romischen Papste beigelegt? Die Aus-
driicke sind sehr sorgfaltig gewédhlt und in die rechte Stellung
zu einander gebracht, um ein DMissverstindnis derselben ja
nicht aufkommen zu lassen. Der Papst besitzt ,die volle und
héchste Jurisdiktion tiber die ganze wo immer verbreitete
Kirche in allen Sachen des Glaubens, der Sitten, der Disziplin
und der Regierung derselben, und die ganze Fulle dieser hoch-
sten Gewalt hat er als eine ordentliche und unmittelbare¥, d. h.
sie ist ihm von Christus, dem gottmenschlichen Griinder der
Kirche, selbst tibergeben. Und wie kein Gegenstand, der das
Leben der Kirche, wie immer, beriihrt, dieser péapstlichen



— 636 —

Gewaltflille sich entziehen kann, so unterliegt ihr auch jede
Korporation und jedes Mitglied der Kirche ohne alle Ausnahme,
denn die skizzierte papstliche Gewalt erstreckt sich ,liber alle
und jegliche Kirchen, tiber alle und jegliche Hirten und Gléau-
bigen“. Wenn die Sprache dazu da ist, um die in sie nieder-
gelegten Gedanken zu enthiillen und nicht zu verbergen, so
kann es keinem Zweifel unterliegen, dass die durch die mit-
geteilte Deklaration dem Papste uibertragene Macht eine vollig
schrankenlose ist. In dem erwihnten Glaubenssatze ist ein papst-
licher Absolutismus aufgerichtet, vor dem sich innerhalb der
romischen Kirche schliesslich alles, alles beugen muss. Zwar
kann es auch nach dem 18. Juli 1870 noch vorkommen, dass
der Papst von Massnahmen, die er beabsichtigt oder selbst
getroffen hat, durch Gegenvorstellungen abzustehen bewogen
wird. So haben zur Zeit die sidslavischen Bischofe dem Ver-
suche von seiten Roms, die slavische Liturgie im Gottesdienste
zu unterdriicken, mit Erfolg widerstanden. Dasselbe geschah
von seiten der irischen Bischofe gegen den pipstlichen Befehl,
dass die Mitglieder der romischen Kirche in Irland der eng-
lischen Herrschaft kritiklos sich zu unterwerfen hiétten. Auch
die nordamerikanischen Bischife wiesen die pépstliche Enzyklika,
welche den Verband ,Ritter der Arbeit® als freimaurerische
Organisation verdammte, entschieden zuriick. In allen diesen
Féallen hat der Papst sein Vorhaben aufgegeben. Dass er das
getan hat — dazu mag er seine guten Grinde gehabt haben.
Unter allen Umstinden aber war das Nachgeben die Tat seines
freien Willens. Hétte er umgekehrt gehandelt und die Gegen-
vorstellungen der Bischofe zuriickgewiesen, so wire jeder
romische Katholik mit Einschluss der betreffenden Bischofe auf
Grund des in Rede stehenden vatikanischen Glaubenssatzes
unbedingt verpflichtet gewesen, dem Willen des Papstes sich
zu beugen und seinem Befehle zu gehorchen. Denn hat der
Papst ,die volle und hochste Jurisdiktionsgewalt tiber die ganze
Kirche* und diese als ,eine ordentliche und unmittelbare®,
so kann es daneben eine andere ordentliche und unmittelbare
Jurisdiktionsgewalt in der Kirche nicht mehr geben. Hier gilt
der Spruch: Wer A sagt, muss auch B sagen. Die bis zum
18. Juli bestandene und als Dogma gelehrte ordentliche und
unmittelbare Jurisdiktionsgewalt der Landesbischofe fiir ihren
Diozesanbezirk ist durch das vatikanische Dekret endgiiltig



— 637 —

vernichtet. Die Landesbischéfe sind aus Bischofen mit auto-
nomer Selbstindigkeit in ihren Didzesen, welche wohl der
Jurisdiktion der Gesamtkirche, nicht der des Papstes unterlag,
zu pépstlichen Vikaren geworden. Wie Prof. FEhrhard bel
dieser Sachlage behaupten kann: ,Die Verfassung® der Kirche
habe durch die vatikanische Bischofsversammlung ,keine wesent-
liche Anderung erfahren* (a. a. O. S. 261), wird uns ewig
unerklirlich bleiben.

Und nun nehme man, um die wahre Beschaffenheit des
im Vaticanum aufgerichteten papstlichen Absolutismus ganz zu
durchschauen, hinzu den im vierten Hauptstiicke der erwihnten
Konstitution erlassenen Glaubenssatz von des Papstes Unfehl-
barkeit. ,Wir lehren — so lautet er — und erkliren es als
einen von Gott geoffenbarten Glaubenssatz, dass der romische
Papst, wenn er von seinem Lehrstuhl aus (ex cathedra) spricht,
d. h. wenn er in Ausiibung seines Amtes als Hirte und Lehrer
aller Christen, kraft seiner hochsten apostolischen Gewalt, eine
von der gesamten Kirche festzuhaltende, den Glauben oder die
Sitten betreffende Lehre entscheidet, vermoge des gottlichen,
im heiligen Petrus ihm verheissenen Beistandes, jene Unfehl-
barkeit besitzt, mit welcher der géttliche Erléser seine Kirche
in Entscheidung einer den Glauben oder die Sitten betreffenden
Lehre ausgestattet wissen wollte; und dass daher solche Ent-
scheidungen des romischen Papstes aus sich selbst, nicht aber
erst durch die Zustimmung der Kirche unabiénderlich sind.

So aber jemand dieser Unserer Entscheidung, was Gott ver-
hiite, zu widersprechen wagen sollte, der sei im Banne.“

Was besagt der deutliche, unmissverstindliche Wortlaut
dieses Dekrets?

Dasselbe erhebt die Lehre des Jesuiten Bellarmin: der ex
cathedra redende Papst sei unfehlbar, zum Glaubenssatze. Der
Schwerpunkt des Dekrets liegt in der sehr genauen und scharf
umschriebenen Erklirung, die dem Ausdrucke: ex cathedra zu
teil wird. Der Papst spricht ex cathedra, wenn er: 1)in Austibung
seines Amtes als Hirte und Lehrer aller Christen, 2) kraft seiner
hochsten apostolischen Gewalt, 3) eine von der gesamten Kirche
festzuhaltende, 4) den Glauben oder die Sitten betreffende Lehre
entscheidet. Treffen diese 4 Kriterien auf eine Lehrentscheidung
des Papstes zu, dann hat er in Beziehung auf sie dieselbe Un-
fehlbarkeit, mit der Christus die Kirche ausgestattet hat. Eine



— 638 —

solche Entscheidung des romischen Papstes ist aus sich selbst,
nicht aber erst durch die Zustimmung der Kirche unabinderlich.
Fragt man nun, ob es pépstliche Entscheidungen gebe, welche
die vorgenannten 4 Merkmale an sich tragen, so muss der
wahrheitsliebende Kenner der Geschichte bekennen, dass die-
selben sogar in sehr grosser Zahl existieren. Zugleich befinden sich
darunter eine ganze Reihe von Schriftstiicken, in welchen das
kirchenpolitische System des Ultramontanismus in voller Schérfe
und mit seinen extravagantesten Anspriichen klar und bestimmt
vorgetragen wird. Dadurch ist in der romischen Julikirche des
Jahres 1870 der Ultramontanismus selbst aber auch zur Glaubens-
lehre erhoben, und als solche muss er von allen Mitgliedern der-
selben, die ihr in Treue anhangen wollen, angesehen und behandelt
werden. Um der Wichtigkeit der Sache willen lassen Sie mich die
Richtigkeit dieser Behauptungen wenigstens an einem der er-
withnten Erlasse, an der bertchtigten Bulle Pauls IV: Cum ex
apostolatus officio vom 15. Mérz 1509 kurz und biindig nach-
weisen.

Die Bulle trigt das oben genannte erste und zweite Krite-
rium einer Kathedral-Entscheidung offen zur Schau, denn kraft
seiner apostolischen von Gott ihm verliehenen Gewalt (ex apo-
stolatus officio... divinitus nobis credito) schreibt der Papst in
derselben sich die allgemeine Sorge fiir die Herde des Herrn
(cura Dominici gregis . .. generalis) und infolgedessen die
Pflicht zu, bestdndig dariiber zu wachen, dass diejenigen, welche
gegen die Zucht des orthodoxen Glaubens sich erheben, die
Einheit der katholischen Kirche und das ungenihte Gewand
des Herrn zu zerreissen trachten, von dem Schafstalle Christi
vertrieben werden (... assidue vigilare..., ut qui... contra
orthodoxee fidei disciplinam insurgunt..., catholicee Ecclesie
unitatem et inconsutilem Domini tunicam scindere moliuntur,
ab ovili Christi repellantur). Auf diese zweifache vom Papste
sich selbst beigelegte Befugnis stiitzt sich der ganze Inhalt der
Bulle; sie ist also vom Papste erlassen nicht weniger ,in Aus-
ibung seines Amtes als Hirte und Lehrer® wie ,kraft seiner
héchsten apostolischen Gewalt*. Aber auch als eines Hirten
und Lehrers ,aller Christen“? Auch das ist nicht zweifelhaft,
denn die Bulle ist gerichtet an die ganze Kirche, ja mehr als
das, an die ganze Menschheit. Am Schlusse derselben heisst es,
dass es keinem Menschen erlaubt sei, sie abzuschwiichen oder



— 639 —

in Verwegenheit ihr entgegen zu treten (... infringere vel ei
ausu temerario contraire). Um das 3. und 4. der vorher be-
zeichneten Merkmale in der Bulle zu finden, ist ein auch nur
fliichtiger Blick in dieselbe vollkommen ausreichend. Sie ist
erlassen, um Angriffe auf den orthodoxen Glauben zuriickzu-
weisen, diesen selbst zu bestimmen und in voller Klarheit aus-
einanderzusetzen; sie enthilt also ,eine den Glauben betreffende
Lehre“, die eine ewige Geltung haben soll (hac nostra in per-
petuum valitura constitutione), aus der Fiille der apostolischen
Gewalt erlassen ist (de apostolicee potestatis plenitudine), von
der ganzen Kirche angenommen und geglaubt werden muss
und deren Verwerfung den Zorn des allmichtigen Gottes und
der heiligen Apostel Petrus und Paulus nach sich zieht (indig-
nationem omnipotentis Dei ac beatorum Petri et Pauli aposto-
lorum. .. incursurum). Der durch seine Briefe an Dechamps,
den Erzbischof von Mecheln, einst rithmlichst bekannt gewor-
dene Oratorianer Gratry meint zwar beziiglich der in Rede
stehenden Bulle: | Ich lasse es dahingestellt sein, ob dieselbe ex
cathedra erlassen ist oder nicht, weil ohnehin ja niemand weiss,
was der Ausdruck ex cathedra besagen will.® Das schrieb
Gratry vor der Emanation der vatikanischen Julidogmen des
Jahres 1870. Wer dasselbe aber auch nach ihrer Emanation
noch schreiben oder die Bulle als eine Kathedralentscheidung
sogar in Abrede stellen kann, nachdem die vatikanische Bischofs-
versammlung selbst die Kriterien einer solchen mit aller nur
wiinschenswerten Deutlichkeit festgestellt hat, der hat sich das
Schriftstiick entweder nie niichternen Auges angesehen oder er
hat den Mut nicht, mit den vatikanischen Julidogmen zugleich
die mit ihnen untrennbar verbundenen Konsequenzen in den
Kauf zu nehmen. Es gibt aber andere, welche diese Kon-
sequenzen voll und ganz tbernommen haben und zu deren
Durchfithrung in Staat und Kirche, im 6ffentlichen und pri-
vaten Leben kein Mittel unversucht lassen — die Jesuiten. Sie,
die Sohne Loyolas, sind die echtesten, die wahrsten, die treuesten,
die ergebensten Glieder der vatikanischen oder rimischen Julikirche
des Jahres 1870. Sie werden auch dafir sorgen, dass die neuen
Glaubenssitze mit all ihren Konsequenzen, selbst den extremsten
Forderungen des Ultramontanismus, nicht bloss auf dem Papier
stehen bleiben, sondern ins praktische Leben tibergesetzt werden.
Und wer immer innerhalb der romischen Julikirche vom



— 640 —

Jahre 1870 diesem ihrem Unternehmen sich widersetzt, wie die
Kraus, Ehrhard und Schell, dic Bumiiller und Klasen und die
tibrigen Anhénger des Reformkatholizismus, der wird bald die
Erfahrung machen, dass er das Unmogliche anstrebt und von
seinen korrekteren, konsequenteren und zielbewussteren Geg-
nern zermalmt wird.

Mit diesen Ausfithrungen ist die von uns aufgestellte These
-erschopft. Die Bestrebungen des Reformkatholizismus der Herren
Kraus, Ehrhard und ihrer Gesinnungsgenossen sind ,vergeblich
und aussichtslos“, weil jener theoretisch den Katholizismus vom
Ultramontanismus zwar unterscheidet, diese Unterscheidung
praktisch aber nicht durchfithrt. In dieser IHalbheit bleibt er
stehen, deun er durchschaut nicht, dass die romische Kirche
selbst seit dem 18. Juli 1870 eine wultramontane Kirche ist, der
Ultramontanismus, sclbst in seiner abstossendsten Grestalt, zu
ihrem eigentlichen Wesen gehort und sie mit der Preisgabe des-
selben sich selbst verleugnen und sich selbst aufgeben wiirde.
Dagegen hat der Altkatholizismus durch seine Trennung von
der romischen Julikirche des Jahres 1870 die Unterscheidung
von Katholizismus und Ultramontanismus in die Tat und ins
praktische Leben tubergesetzt., Die Bistiimer Hollands, Deutsch-
lands, Osterreichs und der Schweiz, in denen der Altkatholi-
zismus kirchlich sich organisiert hat, sind rein religiose Insti-
tutionen. Sie missten von sich selbst abfallen und ihr eigent-
lichstes Wesen verleugnen, wollten sie jemals, mit Prof. Kraus
zu reden, ,die irdischen, politischen und pharisidischen Aspira-
tionen des Ultramontanismus“, sei es ganz, sei es teilweise, zu
Zielpunkten ihres Strebens machen. Und da jene Bistlimer un-
verrickt bei der Lehre, der Verfassung und dem Kultus der
alten noch ungeteilten Kirche der ersten acht Jahrhunderte
christlicher Zeitrechnung verharren, so sind sie auch die reinste
und wahrste Repriisentation der Aatholischen Kirche im Abend-
lande. Dagegen hat die rdmische Kirche durch die neuen
Glaubenssiitze des 18. Juli 1870 ihren Charakter der Katholizitit
endgiiltig preisgegeben; sie hat sich an jenem Ungliickstage in
eine ganz mewe Kirche verwandelt, die nach dem Orte ihrer
Entstehung als rimische oder vatikanische, nach ihrem unfehlbaren
und absolut regierenden Oberhaupte als pdpstliche, nach ihrem
eigensten Wesen als ultramontane und nach den ihre weitere Ent-
wickelung und ihr ganzes Leben beherrschenden Kriiften als



641 —

Jjesuitische bezeichnet werden muss. Zwar sieht Ehrkard umge-
kehrt in dem Altkatholizismus eine Héresie, nimlich ,eine Ge-
lehrtenhiresie“. ,Lr sei nicht zu einer kirchlichen Grossmacht
geworden und werde es nie werden, weil er keine neue religiose
Kraft besitze, die ihm eigentiimlich wiire.* Eigentlich sei es
der deutsche Nationalgeist, der ihn bis zur Stunde erhalte und
— die Unterstiitzung seitens des Staates (a. a. O. S. 286). Nach
den vorherigen Ausfithrungen scheint es uberfliissig, auf die
in diesen Worten enthaltenen Invektiven niaher einzugehen und
ihre Unwahrheit im einzelnen nachzuweisen. Nur eines sei
zum Schlusse noch erwihnt. Wenn Ehrhard von dem Alt-
katholizismus veriichtlich behauptet, dass er ,keine neue reli-
giose Kraft besitze“, so ist darauf zu antworten, dass der Alt-
katholizismus eine solche weder anstrebt, noch, wenn sie ihm
dargeboten wiirde, annehmen kénnte. Was der Altkatholizismus
in der angedeuteten Richtung allein will und allein wollen kann,
ist einzig und allein die Kraft des alten wund doch ewig neuen
Evangelivins unseres Herrn Jesu Christi. Die in dem Evange-
lium liegende religiose Kraft zur ungetriibten, vollen Wirksam-
keit zu bringen, ist das Motiv, aus welchem der Altkatholizis-
mus geboren wurde. Dieselbe Kraft des Evangeliums, und nicht
der deutsche Nationalgeist oder der Staat, ist es, welche ihn
bis zur Stunde erhalten. Die gleiche Kraft wird ihn, denke ich,
auch in Zukunft erhalten und ihn auch dann noch zu frucht-
baren, segensreichen Wirkungen befiithigen, wenn der Reform-
katholizismus der Herren Ehrhard, Kraus, Schell, Wahrmund
und Genossen tot am Boden liegt und, wie der ehemalige
Staatskatholizismus, ohne Hoffnung auf eine dereinstige Auf-
erstehung zu Grabe getragen wird.
Bonn. THEODOR WEBER.




	Der Reformkatholizismus innerhalb der römischen Kirche

