
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 40

Artikel: Von der Schlüsselgewalt der Kirche

Autor: Herzog, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403545

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


615

VON DER

SCHLÜSSELGEWALT DER KIRCHE '».

1. Der hl. Augustin versteht die an den Apostel Petrus
gerichteten Worte: „Dir werde ich die Schlüssel des Himmelreiches
geben"- (Matth. 16, 19) von der Gewalt der Sündenvergebung. —
Indem sich Jesus des bildlichen Ausdrucks „Schlüssel des

Himmelreiches" bedient, vergleicht er das „Himmelreich" mit
einem Gebäude, in das man nur eintreten kann, wenn das Tor
geöffnet ist. Das Himmelreich, von dem er spricht, ist auch
diesmal nicht die jenseitige selige Gottesgemeinschaft, sondern
die diesseitige Gemeinschaft der Christgläubigen, die „Kirche",
von der V. 18 die Kede war. Was hat man sich also unter der
Öffnung des Tores vorzustellen?

Eine Antwort auf diese Frage ergibt sich aus einer
Vergleichung der Stelle Matth. 16, 19 mit Matth. 23, 12. Jesus macht
a. a. 0. den Inhabern der Lehrstühle Mosis den Vorwurf: „Ihr

') Der nachfolgende Artikel ist entnommen einer eben erscheinenden
Schrift « Die kirchliche Sündenvergebung nach der Lehre des hl. Augustin »

(Verlag von K. J. Wyss in Bern). Bischof Herzog antwortet darin auf die

gegen ihn gerichtete Schrift von Dr. P. A. Kirsch, «Zur Geschichte der
katholischen Beichte», Würzburg, Göbel und Scherer, 1902. Statt jedoch
auf die vielen mittelalterlichen und lutherischen Zeugnisse einzugehen, die
Dr. Kirsch in Anspruch genommen hat, beschränkt sich Bischof Herzog
im wesentlichen darauf, den Nachweis zu leisten, dass in der Kirche des
hl. Augustin die Ohrenbeichte im heutigen römischen Sinne unbekannt war,
folglich nicht zu den Institutionen der apostolischen und ungeteilten Kirche
gehören kann. Erbehandelt seinen Gegenstand in folgenden sieben Kapiteln :

1. Von der Sünde unter den Christgläubigen. 2. Von der Kirche. 3. Von
der Schlüsselgewalt der Kirche. 4. Von der kirchlichen Sündenvergebung
im allgemeinen. 5. Von der Vergebung der täglichen Sünden. 6. Von der
Vergebung schwerer Vergehen. 7. Wie sich der hl. Augustin hätte äussern
müssen, um die Ohrenbeichte der römischen Kirche zu lehren.

Revue intern, de Théologie. Heft 40, 1902. 41



— 616 —

verschliesset das Himmelreich vor den Menschen; ihr gehet
nicht hinein, und die hinein wollen, lasst ihr nicht hineingehen."
Dieser Vorwurf hat zur Voraussetzung, dass das „Himmelreich",
das Christus unter den Menschen gründen will, etwa einem
Tempel gleicht, in den viele, die nach Gottes Gnade verlangen,
eintreten würden. Allein die massgebenden Lehrer und Führer
des Volkes gehen selbst nicht hinein und hindern durch ihr
Verhalten auch die Willigen am Eintritt, d. h. sie lassen das

Volk, auf das sie Einfluss ausüben, nicht zum Glauben an Christus
gelangen : sie brauchen den Schlüssel, in dessen Besitz sie sind
oder sein könnten, nicht zum Öffnen, sondern zum Schüessen.
Der Schlüssel ist die den Lehrern und Führern des Volkes
zugeschriebene Erkenntnis und Lehrautorität, von der sie einen
falschen Gebrauch machen. Es hat ungefähr denselben Sinn,
wenn Jesus nach Luk. 11, 52 den gleichen Leuten vorwirft, sie
hätten den „Schlüssel der Erkenntnis" hinweggenommen, d. h.
dem glaubenswilligen Volk es unmöglich gemacht, zur
Erkenntnis des Heiles zu gelangen.

Das Gegenteil dieses Vorwurfs ist die Anrede Jesu an den

Apostel Petrus. Petrus hat mit seiner Antwort auf die Frage:
„Für wen haltet ihr mich?" bekundet, dass er zur Erkenntnis
Christi des Sohnes Gottes gelangt ist. Sobald nun die Zeit
gekommen sein wird, in der das Verbot Jesu, jemand zu sagen,
dass er der Christus sei (Matth. 16, 20), dahinfällt, wird ihm
der Herr die Vollmacht geben, von seiner Erkenntnis Gebrauch
zu machen und allem Volk den Glauben an Christus zu predigen.
Diese Verheissung ist am Pfingstfest in Erfüllung gegangen.
An diesem Tage war Petrus der erste Apostel, der sprach:
„So erlcenne nun das ganze Haus Israel mit Gewissheit, dass Gott
ihn zum Herrn und Christus gemacht hat, diesen Jesus, welchen

ihr gekreuzigt habP (Apg. 2, 36). Damit hat der Apostel Petrus
angefangen, die „Schlüssel des Himmelreiches" zu dem Zwecke
zu gebrauchen, zu welchem er sie erhalten hatte. Ich glaube
also, dass die Übergabe der Schlüssel des Himmelreiches zu
verstehen sei von dem, was dem Apostel Petrus nicht Fleisch
und Blut, sondern der himmlische Vater geoffenbart hatte
(Matth. 16, 17), und von der Vollmacht, diese Offenbarung zu
predigen. Das war kein Privilegium des Apostels Petrus, sondern

etwas, was allen galt, denen der Auferstandene den Befehl gab,
alle Heidenvölker zu Schülern zu machen (Matth. 28, 19).



— 617 —

Allein so deutet der hl. Augustin die Schlüsselrede allerdings
nicht. Er versteht sie regelmässig, wenn er auf Matth. 16, 19

anspielt, von der Gewalt der Sündenvergebung. Da nämlich
nach I. Kor. 6, 9. 10 Lasterhafte das Reich Gottes nicht erben
werden, können auch schwere menschliche Vergehen als ein
geschlossenes Tor bezeichnet werden, das den Menschen nicht
zur wirklichen Teilnahme am Heile gelangen lässt. Die Öffnung
des Tores ist die Sündenvergebung, die Schlüssel sind die Gnadenmittel,

durch die Vergebung der Sünden erlangt wird. Wie
daher Matth. 16, 19 die Bildreden von den Schlüsseln des

Himmelreiches und vom Binden und Lösen in engste Verbindung
miteinander gebracht sind, so haben sie nach Augustin auch
den gleichen Sinn. Er äussert sich darüber in einer Weise,
die zeigt, dass die Kirche seiner Zeit von einer andern Auffassung
gar nicht redete. So sagt er De doctr. christ. 1. 1, 17: „Diese
Schlüssel also gab er seiner Kirche, damit, was sie lösen würde
auf Erden, auch im Himmel gelöset sei, und was sie binden
würde auf Erden, auch im Himmel gebunden sei; d. h. damit,
wenn einer nicht glaube, dass ihm in der Kirche die Sünden
erlassen werden, sie ihm auch nicht erlassen würden, wenn
einer aber glaube und sich gebessert von ihnen abwende, er
im Schosse derselben Kirche stehend, durch eben diesen Glauben
und die Besserung geheilt würde."

Augustin vergisst niemals, bei welchem Anlass und in
welchem Zusammenhang der Heiland zu Petrus gesagt hat:
„Dir werde ich die Schlüssel des Himmelreiches geben." Allein
das bringt ihn kein einziges Mal auf den Gedanken, nun aus
Jesu Worten etwa eine Befugnis herzuleiten, die in besonderer
Weise dem Bischof von Rom zukäme und wenigstens einigermassen

das wäre, was man heute unter dem Jurisdiktionsprimat
versteht. Vielmehr sagt er z.B. in Joh. Evang. tract. 124, 5:
„Darum sagte der Herr : Auf diesen Felsen will ich meine Kirche
bauen, weil Petrus gesagt hatte : Du bist Christus, der Sohn
des lebendigen Gottes. Auf diesen Felsen also, sagte er, den
du bekannt hast, werde ich meine Kirche bauen. Der Fels
nämlich war Christus. Auf dieses Fundament ist auch Petrus
selbst erbaut. Denn ein anderes Fundament kann niemand
legen ausser dem, das gelegt ist, welches ist Christus Jesus

(I. Kor. 3, 11). Die Kirche also, die auf Christus gegründet ist,
hat von ihm in Petrus die Schlüssel des Himmelreiches erhalten,



— 618 —

das heisst die Geicalt, Sünden zu binden und zu lösen (id est potestatem

ligandi solvendique peccata)."
Auch in der Predigt Serm. 295, 2 stellt Augustin die bezüglichen

Aussprüche des Herrn in einer Weise zusammen, die
keinen Zweifel aufkommen lässt, in welchem Sinne er sie
verstanden habe. Da erläutert er die Schlüsselrede mit folgenden
Sätzen: „Dir übergebe ich, was allen übergeben ist. Denn damit
ihr wisset, dass die Kirche es ist, die die Schlüssel des Himmelreiches

erhalten hat, so vernehmet, was der Herr an einer
andern Stelle zu allen Aposteln sagt : ,Empfanget heiligen Geist'
und sofort: ,wem ihr die Sünden erlasset, dem werden sie
erlassen werden ; wem ihr sie behaltet, dem werden sie behalten
werden'. Das bezieht sich auf die Schlüssel (hoc ad claves
pertinet), von -welchen es heisst: ,Was ihr löset auf Erden, wird
auch gelöset sein im Himmel, und was ihr bindet auf Erden,
wird auch gebunden sein im Himmel' (Matth. 18, 18). Aber das

hat er zu Petrus gesagt. Damit du weisst, dass damals Petrus
die ganze Kirche vorstellte (quia Petrus universa ecclesia
personam tunc gerebat), so vernimm, was ihm gesagt und was
allen geheiligten Gläubigen (quid omnibus fidelibus Sanctis) gesagt
wird (beiden nämlich werde das Gleiche gesagt) : ,Wenn dein
Bruder wider dich sündigt, so weise ihn zurecht zwischen dir
und ihm allein wenn er auch die Zeugen nicht hört, so

bring es vor die Kirche (refer ad ecclesiam) ; hört er auch die

nicht, so sei er dir wie ein Heide und ein Zöllner. Wahrlich
sage ich euch: was ihr bindet auf Erden, wird auch gebunden
sein im Himmel; was ihr löset auf Erden, wird auch gelöset
sein im Himmel/ Die Taube (der der Kirche verliehene hl. Geist)
bindet ; die Taube löst ; das auf dem Felsen errichtete Gebäude

bindet und löst" (eedificium supra petram ligat et solvit).
Diese Ausführungen zeigen zugleich wieder, was Augustin

unter der Matth. 16, 18 und 18, 17 gemeinten „Kirche" versteht.
Sie ist ihm das Eedificiunt supra petram, die Gemeinschaft der
Christgläubigen. Die in der Person des Apostels Petrus der
Kirche übergebene Schlüsselgewalt aber ist ihm identisch mit
der Binde- und Lösegewalt oder der Gewalt der Sündenvergebung.

Die Trienter Synode sieht zwar die Stelle Joh. 20, 22 f. als
die Worte an, mit denen die Beichte eingesetzt worden ist,
bezeichnet aber doch (Sess. 14, cap. 6 de pœnit.) das Amt der



— 619 —

Spender des Busssakramentes als das „Amt der Schlüssel" (cla-
vium ministerium), was nur dann gerechtfertigt ist, wenn sich
auch die Schlüsselrede Jesu auf die Beichte bezieht. Die römische
Theologie gewinnt damit den für sie allerdings unentbehrlichen
Vorteil, den Gläubigen vorspiegeln zu können, der eigentliche
Träger der Gewalt der Sündenvergebung sei der Papst als der
Nachfolger dessen, dem Christus die Schlüssel übergeben hat.

2. Die Schlüsselgeicalt ist nicht dem Petrus, auch nicht den

Aposteln überhaupt, sofern man diese als einzelne Jünger des Herrn
betrachtet, sondern der Kirche übergeben. Zur richtigen Würdigung
dieses Satzes hat man sich daran zu erinnern, dass es zu den

Eigentümlichkeiten der Schriftauslegung Augustins gehört,
biblische Personen als Repräsentanten der Kirche aufzufassen
und dasjenige, was die hl. Schrift von ihnen aussagt, als Vorbild
dessen darzustellen, was sich an den Gläubigen aller Zeiten
wiederholt. So sinnbildete nach Augustin der eine Kranke, der
jeweilen im Teiche Bethesda geheilt wurde, die Einheit der
Kirche (unitatem ecclesise figurabat. Enarr. in Ps. 132, 6). Die
zwei Weiber in dem einen Hause, über die Salomon richtet,
bedeuten (significare) die zwei Menschenarten, die in der Kirche
vereinigt sind, die liebeerfüllten und die heuchlerischen (Serm. 10,
5). Auch die Witwe von Sarepta ist ein Sinnbild der Kirche
(typum gerebat ecclesise, Serm. 11, 2). Namentlich ist durch
Maria Magdalena die Kirche repräsentiert. Augustin sagt von
ihr, dass sie die Kirche darstellte (figurant ecclesia? gerebat,
Serm. 245, 4), die Kirche personifizierte ('ecclesise gestare
personam, Serm. 243, 2), mit der gläubigen Anerkennung des
Auferstandenen die auf dem ganzen Erdkreis verbreitete Kirche
repräsentierte (ecclesia toto orbe terrarum diffusa, cujus persona
erat in una femina, 1. c). Analog sieht Augustin im Apostel
Judas den Repräsentanten der treulosen Christen. Wenn Jesus

sage : „Mich habt ihr nicht allezeit" (Joh. 12, 7), so sei das an
Judas gerichtet Der Heiland sage nicht: du hast mich nicht
allezeit, sondern: ihr habet mich nicht, weil Judas nicht bloss
einer war (quia non unus est Judas). Der eine Schlechte sinn-
bilde die Körperschaft der Schlechten (unus malus corpus
malorum significat), ricie Petrus die Körperschaft der Guten,
oder vielmehr die Körperschaft der Kirche, aber insofern sie aus
Guten besteht- (imo corpus ecclesise, sed in bonis, In Joh. Ev.
tract. 50, 12).



— 620 —

Gerade diese Gegenüberstellung von Judas und Petrus zeigt,
dass es sich für Augustin keineswegs etwa um einen
Jurisdiktion sprimat handelt, wenn er den Apostel Petrus als Repräsentanten

der Kirche darstellt, sondern dass er einfach sagen will :

was in Petrus vorgebildet ist, gilt auch von der Kirche. Allerdings
aber sei Petrus zu einem solchen Repräsentanten geeignet
gewesen, weil er unter den „Schülern des Herrn den Primat
inne hatte", der Erste unter den Aposteln war (propter primatum,
quem in discipulis habuit, Enarr. in Ps. 108, 1). Aus dieser
Tatsache folgert aber Augustin niemals, dass nun das an Petrus
gerichtete Wort des Herrn auch auf den Bischof der Stadt Rom-

Bezug habe, sondern immer nur, dass es auch der vom Apostel
Petrus repräsentierten Kirche gelte. So sagt er auch a. a. 0.:
„Wie gewisse Aussprüche, die sich im eigentlichen Sinn auf den

Apostel Petrus zu beziehen scheinen, nur einen rechten Sinn
bekommen (habent illustrem intellectum), wenn sie auf die Kirche
angewendet werden (referuntur ad ecclesiam), z. B. das Wort :

,Dir werde ich die Schlüssel des Himmelreiches geben' und
dergleichen, so repräsentiert auch Judas gewissermassen die
Feinde Christi" (ita Judas personam quodam modo sustinet ini-
micorum Christi). Insbesondere also die Schlüsselgewalt hat
Petrus nicht in der Eigenschaft eines Christgläubigen, auch nicht
in der Eigenschaft eines Apostels, sondern als Repräsentant der
Kirche Christi erhalten. „Was ihn selbst betrifft, so war er
von Natur aus ein einzelner Mensch (unus homoi, aus Gnade ein
einzelner Christ (unus Christianus), aus besonderer Gnade ein
einzelner und zwar der erste Apostel (unus idemque primus
apostolus) : wenn aber zu ihm gesagt wird: ,Dir werde ich die Schlüssel
des Himmelreiches geben, und was du binden wirst auf Erden, wird
auch im Himmel gebunden sein, und icas du lösen wirst auf Erden,
wird auch im Himmel gelöset sein', so sinnbildete er die allgemeine
Kirche (universam significabat ecclesiam), die auf den Felsen
(petra) gegründet ist, von welchem Petrus den Namen bekommen
hat; denn nicht kommt Petra von Petrus, sondern Petrus von
Petra, wie auch nicht Christus von Christianus kommt, sondern
Christianus von Christus" (In Joh. Ev. tract. 124, 5). „Nicht er
(Petrus) allein, sondern die allgemeine Kirche bindet und löst die
Sündenu (universa ecclesia ligat, solvitque peccata, 1. c. 7).

Wenn Augustin diesen Gedanken näher erläutert, so setzt
er auch immer als selbstverständlich voraus, dass die „Kirche",



— 621 -
die die Schlüssel erhalten hat, nicht die Gesamtheit der
Kirchenvorsteher, noch weniger etwa der Bischof von Rom, sondern
die organisierte Gemeinschaft der Christgläubigen sei. Das geschieht
z. B. Serm. 148, 7 in folgender Weise: „Aus vielen Schriftstellen
geht hervor, dass Petrus die Kirche vorstellt (quod personam
gestet ecclesise), namentlich aber da, wo es heisst: ,Dir übergebe
ich die Schlüssel des Himmelreiches; was immer du binden
wirst etc.' Hat etwa diese Schlüssel Petrus empfangen und Paulus
nicht? Hat sie Petrus empfangen und Johannes und Jakobus
und die übrigen Apostel nicht? Oder sind diese Schlüssel nicht
vorhanden in der Kirche, in der täglich Sünden nachgelassen
werden Aber weil Petrus sinnbildlich die Kirche repräsentierte
(quoniam in significatione personam Petrus gestabat ecclesise),
ist das, was ihm, dem Einen, gegeben wurde, der Kirche gegeben
(quod illi uni datum est, ecclesise datum est). Also repräsentierte
Petrus die Kirche; die Kirche ist der Leib Christi" (ecclesia corpus
est Christi). „Weil Christus der Fels ist, ist Petrus das christliche
Volk" (Petrus populus Christianus, Serm. 76, 1). „Wo Sünden-
nachlassung ist, da ist die Kirche", erklärt Augustin zu I. Joh. 4,
20. 21 (In Ep. Joh. ad Parth. tract. 10, 10). „Wieso die Kirche?
Ihr ist gesagt: ,Dir übergebe ich die Schlüssel des Himmelreiches

; was du lösen wirst auf Erden, wird auch gelöset sein
im Himmel ; was du binden wirst auf Erden, wird auch gebunden
sein im Himmel.' Wo wird diese Sündenvergebung verbreitet?
Unter allen Völkern, angefangen in Jerusalem. Also glaube
an Christus."

Augustin hält also noch streng fest an der aus Matth. 18,
15—20 sich ergebenden Lehre des Herrn, nach icelcher die Kirche
die höchste Instanz ist. Wenn der Kirche die Schlüssel
übergeben sind und die Kirche die organisierte Gemeinschaft der
Christgläubigen ist, so kann von einer „selbständigen" Gewalt
der Hierarchie über die Kirche keine Rede mehr sein.

3. Die Kirche übt die Schlüsselgeivalt durch ihre legitimen
Organe aus ; als solche gelten in erster Linie die Bischöfe. — Die
Ausübung der Schlüsselgewalt ist, wie gesagt, nach Augustin
dasselbe, was Binden und Lösen; das „Binden" aber besteht im
Ausschluss aus der Abendmahlsgemeinschaft, das „Lösen" in
der Wiederverleihung der kirchlichen Rechte. Darüber äussert
sich Augustin (in Job. Evang. tract. 50, 12) folgendermassen :

„Wäre in Petrus nicht das Geheimnis (sacramentum) der Kirche,



— 622 —

so würde ihm der Herr nicht sagen: ,Dir übergebe ich die
Schlüssel des Himmelreiches ; was du lösen etc.' Ist das bloss
zu Petrus gesagt, so tut es die Kirche nicht. Geschieht es aber
auch in der Kirche, so dass, was auf Erden gebunden wird, im
Himmel gebunden wird, was auf Erden gelöst wird, im Himmel
gelöst wird, weil, wenn die Kirche exkommuniziert, der
Exkommunizierte im Himmel gebunden wird, wenn er von der Kirche
ivieder aufgenommeil wird (reconciliatur), der Aufgenommene im
Himmel gelöst wird: — geschieht das also in der Kirche, so
bedeutete Petrus, als er die Schlüssel empfing, die heilige Kirche"
(ecclesiam sanctam significavit). Daher kam also die Schlüsselgewalt

dann zur Anwendung, wenn es sich um die Exkommunikation

oder die Wiederaufnahme eines Sünders handelte.
Das waren Akte, die durch die Vorsteher der Kirche, die

Bischöfe, vollzogen wurden. Augustin spricht sich darüber in
den noch wiederholt zu erwähnenden Predigten über die kirchliche

Sündenvergebung (Serm. 351 und 352) sehr deutlich aus.
Er unterscheidet hier drei Arten der Sündenvergebung : 1. die
Taufe, 2. die des Bussgebetes, 3. die der kirchlichen Rekonziliation.

Nach der oben mitgeteilten Definition kann von einer
Anwendung der Schlüsselgewalt nur bei der an dritter Stelle
gemeinten Sündenvergebung die Rede sein. So sagt Augustin
auch Serm. 278, 12, es gebe neben kleinen und leichten Sünden
(peccata levia et minuta) gewisse schwere Sünden und tödliche
Vergehen (qusedam gravia et mortifera), die durch die ^Schlüssel
der Kirche" iper claves ecclesise) zu erlassen seien. Wo und
wie diese Nachlassung nachzusuchen ist, wird Serm. 351, 7 ss.,

angegeben. Wer Missetaten begangen hat, die den Ausschluss
aus dem Reiche Gottes bewirken, soll zuerst mit sich selbst ins
Gericht gehen und über sich das Urteil sprechen, class er der
Teilnahme am Leibe und Blute des Herrn unwürdig sei, also sich
der Kommunion enthalten. Daran soll ihn die Wahrnehmung
nicht hindern, dass „viele Verbrecher" (multi scelerati) zum
Tisch des Herrn gehen. Hierauf komme er zu den ATorstehern,

„durch welche für ihn in der Kirche die Schlüssel verwaltet
werden" (veniat ad antistites, per quos illi in ecclesia claves

ministrantur, n. 9), und ..nehme von den Voi-stehem der Geheimnisse

die Art seiner Genugtuung entgegen" (a prsopositis
sacramentorum accipiat satisfactionis suse modum). Dabei ist nicht
bloss auf das zu achten, was ihm zum Heile gereicht, sondern



— 623 —

auch auf das, was andern zum Beispiel dienen kann. War das

Vergehen derart, class es auch grosses Ärgernis gab, und hält
der Vorsteher (antistes) dafür, dass das im Nutzen der Kirche
liege, so weigere er (der Frevler) sich nicht, vor den Augen
vieler oder auch der ganzen Gemeinde (in notitia multorum,
vel etiam totius plebis) Busse zu tun; er leiste keinen Widerstand
und füge nicht aus Scham der lebensgefährlichen und
todbringenden Wunde noch eine Geschwulst (Entzündung) hinzu.

Abermals kommt nun Augustin (n. 10) auf die Mahnung
zurück, den Rat (consilium), sich der Busse zu unterwerfen,
nicht zu missachten deswegen, weil der Sünder viele wahrnehme
und kenne, die zu den Geheimnissen des Altares hinzutreten und
doch die gleichen Verbrechen (talia crimina) begangen haben. „Viele
bessern sich wie Petrus; viele werden geduldet wie Judas;
viele bleiben unbekannt, bis der Herr kommt. Viele klagen
andere nicht an, wTeil sie sich mit ihnen entschuldigen wollen ;

viele guten Christen schweigen und ertragen die ihnen bekannten
Sünden anderer, weil ihnen oft die Zeugnisse fehlen, um das,

was sie wissen, vor dem kirchlichen Richter auch zu beweisen
(ea, quse ipsi sciunt, judieibus ecclesiasticis probare non possunt).
Wie wahr etwas sein mag, so darf der Richter es nicht leicht
glauben, wenn es nicht durch zuverlässige Zeugnisse bewiesen
wird. Wir können niemand von der Kommunion ausschliessen —
obwohl ja dieser Ausschluss noch nicht der Tod, sondern ein
Heilmittel ist (quamvis hsec prohibitio nonclum sit mortalis, sed

medicinalis) — der nicht entweder von sich aus ein Geständnis

ablegt oder von einem weltlichen oder geistlichen Gerichtshof
vorgeladen und überführt worden ist. Denn wer wird sich
herausnehmen, Ankläger und, Richter zugleich sein zu wollen?"

Dr. Kirsch meint (S. 70), aus dieser Stelle wieder folgern
zu dürfen, dass Augustin „eine dreifache Klassifikation von
Sünden" vornehme; lässliche Sünden, die durch das Bussgebet
gesühnt werden können, schwere Sünden, die zu beichten sind,
und Vergehen, auf welche die kirchliche Bussclisziplin Anwendung

finde. Da nämlich die kirchliche Rekonziliation nur einmal
(semel) im Leben zulässig iccir, fehlt für das, was man heute in
der römischen Kirche Beichte nennt, der Stoff, wenn nur
unterschieden wurde zwischen den täglichen Verfehlungen, die durch
das Bussgebet gesühnt werden konnten, und schweren Sünden,



— 624 —

die die Einholung der Rekonziliation notwendig machten. Allein
Augustin redet in der angeführten Predigt von Nr. 7 an nur
von dieser zioeiten Klasse von Sünden, übersieht aber allerdings
nicht, dass nicht alle groben Missetaten auch öffentlich
bekannt werden und öffentliches Ärgernis erregen. Hat die
Missetat kein Ärgernis gegeben, so kann der Bischof die Sühne

(den modus satisfactionis) in einer Weise einrichten, die den
Grund der Bussübung nicht vor die Öffentlichkeit bringt ; aber
damit wird der Frevler weder von dem zeitweiligen Ausschluss,

von der Kommunion, noch von der Unterwerfung unter die

Bussübung, noch von der Einholung der (einmal zu erlangenden)
Rekonziliation entbunden. Aufgabe des Bischofs war es, das.

(freiwillige) Bekenntnis grober Missetaten entgegenzunehmen
und dem Frevler anzugeben, welcher Busse er sich zu
unterwerfen habe, um nach Ablauf der Busszeit wieder mit der
Kirche ausgesöhnt und zur Kommunion zugelassen zu werden.
War die Missetat, z. B. infolge einer gerichtlichen Verurteilung,
notorisch oder wurde sie in förmlicher Anklage vor den kirchlichen

Gerichtshof (ecclesiasticum judicium) gebracht und bewiesen,

so konnte der Ausschluss aus der Kommunion natürlich auch
gegen den Willen des Frevlers eintreten.

Wie wenig jedoch der Bischof befugt war, „die Ausschliessung

von der Kirche und die Wiederaufnahme selbständig
auszuüben", sagt Augustin auch Serm. 82, wo er die Stelle
Matth. 18, 15—20 (ganz in dem von mir geltend gemachten
Sinne) behandelt. Hier betont er (n. 11), dass es Sache des

Bischofs sei, den gefallenen Bruder zurechtzuweisen, ohne die
Missetat unnötigerweise vor die Öffentlichkeit zu bringen.
Selbst wenn es sich um einen Mord handle, beschränke sich
der Bischof darauf, den Missetäter im geheimen zurechtzuweisen

und zur Busse aufzufordern, ohne ihn zu verraten.
Ebenso verhalte es sich im Falle eines Ehebruches, der ihm
angezeigt werde, aber nicht öffentlich bewiesen werden könne.

Es scheint freilich bereits Bischöfe gegeben zu haben, die
der Meinung waren, dass sie nicht bloss Verwalter, sondern
die eigentlichen Träger der Schlüsselgewalt seien und daher
die Befugnis hätten, einen Frevler „selbständig" von der
Kommunion auszuschliessen. Mit dieser Angelegenheit beschäftigte
sich eine im Jahr 419 zu Karthago versammelte Synode der
afrikanischen Kirche. Augustin vertrat auf derselben die Pro-



— 625 —

viiiz Numidien. Es hatte sich gezeigt, dass bisweilen Anklagen
eingereicht wurden, die nicht glaubwürdig waren oder nicht
bewiesen werden konnten, und doch einzelnen Bischöfen A'eran-

lassung gaben, gegen die Angeschuldigten mit kirchlichen
Massregeln vorzugehen. Daher wurde beschlossen: 1. Die Anklage eines
Exkommunizierten darf nicht angenommen werden. 2. Personen,
die nach den bürgerlichen Gesetzen als Ankläger nicht
zugelassen werden oder nicht in bürgerlichen Ehren und Rechten
stehen, dürfen höchstens in eigener Sache gehört werden.
3. Bringt ein Ankläger Anschuldigungen vor, von denen er eine
nicht beweisen kann, so darf er nicht weiter gehört werden.
4. Als Zeugen dürfen nicht zugelassen werden Personen, die
als Ankläger nicht gehört würden oder zur Familie des

Anklägers gehören oder noch nicht 14 Jahre alt sind. 5. „Ebenso
wurde beschlossen : Wenn ein Bischof sagt, es habe jemand ihm
allein ein Verbrechen bekannt, und dieser stellt das in Abrede, so

glaube der Bischof nicht, class ihm ein Unrecht geschehe, iceü ihm
allein nicht geglaubt wird ; und wenn er sagt, er icolle aus Gewissensbedenken

mit dem Leugnenden nicht kommunizieren, so sollen mit
einem solchen Bischof, solange er mit dem Exkommunizierten
nicht kommuniziert, die andern Bischöfe nicht kommunizieren,
damit sich ein Bischof um so mehr in acht nehme, gegen jemand
eticas auszusagen, teas er mit andern Beweismitteln nicht dartun
kann." Der lateinische Text dieses überaus charakteristischen
Dekrets lautet: Item placuit, ut si quando episcopus dicit,
aliquem sibi soli proprium crimen fuisse confessum, atque ille
neget ; non putet ad injuriam suam episcopus pertinere, quod
illi soli non creditur; et si scrupulo proprise conscientise se
dicit neganti nolle communicare, quamdiu excommunicato non
communieaverit suus episcopus, eidem episcopo ab aliis non
communicetur episcopis, ut magis caveat episcopus, ne cheat
in quemquam, quod aliis documentis convincere non potest.
(Mansi, Coll. conc. t. 4, pag. 435 ss.)

Das also ist nicht eine ohne sorgfältige Überlegung
hingeworfene Äusserung, sondern ein Kirchengesetz, das von Augustinus

nicht bloss unterzeichnet, sondern vermutlich auch auf
seine Anregung hin erlassen worden ist. Es berücksichtigt den
Fall, dass ein Missetäter seinem Bischof, wie wir heute sagen
würden, eine geheime Beichte ablegt, hernach aber der ihm
auferlegten Kirchenbusse zur Erlangung der Rekonziliation sich



— 626 —

nicht unterwerfen will, sondern fortfährt, an der Kommunion
teilzunehmen, wie wenn er nichts Besonderes verübt hätte.
Was soll in diesem Fall der Bischof tun? Die heutigen
römischen Theologen antworten: Der Bischof ist der Träger der
Schlüsselgewalt ; er verhängt „selbständig" den Ausschluss von
der Kommunion und nimmt eben so selbständig den Sünder
nach geleisteter Busse wieder in die Kirche auf. Anders dürfen
die heutigen römischen Theologen nicht antworten : denn schon
die Trienter Synode hat dogmatisch festgestellt, dass Christus
die Gewalt, Sünden zu vergeben und zu behalten, nicht der
Kirche, sondern speziell „den Aposteln und ihren rechtmässigen
Nachfolgern" (Sess. 14, Cap. 1 cle pœnit.) mitgeteilt, die Priester
zu seinen Stellvertretern gemacht und mit der Schlüsselgewalt
betraut (Cap. 5), das „Amt der Schlüssel" ausschliesslich den
Bischöfen und Priestern übertragen habe (Cap. 6).

Das Gegenteil hiervon lehrt die katholische Kirclie zur Zeit
des hl. Augustin. Nach der alten Kirche verfügt der Bischof
so wenig „selbständig" über die Schlüsselgewalt, dass er ein
Gemeindemitglied sogar dann nicht von der Kommunion aus-
schliessen darf, wenn ihm dieses eine Missetat bekennt, die
sonst den Ausschluss nach sich zöge, aber nun für den nicht
weiter bekannten Frevel die Busse nicht übernehmen will und
das Bekenntnis ableugnet. Der Bischof ist eben nur das

rechtmässige Organ der Gemeinde und besitzt keine ihm eigentümliche
Gewalt, über die Gemeinde. Daher darf er nicht Ankläger und
Richter zugleich sein, sondern er muss sich an die kirchliche
Ordnung halten, deren Wächter er ist, und die Rechte der
Gemeindemitglieder so lange unangetastet lassen, bis nach
gehöriger Untersuchung und richterlichem Urteil die Schuld des

Angeklagten erwiesen ist, es sei denn, dass sich dieser
freiwillig auf den Rat (consilium) des Bischofs der Strafe (der
kirchlichen Bussübung) unterziehe.

4. Weil die Bischöfe und Priester nur Organe der Kirche
sind, ist es eine unerträgliche Anmassung, wenn einer zu sagen
wagt: ich spreche dich los von deinen Sünden. — Die Synode von
Trient lehrt, „dass die Form des Sakramentes der Busse, in
welcher besonders dessen Kraft beruht, in den Worten des

Ausspenders besteht: Ich spreche dich los etc. (ego te absolvo etc.),
denen zwar löblicherweise nach dem Gebrauche der heiligen
Kirche gewisse Gebete hinzugefügt werden, die aber zu dem



— 627 —

Wesentlichen seiner Form ganz und gar nicht gehören, noch
auch zur Ausspendung dieses Sakramentes notwendig sind"
(Sess. 14, cap. 3 de pœnit.). Zu dieser Lehre müssen sich heute alle
römischen Theologen bekennen; nach dieser Lehre erteilen
heute alle römischen Beichtväter die Absolution mit den Worten :

ego te absolvo. Sie sind damit im Recht, wenn die Schlüsselgewalt

eine richterliche Befugnis ist, die der Bischof nicht als
Organ der Kirche, sondern als Richter über die Kirche
„selbständig" auszuüben hat. Wir haben gesehen, dass Augustin
dieser Anschauung widerspricht und Bischöfe und Priester nur
als die Organe betrachtet, durch die die Kirche von der
Schlüsselgewalt Gebrauch macht. Daher lässt sich von
vornherein erwarten, dass er auch von einem: „Ich spreche dich
los" nichts wissen will. Er hatte oft Veranlassung, sich über
diesen Punkt zu äussern ; denn zu seiner Zeit stand die Sekte
der Donatisten — wenigstens praktisch — auf demselben Standpunkt,

den heute im Beichtwesen die römische Kirche einnimmt.
Von Ps. 145 (146), 7 : „Er gibt Speise den Hungernden",

macht Augustin (Enarr. in Ps. 145, 17) folgende Anwendung:
Was fällt dir ein, Häretiker (häretischer Bischof und Priester),
dich zu brüsten, dass du lösest, du aufrichtest, du erleuchtest
Bist du deinerseits etwa schon frei? stehst du aufrecht? bist
du Licht Nein Merke dir, was (im Psalm) vorhergeht :

Vertrauet nicht auf Fürsten, noch auf Menschensöhne, von denen
kein Heil kommt.' Sie geben das Heil nicht. Darum mögen
die Häretiker abziehen. Der Herr löst die Gefesselten; der
Herr richtet auf die Gebeugten; der Herr macht weise die
Blinden." — Zu ähnlichen Bemerkungen gibt ihm Veranlassung
die Schriftstelle : „Siehe, das ist das Lamm Gottes, das hinwegnimmt

die Sünden der Welt" (in Job. Ev. tract. 4, 11). Er
findet, dass der Täufer mit diesen Worten auf Häretiker
hingewiesen habe, die erst viel später auf die Welt kamen. „Ihr
wisset," predigt der heilige Bischof seinen Zuhörern, „dass
gewisse Leute bisweilen sagen: Wir nehmen den Menschen die
Sünden ab (nos tollimus peccata hominibus), die wir heilig sind ;

denn wie könnte der, der tauft, die Sünde eines andern
hinwegnehmen, wenn er selbst nicht heilig, sondern voll Sünde ist?
(oder, wie die heutige römische Theologie lehrt, selbst nicht
unter der Jurisdiktion des Papstes, des eigentlichen Inhabers
der Schlüsselgewalt, steht!) Solchen Redensarten gegenüber



— 628 —

hält sich Augustin an die Erklärung des Täufers, dass Christus
das Lamm Gottes sei, das die Sünden der Welt hinwegnimmt.

Weil die Donatisten die Wirksamkeit der Gnadenmittel von
der Beschaffenheit der Geistlichen abhängig machten und daher
selbstverständlich nur die eigenen Geistlichen für kompetente
Spender hielten, mussten sie notwendig die eigene Partei als
die alleinseligmachende ansehen und jede Berührung mit andern
Gemeinschaften verurteilen. Diesen Hochmut rügt Augustin
gelegentlich mit strengen Worten. So sagt er in Joh. Evang.
tract. 13, 11: „Es gibt einen Häretiker, der sagt: ich gebe;
ich heilige; ich rechtfertige; gehe nicht zu jener Sekte!" Als
„Sekte" bezeichneten die Donatisten die katholische Kirche.
Augustin seinerseits will den kirchlichen Eifer im allgemeinen
nicht verurteilen; es sei ganz gut, wenn man allen Ernstes
predige, nicht den Götzenbildern nachzulaufen, nichts mit
Zauberei und derartigem Schwindel zu tun zu haben. Allein
der Eifer der Donatisten ist ihm zu selbstsüchtig ; denn sie
haben die Ansicht: „Was ich gebe, ist heilig, weil ich es gebe"
(Ego quod do sanctum est, quia ego do). Das sei verkehrt.
„Wie kannst du dir etwas anmassen, was nicht dein ist Sollte
der, der hienieden seine Braut zurückgelassen hat (Anspielung
auf Joh. 3, 29), gar so ferne sein Weisst du nicht, dass er
von den Toten auferstanden ist und sitzet zur Rechten des

Vaters? Wenn die Juden ihn verachteten, da er am Holze
hing, so verachtest du ihn, da er im Himmel thront. Ihr wisset,
meine Geliebten, dass mir diese Sache grossen Schmerz bereitet;
doch ich überlasse das Weitere eurem Nachdenken." — Aus
dem Gesagten ergab sich für die Zuhörer mit hinreichender
Deutlichkeit, dass Augustin die Gewalt der Sündenvergebung
der Kirche zuschrieb, in der Christus gegenwärtig ist und deren
Organe die Priester sind. Das entspricht genau der Lehre Jesu.
Matth. 18, 15—20.

Den lächerlichen Hochmut der donatistischen Bischöfe, die
sich die Befugnis zuschrieben, an Gottes Statt Sünden zu
vergeben, und die mit Verachtung auf die katholische Geistlichkeit

herabsahen, geisselt Augustin mit besonderer Schärfe in
einer Predigt über die Sünderin in Simons Haus (Luk. 7, 36 ff.,
Serm. 99). Er wisse nicht, sagt er, wie die Sünderin zum Glauben

gekommen sei, dass Christus ihr die Sünden vergeben
könne; sicher sei, dass Simon und seine Freunde ihn bloss für



— 629 —

einen Menschen gehalten und sich insofern mit Recht darüber
geärgert hätten, dass Jesus sagte : „Dir sind deine Sünden
vergeben." Dass sich Jesus solche Macht nicht als Mensch zuschrieb,
hätten sie freilich schon aus den Worten erkennen können :

„Dein Glaube hat dir geholfen." Damit habe der Heiland zum
voraus Leute zurechtgewiesen, die noch nicht geboren waren.
Wie der gute Arzt, der auch an die Kranken der Zukunft
dachte, wohl vorhersah, sollten nämlich Leute kommen, die zu
sagen wagten : „Ich lasse die Sünden nach (ego peccata dimitto),
ich rechtfertige, ich heilige." Das seien die nämlichen, die auch
das Wort im Munde führen : „Komm mit mir nicht in Berührung"

(noli me tangere). Jüngst hätten sie sich geweigert, an
einer Versammlung teilzunehmen, um, wie sie sagten, „nicht
durch die Berührung der Sitzbänke von uns angesteckt zu
werden" (ne per contactum subselliorum ad eos velut nostra
contagio perveniret, n. 8. Schon die Donatisten waren also der
Meinung, dass eine Kirche durch eine katholische Versammlung
„befleckt" und für den Simultangebrauch ungeeignet werde).
Das heisse doch: „Komm mit mir nicht in Berührung; denn ich
bin rein." Diese Leute gleichen dem Pharisäer, der den
Heiland zu Tische gebeten und sich darüber geärgert habe, dass
sich Jesus von der Sünderin berühren liess. Immerhin seien

jener Pharisäer und seine Parteigenossen noch vernünftiger
gewesen als die Donatisten. Jene fragten: „Wer ist der, dass

er Sünden vergibt? Was masst sich dieser Mensch an?"
Dagegen sage nun der Häretiker : Ich vergebe (ego dimitto) ; ich

reinige; ich heilige." Ihm möge Christus die Antwort geben:
„0 Mensch, da ich von den Juden als Mensch angesehen
wurde, habe ich die Sündenvergebung dem Glauben gewährt
Du aber, Häretiker, der du ein Mensch bist, sagst: komm, Weib,
ich mache dich selig" (ego te salvam facio).

Nun (n. 9) wirft Augustin die Frage auf, ob es denn falsch
sei, wenn es heisse: „Was ihr löset auf Erden, wird auch im
Himmel gelöset sein." (Matth. 18, 18. Augustin hält es auch
hier für selbstverständlich, dass sich die angeführte Stelle auf
die kirchliche Sündenvergebung beziehe.) Darauf antwortet
er, Jesus habe jene Zusicherung gegeben, weil er den heiligen
Geist senden wollte; vom heiligen Geist würden den Gläubigen
die Sünden erlassen; der heilige Geist ist Gott. Durch den
heiligen Geist werden die Gläubigen ein Tempel Gottes (I. Kor.



— 630 —

3, 16; 6, 19). „Gott also wohnt in seinem heiligen Tempel,
das ist in seinen geheiligten Gläubigen, in seiner Kirche (in
sanctis suis fidelibus, in ecclesia sua) ; durch sie vergibt er
Sünden." — Dem fügt Augustin bei (n. 10): „Wer aber durch
einen Menschen vergibt, kann auch vergeben ohne einen
Menschen; denn wer durch einen andern zu geben vermag, ist
nicht weniger fähig, auch von sich aus zu geben."

Die in solcher Weise zurückgewiesenen Donatisten hatten
das katholische Priestertum keineswegs missachtet ; ihre Bischöfe
und Priester wurden, wenn sie sich der katholischen Kirche
anschlössen, ohne weiteres als solche anerkannt. Auch sie

führten die Vollmacht, deren sie sich rühmten, auf Christus
zurück. Der Irrtum, den ihnen Augustin zum Vorwurf macht,
bestand darin, dass sie sich nicht bloss für legitime Organe
der Kirche, sondern für Mittler zwischen Gott und Menschen,
für Stellvertreter Gottes hielten und demgemäss glaubten, mit
richterlichem Spruch (ego peccata dimitto, ego absolvo) den
Menschen die Sünden vergeben oder behalten zu können. Was
der heilige Augustin an den Donatisten rügt, gehört heute zu
den Glaubensartikeln der römischen Kirche.

So sehr aber betrachtet der hl. Augustin die Kirche als
die eigentliche Trägerin der Vollmacht zur Fortsetzung des

Erlösungswerkes Christi unter den Menschen, dass er auch die
Sendungsworte Christi an die Apostel: „Wie mich der Vater
gesendet hat etc." (Joh. 20, 22) für die Kirche in Anspruch
nimmt. „Wenn sie", sagt er (de bapt. contra Donat. 3, 23),

„die Kirche vorstellten (personam gerebant ecclesise) und er
(Jesus) so zu ihnen redete, als ob er zur Kirche selbst rede
(tanquam ipsi ecclesise diceretur), so erlässt der Friede der
Kirche (pace ecclesise) die Sünden und die Entfernung vom
Frieden der Kirche behält die Sünden, nicht nach menschlichem
Gutdünken, sondern nach Gottes Ratschluss" (non secundum
arbitrium nominimi, sed secundum arbitrium Dei). Wer den
Priester zum Mittler zwischen Gott und Menschen macht, statt
ihn bloss für das rechtmässige Organ der Kirche zu halten,
ist nach Augustins Ansicht ein „Antichrist" (Contra epist.
Parmen. 2, 15). Ed. Herzog.


	Von der Schlüsselgewalt der Kirche

