Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 39

Artikel: Saint Cyrille d'Alexandrie et I'eucharistie
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SAINT CYRILLE DALEXANDRIE
ET L’EUCHARISTIE.

Nous ne saurions, dans une seule étude, citer tous les
textes dans lesquels St. Cyrille d’Alexandrie a expliqué la sainte
Eucharistie. Commencons par ceux du Traité De adoratione in
spiritu el veritate, qui forme le T. 1* de ses ceuvres, édition
Migne. Nous les ferons suivre des conclusions qui peuvent en
étre tirées logiquement.

L. VI, n.177. Cyrille parle du texte: Qui manducal corpus
Christi, et il le rapproche de cet autre: Benedicam panem tuum.
Son explication ne tend nullement a nous faire croire & une
manducation corporelle, mais uniquement & une manducation
spirituelle, c’est-d-dire a4 une réception d'une grice spirituelle.
C'est 12 le but: la sanctification de 1'ame par la grace spiri-
tuelle et divine. Le reste n'est que le signe de cette chose et
le moyen de ce but. Il ne craint pas d’employer les mots sens
meystique et caché, qu'il met en opposition avec le sens grossiére-
ment visible de la manducation charnelle d'un corps visible:
« Mvsticies hic sermo est algue abditus; nam sinceris Dei cul-
toribus illa Christi mysteriorum communicatio et sancti baptis-
matis gratia ad spiritualem benedictionem wvalet ... lis igitur
qui vere Dei sunt amatores, pro benedictione, inquit, erit illa
sanctorum mysteriorum communicatio.» On voit qu’il explique
I'eucharistie par le baptéme: tous les sacrements sont des
mystéres spirituels du méme ordre, tous ont le méme but, tous
conférent la méme grace.

L. VII, n. 231. Cyrille appelle le corps et le sang du
Christ «la bénédiction vivifiante ». «Praeclarum nobis viaticum
seipsum adjecit, ut immaculata hostia et ut ovis ad victimam
propter nos ductus, largitusque ut wvivifice benedictionis, id est,



— 600 —

sancle® sue carnis ac sanguinis participes essemus (Xegiodusvog
Te 10 petaaysiv svhoyiag tic {wormowd, tovtéor, Tis ayias «vrod
owoxbs te xal aiuavoc).» Donc J.-C. est I'agneau, la victime; il
faut participer a son immolation par l'eulogie ou la bénédic-
tion vivifiante; et c'est ce que Cyrille appelle participer au
corps et au sang de J.-C. Il est clair qu'il ne s’agit pas d’'une
participation corporelle ou charnelle, mais spirituelle: car il
veut par la expliquer notre délivrance du péché, c'est-a-dire la
purification de I'dme, et 'adoration en esprit et en vérité (De
adorvatione in spivitu et vervitate).

Et cela est si vrai que Cyrille ajoute (n. 233): «Panem
cceli dedit eis, panem angelorum manducavit homo. Quibus verbis
manna appellavit cceli et angelorum cibum, uf animum ultra
hee sensibilia ac visibilia intendentes, illam spiritualem ac
divinam subministrationem contemplernuyr, quam sanctorum
animis suggerit Deus, cum Dewm tllumn Verbum qui et angelos
pascit el hominibus vitam preestat, in iis qui fidem receperunt,
inhabitare facit. Habitat enim Christus ¢n cordibus nositris per
Spiritum sanctum, et pawne vivent: et ceelitus veniente pascimiy
ad firmitatem et robur spirifizale concipiendum. » Donc ce pain
vivant et céleste, c'est bien le Verbe méme, et non la chair
matérielle; et la manducation dont il s'agit n'est pas la man-
ducation matérielle du pain matériel ou de la manne matérielle,
mais la manducation spirituelle du Verbe dans l'esprit et par
Iesprit: Verba mea spiritus et vita sunt. Et cette manducation
se fait par la foi et la charité: Haec est vita @terna ut cog-
noscant te solum verum Deum et quem misisti Jesum Christum
(n. 235). — Et n. 251, Cyrille s'éleve contre les faux docteurs
qui enseignent des dogmes erroné¢s, qui brillent par leurs ex-
plications incendiaires les moissons de froment, dont /a figure
nous nourrit comme d'un pain de vie, nous qui croyons au
Christ. «Qua non pernicies iis afferatur, qui illa in animum
admittere voluerint? Ignis enim duntaxat altrices sunt spina
et flamma pabulum; flammas itidem nobis accendunt sempi-
ternas, cum vana errantium dogmata, tum vero idololatrarum
aniles fabulae: spica porro et triticum suavissimus est cibus,
et homnibus ad vescendum aptissimus, et ad usum necessarius;
continet enim nos in vita; et figura (vimog) esse poteril dog-
matum veritatis, per quee nos qui credimus, Christo, tanquam
pane viventi ac vero, pascimur. »



— 601 —

L. VIII, n. 264. Cyrille distingue trés nettement la man-
ducation corporelle et la manducation spirituelle, qui nourrit
'ame. Il ne veut que celle-ci, la table spirituelle. « Corporis
cibus dentibus conficitur, estque ea res ad vitam tuendam via;
sed divinarum contemplationum soliditas atque difficultas men-
Zis viribus tanquam dentibus propemodum comminuitur, ef pas-
cit animum (xcl aworgége Yuyrv). Itaque sapientia nobis divinam
spiritualemque mensam apponens ait: Venite, edite panem
meum. » Et Cyrille combat ceux qui s’éloignent de la droite
regle des dogmes pour tomber dans des erreurs absurdes (co-
gente ut simul a recta dogmatum regula ad absurdos errores
delabatur). A ‘ses yeux, rien n'est plus précieux que l'ame
(anima praestantius nihil est); il ne parle pas du corps, mais
de I'dme; il veut qu'on fourne la chose matérielle en nourri-
ture spirituelle et qu'on s'en nourrisse par ['esprit, comme on
se nourrit de la chose matérielle par les dents (eam rem in
cibum spiritualem vertunt, et quod auribus acceperunt, mente
tanquam dente comminuunt, divinorumque sensuum vim re-
mandunt). On le voit, St. Cyrille ne craint pas d employer les
mots puneumatique a propos de la nourriture, et diveqws & pro-
pos des choses divines et de leur action sur l'ame.

Au n. 267, 4 propos de la défense qui est faite dans I’An-
cien Testament (Deuts. XXIII, 24, 25) de mettre du vin dans
des vases apres avoir bu, St. Cyrille s’éleéve contre les docteurs
qui, aprés avoir exposé les paroles de 1'Ecriture, y ajoutent
leurs propres paroles ex flempore et repente fusas, et veulent
les faire passer pour nourriture spirituelle. Ils dépassent la
mesure, avec leurs libelles ol ils mettent leur vin. Excellents
messieurs, leur dit-il, la loi méme a défendu de mettre quoi
que ce soit dans le vase. Il faut citer ce texte en entier: «Est
igitur hoc evidens exemplum, ne abutamur fratrum dilectione,
sed eo, quod satis est, mutuam quoque benevolentiam colamus:
nec vero inepte, ut opinor, Scripturee verba hac de re exposita,
rursus ad alios quosdam accommiodare possumus, qui voces in
ecclesits docentium, ex tempore et repente fusas, cum tanguam
spiritualem quamdam escam demetunt, non hucusque consistere
volunt, sed wmodum quodammodo excedentes, ac veluti in vas
conjicientes, etiam in libellos referunt: ac studiosi quidem illi
admodum sunt, sed tamen aliquatenus fratrum opinionem
(¢dixodvres 08 mws elc vdlmpwy @dskgovg) cum id, quod subito



ac tumultuarie factum est, tanquam accurate compositum litteris
mandant. Atque lex ipsa, optimi viri (o 3éluoror), diserte pro-
hibuit ne quid in vas conjiceretur. »

St. Cyrille a raison: «Il ne faut pas dresser des piéges a
la vertu, mais viser plutdt le fruit des bonnes ceuvres qui dé-
coulent de la vertu (oportere enim censuit universorum Deus,
non insidias virtuti struere, sed potius fructum, si liceat, eorum
bonorum percipere qua de virtute proficiscuntur). »

L. IX, nn. 297-298. Expliquant le texte des Nombres (XV
19—21) ot il est dit qu'en mangeant le pain, il faut séparer
les prémices pour le Seigneur, Cyrille enseigne que ce pain
est le Christ, mais il ne parle pas de son corps; il parle du
Christ, qui est le Verbe, et c’est du Verbe méme qu’il faut se
nourrir; c’est lui qui est le pain du ciel. «In Numeris vero ut
unum rursus panem qui de ccelo et ex nobis est (Verbum enim,
cum Deus secundum naturam esset, factum est nostri simile et
habitavit in nobis) fanquam wunum nobis panem demonstravit.»

L. X. n. 839: «Per illam ficuram et umbram (manna) eo
perducere ut intelligeretur fore, ut supernum illud et ex futre
Verbum tanquam panis e cwlo ad nos tandem adveniret. ...
Spiritus quidem spiritualiter, corpus autem convenienter sue
naturae, id est corporaliter pascitur: cibus autem angelorum et
panis, qui ceelis superisque spiritibus conveniat, //lud Dei Paltris
est Verbum. Manna igitur Christum significabat. » Donc le pain a
manger, c'est le Verbe, parce que la manne est l'image du
Verbe (cum in manna imaginem proposuisset Verbi). L'esprit
ne peut pas manger d’'autre pain que le pain spirituel (spiritus
spirilualiter), et le pain spirituel est le Verbe méme ou le Christ
comme Verbe, et non le corps matériel.

N. 363: «Christus in sanctis tabernaculis mystice sacrifi-
catus a nobis et pro nobis offertur (wgogxopie$iosrar de mooc
ruoy zel Ciréo nuey o Xoiotos, prarixGe (spovgyodueroc €v Taic
aylarc oxpveis).» Cyrille n'a pas peur du mot mzystigue, et loin
de parler de manducation d'un corps matériel dont la substance
passerait dans notre corps matériel, il n’en dit pas un mot,
mais il dit simplement que nous devenons semblables a la
divine victime, lorsque nous mourons au monde, parce qu'alors
le péché est mort en nous. Clest 1a tout le but de cette obla-
tion et de ce sacrifice mystique: Sumus ad illius similitudinem
nos ipsi quoque sacree victimese, cum mundo morimur, quatenus



— 603 —

peccatum in nobis mortuum est, Deo autem vivimus illam in
sanctitate et pietate vitam.

N. 364: Simila porro panis est signum (onusiov), ex illa
namque fif panis,; est autem panis vite Christus. Igitur tan-
quam in catino et in phiala, et fanquam in pane qui in utroque
vase eral, cum utrumque plenum esset simile, nimirum tan-
quam in ctbo ac potu Christus, qui vita est atque vivificator,
stgnificatur (enueaivered).» On le voit, Cyrille ne craint pas non
plus d'employer le mot signe, qu'il applique au pain et au
vin, lesquels ne seraient pas sigwues s'ils n'étaient pas réelle-
ment pain et vin, et il ne craint pas davantage de dire que le
Christ est signifié dans ce pain et ce vin, qui le significnt. Et
il dit encore: «Bonus odor ac thuribulum est Christus (svmdie
xal Ouvatioov o Xeworog) », comme il a dit que le Christ est
le pain de vie; est-ce a dire pour cela que le thuribulim soit
transsubstantié au corps méme du Christ? Cyrille n'en a pas
l'idée. 11 ajoute: «Deinde adducitur bos, aries et agnus et
hedus e capris afferuntur; ac per haec omnia animantia ipse
figuratur (die wavror «vrog 0 yoagiuevoc). » Tous ces signes
restent dans leur substance, et il ne s’agit pas de la substance
du corps du Christ pour la remplacer. De méme donc pour le
pain et pour le vin; car Cyrille n'établit aucune différence, et
il raisonne de tous les signes de la méme maniere, figurative-
ment et mvstiquement. Ce sont ses expressions. La ou les ma-
térialistes posent l'identité substantielle, Cyrille dit tanguam,
wg agviov axaxor. Il dit que le Christ est veau, comme il dit
que le Christ est pain (xai pudoyos pév o Xoworog): s'ensuit-il que
la substance du veau devienne la substance du corps du Christ?
Nullement. « Haec est spiritualis hostia», dit-il, « Todro Quoia
avevuanxy »; il n’y en a pas d'autre.

L. XTI, n, 428: ... «Panem vere sanctum et e ccelo, id
est Christum (zov «grov, tov ¢ dindec ayiov xai €& ovoavod,
oot #omt Xoworov). » Cyrille fait porter le mot vere sur la sain-
teté du pain, c’est-a-dire du Christ, et non sur la réalit¢ de la
chair ni sur la substance matérielle du sang. Il ne parle pas
de réalité matérielle, ni de substance matérielle. Le sens de
l'adverbe were n’exclut nullement le spiritualisme et le sym-
bolisme; ces choses se concilient fort bien dans sa pensée., —
Cyrille appelle le Christ «le pain qui est descendu du ciel»,
non en ce sens que le corps du Christ descendrait physique-



— G0 ==

ment du ciel pour habiter localement et matériellement dans
le pain transsubstanti¢, mais uniquement en ce sens que le
Verbe est descendu du ciel (et ceci méme doit étre pris au
figuré) pour s'incarner sur la terre en J.-C.: «Ipse est ille panis
vivens, ipse itidem qui de cwlo descendit et dat vitam mundo;
caeterum tempus illud quo Salvator noster advenit designatur
per solis occasum...» — Selon Cyrille (n. 442), le Christ est
une victime ineffable ou mystérieuse, non en ce sens que la
transsubstantiation nous est incompréhensible et qu’il faut 1'ac-
cepter précisément parce qu'elle est incompréhensible, mais
uniquement en ce sens que cette victime est spirituelle et que
nous ne saurions assez exprimer par nos paroles combien cette
nourriture spirituelle nous est précieuse: Accedimus ad sancta
non alia de causa quam ut per ineffabilem ac spiritualem
hostiam Christum sanctum participemus (die v¢ zijc «mogddirov
xal mrsvnerixis Guaieg). — Certes, c'était bien l'occasion pour
Cyrille d’insister sur la manducation corporelle de la chair
matérielle du Christ, puisqu'il parlait de la manducation ma-
térielle des victimes matérielles de 'ancienne Alliance; cepen-
dant il n'en dit pas un mot. Loin de 1a. Il veut qu'on n’entende
ces choses que spirituellement, des qu'il s'agit du Christ victime
de la nouvelle Alliance. Ce spiritualisme n'est il pas, dans
I'esprit de Cyrille, le seul sens vraiment chrétien de l'eucha-
ristie? Evidemment.

Dans l'ancienne Alliance, on disait que les prétres man-
geaient les péchés du peuple (peccata populi mei comedent,
Osée, IV, 8), en ce sens, dit St. Cyrille (n. 448), qu'ils mangeaient
les offrandes qui avaient été faites pour les péchés du peuple.
Mais, dans la nouvelle Alliance, nous mangeons non plus le
péch¢, mais la mort du péché: car le Christ a été réputé péché,
et sa mort est la mort du péché; et si nous le mangeons, lui
victime, si nous nous incorporons sa mort, son sacrifice, nous
renaissons a la vie, nous ressuscitons avec lui. Tel est le vrai
sens de l'eucharistie. On voit comment les mots «manger le
Christ» ou «manger la chair du Christ» sont figuratifs, et
comment il s’agit d'une manducation essentiellement spirituelle;
ce qui n'est point du tout un symbolisme vide et trompeur,
mais un symbolisme vrai et fécond. « Immolatus est enim pro
peccatis nostris Filius ut agnus innocens, ut Scripturae tradunt.»
Et Cyrille termine ce XII® livre en disant: Preeclare autem,



— 6056 —

« Instrues », inquit, id est explanabis, ut audientes perspicere
possint legem esse pedagogum, et eloqui Christi mysterium
(nverrowr): nihil enim difficile continet aut in quo declaratione
sit opus, nisi spivitualiter intelligatuy | sunt enim historie verba
sane simplicia et ab obscuritatis umbris longe remota. Donc,
aux yeux de Cyrille, les mysteres du Christ (y compris, €vi-
demment, le mystere eucharistique) ne sont pas difficiles a
concevoir et ils n'ont méme pas besoin d’explication, dés g on
les entend spirituellement (mvevparixwc). Clest 14 la condition
essentielle pour étre dans la vérité. Cette déclaration de Cy-
rille est capitale; c'est la grande régle de la saine exégese
biblique.

L. XTII, n. 464-L. XTIV, n. 480, Cyrille insiste sur le coté
figuratif du sacrifice eucharistique. «Peccata iterum appellat
quee pro peccatis immolabantur; et hec quoque figure Christi
erant, qui pro nobis immolatus est necemque perpessus, ut de-
strueret mundi peccatum. Solis autem iis qui rebus sacris operam
preestant, victimis pro peccato vesci licet; neque enim decet
profanos animos illa sancti corporis Christi participatio, sed
potius selectos ac puros.... Eximuntur porro iis quibus minis-
trandi officium demandatum erat, armus et maxille, atque etiam
ventriculus: nam inesse debet sacro generi vis ad agendum
et efficiendum, isque est armus, sermo etiam nimirum ad do-
cendum aptus, cujus figura sunt maxille, preeterea ventriculus,
quo feecunditas preeclare sigwificatur. Quid enim? Non et ad
agendum instructum, et ad eloquendum paratum, et ad gignen-
dum feecundum esse oportet eum qui vere sit sacerdos Deique
familiaris?» On voit comment tout ce mystere est figuratif, et
comment il doit étre entendu spirituellement, & savoir: que,
de méme que la victime immolée pour les péchés était mangée
dans T'A. T. (et mangée religieusement, dans des conditions
réglées d’aprés un symbolisme instructif), ainsi J.-C., victime
pour les péchés du monde, doit étre mangé religieusement et
purement. Ici, il n'est plus question d’épaule, de machoires et
de ventricule, parce que le corps du Christ doit étre mangé
mystiquement et spirituellement. 11 ne parle que de «victimes
spirituelles (Qvaiac, dilov d¢ 611 vdg avevuerixag)» et d'«adora-
tion spirituelle (xave vonzyy meooxivyew) ».

L. XIV, n. 496. Cyrille explique le sens mystique du
sacrifice zelotypie (sacrificium commemorans peccatum). Le




= G =

prétre conduit la femme coupable devant le Seigneur; sumet
sacerdos aquam puram vivam in vase testaceo, etc. (v. Num.
V, 12-28). Cyrille ajoute: « Aquam viventem ac puram inquit
oportere in vas testaceum injici (¥dwe yde, ¥gn, {&v Te xei
xadagov elg dyysiov doTodxixov vicadar deiv), atque etiam de terra
quae esset in tabernaculo; deinde exsecrationis verbis aqua
dilutis, bibere jussit mulierem quee in adulterii suspicionem
venisset. ... Per aquam quidem vivam atque puram Verbum Dei
vivificans intellige (Aic péy yeo 108 vdarog To0 (Byrog xal xadepod,
ov {womowy evricsg tor Gsod Adyor), illud plane purum et pec-
cati prorsus expers, quod in carne fuil languam in vase les-
taceo,; carnem enim pulverem ac de terra esse, quomodo aut
undenam esse potest ambiguum? Per terram vero de taberna-
culo sumptam, ewum accipe qui propier nos mortem obiit. . .
Per exsecrationis verba, ewum qui pro nobis factus est male-
dictum, ex eo quod suspensus in ligno est, aplissime intelliges . . .
Ille igitur Emmanuel, cum Deus sit per naturam, ubi ad hu-
manae mentis profundum penetrarit, eos quidem qui criminibus
tenentur, arguet ac supplicio afficiet.» Donc, selon Cyrille,
c'est le Verbe, et le Verbe seulement, qui, comme Dieu, pénétre
dans la profondeur de l'ame humaine et y excite le remords.
Il nous est représenté ici comme une cau pure et vive; il est
dans le corps humain ou terrestre qu'il a pris en s'incarnant,
comme l'eau pure et vive est dans le vase de terre. Ce n’est
donc pas le vase de terre, ou le corps de terre, qu’il faut
boire, mais seulement 1'eau vive, le Verbe de vie. Il importe
de remarquer que, déja dans I’Ancien Testament, 1'eau, dans
l'usage religieux qu'on en fait, est appelée eau vive, St, Cyrille
dit méme l'eau wvivante. Ce n'est cependant en réalité, substan-
tiellement et matériellement parlant, que de 'eau. C'est le lan-
gage biblique; de méme dans 'expression «pain vivant». C'est
donc I'Emmanuel, le Dieu avec nous, le Christ, qui est mort
pour nous et qui a été fait péché et malédiction pour nous,
c’est lui qu'il faut boire et faire pénétrer dans la profondeur
de notre ame pour la purifier et pour supplicier le péché en
elle. 11 n'est pas plus question de manger le corps matériel
du Christ qui contient le Verbe, que de boire le vase matériel
qui contient l'eau. Telle est la doctrine de Cyrille, qui plus
loin rappelle le mot de St. Paul (n. 513): «Obsecro vos, fratres,
ut exhibeatis corpora vestra hosiiam viventem, sanctamt...>»



~— 607 —

Nos corps aussi doivent étre une victime vivante et sainte, en
ce sens que nos passions charnelles doivent ¢&étre immolées,
comme le corps du Christ, fait péché et malédiction, a été
immolé sur la croix. Et qui nous aidera a immoler nos pas-
sions et a faire mourir le péché en nous? Le Verbe de vie,
qui est en Christ, 'Emmanuel, victime sainte: «/lle igitur Fin-
manuel, cum Deus sil per naturam, ubi ad humanse mentis
profundum penetrarit, eos quidem qui criminibus tenentur, ar-
guet ac supplicio afficiet.» On le voit, la chair n'est rien, le
vase de terre n’est rien, c'est le Verbe vivificateur, symbolisé
par l'eau vive, qui est tout.

L. XV, n. 528-532. Cyrille explique comment le Christ,
Sauveur de tous, a versé son précieux sang pour la vie de
tous (Exzsyvrc yeo tic dndrvior ol evralleyue); et il dit que
c'est le Verbe qui par sa sainteté nous purifie (illud enim Ver-
bum sanctum erat). Il ne dit nulle part que nous sommes
purifiés et vivifies par la manducation matérielle du corps du
Christ. Nous le sommes par notre participation a sa mort,
parce qu'il est mort pour le salut dc¢ tous. Voici comment.
Cyrille, apres avoir comparé le Christ a l'agneau, le compare
a la tourterelle (turturi et colomba aptissime et conferri potest
Dominus noster Jesus Christus), et il dit pourquoi. Puis il ajoute:
« Accipiet turturem sacerdos et discindet ungue, sic enim
exigume aves occiduntur, non tamen prorsus separabit, caput
nimirum: sic enim est Christi mors, non ad divisionem, sed
unionem perpetrata.» De ce fait et de cet autre fait que 'agneau
pascal devait étre mangé a la maison et qu'il ne fallait pas en
porter des morceaux dehors, Cyrille conclut: «Christus minime
divisus, sed unus integer et in singulis est et in omnibus est.»
On voit déja par cette observation que le Christ dans 'eucha-
ristie (mémorial de la mort du Christ) n'est pas mangé par
parties, donc non matériellement, comme l'étaient 'agncau et la
tourterelle; il ne peut donc pas étre question du corps charnel
du Christ, qui, pour ¢tre mangé¢ substantiellement dans le sens
charnel, devrait étre divisé en parties: Christus minime divisus. —
Ce n'est pas tout. Ce qui suit montre qu'il s'agit, dans cette
manducation de l'agneau et de la tourterelle, d’'une union mo-
rale, spirituelle, avec le Christ ct entre les fideles. Cette mort
du Christ a pour but l'union mutuelle entre nous, et si l'on
dit que I'Eglise est sanctifiée par le sang du Christ, cela ne
veut pas dire qu'elle boit le sang matériel du Christ, mais

Revue intern. de Théologie. Heft 84, 1902, 40



— 608 —

qu'elle est purifiée par ce sang comme le tabernacle était
asperg¢ du sang de la tourterelle immolée. Voici les propres
paroles de Cyrille: «Et ipse est pax nostra, qui nos ad uni-
tatem colligit, tum eam qua inter nos per unanimitatem jungimur
(cvliéyoy rudc slc Evwaw iy ve woog dlArlove v ouoywyic), tum
qua per ipsum cum Patre in Spiritu connectimur. Igitur Christi
mortem non divisionem invexisse, sed wmuutuain inter 10s wuni-
tatem, id oblique declarabatur in eo quod avis illa immolabatur
quidem, non tamen in totum a vertebra caput abscindebatur;
eumdemaque sanctificare ecclesiam suo sanguine, ex eo signifi-
catur quod tabernaculum ef ea que in ipso erant, avis san-
Quine rvespergebantur. Unus autem turtur pro peccato, unus
item in holocaustum offertur, verum per utrumque Christus
intelligitur, qui tum pro nobis mortuus est, tum in odorem sua-
vitatis patri ut holocaustum oblatus, et seipsum pro univer-
sorum vita pretium impendit.» Tel est le sens de la mort du
Christ et de la communion cucharistique; c'est le sens spiritualiste
le plus pur. Pas un mot n'indique une manducation charnelle.

Et encore (n. 533): «Offertur simila ex qua fit panis; est
antem panis figura vite (Zorg 0é vimog o coroc): sed neque
thure conspergi, neque oleo rigari oportere dicit, ejusque rei
sapientem ac necessariam causam affert quia pro peccato
est, a quo prorsus longe remota est et hilaritas, queae in oleo
intelligitur, et bonus odor qui in thure... Vite igitur hilari-
tatem non habentis, et bono odore vacuee figura est illa sine
oleo ac thiure simila: sed ipsa quoquc {ransjferfuy in Christo
ad hilaritatem («¢A2’ &y Xoio i xei qver, pereo iy oera wpog 1o {Awgor),
assumitque bonum odorem 77 fide.» Voila donc en quel sens
se fait cette translation (frans/ertur), ce changement: il est
clair qu'il s’agit d'un changement mystique et spirituel, et non
d'un changement matériel: le pain reste pain, tout en étant
figure de la vie; il est transféré¢, changé¢, non matériellement,
mais spirituellement, en ce sens que /« foi nous montre dans
le Christ, non seulement la vie, mais encore la joie et la bonne
odeur, symbolisées par l'huile et '’encens. Ce n'est point une
vaine figure, parce que le Christ est vraiment la vie spirituelle,
la joie spirituelle, la bonne odeur spirituelle de nos Aames;
mais il n’est pas question d'un changement des substances,
pas question d'une transsubstantiation quelconque. Le pain est
mangé matériellement, cela va de soi; mais le Christ, qui est
figuré par le pain, ne saurait étre mangé matériellement. Tel



-— 609 —

est le sens naturel, obvie, évident, de ce passage; tel est le
bon sens. St. Cyrille ne craint pas de nous dire expressément
que cette oblation, ce sacrifice est un trope, et un trope qui
signifie non une transsubstantiation, mais une simple consé-
cration, et quelle consécration? LLa consécration morale de nous-
mémes a Dieu; c’est uniquement pour elle que le Christ a
donné sa vie: AL &v ye di vodvow, meol Xoiorod uév odxsti, Ty
d¢ Tob moosayovvos Lony, xal Ty &v Xoiorg modeodor, xal oy sic

s -~ s < -~ ’ 1
Osov aqidowany o tic Quolec Lulv vrogaive Toomog).

N. 538. Quand Cyrille parle de vivification, c’est de vivi-
fication spirituelle: Xoz vofver uds rovs &v Xoworg Ewomoovudrove,
CwomoinGy J& gru Ty rvevpecrinnv.

NN. 540-542. 11 déclare que I'Ecriture décrit le mystere du
saint baptéme par des figures matérielles et corporelles, mais ces
figures ne doivent étre prises que cowune figures, et ce qu'il
faut voir en réalité¢ c'est la purification: wjy i vdavog x@9coarw
TQOCraqgwrEY 6 Youog, xel g v 1vmoig 1ty tolc &v al6H ol G-

warea], o 100 dylov Bentionaros retayodgoy uvoriowr). Or la
vivification de 1'ame dans !'eucharistie n'est pas d'une autre
nature que la purification dans le baptéme; car mourir au
péché et vivre pour Dieu en Christ, c’est toujours la vie spiri-
tuelle: ita et vos existimate vos mortuos quidem esse peccato,
viventes autem Deo in Christo Jesu. Clest sur la croix que le
Christ a fait mourir le péché; le baptéme et 'eucharistie sont
deux participations ou deux communions au sacrifice de J.-C.
Telle est la doctrine expresse de St. Cyrille.

L. XVI, n. 566. St. Cyrille enseigne que le prétre a l'autel
offre 4 Dieu un mémorial (wyuoGvrer). «In Christo enim per
spiritualent hostiam (die ¢ mvevuanxic Graiac) ad Deum et
Patrem accedemus atque consequemur, ut ille in memoria (£»
wyyuy) nos habeat.» La victime est donc spirituelle; a plus
forte raison la présence de cette victime spirituelle doit-elle
donc étre spirituelle. Donc la présence de J.-C. dans l'eucha-
ristie est spirituelle ou pneumatique.

L. XVII, n. 596-598. «Prohibet lex ne crudum edant
aut elixum aqua; quamvis, etiamsi id minime dixisset lex, nemo
sit, opinor, qui cruda carne vescatur. Ergo figurate indicat
Christi mysterium neque rejiciendum esse, quasi propter men-
daciorum magnitudinem, neque aqua diluendum ac dissolven-
dum. » Donc, dans les assemblées chrétiennes, il n'y a pas de



— 610 —

manducation charnelle; les orgies payennes racontées par les
¢crivains payens, ne sauraient étre attribuées aux chrétiens.
Dans le Christ tout est spirituel, tout est mangé¢ par ['esprit
(et ejusmodi ut libenter admittantur, ¢f animo ad vescendium sint
accommodata, neque tungosi aliquid aquosive habent, sed earum
rerum intelligendi studiosos potius ad honestatem ducunt, quam ad
voluptates et carnis cupiditates relaxant). Il faut comprendre ces
choses avec lintelligence (earum rerum intelligendi studiosos).

Cyrille nous en donne ainsi le moyen. «Celui, dit-il, qui
participe au Christ par la communion de sa sainte chair et de
son sang, doit avoir I'esprit de cette chose ou 'esprit du Christ;
il doit comprendre ce qu'il faut entendre par manger la téte
avec les pieds et les intestins.» Certes, voici un passiage ana-
logue & celui dont il est question dans la lettre de Cyrille &
Nestorius et qui est invoqué par les partisans de la trans-
substantiation matérielle et de la manducation corporelle. Que
faut-il donc entendre, lorsqu'on dit qu’il taut manger la téte
avec les pieds et les intestins (dely codico0dar Adymy zeqehiy ooy
volc ool xeel volc svdoaPioig)? Quid enim? Nonne dicebamus capul
quidem habere mentis figuram, pedes item ubique operum ac
factorum iler significare, intima denique et abdila victimarum
intestinis ndicari? — Et Palladius (l'interlocuteur de Cyrille)
prie Cyrille de lui expliquer « queenam sit Christi mens, quodve
iter, quee ectiam ejus abdita et occulta». On voit qu'il s’agit
ici du Christ méme, et non seulement des victimes de 1'An-
cienne Alliance. Necus sommes donc bien en plein dans Vex-
plication du mystére eucharistique. Et Cyrille répond: « Mens
quidem Christi est ea sola sapere quae ad Dei Patrisve gloriam
spectant, idque velle perficere quod Patri placuerit.» Certes,
nous voila loin d'une manducation matérielle de la #éte mnaté-
rielle du Christ: «Ne vouloir faire que ce qui plait a Dieu»!
Et Cyrille, apres avoir justifié son interprétation, ajoute: «Voila,
d’aprés mon avis, ce qu'est manger /¢ 7éte de 'agneau (hoc,
mea quidem sententia, est caput agni manducare). Iter vero
Christi est, quod ille mortem fortiter perferre non refugit, ut,
sicut Paulus ait, peccatores salvos faceret.» Voila la mandu-
cation des pieds du Christ! Et Cyrille développe clairement
cette vérité. Puis il arrive au troisiéme point: les intestins.
Or, dit-il, les intestins, c’est le Verbe caché! « Evige $iee 0¢ voroesg
Wy T aurg xsxgopnsroy te xel &y maowSvarw Adyor.»  Croire
au Verbe fait homme, & son humanité visible et a sa divinité



— 611 —

invisible, telle est la nourriture spirituelle que nous donne le
Christ; telle est la vraie, la réelle communion eucharistique.
« Non ea igitur sola, quee in Emmanuele sunt humana et ex-
trinsecus aspectabilia, i1z 12oslros animos admittemuns, sed ipsis
etiam zntestinis, id est, mvsleriis ejus occultis nostruin aninii
fmplendo, alimention spirituale optinan habebimus, Admettre
dans nos ames (efadefvusde 0 ovr &y idicug Yoyeis) les mysteres
du Christ Verbe fait homme, c’est les croire; or c’est 1a la vraie
manducation, l'excellent aliment sprituel, dont parle Cyrille.
Il n’indique et n'’enseigne que celle-la. Encore une fois, nous
voila loin de la transsubstantiation et de la manducation char-
nelle de la chair matérielle du Christ!

Et Cyrille montre ensuite que c’est bien du Christ qu'il
s'agit dans tous ces passages de ’Ancien Testament. « Os conteri
non permittit»; or le Christ a réalisé ce détail: « Non confre-
gerunt milites cjus crura.» Et dans toute cette explication
détaillée, Cyrille ne parle que de notre communion au Christ
per fidem sanctificationemque, par l'acceptation de la sanctifi-
cation et de la bénédiction du Christ (epdoe re xel vlopoa
Xotoreg) et cette maniére de nous sanctifier doit étre spirituelle
(royioc ¥Gret 1 0 1ob ayciovioe toomog); et le passage a opérer
en mangeant 'Agneau est un passage spiritiel (vo0 usdievaos e
voyrac). Bt encore: &fc «oretorive 1)y Trep e riany Here 0uaanuer.
Telle est la Paque du Christ: Hioye yao sore Keglov, woveéor,
dicJeoic, 1cor dieferioe. Encore une fois, si Cyrille avait 'idée
d’une manducation charnelle du corps du Christ, et d'une trans-
formation substantielle de la chair du Christ en notre chair
ou de notre chair en la chair du Christ, ¢’¢tait bien le cas ou
jamais de le dire. Or il n’en dit pas un mot, et il n’insiste
que sur la communion pneumatique, sur la Paque spirituelle,
sur la conversion religieuse ou mystique de 'dme: «Pergen-
dum est nobis igitur, ut Christi per fiden: participes sumus,
omni cunctatione calcata, nullague mora interposita, sed omni
studio adhibito: ita enim a peccatis ad justificationem, a morte
ad vitam transibimus; ac turpidine servitutis abstersa, gloriosam
adoptionis gratiam consequemur, »

N. 599, Cyrille insiste encore. Il rappelle les paroles du
Christ: «Qui manducat meam carnem et bibit meum sangui-
nem», et il les explique immédiatement ainsi: « Quicunque sanc-
tificati sumus, iidem vitee @terna participes, et Dei ac Patris
amici atque familiares, et mortis victores sumus, ex ¢o quod




Christi  participes, myslico nimirum pariicipand: modo facti
sumus et sancto illius sanguine peruncti (xcece vodmoy 08 dnhovow
wor mvorixov),» Est-ce clair? Cyrille, encore une fois, affirme
expressément qu'il s’agit d'une communion wmvslique,; ce mot,
loin de lui paraitre hérétique, est pour lui le seul qu'il emploie
et qui exprime vraiment sa pensée; il ne songe pas au mot
substantialiter et il ne 'emploie jamais; ceci est digne d’étre
remarque.

Dans la phrase suivante, il recommande de célébrer ce
repas du Christ spirituellement; et la seule transformation dont
il parle, c'est la transformation spirituelle de notre ame, et
nullement une prétendue transformation de la substance du
pain au corps de J.-C. « Oportebit enim, qui per fidem ad justifi-
cationem quee per Christum sit, vocati sunt, eos festum spiri-
tualiter celebrantes (mrvsvperixdg éooralorrag), non in fermento
malitiee et nequitiee id facere, sed potius expurgando vetus
fermentum, 71z melius transformari. Le fermentum (cny wekeay
{vuny) qu'il faut expurger (Sxxadeaigorvec), c'est le levain du
péché qui est en nous. Cyrille ne dit pas un mot de la subs-
tance du pain; elle reste a ses yeux substance du pain. Le
changement est ailleurs, dans le changement de nos ames par
la grace, par le don méme du Christ, immolé pour notre sanc-
tification. «Illud in Christo, qui est secundus Adam, quique
genus nostrum interea vitiatum ix novitatem vite in spiritu ve-
JSormat (év mvedpari). »

N. 600. Et encore: «... Ti¢ AVELUQTIXS O(XEUGTTOS TO, WS
511’ ftl'G’L"El- X(li (}(ltl,O‘l'Ol’(LZ Tal"ld'l". »

N. 609. St. Cyrille appelle le mystere du Christ un culte
non sanglant (xel vo émi Xot0r@ 16hovar uvarijoor vy @voiiuexroy
lavoeier moooxonilovres T Jep). Si le sang matériel du Christ
doit étre bu réellement dans la communion eucharistique, com-
ment Cyrille peut-il dire que ce mystere est non sanglant?
Et comment, au lieu de parler de la «mutation» du pain, ne
parle-t-ii que de la mutation de notre vie et de notre ame?
Mortuus est Emmanuel pro peccatis nostris, sacramque reddit
nostram in novitate vitam eamque mutationen qua nova con-
spersio facti sumus... cum propemodum simul cum eo mori-
mur, qui propter nos inter mortuos fuit, ut simul etiam cum
illo vivamus? Tel est le sens dans lequel Cyrille déclare «salu-
taire » le sacrifice du Sauveur (n. 616). Voir aussi le n. 625.



— 613 —

Conclusions.

1. La doctrine de St. Cyrille, dans ce long et trés impor-
tant Traité, semble aussi claire que possible, d'autant plus claire
qu’il ne l'expose pas une fois seulement et en passant, mais
qu’il v revient constamment. Sa maniere d’interpréter 'Ecriture,
soit I'Ancien Testament, soit le Nouveau, est essentiellement
spiritualiste, non qu'il entende par ce mot un figurisme vide
ou une vaine image, mais une vérité spirituelle positive.

Précisons. Lorsque Cyrille rapporte un précepte de la loi,
précepte littéralement trés matériel, quelquefois méme d'unc
crudité répugnante (par exemple, Lewvit. XV, 2-11), il ajoute
aussitot: «Mais la loi est spirituelle, mrvevuarizos yeo o véuog»
(L. XV, nn. 548-549). Et il cherche aussitot le sens pneuma-
tique de ce passage,; et c'est le seul auquel il s'attache, parce
qu'il ne voit que la sanctification de I'ame. Tout ceci est frap-
pant et longuement développé du n. 550 au n. 555. Or, St.
Cyrille ne change pas de procédé d’interprétation, quand il
touche aux passages matériels du N.-T.; il ne s’arréte jamais
a la chair, mais il voit en elle le «Zype» de l'esprit et de la
vérité spirituelle, et c’est a celle-ci seule qu’il donne une valeur
religieuse. Tel est, constamment, son unique point de vue dans
tout ce Traité, point de vue essentiellement spivitualiste, miysti-
que et figuratif. 11 affecte méme 'emploi de ces trois expres-
sions. « Ab exemplis carnalibus lex nos revocat ad rerum ab-
ditarum perceptionem, et tanquam in tabula quadam spiritualis
intelligentice res depingit quee sensu percipiuntur (xei @o7eg
tre wivaxe vevpetixls Jewoiue avayodgel 1 alocdnra) ... Hic
est quidem litterae sensus. Sed nos ad intelligentiam spivitualem
vecurvamus ... Figura enim admodum perspicua est (Gegés
yeo Alay o wiviyue).» Clest pourquoi il enseigne que le culte
doit étre spirituel (mrevuarxny Awvoeiey €0 udhe Jdiemegaivorre)
(L. XVI, n. 558). Le sacrifice dans lequel nous sommes offerts
au Pere par le Fils, doit étre vraiment spirituel (erefaivovreg
d¢ Gomep &l Svoiay 1y avevuarxny chydGs xel svoouoTETY O
Yiod v Hearoi).

2. 11 est a remarquer que ce n'est pas seulement d'une
maniére génc¢rale ou au sujet de la religion en général que
St. Cyrille recourt au sens spirituel comme au sens vrai de
I'A. et du N. Testament, mais c’est aussi, en particulier, au
sujet du sacrifice de ].-C. et de la sainte eucharistie. En par-
lant du pain, du vin, du corps, du sang, il emploie textuelle-
ment les mots: spirituel ou punermatique, dynamique, Signe,
figure, tvpe, trope, translation. Nous appelons trés spécialement
I'attention des lecteurs sur le Livre XVII, nn. 596-598, ou le
saint Docteur explique ce qu'il faut entendre par manger la
téte, les pieds et les intestins du Christ. Ce passage nous
semble décisif.

3. Nous insistons aussi sur le mot force (dvreurg). Aux
théologiens qui trouvent que l'action dynamique du Christ dans




we. B4 s

'eucharistie n'est pas suffisante, nous répondons que St. Cyrille
dans son écrit contre Nestorius (L. IV, c. 2, n. 102) appelle le
Verbe «divews tod Hearpoc». Or, si le Verbe est la «force du
Pere», que faut-il de plus que cette force dans l'eucharistie?
Si cette force divine agit en nous et sur nous dans la sainte
eucharistie, pour nous donner la vie spirituelle, la vie de la
sainteté, que faut-il de plus? En vérit¢, que pourrait ajouter
8, Cetle ‘force divine du Verbe une sul)xmme malérvielle? N'est-
il pas incroyable, scandaleux méme, qu'on ose parler de wia-
tiere ct de chair pour ajouter une efficacit¢ quelconque a la
force du Pere, au Verbe, & Dieu méme?

4. St. Cyrille, en nous enseignant que nous devons boire
le vin et non le mettre dans nos propres outres, explique sa
pensée en ce sens que nous ne devons pas ajouter nos propres
opinions au dogme méme (L. VIII, n. 267). Cest une doctrine
générale qu'il a plusieurs fois mise en lumitre, et qui, en effet,
ne saurait étre assez prise en considération: car trop nom-
breux sont les théologiens qui veulent imposer leurs propres
explications du dogme comme ¢étant le dogme méme.

5. St. Cyrille, comme d’ailleurs tous les Péres, en expli-
quant l'eucharistie, a, dans tout ce Traité, a peine parlé de la
consécration du pain et du vin, mais beaucoup de la consé-
cration de notre ame. Le changement que les Peres s'appli-
quaient a expliquer, était, non pas un prétendu changement
de la matiere ou de la substance du pain et du vin, mais le
changement de la vie; toute la rc¢alité de l'action SdnCtlf ante
du Christ dans 1'eucharistie ¢tait, a leurs yeux, cssentieliement
spirituelle. Ceci est capital. Cyrille répéte le mot pucimalique
des centaines de fois. Jamais, dans ce Traité, il ne parle d'une
autre présence de J.-C., parce que la présence et l'action spi-
rituelles lui suffisent; jamais il ne parle d’'nne présence maté-
rielle; jamais il ne parle d'un changement substantiel ou ma-
tériel du pain et du vin; jamais il ne parle d'une communion
matérielle du corps et du sang de J.-C. C’est 14 un fait notoire;
en sorte que, sila présence charnelle de J.-C. dans l'eucharistie
et la transsubstantiation matérielle du pain au corps de J.-C.
¢taient des dogmes, comme quelques théologiens voudraient le
faire croire aujourd’hui, saint Cyrille d’Alexandrie serail ex-
pressément hérdétique; et avec lui, que d'autres Peres! Voila a
quelle conséquence insensée conduit logiquement le trans-
substantialisme matériel des théologiens en question.

E. MicHAUD.



	Saint Cyrille d'Alexandrie et l'eucharistie

