
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 39

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 548

VARIÉTÉS.

I. — Die Fulham-Konferenz über die Beicht.
Die Kirche Englands kennt von jeher sowohl die

allgemeine Beicht in der Form gemeinschaftlicher Bussakte wie
die spezielle Beicht in der Form eines privaten
Sündenbekenntnisses vor dem Priester. In den letzten Jahrzehnten ist
es aber vielfach üblich geworden, nur diese letztere Form als
„sakramentale Beicht" zu bezeichnen und als geziemende
Vorbereitung für die Kommunion zu empfehlen. Wenn auch von
einer kirchenrechtlichen Verpflichtung, sich von Zeit zu Zeit
einer speziellen Beicht vor einem Priester zu unterziehen,
nirgendwo die Rede ist, so giebt es doch Kirchen, in denen
die Kommunikanten ungefähr eben so regelmässig ein spezielles
und geheimes Sündenbekenntnis ablegen, wie dies in der
römischen Kirche geschieht. Um so ungünstiger redet man in
andern Kreisen von der Beicht.

Diese Verschiedenheit der Lehre und Übung veranlasste
den Bischof von London, auf die Tage vom 30. Dezember 1901
bis zum 2. Januar 1902 15 hervorragende Mitglieder der Kirche
Englands zu einer Besprechung in seinen Palast — Fulham
Palace — einzuladen. Die Eingeladenen folgten ohne
Ausnahme dem an sie ergangenen Rufe; darunter befanden sich
zwei Laien und dreizehn Geistliche. Absichtlich hatte der
Bischof die Konferenzmitglieder so gewählt, dass sowohl die
katholische wie die protestantische Richtung durch kompetente
Persönlichkeiten vertreten war. Das Einladungsschreiben
enthielt folgendes Programm:

„1. Die Bedeutung der AATorte des Herrn (Joh. 20, 22. 23

und Matth. 18, 18) und deren Anwendung im Weiheritus, insofern

sie auf den Begriff des Priestertums Bezug haben.
2. Die kirchliche Übung: a. in den ersten Zeiten, b. im

Mittelalter.



— 549 —

3. Sinn und Bedeutung der anglikanischen Formulare und
die Grenze der Lehre und Übung, die sie gestatten.

4. Praktische Erwägungen : a. die Behandlung der Büsser,
b. die spezielle Bildung des Busspriesters (minister)."

Wenn es erlaubt ist, im vorliegenden Fall die üblichen
parlamentarischen Bezeichnungen anzuwenden, so darf man
vielleicht sagen, Lord Halifax habe in der Versammlung die
äusserste Rechte, Dr. AVace, Pfarrrektor von Cornhill, die
äusserste Linke vertreten. Da der einladende Bischof die
Konferenz in keiner Weise beeinflussen wollte, zog er sich nach
der Eröffnung der ersten Sitzung zurück ; auf den Vorschlag
von Lord Halifax wurde nun Reverend AVace als Vorsitzender
bezeichnet und dieser auch beauftragt, den Inhalt der Aroten

zu notieren. Ein weiterer Sekretär oder Berichterstatter war
nicht anwesend. Der Präsident stellte nach Schluss der
Konferenz seine Aufzeichnungen zusammen und übermittelte diese
zweimal den Beteiligten zur Durchsicht und beliebigen
Korrektur. So entstand das Protokoll der denkwürdigen Konferenz,
das nun gedruckt vorliegt. (Confession and Absolution. —
Report of a Conference held at Ftilham Palace. Longmans, Green,
and Co., 39 Paternoster Row, London, 112 p.)

Bekanntlich hat die Trienter Synode dogmatisch festgestellt,

dass die Worte des auferstandenen Erlösers Joh. 20,
22—23 von der Einsetzung der Beicht (im römischen Sinne)
zu verstehen seien und nicht anders gedeutet werden dürften.
Die Fulham-Konfercnz verwirft einstimmig diese Auffassung.
Der A'orsitzende gab darüber am Schlüsse der Abhandlungen
dem Bischof folgende Erklärung ab : „Hinsichtlich des ersten
Gegenstandes, der der Konferenz vorgelegt worden ist, stimmten
die Mitglieder darin überein, dass die AVorte des Herrn im
Johannesevangelitun: Welchen ihr die Sünden erlasset, denen

sind sie erlassen ; welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten

— nicht als bloss an die Apostel oder den Klerus gerichtet
anzusehen sind, sondern als ein Auftrag an die ganze Kirche
und als ein Inbegriff' der Vollmachten, mit denen sie ausgestattet

ist. Daher ist es Sache der ganzen Kirche, sich dieses

Auftrags zu entledigen ; sie thut es durch die Verwaltung des

Wortes Gottes und der Sakramente und durch die Handhabung
der Kircheudisciplin."



— 550 —

AVer die Umstände in Erwägung zieht, unter denen jene
AVorte gesprochen worden sind, und den in Frage stehenden
Text mit den Parallelstellen in den andern Evangelien
vergleicht, kann zu einer andern Deutung gar nicht kommen.

Daher entstand nun für Lord Halifax und seine Freunde
die Aufgabe, den Nachweis zu leisten, dass man zur
Rechtfertigung des Busssakraments in der Form der speziellen Beicht
jener preisgegebenen angeblichen Beweisstelle gar nicht
bedürfe, sondern genug andere Zeugnisse der heiligen Schrift zur
Verfügung habe. Dieser Nachweis ist nicht geleistet worden.
AVohl haben einzelne Redner an den Abschnitt Matth. 18,

15--20, auf den sie durch den Bischof aufmerksam gemacht
worden waren, erinnert. Vielleicht ist das in der Versammlung
einlässlich und gründlich geschehen. AVas aber das vorliegende
Protokoll darüber enthält, kann ich nur als ausserordentlich
dürftig und unzureichend bezeichnen. Es wäre gewiss auch
gestattet gewesen, eine Untersuchung darüber anzustellen, ob
nicht in den apostolischen Briefen Zeugnisse vorkommen, denen
man entnehmen kann, wie die Christgläubigen Vergebung der
nach der Taufe begangenen Sünden zu erlangen suchten und
wie diejenigen, die besonders schwere Sünden begangen hatten,
behandelt wurden. Über eine solche Untersuchung enthält das
Protokoll keine Mitteilung. Die Frage, ob nach Christi
Anordnung der Sünder zur Aussöhnung mit Gott ein spezielles
Sündenbekenntnis vor dem Priester abzulegen habe, ist in dem
vorliegenden Bericht kaum berührt. Mit dein Satz, den Lord
Halifax ausgesprochen hat: „AAie niemand sich selbst taufen
kann, so kann sich niemand selbst absolvieren", ist nichts
gewonnen ; es fragt sich eben, ob das Absolvieren (durch den
Priester auf Grund eines speziellen Sündenbekenntnisses) ebenso

notwendig sei wie das Taufen. Ein römischer Theologe könnte
sagen: AAie niemand sich selbst taufen kann, so kann sich
niemand einen vollkommenen Ablass spenden. Damit wäre
die päpstliche Ablasstheorie offenbar noch nicht gerechtfertigt;
es fragt sich eben, ob der Bischof von Rom nach Christi
Anordnung wirklich die Vollmacht besitzt, vollkommenen Ablass
zu spenden, und ob dieser nach der Lehre des Evangeliums
und der apostolischen Kirche als eine Gnadengabe anzusehen sei.

Es ist selbstverständlich, class der zweite A^erhandlungs-
gegenstand in einer Sitzung von einigen Stunden nicht er-

/



— 551 —

ledigt werden konnte. In römischen Lehrbüchern findet man
zwar gewöhnlich eine Reihe von Zeugnissen, die angeblich
über die hinsichtlich der Verwaltung des Busssakraments in
den ersten Zeiten und im Mittelalter herrschende kirchliche
Übung klaren und zuverlässigen Aufschluss geben. Prüft man
jedoch die Zeugnisse genauer, so stellt sich heraus, dass auch
nicht ein einziges dafür spricht, dass die heutige römische
Beichtübung schon in der Kirche der ersten fünf Jahrhunderte
bekannt war. Von einer Prüfung der einschlägigen Zeugnisse
konnte in der Fulham-Konferenz natürlich keine Rede sein.
Dr. Mason, Professor der Theologie an der Universität
Cambridge, stellte aber einige wichtige Thatsachen zusammen, die
sich aus einer solchen Untersuchung ergeben würden : es w7eist

gar nichts darauf hin, sagte er u. a., dass gewöhnliche Christen
die Sünden ihren Mitchristen zu beichten hatten, um der
kirchlichen Vergebung teilhaftig zu werden; — von Origenes an
finden wir häufige Mahnungen, nach welchen Sünder dem
Priester (Bischof) die Sünden zu beichten hatten, falls diese
einen Ausschluss von der Kommunion bedingten ; — die
Lossprechung wurde erst nach geleisteter Busse erteilt; — diese

Lossprechung wurde einem Sünder nur ein einziges Mal im
Leben gewährt; — die Zulassung zur Kommunion war nicht
das ausschliessliche Vorrecht der Bischöfe oder Priester. Diese
an und für sich richtigen Sätze würden wohl noch tiefern
Eindruck gemacht haben, wenn auch gesagt worden wäre, wie
denn nach den Zeugnissen der Kirchenväter die gewöhnlichen
Christen, die keine von der Kommunion ausschliessende Misse-
thaten verübt hätten, die kirchliche Sündenvergebung
nachsuchten und erlangten. Lord Halifax, der diese Dinge offenbar
nie studiert hat, war durch die Ausführungen des Referenten
keineswegs überzeugt worden ; er wiederholte die gewöhnliche
Redensart der römischen Lehrbücher, schwere Sünden seien

von jeher zu beichten gewesen und die Lateransynode habe

lediglich die disciplinare Vorschrift erlassen, jedes Jahr einmal
zu beichten

Diese Anschauung kam wieder zur Geltung in der dritten
Sitzung, in welcher die Frage erörtert wurde, was denn
hinsichtlich der Beicht in der anglikanischen Kirche als legitim
anzusehen sei. Lord Halifax kennzeichnet den Standpunkt,
auf dem er sich befindet, mit folgenden Sätzen: „Darf gesagt



— 552 —

werden, dass irgend einmal in der Geschichte der Kirche die
Beicht vor dem Priester bloss eine Ausnahme und nicht die
Regel des christlichen Lebens war? Genau so weit wie man
annimmt, dass Todsünde eine Ausnahme und kein häufiges
Vorkommnis ist! In dieser Sache stimmen die morgenländische
und die römische Theorie miteinander überein. Die Beicht ist
nur notwendig im Fall einer Todsünde. Die Reformatoren
(Englands) hatten die Absicht, den vom Laterankonzil
auferlegten Zwang, jährlich einmal zu beichten, abzuschaffen, aber
hinsichtlich schwerer Dinge oder Todsünden die Sache zu
lassen, wie sie war. Bezüglich der Absolution und aller andern
Dinge haben die anglikanischen Geistlichen in der Zeit nach
der Reformation die gleiche priesterliche Gewalt in Anspruch
genommen, die sie immer ausgeübt hatten. Ob die Absolution
in der Form der Fürbitte oder in der der Erklärung erteilt
werde, ist gleichgültig. Zur Beicht aber gehen die Leute nicht,
um ihr Herz zu erleichtern, oder einen Rat zu erhalten, sondern
um in der vom Herrn angeordneten Weise von ihren Sünden
losgesprochen zu werden. Mit dem Satz, die Beicht müsse
vollkommen freiwillig sein, könnte man leicht zu viel sagen.
Die Beicht kann eine Pflicht sein, wie die Kommunion eine
Pflicht ist. Eine Zwangsbeicht wäre verwerflich ; darf man aber
sagen, che Leute seien nicht moralisch verpflichtet, die
Kommunion zu empfangen? Das Gleiche gilt von der Beicht
hinsichtlich der Todsünde. Die Gewissen sollten in dieser Beziehung

an ihre Pflicht erinnert werden." Im weitern ist Lord
Halifax auch der Meinung, dass das Bekenntnis ein spezielles
sein müsse und sich am besten an die Reihenfolge der zehn
Gebote halte.

Dass die spezielle Beicht vor einem Priester in der
anglikanischen Kirche nicht bloss erlaubt sei, sondern wieder zu
einer allgemeinen kirchlichen Übung gemacht werden sollte,
betonten auch Reverend Coles, Arorsteher des Pusey-Hauses
in Oxford, Pater Benson aus dem Hause der Missionspriester

in Cowley, Chorherr Body von Durham. AAie es scheint,
ist man an einzelnen Orten bereits so weit, dass man an der
Gültigkeit der Absolution zweifelt, sofern diese nicht auf Grund
eines speziellen Bekenntnisses erteilt worden ist. Ist die im
gemeinschaftlichen Bussakt erteilte Lossprechung ungültig, so
dürfte man freilich zugeben, dass die spezielle Beicht für alle



— 553 —

Leute, die zu den Vernunftsjahren gelangt sind, moralische
Pflicht sei.

Auf diese Frage kam man auch in der vierten Sitzung,
die praktischen Erwägungen gewidmet war, wieder zurück.
Diesmal trat Chorherr Aitken von Norwich sehr energisch
gegen die Einführung der Beichtübung auf. Er nennt diese auch
seinerseits „das System der sakramentalen Busse" ; er schreibt
also den in der englischen Liturgie vorgeschriebenen und bei
jedem Gottesdienst sich wiederholenden gemeinschaftlichen Buss-
andachten keine sakramentale Bedeutung zu. Was Aitken
vorbringt, richtet sich nicht bloss gegen irgendwelche Form des

Beichtzwanges, auch nicht bloss gegen die Empfehlung und
Förderung der Beichtübung, sondern gegen das Institut als
solches: er würde die Beicht, wenn die Sache von ihm
abhinge, gar nicht dulden. „Das System der sakramentalen Beicht",
sagt er u. a., „macht den Priester zu einem Engel, der mit
himmlischer Macht bekleidet ist". Aitken war dreissig Jahre
lang Missionspriester und „hat während dieser Zeit mit tausenden
von Büssern verkehrt, aber niemals einen Fall angetroffen,
in welchem sakramentale Absolution notwendig gewesen wäre".

Natürlich vergeht aber doch kaum ein Sonntag, an
welchem Chorherr Aitken nicht Gelgenheit hätte, an einer Kom-
munionfeier teilzunehmen, bei deren Beginn die Anwesenden
andächtig niederknien und mit lauter Stimme ein gemeinschaftliches

Sündenbekenntnis ablegen, und sodann der Priester oder
Bischof mit folgenden AVorten die Absolution erteilt: „Der
allmächtige Gott, unser himmlischer Abater, der nach seiner

grossen Barmherzigkeit Vergebung der Sünden allen denen
verheissen hat, die sich in herzlicher Busse und wahrem
Glauben zu ihm bekehren, erbarme sich euer und sei euch

gnädig und entbinde euch von allen euern Sünden ; er stärke
und befestige euch in allem Guten und führe euch zum ewigen
Leben. Durch Jesum Christum, unsern Herrn". — Diese
Absolution hat zwar, wie wir glauben, sakramentale Bedeutung,
beruht aber keineswegs auf der A^oraussetzung, dass der
funktionierende Priester ein Engel des Himmels sei, sondern
höchstens auf der Annahme, class der Priester als Organ der
Kirche die Gnadenmittel der Kirche zu verwalten habe. Plätte
sich die anglikanische Reformation noch etwas genauer an
den Ritus der römischen Kirche gehalten und den Geistlichen



— 554 —

verpflichtet, beim Beginn der eucharistischen Feier zuerst
seinerseits zu beichten und die Fürbitte der Gemeinde
anzurufen, wie das nach dem lateinischen Missale geschehen muss,
so hätten die Freunde der protestantischen Richtung in der
anglikanischen Kirche noch weniger Grund, die katholische
Beicht in ihrer ursprünglichen und wahren Form als eine
Einrichtung zu betrachten, die den unmittelbaren Verkehr der
menschlichen Seele mit Gott beeinträchtige.

Der Bischof von London giebt in der Vorrede zu dem
vorliegenden Bericht seiner Befriedigung darüber Ausdruck, dass
die Verhandlungen im Geiste brüderlicher Liebe geführt worden
seien und wenigstens das Verlangen nach Verständigung
bekundet hätten. Diesen Eindruck gewinnt auch der
unbeteiligte Leser des Berichts. Die Veranstaltung der Konferenz
darf darum auf jeden Fall als eine segensreiche bezeichnet
werden. E. H.

II — Neue Untersuchungen über die Inquisition ').

Nur ..Beiträge" zur Geschichte, nicht eine umfassende
Geschichte des spanischen Protestantismus und der Inquisition
will der A^erfässer der in der Fussnote genannten, soeben
erschienenen Schrift liefern. Er berücksichtigt wesentlich nur
die Zeit von 1550 bis 1600; aus früherer Zeit seien nur äusserst
dürftige Reste von Inquisitionsakten noch vorhanden. Dr.
Schäfer stützt sich aber auf Originalakten, die er während
eines längern Aufenthaltes in Spanien studiert hat.

Der erste Band enthält zunächst eine Übersicht über die
Litteratur der spanischen Inquisition, behandelt dann das A7er-

hältnis zwischen der alten und der sogenannten reformierten oder
neuen (1478 entstandenen) spanischen Inquisition und schildert
hierauf das A^erfähren der neuen Inquisition gegenüber den

„protestantischen Ketzern" im 16. Jahrhundert. Im Zusammenhang

damit wird die A'erbreitung des Protestantismus in Spanien
untersucht und speciell die Geschichte der Protestantenge-

b Dr. Ernst Schäfer, Privatdocent der Geschichte au der Universität
Rostock, Beiträge zur Geschichte des spanischen Protestantismus nnd der Inquisition

im 16. Jahrhundert. Nach den Originalakten in Madrid und Simancas
bearbeitet, drei Bande, Verlag von C. Bertelsmann in Gütersloh, 1902,
Preis Mark 30, gebunden Mark 33.50.



— 555 —

meinden von Aralladolicl und Sevilla erzählt. Der zweite Band
enthält Auszüge aus den Akten der Inquisitionsprozesse, der
dritte eine Sammlung sachbezüglicher Urkunden.

Eine flüchtige Durchsicht des vor uns liegenden umfangreichen

Werkes (I. Bd. 458 S., IL Bd. 426 S., III. Bd. 868 S.)

bestätigt uns die Richtigkeit des Urteils, mit welchem die
Verlagsbuchhandlung ihre Darbietung empfiehlt. Sie sagt :

„Dieses AVerk ist die Frucht langjähriger eingehender
Quellenstudien. Es werden durch dasselbe Akten und
Thatsachen zur Geschichte des spanischen Protestantismus und der
Inquisition ans Licht gebracht, welche bisher noch kein
Gelehrter benutzen konnte. So stellt das AA7erk zweifellos
einen historischen Fortschritt in der Kenntnis der behandelten
Fragen dar."

Der Arerfasser bekennt in der Vorrede, dass er nach der
Terminologie der Inquisitoren ein „hartnäckiger Lutheraner"
sei. Um so überraschender sind die Resultate, zu denen er
gelangt. Er verhehlt sich nicht, dass seine Darstellung der
Inquisition „manchem als zu nachsichtig, diejenige des von
ihr vernichteten Protestantismus vielen als zu hart erscheinen
werde" ; allein als Historiker habe er sich weder von der
Schönfärberei katholischer A^erteicliger der Inquisition noch von
der „Martyrologiengesinnung" evangelischer Schriftsteller
beeinflussen lassen. Dass der Lutheraner die Inquisition „als dem
Geiste des Christentums widersprechend unbedingt und prinzipiell

verwirft und den unberechenbaren Schaden", den sie

Spanien gebracht hat, geziemend würdigt, ist selbstverständlich.
Man braucht in der That die Sache nicht schlimmer zu

machen, als sie eigentlich ist; sie ist arg genug. Dr. Schäfer
beginnt seine Übersicht über die Litteratur der spanischen
Inquisition mit einigen Mitteilungen aus dem Buche des Inquisitors

Ludovicus a Paramo „De origine et progressu Officii
sanetee Lnquisitionis", das 1598 zu Madrid erschienen ist, also
aus der Zeit stammt, die Dr. Schäfer berücksichtigt. Paramo
trägt bereits die Anschauung vor, der man auch in neuesten
römischkatholischen Kundgebungen noch begegnet, dass nämlich
die Inquisition Ketzer und Hexen nicht bloss im Interesse der
öffentlichen AVohlfahrt, sondern auch „aus Gnade und Erbarmen
gegenüber dem Ketzer selbst", der sonst weiter sündigen würde,
umbringen müsse. Daher ist anzunehmen, dass er die Zahl



— 556 —

der Opfer nicht unterschätze. Er rechnet aus, dass „ad minimum"
in 150 Jahren — „allerdings nicht in Spanien allein", wie
Schäfer bemerkt — 30,000 Hexen verbrannt worden seien.
Das ist gewiss eine anerkennenswerte Leistung, zumal sowohl
in Spanien wie anderswon icht bloss Hexen verbrannt worden
sind. Obwohl Paramo vom Ende der Ketzer, die von der
Inquisition nicht erreicht, sondern direkt vom Teufel geholt
worden sind, schauerliche Dinge zu erzählen w7eiss, halten wir
doch die von ihm angegebene Zahl nicht für eine Übertreibung.
Dagegen wird es richtig sein, dass die Zahlen, die Llorente in
seiner Historia critica de la Inquisicion de Espana angiebt, der
Wirklichkeit nicht entsprechen. Schäfer weist aktenmässig
nach, dass diese Zahlen nicht aus den Protokollen der
Inquisitionstribunale geschöpft sein können, sondern auf Mutmassimg
beruhen und übertrieben sind. Sehr abfällig beurteilt er auch
das AVerk von Fridolin Hoffmann, das 1878 erschienen ist.
Von Hoensbroech, der sich im ersten Band seines AVerkes „Das
Papsttum in seiner socicd-kulturellen Wirksamkeit" (1900) auch
mit der Inquisition beschäftigt, gesteht er, dass „der Nachweis
über die Kirchlichkeit des Institutes im wesentlichen als
gelungen zu betrachten ist". Allein auch ihm wirft er vor, dass

er, „seiner ganzen Schreib- und Denkart entsprechend, den
Eindruck der Sachlichkeit dieses Nachweises durch Übertreibungen

in bedauerlicher AVeise abschwächt". Zu den
Übertreibungen wird gerechnet, dass Hoensbroech die Opfer der
spanischen Inquisition nach Llorente aufzählt, obwohl er nun
mit sich selbst in Widerspruch gerate, wenn er wenige Seiten

später die Aufzählung wiedergebe, die H. Ch. Lea aus den
in Halle befindlichen Originalakten der Toledaner Jahresberichte
von 1575—1610 zusammengestellt habe.

Nicht minder streng geht Schäfer mit den katholischen
Schönfärbern, namentlich mit Garns und Hefele, ins Gericht.
Diese haben sich nicht damit begnügt, die Zahl der Opfer
möglichst zu reduzieren, sondern insbesondere die Meinung in
Umlauf gesetzt, die spanische Inquisition sei ein rein
staatliches Institut, gegen das sich das Papsttum erfolglos gewehrt
habe ; wenn also Greuel verübt worden seien, so fallen diese
nicht der „Kirche", sondern der spanischen Regierung zur
Last. Über den A^erfasser der „Kirchengeschichte von Spanien"
sagt Schäfer : „Man weiss wirklich kaum, was man mehr bewun-



— 557 —

dem soll : die Findigkeit, mit der Gams seine Quelle zu excer-
pieren versteht, oder die Kühnheit, mit der er seine Behauptung
in die AA'elt setzt." Aber auch Hefele wird zu denjenigen
gerechnet, „welche mit unrechten Mitteln, durch ungenaue
Excerpta und ohne Kenntnis der Originalquellen die katholische
Kirche von den Vorwürfen zu reinigen bestrebt sind, welche
derselben wegen dieses Instituts zur Last fallen"; auch in
seinen Ausführungen fänden sich, „um nicht mehr zu sagen,
direkte Unrichtigkeiten". Als weitaus die beste der bisher
erschienenen Darstellungen preist Schäfer diejenige, die Hinschius
in seinem „Kirchenrecht" (Bd. VI, 348—396) gegeben hat; er
bezeichnet sie geradezu als „klassisch" ; die Mehrzahl seiner
Hypothesen werde durch das neugewonnene Aktenmaterial
„aufs glänzendste bestätigt".

Eine sehr eingehende und gründliche Untersuchung widmet
Schäfer der Frage, ob die (sogenannte neue) spanische Inquisition

ein kirchliches oder ein staatliches Institut war. Er kommt
zum Schluss, dass rechtlich ein Unterschied zwischen der alten und
der neuen (unter Ferdinand und Isabella eingeführten) spanischen
Inquisition nicht vorhanden war: „Die Jurisdiktion in
Ketzerangelegenheiten erhielten beide, die alten und die späteren
Generalinquisitoren, die vom Dominikanerorden gewählten
Provinziale wie die vom Könige ernannten Prälaten, ausschliesslich

vom Papste, und von ihnen ging dieselbe auf die nur durch
sie ernannten Inquisitoren über. Im Gegensatz zu der
rechtlichen Übereinstimmung sind aber die sachlichen Unterschiede
um so stärker hervortretend, und zwar betreffen sie sowohl die
Organisation wie die Zuständigkeit, wie endlich das Verfahren."
Die alte Inquisition war in der Hand der Dominikaner; mit
der neuen hatte dieser Orden „rechtlich" nichts mehr zu thun.
Der König ernannte einen spanischen Prälaten zum
Generalinquisitor, der seine Vollmacht vom Papste erhielt und die
Inquisitoren wählte. Die alte Inquisition hatte keinen Generalrat

und entfaltete ihre Wirksamkeit nur da, wo es nötig schien ;

die neue stand unter einer Aufsichtsbehörde und Appellationsinstanz

und setzte sich zusammen aus einer beträchtlichen
Anzahl ständiger Gerichtshöfe, die für bestimmte Bezirke mit
Jurisdiktion ausgerüstet waren. „Die alte Inquisition war von
königliehen oder politischen Einflüssen ganz frei — die neue
Inquisition ist, obwohl rechtlich ein rein kirchliches Institut



— 558 —

zur Verfolgung der Ketzerei, von den Königen in immer
steigendem Masse auch politisch zur Unterdrückung missliebiger
Persönlichkeiten Richtungen und Standes- oder Landesvorrechte

benützt worden." CEs verhält sich also mit der Inquisition

eigentlich genau so wie mit der berüchtigten Kreuzbulle,
die ja auch ein besonderer päpstlicher Gnadenakt ist, aber bis
auf diesen Tag zur Vermehrung der Staatseinnahmen dient.)

Der uns zur Verfügung stehende Raum gestattet uns nicht,
aus dem vorliegenden hochinteressanten AVerk weitere Einzelheiten

mitzuteilen. Das Gesagte dürfte genügen zum Beweise,
dass künftig zur objektiven Beurteilung der spanischen Inquisition

Schäfers „Beiträge" unentbehrlich sind.
Es erübrigt uns noch, von zwei Berichtigungen Kenntnis

zu nehmen, die diese ..Zeitschrift" betreffen. Schäfer citiert
(Seite 14 und 27) einen Aufsatz des Herausgebers dieser
„Zeitschrift", Jahrgang 1895, Seite 559 ff'., ..Rome et l'Inquisition".
Darin ist erstens Bezug genommen auf einen Inquisitionsprozess,
mit dem 1895 in den päpstlichen Analecta Ecclesiastica die
glorreiche Wirksamkeit der spanischen Inquisition illustriert worden
ist. Schäfer berichtigt, class der fragliche Prozess nicht 1404,
sondern 1484 stattgefunden habe. (Wohl nur ein übersehener
Druckfehler!) Zweitens hat Michaud im gleichen Aufsatz
nach dem „Katholik" Mitteilungen über die Zahl der Opfer
der spanischen Inquisition gemacht. Die betreffenden Zahlen
waren, wie der ..Katholik" bemerkt hatte, dem AA'erke von
Macig, „Geschichte der Schweizertruppen im Kriege Napoleons I.
in Spanien und Portugal" (Biel, Kuhn, 1893) entnommen.
Danach hatte der Luzerner Hauptmann Kaspar Schumacher im
Mai 1810 zu Sevilla, der Residenz des Grossinquisitors, die
Protokolle der Inquisitionskanzlei eingesehen und sich daraus
die Zahl der 1481 bis 1788 Verurteilten notiert. Nun macht
Schäfer darauf aufmerksam, class die Gesamtziffer 341,021

ganz genau mit der von Llorente angegebenen Zahl übereinstimmt;
es frage sich daher bloss, ..wer von den beiden Gewährsmännern
von dem andern abgeschrieben hat". Schäfer hält Llorentes
Rechnung für falsch und „Schumachers Ziffern für völlig
apokryph". Aielleicht kann der noch lebende Schriftsteller
Maag über die Zuverlässigkeit seines Gewährsmannes
Aufschluss geben. E. H.



— 559 —

HI. — Der Katholizismus und das zwanzigste
Jahrhundert im Lichte der kirchlichen Entwicklung der
Neuzeit.
Unter diesem Titel hat Dr. Albert Ehrhard, o. ö. Professor

an der Universität AVien. ein Buch im Verlage von Roth (Stuttgart

und AVien, 1902) erscheinen lassen, welches auf der einen
Seite lauten Beifall, auf der andern eben so lauten AAiderspruch
erfahren hat. Einer der AVidersprechenden (P. Rcesler im
AViener „Vaterland") bezeichnet es „als die feinste und
vornehmste und darum die bedeutendste Parteischrift, die der liberale
Katholizismus seit seiner Niederlage durch das Vaticanum in
deutscher Sprache hervorgebracht hat'. AAie ein Meteor leuchtete
Ehrhards Buch auf am nächtlichen Himmel der römisch-katholischen

AVeit. AVird es lange leuchten? AA'as will Ehrhard?
Die Summa seines Buches lautet: „Das Ziel der Wirksamkeit
der katholischen Kirche kann nicht ein ewiger Kampf gegen die
moderne Welt sein, sondern die Versöhnung des modernen Geistes

mit dem Katholizismus und durch diese Versöhnung die Rettung
der modernen Gesellschaft1" (p. 3371. AAie denkt sich Ehrhard
diese Versöhnung Seine Arorschläge nach dieser Richtung sind
weit ausgreifend. Sie beziehen sich vor allem auf die Beseitigung

der Nachwirkungen des Mittelalters auf manche Gebiete
der kirchlichen Arbeit. Die mittelalterliche AVeit- und Lebens-
anschauung sei durch die Ideen und Ideale der Renaissance
und des Humanismus ersetzt oder doch stark geändert wrorden,
wie der mittelalterlich-katholische Universalismus durch den
Nationalismus verdrängt worden sei. Und nehmen wir noch
den modernen Individualismus und Subjektivismus dazu, so haben
wir nach Ehrhard die Kulturelemente, die die Gegenwart
hervorragend kennzeichnen. Entgegen nun dem von den Jesuiten
unternommenen A^ersuch, die Kirche in Lehre und Organisation
auf den mittelalterlichen „Höhepunkt" zubringen, dringt Ehrhard
darauf, die religiösen und kirchlichen Bedürfnisse der Gegenwart

zu begreifen und diesen Bedürfnissen entgegenzukommen.
Ein weites Feld theoretischer und praktischer Arbeit in Theologie

und Philosophie, Geschichte, Litteratur und Kunst deckt
er auf. Und er weist diese Arbeit den Katholiken des
20. Jahrhunderts zu, weil die Katholiken der Gegenwart die
Kraft zur Leistung der geforderten Kulturarbeit „nicht in
genügendem Masse" (p. 364) besitzen. Auch die Jesuiten nicht.

Revne intern, fie Théologie. Heft 39. 1908. 37



— 560 —

Ja, Ehrhard wünscht es nicht einmal, dass der Jesuitenorden
„der das Mal seiner Geburt in dem Spanien des 16.

Jahrhunderts mit seiner eigenartigen politischen und religiösen
Physiognomie (religiöse Exaltation und militärische Schulung)
noch immer deutlich an der Stime trägt" (p. 138), auf irgend
einem kirchlichen Gebiete zur Alleinherrschaft gelange (p. 146).
Er gewinnt „öfters den Eindruck, als ob manchen Katholiken
in führender Stellung die Umwandlung der katholischen Kirche
in ein Kloster mit recht dicken Mauern und recht kleinen
Zellen als Ideal vorschwebe" (p. 289). AVir werden uns
darnach auch nicht wundern, wenn wir Ehrhard über den
Protestantismus wesentlich anders sprechen hören, als wir es von
dem kurialen Stil her gewohnt sind. Er erblickt in der
Reformation, dieser „so grossen und so fruchtbaren kirchlichen
Erscheinung" (p. 122) nicht ausschliesslich Negatives, vielmehr
erscheint ihm der Protestantismus „als religiöse und als kirchliche

Macht bis zur Stunde lebendig und wirksam" (p. 124).

Ja, er erblickt „nicht das letzte Moment der Alission des
Protestantismus in dem Anstoss, den er zur Läuterungsarbeit in
der katholischen Kirche selbst gab und in der Rolle eines
scharfen Censors, den er bis zur Stunde geschäftig spielt"
(p. 128). Dass der Mann, der für eine Versöhnung des
Katholizismus mit der modernen Kultur eintritt, den theologischen
Fakultäten vor den Seminarien den Vorzug giebt, wird nicht
wundernehmen. Des weiteren wünscht Ehrhard „Erweiterung
der Bischofsversammlungen durch Heranziehung von Mitgliedern
des Klerus, denen die Aufgabe obläge, die brennenden Fragen zu
behandeln und auf neue Bedürfnisse, sowie Mittel zur Befriedigung
derselben hinzuweisen" (p. 351'. Ehrhard verlangt „Verinner-
lichung des religiösen Lebens, die zugleich eine tiefere Erfassung
des Wesenhaften in der Religion und eine reinlichere Scheidung
des wahrhaft Religiösen von allem Profanen und Politischen mit
sich bringt" (p. 354). Er will ferner dem nationalen Moment
Rechnung getragen wissen. ..Wenn es wahr ist, dass
Katholizismus und Nationalismus keine Gegensätze bilden, sondern
vielmehr in einer gottgewollten innern Harmonie stehen, warum die

spezifischen Frömmigkeitsäusserungen der romanischen Völker den

germanischen aufdrängen, als wären jene der adäquate und
offizielle Ausdruck der katholischen Frömmigkeit? Ist es nicht billig
und recht, dass für die nichtromanischen Nationalsprachen bei



— 561 —

den gottesdienstlichen Versammlungen ein genügender Raum
geschaffen werde?" (p. 355). Und schliesslich verlangt Ehrhard
„intensivere Heranziehung der Laien zu den kirchlichen
Aufgaben und die Erteilung grösserer kirchlicher Rechte an dieselben"

(p. 357), wie dies schon im christlichen Altertum verwirklicht
war, welches in Wirklichkeit die Jugendzeit des Christentums

war und als solche nicht die höchste, wohl aber die wichtigste
Periode in der Gesamtentwickelung der katholischen Kirche
bedeutet."

Das sind Postulate, die für eine neue Reformbewegung
Hoffnungen wecken könnten. Allein Ehrhard selbst stellt ein

unübersteigiiches Hindernis in den AVeg: er will die Versöhnung

des Katholizismus mit der modernen Kultur mit dem in
Glaubens- und Sittensachen unfehlbaren Papste erreichen. Er
vindiciert der päpstlichen Unfehlbarkeit eine „befreiende
Wirkung" für den Katholiken (p. 263), er erklärt die Souveränität
des Papstes für „historisch berechtigt" (p. 273), den Altkatholizismus

nennt er eine „Gelehrtenhäresie" (p. 286;, ja er scheut
sich nicht, die oft widerlegte Unwahrheit, dass „Döllinger
sich nie zur altkatholischen Kirche bekannt", nachzusprechen
(p. 287).

Es fiel ein Reif in der Frühlingsnacht,
Er fiel auf die schönen Blaublümelein,
Sie sind verwelket, verdorret!

Es ist ja nicht neu, was Ehrhard fordert, es ist solch ver-
heissungsvolles Knospen schon früher öfter zu Tage getreten
und ist wieder vernichtet worden. Mit Recht weist F. X. Kraus,
ein Gesinnungsgenosse Ehrhards, in seinem „Cavour" auf jene
Richtung in Frankreich, welche die vollkommene A7ereinbarkeit
des alten Glaubens mit den Bedingungen des modernen Lebens,
mit dem Fortschritt der Wissenschaft und den Bedürfnissen der
Völker lehrte. „Es war die Zeit, wo Lacordaire auf der
Kanzel von Notre-Dame ganz Paris entzückt hatte, wo Ravi-

gnan Lacordaires AVerk fortsetzte, wo Montalembert, Ozanam,
Cœur, Gerbet und der ganze Kreis der „Fils des croisés" in
dieser Richtung durch die Presse, in der Kammer, auf dem
Katheder und von dem Predigtstuhl herab wirkten." Es war
die Zeit, wo der Abbé Cœur offen das Bündnis der katholischen
Prinzipien mit den Lehren des sozialen Fortschrittes verkündigte,
wo er von der Kanzel herab das AVort ins Land rufen durfte :



— 562 —

„Man muss vorwärts, nicht rückwärts blicken!" Und war es
denn etwas anderes, was Curci in Italien forderte, wenn er
„in der Ausübung der Religion mehr inneren Geist und weniger
äussere Form, in der Erfüllung religiöser Pflichten mehr Freiheit

aus Liebe anstatt Zwang auf Befehl und in der Predigt des

göttlichen Wortes weniger neue Wunder und neue Offenbarungen,
dagegen mehr AVissenschaft, um die wunderbare Übereinstimmung

nachzuweisen, welche zwischen der alten Gottesoffenbarung

und der menschlichen Vernunft besteht", postulierte
Und haben nicht auch bei uns die Möhler, Sailer. Hirscher,
Wessenberg für dieselben Ideale ihre Stimmen laut erhoben
Hat nicht noch Diepenbrock, der Jünger Sailers, in einem Briefe
an Passavant (1840) das AVort gesprochen: „Das Mittelalter
liegt nun einmal hinter uns", und hat er nicht die öffentliche
Besprechung von der NotAvendigkeit einer Neugestaltung der
Kirche für „eine Liebespflicht gegen die Menschheit" erklärt?
Verklungen, verklungen AAird man uns Pessimismus
vorwerfen, wenn wir die Befürchtung aussprechen, dass auch die
Kraus, Schell, Ehrhard, Müller, Wahrmund Rufer in der Wüste
bleiben Sie mundtot zu machen, ist man ja bereits allseitig
an der Arbeit. Um bei Ehrhard zu bleiben, so hat der Bischof
von Rottenburg dessen Buch zu drucken erlaubt, „wiewohl in
manchen Punkten anderer Anschauung als der Verfasser". Im
Wiener „Vaterland" ward dem „liberalen Katholizismus" Ehr-
hards von P. Aug. Rcesler bittere Fehde geschworen. Der
streitbare AAürzburger Dompfarrer Braun hat in einer Schrift
von 156 Seiten seine „Bedenken über Dr. Ehrhards A7orschläge"
kundgegeben. Und, last not least, auch der Trierer P. Einig,
von seinem unrühmlichen Lanzenritt gegen Willibald
Beyschlag her bekannt, trat in dogmatischer Wehr gegen Ehrhard
in die Arena. Und dies alles, obwohl Ehrhard „aus warmer
Liebe zur heiligen Kirche" sein Buch geschrieben? Es ist eben
ein unlösbarer Widerspruch, in dem sich Ehrhard bewegt: auf
der einen Seite der religiöse Katholizismus mit einer Fülle der
schönsten Früchte religiös-kirchlichen Lebens — auf der andern
das unfehlbare Papsttum mit seiner weltumspannenden Politik.
Es will einem das Herz höher schlagen, wenn man das AVort
des verewigten F. X. Kraus liest: „Die Idee des religiösen
Katholizismus, einmal hinausgeworfen, wird ihren Siegeslauf nehmen

und in wenigen .Jahrzehnten sich eine Welt erobern; sie wird dem



— 563 —

Christentum ein neues Heim bauen, nicht in einer von Zwang
zusammengehaltenen, vom Schrecken beherrschten Umhegung, wohl
aber im Herzen einer geläuterten, in sich eingekehrten und dabei

ihrer Freiheit und ihres Daseins frohen Menschheit". Aber nicht
der Papst zeigt den Weg dahin — einzig Jesus Christus und
sein Evangelium. Die Altkatholiken haben den Weg
beschritten.

Non disse Christo al suo primo convento :

« Andate e predicate al mondo ciance, »

Ma diede lor verace fondamento ;

E quel santo suono nelle sue g-uance.
Si eh' a pugnar, per accender la fede,
Dell' evangelio fero scudo e lance.

(Dante, Parad. 29, 109—115.)

Konstanz. Pfr. Schirmer.

Nachschrift. Erhard hat inzwischen, nachdem er schon in
den Neuauflagen seines Buches allmählich zurückgewichen war,
mit seinem soeben erschienenen Buche : „Liberaler Katholizismus

Ein AVort an meine Kritiker" thatsächlich die AVaffen

gestreckt. Mit ihm ist abermals ein „Rufer im Streite" vom
Schauplatze abgetreter und auch von ihm gilt, wie von seinen

Schicksalsgenossen, den Kraus, Schell u.a. des Irenseus Wort :

Qtuerere semper in excusatione habent, invenire (veritatem)
nunquam possunt. Sch.

IV. — Nova et Vetera. A propos d'un article de
M. Paul Lejay.

M. Paul Lejay a publié, dans la Revue d'histoire et de

littérature religieuses (mai 1902), un article sur les liturgies orientales

et la messe, dans lequel les passages suivants méritent
d'être signalés. Pour le moment, nous nous bornons à citer,
sans apprécier.

— Sur le IIe volume du Menologion de AI. Aialtzew : « Ce
volume est précédé d'une longue introduction sur les images
miraculeuses et les lieux de pèlerinage. M. M. ne pèche pas
par excès de critique. On trouve dans son livre les légendes
les plus suspectes, celles du Saint-Suaire de Turin, de la crèche



— 564 —

de Sainte-Marie Majeure, de la maison de Lorette ; Saint-Julien
du Mans est mentionné au 13 juillet avec sa mission «apostolique».

Qu'on n'aille pas, au moins, nous parler d'un accord
surprenant entre les « traditions » occidentales et la « tradition »

de l'Eglise russe. Cet accord n'a rien de merveilleux. Il prouve
simplement que M. M. ne puise pas son érudition à des sources

parfaitement pures. Mais cela est peu important. On
trouve la curieuse histoire du crucifix miraculeux de Ksynia
(Exin), dans la province de Posen ; la liste alphabétique des

images miraculeuses de la Vierge conservées en Russie. Cette
dernière est fort longue ...» (p. 277).

— Sur l'introduction du romanisme en Orient. P. 278 :

« Une autre fête, spéciale aux Russes, est d'origine catholique
(lire romaine) : celle de la translation des reliques de S. Nicolas
de Bari en 1087. Cette fête doit son origine à Urbain II, et a

été introduite en un temps où la séparation de l'Eglise russe
n'était pas un fait acquis. » — P. 276 : « Les Russes ajoutent
aux saints catholiques la mention de Jonas (j 1462), métropolite

de Moscou, qui signa au Concile de Florence. ¦¦> —•

P. 278. La réforme liturgique du patriarche Nikon (f 1681) a
eu pour conséquence d'introduire quelques modifications dans
les livres du culte. « Dans l'office du lundi de la Pentecôte, il
était dit du St. Esprit: « ot otca isodiaj», correspondant au

grec: Tiagà xov Ilaxgàç sxnogsvófisvov; dans la recension de

Nikon, on lit: « ot otca edinago isodiaj», nagà /aóvov xov llaxgoç
sx7xogsvó(isvov. »

— Sur la consécration eucharistique. P. 279-280. Une
oratio post pridie du Missel mozarabe contient les mots : « Pre-
camur ut his creaturis superpositis affario tuo sanctificationis
munus infundas, ut per transfusionem cœlestis atque invisibilis
sacramenti, panis hic transmutatus in carnem et calix trans-
formatus in sanguinem sit sumentibus medicina. » La même

liturgie à la même place nous donne le texte suivant pour le
VIe dimanche après Pâques: «Hoc est corpus quod pependit
in cruce ; hic etiam sanguis qui sacro profluxit ex latere
oramus ut haec libamina Spiritus sancti benedictione respergens
sumentium visceribus sanctificationem accommodes. » On voit
que le pain et le vin sont appelés creaturce et libamina; que



— 565 —

la transmutation ou transformation est interprétée dans le sens
d'une transfusion du sacrement céleste et invisible, ou d'une
bénédiction du St. Esprit; qu'on ignore encore la théorie des

trois corps réels et substantiels du Christ, son corps terrestre,
son corps céleste et son corps eucharistique ou sacramentel. —
M. Lejay, après avoir mentionné l'explication bénédictine de

la consécration par le St. Esprit pendant le canon de la messe,
ajoute (p. 280) : « Cette interprétation, outre qu'elle cadre avec
les données historiques, a l'avantage de s'inspirer d'une
théologie moins étriquée et de faire du prêtre chrétien autre chose

qu'une sorte de magicien. Elle doit en tout cas se rapprocher
sensiblement des idées qui ont présidé à l'élaboration de la
liturgie, et cela suffit pour l'historien. »

— Sur « la révolution liturgique accomplie en Gaule au
VIIIe et au IXe siècle», l'auteur signale l'étude de M. Fr. Wie-
gand : Das Homiliarium Karls des Grossen auf seine ursprüngliche

Gestalt hin untersucht, et il ajoute : « M. AV. marche sur
un terrain plus solide que Mabillon et Gerbert. La partie la
plus importante est consacrée à l'analyse de l'homiliaire sous
sa forme la plus ancienne d'après les manuscrits de 'Munich
4533 et 4534, Xe-XIe s.,de Reichenau (aujourd'hui à Carlsruhe)
29 et 19 du IXe s., et 14, un peu postérieur. On sait l'intérêt
qu'une telle publication offre pour l'histoire de la liturgie et
de la Aitlgate La Ste-Vierge a seulement trois fêtes :

purificano (2 févr.), adsumptio (15 août), nativitas (8 sept.). »

— Sur le Liber de exordiis et incremeniis quarundam in
observationibus ecclesiasticis rerum, de AValafrid Strabon, écrit
entre 840 et 842, et réédité en 1899 par M. A. Knœpfler. Ce

n'est pas un traité, mais un recueil d'observations sur certains
points. « Ce qui leur donne un grand intérêt, dit M. Lejay,
c'est la date de leur rédaction. AValafrid écrit peu d'années

après les réformes liturgiques de Pépin et de Charlemagne,
C'est de plus le premier essai historique sur ce sujet. M. K.
a publié le texte d'après un manuscrit de St. Gall 446 du
IXe-Xe siècle.»

— Sur Amalaire, autre liturgiste de l'époque carolingienne,
Dom Morin (dans la Revue bénéd., XVI 1899, 419) a montré



— 566 —

que ce bonhomme candide a été calomnié par le méchant Florus
et a ajouté, non sans ironie : « Parmi les saints que nous honorons

encore aujourd'hui, il en est certes qui ne le valent pas,
sans compter ceux qui n'ont jamais existé»

Décidément, si Mabillon, qui au XVII6 siècle s'est quelque
peu élevé contre les fausses reliques et contre les faux Saints,
vivait de nos jours, il aurait peut-être plus de courage qu'il
n'en a eu pour résister à l'esprit de mensonge de l'Eglise de
Rome. Nous ne pouvons que rendre hommage aux historiens
de cette nouvelle école, qui n'hésitent pas â démasquer une
partie des erreurs de cette Eglise : après les erreurs historiques
viendront, par la force des choses, les erreurs dogmatiques,
qui en sont la suite. Donc patience et énergie, la vérité
triomphera. E. MlCHAUD.


	Variétés

