Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)
Heft: 39
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— H48 —

VARIETES.

I. — Die Fulham-Konferenz iiber die Beicht.

Die Kirche Englands kennt von jeher sowohl die allge-
meine Beicht in der Form gemeinschaftlicher Bussakte wie
die spezielle Beicht in der Form eines privaten Siindenbe-
kenntnisses vor dem Priester. In den letzten Jahrzehnten ist
es aber vielfach iblich geworden, nur diese letztere Form als
,sakramentale Beicht® zu bezeichnen und als geziemende Vor-
bereitung flir die Kommunion zu empfehlen. Wenn auch von
einer kirchenrechtlichen Verpflichtung, sich von Zeit zu Zeit
einer speziellen Beicht vor einem Priester zu unterziehen,
nirgendwo die Rede ist, so giebt es doch Kirchen, in denen
die Kommunikanten ungefihr eben so regelmiéssig ein spezielles
und geheimes Stindenbekenntnis ablegen, wie dies in der ro-
mischen Kirche geschieht. Um so ungilinstiger redet man in
andern Kreisen von der Beicht.

Diese Verschiedenheit der Lehre und Ubung veranlasste
den Bischef von London, auf dic Tage vom 30. Dezember 1901
bis zum 2. Januar 1902 15 hervorragende Mitglieder der Kirche
Englands zu einer Besprechung in seinen Palast — Fulham
Palace — einzuladen. Die Eingeladenen folgten ohne Aus-
nahme dem an sie ergangenen Rufe; darunter befanden sich
zwel Laien und dreizehn Geistliche. Absichtlich hatte der
Bischof die Konferenzmitglieder so gewiihlt, dass sowohl die
katholische wie die protestantische Richtung durch kompetente
Personlichkeiten vertreten war. Das Einladungsschreiben ent-
hielt folgendes Programm:

,1. Die Bedeutung der Worte des Herrn (Joh. 20, 22, 23
und Matth. 18, 18) und deren Anwendung im Weiheritus, inso-
fern sie auf den Begriff des Priestertums Bezug haben.

2. Die kirchliche Ubung: a. in den ersten Zeiten, b. im
Mittelalter.



— S

3. Sinn und Bedeutung der anglikanischen Formulare und
die Grenze der Lehre und Ubung, die sie gestatten.

4. Praktische Erwédgungen: «. die Behandlung der Biisser,
b. die spezielle Bildung des Busspriesters (minister).“

Wenn es erlaubt ist, im vorliegenden Fall die iblichen
parlamentarischen Bezeichnungen anzuwenden, so darf man
vielleicht sagen, Lord Halifax habe in der Versammlung die
dusserste Rechte, Dr. Wace, Pfarrrektor von Cornhill, die
dusserste Linke vertreten. Da der einladende Bischof die Kon-
ferenz in keiner Weise beeinflussen wollte, zog er sich nach
der Eroffnung der ersten Sitzung zuriick; auf den Vorschlag
von Lord Halifax wurde nun Reverend Wace als Vorsitzender
bezeichnet und dieser auch beauftragt, den Inhalt der Voten
zu notieren. Kin weiterer Sekretir oder Berichterstatter war
nicht anwesend. Der Priisident stellte nach Schluss der Kon-
ferenz seine Aufzeichnungen zusammen und tbermittelte diese
zweimal den Beteiligten zur Durchsicht und beliebigen Kor-
rektur. So entstand das Protokoll der denkwiirdigen Konferenz,
das nun gedruckt vorliegt. (Confession and Absolution. — Re-
port of a Conference held at Fulham Palace. Longmans, Green,
and Co., 39 Paternoster Row, London, 112 p.)

Bekanntlich hat die Trienter Synode dogmatisch festge-
stellt, dass die Worte des auferstandenen Erlésers Joh. 20,
22—23 von der Einsetzung der Beicht (im romischen Sinne)
zu verstehen seien und nicht anders gedeutet werden dirften.
Die Fulham-Konferenz verwirft einstimmig diese Auffassung.
Der Vorsitzende gab dariiber am Schlusse der Verhandlungen
dem Bischof folgende Erklarung ab: ,Hinsichtlich des ersten
(Gegenstandes, der der Konferenz vorgelegt worden ist, stimmten
die Mitglieder darin tberein, dass die Worte des Herrn im
Johannesevangelium: Welchen ihr die Sinden erlasset, denen
sind sie erlassen; welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten
— nicht als bloss an die Apostel oder den Klerus gerichtet
anzusehen sind, sondern als ein Auftrag an die ganze Kirche
und als ein Inbegrifft der Vollmachten, mit denen sie ausge-
stattet ist. Daher ist es Sache der ganzen Kirche, sich dieses
Auftrags zu entledigen; sie thut es durch die Verwaltung des
Wortes Gottes und der Sakramente und durch die Handhabung
der Kirchendisciplin.”



Wer die Umstinde in Erwigung zieht, unter denen jene
Worte gesprochen worden sind, und den in Frage stehenden
Text mit den Parallelstellen in den andern Evangelien ver-
gleicht, kann zu einer andern Deutung gar nicht kommen.

Daher entstand nun fiir Lord Halifax und seine Freunde
die Aufgabe, den Nachweis zu leisten, dass man zur Recht-
fertigung des Busssakraments in der Form der speziellen Beicht
jener preisgegebenen angeblichen Beweisstelle gar nicht be-
dirfe, sondern genug andere Zeugnisse der heiligen Schrift zur
Verfiigung habe. Dieser Nachweis ist nicht geleistet worden.
Wohl haben einzelne Redner an den Abschnitt Matth. 18,
15--20, auf den sie durch den Bischof aufmerksam gemacht
worden waren, erinnert. Vielleicht ist das in der Versammlung
einliisslich und grindlich geschehen. Was aber das vorliegende
Protokoll dariiber enthiilt, kann ich nur als ausserordentlich
dirftig und unzureichend bezeichnen. Es wire gewiss auch
gestattet gewesen, eine Untersuchung dariiber anzustellen, ob
nicht in den apostolischen Briefen Zeugnisse vorkommen, denen
man entnehmen kann, wie die Christgliubigen Vergebung der
nach der Taufe begangenen Sinden zu erlangen suchten und
wie diejenigen, die besonders schwere Siinden begangen hatten,
behandelt wurden. Uber eine solche Untersuchung enthiilt das
Protokoll keine Mitteilung. Die Frage, ob nach Christi An-
ordnung der Sitnder zur Aussohnung mit Gott ein spezielles
Stindenbekenntnis vor dem Priester abzulegen habe, ist in dem
vorliegenden Bericht kaum berithrt. Mit dem Satz, den Lord
Halifax ausgesprochen hat: ,Wie niemand sich selbst taufen
kann, so kann sich niemand selbst absolvieren®, ist nichts ge-
wonnen; es fragt sich eben, ob das Absolvieren (durch den
Priester auf Grund eines speziellen Siindenbekenntnisses) ebenso
notwendig sei wie das Taufen. Iin romischer Theologe kénnte
sagen: Wie niemand sich selbst tauten kann, so kann sich
niemand einen vollkommenen Ablass spenden. Damit wiire
die piipstliche Ablasstheorie offenbar noch nicht gerechtfertigt;
es fragt sich eben, ob der Bischof von Rom nach Christi An-
ordnung wirklich die Vollmacht besitzt, vollkommenen Ablass
zu spenden, und ob dieser nach der Lehre des Evangeliums
und der apostolischen Kirche als eine Gunadengabe anzusehen sei.

Es ist selbstverstindlich, dass der zweite Verhandlungs-
gegenstand in einer Sitzung von einigen Stunden nicht er-



— 531 —

ledigt werden konnte. In rémischen Lehrbiichern findet man
zwar gewohnlich eine Reihe von Zeugnissen, die angeblich
iiber die hinsichtlich der Verwaltung des Busssakraments in
den ersten Zeiten und im Mittelalter herrschende kirchliche
Ubung klaren und zuverlissigen Aufschluss geben. Priift man
jedoch die Zeugnisse genauer, so stellt sich heraus, dass auch
nicht ein einziges dafiir spricht, dass die heutige romische
Beichtiibung schon in der Kirche der ersten fiinf Jahrhunderte
bekannt war. Von einer Priifung der einschligigen Zeugnisse
konnte in der Fulham-Konferenz natirlich keine Rede sein.
Dr. Mason, Professor der Theologie an der Universitit Cam-
bridge, stellte aber einige wichtige Thatsachen zusammen, die
sich aus einer solchen Untersuchung ergeben wiirden: es weist
gar nichts darauf hin, sagte er u. a., dass gewohnliche Christen
die Stinden ihren Mitchristen zu beichten hatten, um der kirch-
lichen Vergebung teilhaftig zu werden; — von Origenes an
finden wir hiufige Mahnungen, nach welchen Sinder dem
Priester (Bischof) die Siinden zu beichten hatten, falls diese
einen Ausschluss von der Kommunion bedingten; —— die Los-
sprechung wurde erst nach geleisteter Busse erteilt; — diese
Lossprechung wurde einem Siinder nur ein einziges Mal im
Leben gewiihrt; — die Zulassung zur Kommunion war nicht
das ausschliessliche Vorrecht der Bischofe oder Priester. Diese
an und fiir sich richtigen Satze wiirden wohl noch tiefern
Eindruck gemacht haben, wenn auch gesagt worden wire, wie
denn nach den Zeugnissen der Kirchenviter die gewdéhnlichen
Christen, die keine von der Kommunion ausschliessende Misse-
thaten veriibt hatten, die kirchliche Stindenvergebung nach-
suchten und erlangten. Lord Halifax, der diese Dinge offenbar
nie studiert hat, war durch die Ausfihrungen des Referenten
keineswegs tiberzeugt worden; er wicderholte die gewdohnliche
Redensart der romischen Lehrbiicher, schwere Siinden seien
von jeher zu beichten gewesen und die Lateransynode habe
lediglich die disciplindre Vorschrift erlassen, jedes Jahr einmal
zu beichten!

Diese Anschauung kam wieder zur Geltung in der dritten
Sitzung, in welcher die Frage erortert wurde, was denn hin-
sichtlich der Beicht in der anglikanischen Kirche als legitim
anzusehen sei. Lord Halifax kennzeichnet den Standpunkt,
auf dem er sich befindet, mit folgenden Sétzen: ,Darf gesagt



— 552 —

werden, dass irgend einmal in der Geschichte der Kirche die
Beicht vor dem Priester bloss eine Ausnahme und nicht die
Regel des christlichen Lebens war? Genau so weit wie man
annimmt, dass Todsiinde eine Ausnahme und kein hiufiges
Vorkommnis ist! In dieser Sache stimmen die morgenlindische
und die romische Theorie miteinander tberein. Die Beicht ist
nur notwendig im Fall einer Todsiinde. Die Reformatoren
(Englands) hatten die Absicht, den vom Laterankonzil aufer-
legten Zwang, jahrlich einmal zu beichten, abzuschaffen, aber
hinsichtlich schwerer Dinge oder Todsiinden die Sache zu
lassen, wie sie war. Beztiglich der Absolution und aller andern
Dinge haben die anglikanischen Geistlichen in der Zeit nach
der Reformation aie gleiche priesterliche Gewalt in Anspruch
genommen, die sie immer ausgeiibt hatten. Ob die Absolution
in der Form der Firbitte oder in der der Erkliarung erteilt
werde, ist gleichgiltig. Zur Beicht aber gehen die Leute nicht,
um ihr Herz zu erleichtern, oder einen Rat zu erhalten, sondern
um in der vom Herrn angeordneten Weise von ihren Siinden
losgesprochen zu werden. Mit dem Satz, die Beicht miisse
vollkommen freiwillig sein, koénnte man leicht zu viel sagen.
Die Beicht kann eine Pflicht sein, wie die Kommunion eine
Pflicht ist. Eine Zwangsbeicht wire verwerflich; darf man aber
sagen, die Leute seien nicht moralisch verpflichtet, die Kom-
munion zu empfangen? Das Gleiche gilt von der Beicht hin-
sichtlich der Todsiinde. Die Gewissen sollten in dieser Bezie-
hung an ihre Pflicht erinnert werden.* Tm weitern ist I.ord
Halifax auch der Meinung, dass das Bekenntnis ein spezielles
sein miisse und sich am besten an die Reihenfolge der zehn
Gebote halte.

Dass die spezielle Beicht vor einem Priester in der angli-
kanischen Kirche nicht bloss erlaubt sei, sondern wieder zu
einer allgemeinen kirchlichen Ubung gemacht werden sollte,
betonten auch Reverend Coles, Vorsteher des Pusey-Hauses
in Oxford, Pater Benson aus dem Hause der Missions-
priester in Cowley, Chorherr Body von Durham. Wie es scheint,
ist man an einzelnen Orten bereits so weit, dass man an der
Grultigkeit der Absolution zweifelt, sofern diese nicht auf Grund
eines speziellen Bekenntnisses erteilt worden ist. Ist die im
gemeinschaftlichen Bussakt erteilte Lossprechung ungiiltig, so
dirfte man freilich zugeben, dass die spezielle Beicht fiir alle



— 553 —

Leute, die zu den Vernunftsjahren gelangt sind, moralische
Pflicht sel.

Auf diese Frage kam man auch in der vierten Sitzung,
die praktischen Erwégungen gewidmet war, wieder zuriick.
Diesmal trat Chorherr Aitken von Norwich sehr energisch
gegen die Einfithrung der Beichtiibung auf. Er nennt diese auch
seinerseits ,das System der sakramentalen Busse“; er schreibt
also den in der englischen Liturgie vorgeschriebenen und bei
jedem Gottesdienst sich wiederholenden gemeinschaftlichen Buss-
andachten keine sakramentale Bedeutung zu. Was Aitken vor-
bringt, richtet sich nicht bloss gegen irgendwelche Form des
Beichtzwanges, auch nicht bloss gegen die Empfehlung und
Forderung der Beichtiibung, sondern gegen das Institut als
solches; er wiirde die Beicht, wenn die Sache von ihm ab-
hinge, gar nicht dulden. ., Das System der sakramentalen Beicht¥,
sagt er u. a., ,macht den Priester zu einem Engel, der mit
himmlischer Macht bekleidet ist*. Aitken war dreissig Jahre
lang Missionspriester und ,hat withrend dieser Zeit mit tausenden
von DBissern verkehrt, aber niemals einen Fall angetroffen,
in welchem sakramentale Absolution notwendig gewesen wiire®.

Natiirlich vergeht aber doch kaum ein Sonntag, an wel-
chem Chorherr Aitken nicht Gelgenheit hitte, an einer Kom-
munionfeier teilzunehmen, bei deren Beginn die Anwesenden
andachtig niederknien und mit lauter Stimme ein gemeinschaft-
liches Siindenbekenntnis ablegen, und sodann der Priester oder
Bischof mit folgenden Worten die Absolution erteilt: ,Der all-
machtige Gott, unser himmlischer Vater, der nach seiner
grossen Barmherzigkeit Vergebung der Stinden allen denen
verheissen hat, die sich in herzlicher Busse und wahrem
Glauben zu ihm bekehren, erbarme sich euer und sei euch
gnidig und entbinde euch von allen euern Stinden; er stirke
und befestige euch in allem Guten und fihre euch zum ewigen
Leben. Durch Jesum Christum, unsern Herrn“. — Diese Ab-
solution hat zwar, wie wir glauben, sakramentale Bedeutung,
beruht aber keineswegs auf der Voraussetzung, dass der funk-
tionierende Priester ein Engel des Himmels sei, sondern
hochstens auf der Annahme, dass der Priester als Organ der
Kirche die Gnadenmittel der Kirche zu verwalten habe. Hiitte
sich die anglikanische Reformation noch etwas genauer an
den Ritus der romischen Kirche gehalten und den Geistlichen



verpflichtet, beim Beginn der eucharistischen Feier zuerst
seinerseits zu beichten und die Firbitte der Gemeinde anzu-
rufen, wie das nach dem lateinischen Missale geschehen muss,
so hiitten die Freunde der protestantischen Richtung in der
anglikanischen Kirche noch weniger Grund, die katholische
Beicht In ihrer urspriinglichen und wahren Form als eine Ein-
richtung zu betrachten, die den unmittelbaren Verkehr der
menschlichen Seele mit Gott beeintréichtige.

Der Bischof von London giebt in der Vorrede zu dem vor-
liegenden Bericht seiner Befriedigung dariiber Ausdruck, dass
die Verhandlungen im Geiste briiderlicher Liebe gefiihrt worden
selen und wenigstens das Verlangen nach Verstindigung be-
kundet hiitten. Diesen Eindruck gewinnt auch der unbe-
teiligte Leser des Berichts. Die Veranstaltung der Konferenz
darf darum auf jeden Fall als eine segensreiche bezeichnet
werden. E. H.

II — Neue Untersuchungen iiber die Inquisition *).

Nur ,Beitrdge* zur Geschichte, nicht eine umfassende
Geschichte des spanischen Protestantismus und der Inquisition
will der Verfasser der in der Fussnote genannten, soeben er-
schienenen Schrift liefern. Er berticksichtigt wesentlich nur
die Zeit von 1550 bis 1600; aus fritherer Zeit seien nur dusserst
dirftige Reste von Inquisitionsakten noch vorhanden. Dr.
Schifer stitzt sich aber aut Originalakten, die er wiihrend
eines lingern Aufenthaltes in Spanien studiert hat.

Der erste Band enthalt zuniichst eine Ubersicht iiber die
Litteratur der spanischen Inquisition, behandelt danun das Ver-
hiiltnis zwischen der alten und der sogenannten reformierten oder
neuen (1478 entstandenen) spanischen Inquisition und schildert
hierauf das Verfahren der neuen Inquisition gegentiber den
~protestantischen Ketzern® im 16. Jahrhundert. Im Zusammen-
hang damit wird die Verbreitung des Protestantismus in Spanien
untersucht und speciell die Geschichte der Protestantenge-

Y Dr. Ernst Schifer, Privatdocent der Geschichte an der Universitiit
Rostock, Beitrige zur Geschichte des spanischen Protestantismus und der Ingui-
sition im 16. Jahrimndert. Nach den Originalakten in Madrid und Simancas
bearbeitet, drei Biinde, Verlag von €. Bertelsmann in Giitersloh, 1902,
Preis Mark 30, gebunden Mark 33.50.



— 565 —
meinden von Valladolid und Sevilla erzihlt. Der zweite Band
enthilt Ausziige aus den Akten der Inquisitionsprozesse, der
dritte eine Sammlung sachbeziiglicher Urkunden.

Eine flichtige Durchsicht des vor uns liegenden umfang-
reichen Werkes (I. Bd. 458 S., 1I. Bd. 426 S., III. Bd. 868 S.)
bestiitigt uns die Richtigkeit des Urteils, mit welchem die
Verlagsbuchhandlung ihre Darbietung empfiehlt. Sie sagt:

,Dieses Werk ist die Frueht langjihriger eingehender
Quellenstudien. Es werden durch dasselbe Akten und That-
sachen zur Geschichte des spanischen Protestantismus und der
Inquisition ans Licht gebracht, welche bisher noch kein
Gelehrter benutzen konnte. So stellt das Werk zweifellos
einen historischen Fortschritt in der Kenntnis der behandelten
Fragen dar.“

Der Verfasser bekennt in der Vorrede, dass er nach der
Terminologie der Inquisitoren ein ,hartnickiger Lutheraner®
sei. Um so uberraschender sind die Resultate, zu denen er
gelangt. Er verhehlt sich nicht, dass seine Darstellung der
Inquisition ,manchem als zu nachsichtig, diejenige des von
ihr vernichteten Protestantismus vielen als zu hart erscheinen
werde®; allein als Historiker habe er sich weder von der
Schonfarberei katholischer Verteidiger der Inquisition noch von
der . Martyrologiengesinnung* evangelischer Schriftsteller beein-
flussen lassen. Dass der Lutheraner die Inquisition .als dem
Geiste des Christentums widersprechend unbedingt und prinzi-
piell verwirft und den unberechenbaren Schaden®, den sie
Spanien gebracht hat, geziemend wiirdigt, ist selbstverstindlich.

Man braucht in der That die Sache nicht schlimmer zu
machen, als sie eigentlich ist; sie ist arg genug. Dr. Schiifer
beginnt seine Ubersicht iiber die Litteratur der spanischen
Inquisition mit einigen Mitteilungen aus dem Buche des Inqui-
sitors  Ludovicus a Paramo ,,De origine et progressu Officii
sancte Inquisitionis, das 1598 zu Madrid erschienen ist, also
aus der Zeit stammt, die Dr. Schifer berticksichtigt. Paramo
triigt bereits die Anschauung vor, der man auch in neuesten
romischkatholischen Kundgebungen noch begegnet, dass namlich
die Inquisition Ketzer und Hexen nicht bloss im Interesse der
offentlichen Wohlfahrt, sondern auch ,aus Gnade und Erbarmen
gegeniiber dem Ketzer selbst®, der sonst weiter siindigen wiirde,
umbringen miisse. Daher ist anzunehmen, dass er die Zahl



— 556 —

der Opfer nicht unterschiitze. Er rechnet aus, dass ,,ad minimum*
in 150 Jahren — jallerdings nicht in Spanien allein“, wie
Schéater bemerkt — 50,000 Hexen verbrannt worden seien.
Das ist gewiss eine anerkennenswerte Leistung, zumal sowohl
in Spanien wie anderswon icht bloss Hexen verbrannt worden
sind. Obwohl Paramo vom Ende der Ketzer, die von der
Inquisition nicht erreicht, sondern direkt vom Teufel geholt
worden sind, schauerliche Dinge zu erzihlen weiss, halten wir
doch die von ihm angegebene Zahl nicht fiir eine Ubertreibung.
Dagegen wird es richtig sein, dass die Zahlen, die Llorente in
seiner Historia critica de la Inquisicion de Espaza angiebt, der
Wirklichkeit nicht entsprechen. Schifer weist aktenmissig
nach, dass diese Zahlen nicht aus den Protokollen der Inqui-
sitionstribunale geschopft sein konnen, sondern auf Mutmassung
beruhen und tibertrieben sind. Sehr abfiillig beurteilt er auch
das Werk von FIridolin Hoffmann, das 1878 erschienen ist.
Von Hoensbroech, der sich im ersten Band seines Werkes | Das
Papsttum in seiner social-kulturellen Wirksamkeit® (1900) auch
mit der Inquisition beschiiftigt, gesteht er, dass ,der Nachweis
iiber die Kirchlichkeit des Institutes im wesentlichen als ge-
lungen zu betrachten ist*. Allein auch ihm wirft er vor, dass
er, ,seiner ganzen Schreib- und Denkart entsprechend, den
Eindruck der Sachlichkeit dieses Nachweises durch Ubertrei-
bungen in bedauerlicher Weise abschwiicht*. Zu den Uber-
treibungen wird gerechnet, dass Hoensbroech die Opfer der
spanischen Inquisition nach Llorente aufziihlt, obwohl er nun
mit sich selbst in Widerspruch gerate, wenn er wenige Seiten
spiter die Aufzihlung wiedergebe, die H. Ch. Lea aus den
in Halle befindlichen Originalakten der Toledaner Jahresberichte
von 1575—1610 zusammengestellt habe.

Nicht minder streng geht Schéfer mit den katholischen
Schonfarbern, namentlich mit Gams und Hefele, ins Gericht.
Diese haben sich nicht damit begniigt, die Zahl der Opfer
moglichst zu reduzieren, sondern insbesondere die Meinung in
Umlauf gesetzt, die spanische Inquisition sei ein rein staat-
liches Institut, gegen das sich das Papsttum erfolglos gewehrt
habe: wenn also Greuel veriibt worden seien, so fallen diese
nicht der ,Kirche“, sondern der spanischen Regierung zur
Last. Uber den Verfasser der ,Kirchengeschichte von Spanien®
sagt Schafer:  Man weiss wirklich kaum, was man mehr bewun-



— 557 —

dern soll: die Findigkeit, mit der Gams seine Quelle zu excer-
pieren versteht, oder die Kithnheit, mit der er seine Behauptung
in die Welt setzt.“ Aber auch Hefele wird zu denjenigen
gerechnet, ,welche mit unrechten Mitteln, durch ungenaue
Excerpte und ohne Kenntnis der Originalquellen die katholische
Kirche von den Vorwiirfen zu reinigen bestrebt sind, welche
derselben wegen dieses Instituts zur Last fallen“; auch in
seinen Ausfiihrungen finden sich, ,um nicht mehr zu sagen,
direkte Unrichtigkeiten“. Als weitaus die beste der bisher
erschienenen Darstellungen preist Schiifer dicjenige, die Hinschius
in seinem ,Kirchenrecht* (Bd. VI, 348—396) gegeben hat; er
bezeichnet sie geradezu als _klassisch®; die Mehrzahl seiner
Hypothesen werde durch das neugewonnene Aktenmaterial
»aufs glinzendste bestiitigt.

Eine sehr eingehende und griindliche Untersuchung widmet
Schiifer der Frage, ob die (sogenannte neue) spanische Inqui-
sition ein kirchliches oder ein staatliches Institut war. Er kommt
zum Schluss, dass rechtlich ein Unterschied zwischen der alten und
der neuen (unter Ferdinand und Isabella eingefiihrten) spanischen
Inquisition nicht vorhanden war: ,Die Jurisdiktion in Ketzer-
angelegenheiten erhielten beide, die alten und die spéateren
Generalinquisitoren, die vom Dominikanerorden gewiihlten
Provinziale wie die vom Konige ernannten Priilaten, ausschliess-
lich vom Papste, und von ihnen ging dieselbe auf die nur durch
sie ernannten Inquisitoren iber. Im (Gegensatz zu der recht-
lichen Ubereinstimmung sind aber die sachlichen Unterschiede
um so stdrker hervortretend, und zwar betreffen sie sowohl die
Organisation wie die Zustandigkeit, wie endlich das Verfahren.“
Die alte Inquisition war in der Hand der Dominikaner; mit
der neuen hatte dieser Orden .rechtlich® nichts mehr zu thun.
Der Konig ernannte einen spanischen Prilaten zum General-
inquisitor, der seine Vollmacht vom Papste erhielt und die
Inquisitoren wiihlte. Die alte Inquisition hatte keinen General-
rat und entfaltete ihre Wirksamkeit nur da, wo es nétig schien;
die neue stand unter einer Aufsichtsbehiérde und Appellations-
instanz und setzte sich zusammen aus einer betrichtlichen
Anzahl stindiger Gerichtshofe, die fiir bestimmte Bezirke mit
Jurisdiktion ausgeriistet waren. ,Die alte Inquisition war von
koniglichen oder politischen Einfliissen ganz frei — die neue
Inquisition ist, obwohl rechtlich ein rein Kkirchliches Institut



— 558 —

zur Verfolgung der Ketzerei, von den Konigen in immer stei-
gendem Masse auch politisch zur Unterdriickung missliebiger
Personlichkeiten Richtungen und Standes- oder Landesvor-
rechte beniitzt worden.* (Es verhilt sich also mit der Inqui-
sition eigentlich genau so wie mit der beriichtigten Kreuzbulle,
die ja auch ein besonderer pipstlicher Gnadenakt ist, aber bis
aut diesen Tag zur Vermehrung der Staatseinnahmen dient.)

Der uns zur Verfiigung stehende Raum gestattet uns nicht,
aus dem vorliegenden hochinteressanten Werk weitere Einzel-
heiten mitzuteilen. Das Gesagte diirfte gentigen zum Beweise,
dass kiinftig zur objektiven Beurteilung der spanischen Inqui-
sition Schiifers ,Beitriige® unentbehrlich sind.

Iis ertibrigt uns noch, von zwei Berichtigungen Kenntnis
zu nehmen, die diese .Zeitschrift® betreffen. Schifer citiert
(Seite 14 und 27) einen Aufsatz des Herausgebers dieser . Zeit-
schrift*, Jahrgang 1895, Seite 559 ff., .Rome et I'Inquisition*,
Darin ist erstens Bezug genommen auf einen Inquisitionsprozess,
mit dem 1895 in den piipstlichen dnalecta Ecclesiastica die glor-
reiche Wirksamkeit der spanischen Inquisition illustriert worden
ist. Schifer berichtigt, dass der fragliche Prozess nicht 1404,
sondern 1484 stattgefunden habe. (Wohl nur ein tbersehener
Druckfehler!) Zweitens hat Michaud im gleichen Aufsatz
nach dem ,Katholik® Mitteilungen iiber die Zahl der Opfer
der spanischen Inquisition gemacht. Die betreffenden Zahlen
waren, wie der .Katholik® bemerkt hatte, dem Werke von
Maay, Geschichte der Schweizertruppen im Kriege Napoleons I.
in Spanien und Portugal® (Biel, Kuhn, 1895) entnommen. Da-
nach hatte der Luzerner Hauptmann Kaspar Schumacher im
Mai 1810 zu Sevilla, der Residenz des Grossinquisitors, die
Protokolle der Inquisitionskanzlei eingesehen und sich daraus
die Zahl der 1481 bis 1788 Verurteilten notiert. Nun macht
Schitfer daraut aufmerksam, dass die Gesamtziffer 541,021
ganz genaw mit der von Llorente angegebenen Zahl iibereinstimmt;
es frage sich daher bloss, . wer von den beiden Gewéhrsménnern
von dem andern abgeschrieben hat®. Schater halt Llorentes
Rechnung fiir falsch und ,Schumachers Ziffern fir vollig
apokryph®. Vielleicht kann der noch lebende Schriftsteller
Maag Uber die Zuverlassigkeit seines Gewidhrsmannes Auf-
schluss geben. ks L,



— 559 —

III. — Der Katholizismus und das zwangzigste Jahr-
hundert im Lichte der kirchlichen Entwicklung der
Neuzeit.

Unter diesem Titel hat Dr. Albert Ehrhard, o. 6. Professor
an der Universitit Wien, ein Buch im Verlage von Roth (Stutt-
gart und Wien, 1902) erscheinen lassen, welches auf der einen
Seite lauten Beifall, auf der andern eben so lauten Widerspruch
erfahren hat. Einer der Widersprechenden (P. Reesler im
Wiener ,Vaterland“) bezeichnet es ,als die feinste und vor-
nehmste und darum die bedeutendste Parvteischrift, die der liberale
Katholizismus seit seiner Niederlage durch das Vaticanum in
deutscher Sprache hervorgebracht hat*. Wie ein Meteor leuchtete
Ehrhards Buch auf am niachtlichen Himmel der rémisch-katho-
lischen Welt. Wird es lange leuchten? Was will Ehrhard?
Die Summa seines Buches lautet: ,Das Ziel der Wirksamkeit
der katholischen Kirche kann nicht ein ewiger Kampf gegen die
moderne Welt sein, sondern die Verséhnung des modernen Geistes
mit dem Katholizismus und durch diese Versohnung die Rettung
der modernen (esellschaft* (p. 337). Wie denkt sich Ehrhard
diese Versohnung? Seine Vorschlige nach dieser Richtung sind
weit ausgreifend. Sie beziehen sich vor allem auf die Beseiti-
gung der Nachwirkungen des Mittelalters auf manche Gebiete
der kirchlichen Arbeit. Die mittelalterliche Welt- und Lebens-
anschauung sel durch die Ideen und Ideale der Renaissance
und des Humanismus ersetzt oder doch stark geédndert worden,
wie der mittelalterlich-katholische Universalismus durch den
Nationalismus verdriangt worden sei. Und nehmen wir noch
den modernen Individualismus und Subjektivismus dazu, so haben
wir nach Ehrhard die Kulturelemente, die die Gegenwart her-
vorragend kennzeichnen. Entgegen nun dem von den Jesuiten
unternommenen Versuch, die Kirche in Lehre und Organisation
auf den mittelalterlichen ,Hohepunkt~ zubringen, dringt Ehrhard
darauf. die religiosen und kirchlichen Bediirfnisse der Gegen-
wart zu begreifen und diesen Bedirfnissen entgegenzukommen.
Fin weites Feld theoretischer und praktischer Arbeit in Theo-
logie und Philosophie, Geschichte, Litteratur und Kunst deckt
er auf. Und er weist diese Arbeit den Katholiken des
20. Jahrhunderts zu, weil die Katholiken der Gegenwart die
Kraft zur Leistung der geforderten Kulturarbeit ,nicht in ge-
niigendem DMasse® (p. 364) besitzen. Auch die Jesuiten nicht.

Revme intern. de Théologie, Heft 39, 1902, 37



— 560 —

Ja, Ehrhard wiinscht es nicht einmal, dass der Jesuitenorden
,der das Mal seiner Geburt in dem Spanien des 16. Jahr-
hunderts mit seiner eigenartigen politischen und religiosen
Physiognomie (religiose Exaltation und militdrische Schulung)
noch immer deutlich an der Stirne tragt“ (p. 138), auf irgend
einem kirchlichen Gebiete zur Alleinheirschaft gelange (p. 146).
Er gewinnt ,ofters den Eindruck, als ob manchen Katholiken
in fiihrender Stellung die Umwandlung der katholischen Kirche
in ein Kloster mit recht dicken Mauern und recht kleinen
Zellen als Ideal vorschwebe® (p. 289). Wir werden uns dar-
nach auch nicht wundern, wenn wir Ehrhard {iber den Pro-
testantismus wesentlich anders sprechen horen, als wir es von
dem Kkurialen Stil her gewohnt sind. Er erblickt in der
Reformation, dieser ,so grossen und so fruchtbaren kirchlichen
Erscheinung® (p. 122) nicht ausschliesslich Negatives, vielmehr
erscheint ihm der Protestantismus ,als religiose und als Kirch-
liche Macht bis zur Stunde lebendig und wirksam® (p. 124).
Ja, er erblickt ,nicht das letzte Moment der Mission des Pro-
testantismus in dem Anstoss, den er zur Liuterungsarbeit in
der katholischen Kirche selbst gab und in der Rolle eines
scharfen Censors, den er his zur Stunde geschiftig spielt”
(p. 128). Dass der Mann, der fiur eine Versshnung des Katho-
lizismus mit der modernen Kultur eintritt, den theologischen
Fakultiten vor den Seminarien den Vorzug giebt, wird nicht
wundernehmen. Des weiteren wiinscht Ehrhard , Erweiterung
der Bischofsversammlungen durch Heranziechung von JMitgliedern
des Klerus, denen die Aufgabe oblige, die brennenden I'ragen zuw
behandeln und auf neuwe Bediirfnisse, sowie Mittel zur Befriedigung
derselben  hinzwweisen® (p. 351). Ehrhard verlangt . Verinner-
lichung des religiisen Lebens, die zugleich eine tiefere Erfassung
des Wesenhaften in der Religion wund eine reinlichere Scheidung
des wahrhaft Religiisen von allem Profanen wund Politischen mit
sich bringt* (p. 354). Er will ferner dem nationalen Moment
Rechnung getragen wissen. , Wenn es wahr ist, dass Katho-
lizismus und Nationalismus keine Gegensitze bilden, sondern viel-
mehr in einer gottgewollten innern Harmonie stehen, warum die
spezifischen Frommigkeitsiiusserungen der romanischen Vilker den
germanischen aufdringen, als wiren jene der addquate und offi-
zielle Ausdruck der katholischen Frommigkeit? Ist es nicht billig
und recht, dass fiir die nichtromanischen Nationalsprachen oet



— 8561 —

den gottesdienstlichen Versammlungen ein geniigender Raum ge-
schaffen werde?* (p. 355). Und schliesslich verlangt Ehrhard
Jintensivere Heranziehung der Laien zu den kirchlichen Auf-
gaben und die Erteilung grisserer kirchlicher Rechte an dieselben®
(p. 357), wie dies schon im christlichen Altertum verwirklicht
war, welches in Wirklichkeit die Jugendzeit des Christentums
war und als solche nicht die hochste, wohl aber die wichtigste
Periode in der Gesamtentwickelung der katholischen Kirche
bedeutet.”

Das sind Postulate, die fiir eine neue Reformbewegung
Hoffnungen wecken konnten. Allein Ehrhard selbst stellt ein
untiibersteigliches Hindernis in den Weg: er will die Versoh-
nung des Katholizismus mit der modernen Kultur mit dem in
Glaubens- und Sittensachen unfehlbaren Papste erreichen. Er
vindiciert der péapstlichen Unfehlbarkeit eine ,befreiende Wir-
kung* fir den Katholiken (p. 263), er erklart die Souverinitit
des Papstes fiir ,historisch berechtigt® (p. 273), den Altkatho-
lizismus nennt er eine ,Gelehrtenhiresie“ (p. 286), ja er scheut
sich nicht, die oft widerlegte Unwahrheit, dass ,Dollinger
sich nie zur altkatholischen Kirche bekannt“, nachzusprechen
(p. 287).

Es fiel ein Reif in der Friihlingsnacht,
Er fiel auf die schinen Blaubliimelein,
Sie sind verwelket, verdorret!

Es ist ja nicht neu, was Ehrhard fordert, es ist solch ver-
heissungsvolles Knospen schon friher ofter zu Tage getreten
und ist wieder vernichtet worden. Mit Recht weist F. X. Kraus,
ein Gesinnungsgenosse Ehrhards, in seinem ,Cavour® auf jene
Richtung in Frankreich, welche die vollkommene Vereinbarkeit
des alten Glaubens mit den Bedingungen des modernen lL.ebens,
mit dem Fortschritt der Wissenschaft und den Bediirfnissen der
Volker lehrte. .Es war die Zeit, wo Lacordaire auf  der
Kanzel von Notre-Dame ganz Paris entziickt hatte, wo Ravi-
gnan Lacordaires Werk fortsetzte, wo Montalembert, Ozanam,
Ceeur, Gerbet und der ganze Kreis der ,Fils des croisés®“ in
dieser Richtung durch die Presse, in der Kammer, auf dem
Katheder und von dem Predigtstuhl herab wirkten.” KEs war
die Zeit, wo der Abbé Ceur offen das Biindnis der katholischen
Prinzipien mit den Lehren des sozialen Fortschrittes verkiindigte,
wo er von der Kanzel herab das Wort ins Land rufen durfte:



— 562 —

,Man muss vorwirts, nicht riickwérts blicken!* Und war es
denn etwas anderes, was Curci in Italien forderte, wenn er
»in der Ausiibung der Religion mehr inneren Geist und weniger
aussere Form, in der Erfiillung religioser Pflichten mehr Frei-
heit aus Liebe anstatt Zwang auf Befehl und in der Predigt des
gottlichen Wortes weniger neue Wunder und neue Offenbarungen,
dagegen mehr Wissenschaft, um die wunderbare Ubereinstim-
mung nachzuweisen, welche zwischen der alten Gottesoffen-
barung und der menschlichen Vernunft besteht®, postulierte?
Und haben nicht auch bei uns die Méhler, Sailer, Hirscher,
Wessenberg fir dieselben Ideale ihre Stimmen laut erhoben?
Hat nicht noch Diepenbrock, der Jinger Sailers, in einem Briefe
an Passavant (1840) das Wort gesprochen: .Das Mittelalter
liegt nun einmal hinter uns®, und hat er nicht die offentliche
Besprechung von der Notwendigkeit einer Neugestaltung der
Kirche fiir ,eine Liebespflicht gegen die Menschheit® erklart?
Verklungen, verklungen! Wird man uns Pessimismus vor-
werfen, wenn wir die Beftirchtung aussprechen, dass auch die
Kraus, Schell, Ehrhard, Miller, Wahrmund Rufer in der Wiiste
bleiben? Sie mundtot zu machen, ist man ja bereits allseitig
an der Arbeit. Um bei Ehrhard zu bleiben, so hat der Bischof
von Rottenburg dessen Buch zu drucken erlaubt, .wiewohl in
manchen Punkten anderer Anschauung als der Verfasser“. Im
Wiener ,Vaterland“ ward dem ,liberalen Katholizismus“ Ehr-
hards von P. Adug. Resler bittere Fehde geschworen. Der
streitbare Wiirzburger Domptarrer Brawn hat in einer Schrift
von 156 Seiten seine ,Bedenken iiber Dr. Ehrhards Vorschlige®
kundgegeben. Und, last not least, auch der Trierer P. FEinig,
von seinem unrithmlichen Lanzenritt gegen Willibald Bey-
schlag her bekannt, trat in dogmatischer Wehr gegen Ehrhard
in die Arena. Und dies alles, obwohl Ehrhard ,aus warmer
Liebe zur heiligen Kirche® sein Buch geschrieben? Es ist eben
ein unlésbarer Widerspruch, in dem sich Ehrhard bewegt: auf
der einen Seite der religiose Katholizismus mit einer Fiille der
schonsten Friichte religios-kirchlichen I.ebens — auf der andern
das unfehlbare Papsttum mit seiner weltumspannenden Politik.
Es will einem das Herz hoher schlagen, wenn man das Wort
des verewigten F. X. Kraus liest: ,Die Idee des religiisen Ka-
tholizismus, einmal hinausgeworfen, wird iliren Siegeslauf nehmen
und in wenigen Jahrzehnten sich eine Welt erobern; sie wird dem



— 563 —

Christentum ein neues Heim bauen, nicht in einer von Zwang zu-
sammengehaltenen, wvom Schrecken beherrschten Umhegung, wohl
aber im Herzen einer gelduterter, in sich eingekehrten wund dabet
ihrer Freiheit und ihres Daseins frohen Menschheit*. Aber nicht
der Papst zeigt den Weg dahin — einzig Jesus Christus und
sein Evangelium. Die Altkatholiken haben den Weg be-
schritten,

Non disse Christo al suo primo convento:

« Andate e predicate al mondo ciance, »

Ma diede lor verace fondamento;

E quel santo suono nelle sue guance,

Si ch’ a pugnar, per accender la fede,

Dell’ evangelio féro scudo e lance.
(Dante, Parad. 29, 109—115.)

Konstanz. Pfr. SCHIRMER.

Nachschrift. Erhard hat inzwischen, nachdem er schon in
den Neuauflagen seines Buches allméihlich zuriickgewichen war,
mit seinem soeben erschienenen Buche: ,Liberaler Katholizis-
mus? Ein Wort an meine Kritiker* thatsichlich die Waffen
gestreckt. Mit ihm ist abermals ein ,Rufer im Streite vom
Schauplatze abgetreter und auch von ihm gilt, wie von seinen
Schicksalsgenossen, den Kraus, Schell u. a. des Irenseus Wort:
Queerere semper in excusatione habent, invenire (veritatem)
nunquam possunt. SCH.

IV. — Nova et Vetera. A propos d’un article de
M. Paul Lejay.

M. Paul Lejay a publié¢, dans la Revue d’'hiistoive et de litté-
rature religieuses (mai 1902), un article sur les liturgies orien-
tales et la messe, dans lequel les passages suivants méritent
d’étre signalés. Pour le moment, nous nous bornons a citer,
sans appreécier.

— Sur le 1I° volume du Menologion de M. Maltzew: «Ce
volume est précédé d'une longue introduction sur les images
miraculeuses et les lieux de pélerinage. M. M. ne péche pas
par exces de critique. On trouve dans son livre les légendes
les plus suspectes, celles du Saint-Suaire de Turin, de la créche



o= Bk ==

de Sainte-Marie Majeure, de la maison de Lorette; Saint-Julien
du Mans est mentionné au 13 juillet avec sa mission «aposto-
lique». Qu’on n’aille pas, au moins, nous parler d'un accord
surprenant entre les « traditions » occidentales et la «tradition »
de T'Eglise russe. Cet accord n'a rien de merveilleux. Il prouve
simplement que M. M. ne puise pas son érudition a des sour-
ces parfaitement pures. Mais cela est peu important... On
trouve la curieuse histoire du crucifix miraculeux de Ksynia
(Exin), dans la province de Posen; la liste alphabétique des
images miraculeuses de la Vierge conservées en Russie. Cette
derniere est fort longue...» (p. 277).

— Sur lintroduction du romanisme en Orient. P. 278:
«Une autre féte, spéciale aux Russes, est d'origine catholique
(lire romaine): celle de la translation des reliques de S. Nicolas
de Bari en 1087. Cette féte doit son origine a Urbain II, et a
€té¢ introduite en un temps ou la séparation de 'Eglise russe

n'était pas un fait acquis.» — P. 276: «Les Russes ajoutent
aux saints catholiques la mention de ... Jonas (y 1462), métro-
polite de Moscou, qui signa au Concile de Florence....» —

P. 278. La réforme liturgique du patriarche Nikon ( 1681) a
eu pour conséquence d'introduire quelques modifications dans
les livres du culte. « Dans l'office du lundi de la Pentecote, il
était dit du St. Esprit: «ot otca iSodiaj», correspondant au
grec: maga vov Ilargos Sxmopsvousror; dans la récension de
Nikon, on lit: «ot otca edinago i3cdiaj», mwage uovor rod Margos
EXTTOQEVOUEVOY, »

— Sur la consécration eucharistique. P. 279-280. Une
oratio post pridie du Missel mozarabe contient les mots: «Pre-
camur ... ut 2Zs creaturis superpositis altario tuo sanctificationis
munus infundas, ut per transfusionem ccelestis atque invisibilis
sacramenti, panis hic transmutatus in carnem et calix trans-
formatus in sanguinem sit sumentibus medicina.» La méme
liturgie 4 la méme place nous donne le texte suivant pour le
VI¢ dimanche apres Paques: «Hoc est corpus quod pependit
in cruce; hic etiam sanguis qui sacro profluxit ex latere...
oramus ut heec libamina Spiritus sancti benedictione respergens
sumentium visceribus sanctificationem accommodes.» On voit
que le pain et le vin sont appelés creature et libamina, que



— 565 —

la transmutation ou transformation est interprétée dans le sens
d’une transfusion du sacrement céleste et invisible, ou d'une
bénédiction du St. Esprit; qu'on ignore encore la théorie des
trois corps réels et substantiels du Christ, son corps terrestre,
son corps céleste et son corps eucharistique ou sacramentel, —
M. Lejay, aprés avoir mentionné l'explication bénédictine de
la consécration par le St. Esprit pendant le canon de la messe,
ajoute (p. 280): «Cette interprétation, outre qu’elle cadre avec
les données historiques, a l'avantage de s'inspirer d'une théo-
logie moins étriquée et de faire du prétre chrétien auire chose
gu'une sorte de magicien. Elle doit en tout cas se rapprocher
sensiblement des idées qui ont présidé a 1'élaboration de la
liturgie, et cela suffit pour l'historien.»

— Sur «la révolution liturgique accomplie en Gaule au
VIIIe et au IXe® siecle », l'auteur signale 'étude de M. Fr. Wie-
gand: Das Homiliarium Karls des Grossen auf seine urspriing-
liche Gestalt hin untersucht, et il ajoute: «M. W. marche sur
un terrain plus solide que Mabillon et Gerbert, La partie la
plus importante est consacrée a l'analyse de I'homiliaire sous
sa forme la plus ancienne d’aprés les manuscrits de ‘Munich
4533 et 4534, Xe-XI° s.,de Reichenau (aujourd’hui & Carlsruhe)
29 et 19 du IXe s, et 14, un peu postérieur. On sait l'intérét
qu'une telle publication offre pour Tl'histoire de la liturgie et
de la Vulgate... La Ste-Vierge a seulement trois fétes: puri-
ficatio (2 tévr.), adsumptio (15 aolt), nativitas (8 sept.).»

— Sur le Liber de exordiis et incremeniis quarundam in
observationibus ecclestasticis rerum, de Walafrid Strabon, écrit
entre 840 et 842, et réédité en 1899 par M. A. Knoepfler. Ce
n'est pas un traité, mais un recueil d’observations sur certains
points. «Ce qui leur donne un grand intérér, dit M. Lejay,
c'est la date de leur rédaction. Walafrid écrit peu d'années
aprés les réformes liturgiques de Pépin et de Charlemagne,
C'est de plus le premier essai historique sur ce sujet. M. K.
a publi¢ le texte d'apres un manuscrit de St. Gall 446 du
[Xe-Xe siecle. »

— Sur Amalaire, autre liturgiste de 1'époque carolingienne,
Dom Morin (dans la Revue bénéd., XVI 1899, 419) a montré



— 566 —

que ce bonhomme candide a été calomnié par le méchant Florus
et a ajouté, non sans ironie: «Parmi les saints que nous hono-
rons encore aujourd’hui, il en est certes qui ne le valent pas,
sans compter ceux qui n'ont jamais existé»!

Décidément, si Mabillon, qui au XVII® siecle s’est quelque
peu €levé contre les fausses reliques et contre les faux Saints,
vivait de nos jours, il aurait peut-étre plus de courage qu'il
n'‘en a eu pour résister a l'esprit de mensonge de I'Eglise de
Rome. Nous ne pouvons que rendre hommage aux historiens
de cette nouvelle école, qui n’hésitent pas a démasquer une
partie des erreurs de cette Eglise: apres les erreurs /Zuzstoriques
viendront, par la force des choses, les erreurs dogmatiques,
qui en sont la suite. Donc patience et énergie, la vérité triom-
phera. E. MicnAauD,




	Variétés

