
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 39

Artikel: Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]

Autor: Richterich, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


512

PAPST NIKOLAUS I.
(24. April 858 —13. November 867.)

(Fortsetzung.1)

Siebentes Kapitel.

Einmischung Nikolaus I. in die inneren Angelegenheiten
der orientalischen Kirche. Kaiser Michael III. und der
Patriarch Photius wahren mutvoll deren Autonomie und

Selbständigkeit.

Die morgenländische Kirche verteidigte mit unerschütterlichem

Mut die heiligen Überlieferungen der Kirche und ging
siegreich hervor aus den Verfolgungen und Kämpfen der
bilderstürmenden Kaiser. Im Jahre 84G bestieg Ignatius, ein Sohn
des abgesetzten Kaisers Michael I. Rhangabe. den Patriarchenstuhl

von Konstantinopel. Die schändlichste .Sittenverderbnis
herrschte am Hofe des jungen Kaisers Michael III.. der schon
als dreijähriger Knabe (842) zu seiner AVürde gelangt war.
AATährend seiner Linnündigkeit führte seine Mutter Theodora
die Regierung bis zum Jahre 856, um dann dem kaiserlichen
Oheim Bardas Platz zu machen, dem Michael die Mitregentschaft,
in AAirklichkeit die oberste Gewalt übertrug. Nach den
kanonischen Vorschriften konnte kein Verschnittener zur Patriarchenwürde

erhoben werden, und war also die Wahl des Ignatius
ungesetzmässig. Ignatius verfeindete sich mir dem Kaiser,
indem er sich weigerte, die Kaiserin-Mutter und ihre beiden
Töchter in ein Kloster zu schicken, und mit Bardas, weil er
ihn wegen unzüchtigen Umgangs mit seiner Schwiegertochter
von dem hl. Abendmahle ausschloss. Bischof Gregor von Syrakus

') Siehe Jahrgang 1901, Nr. 35, S. 560—588; Nr. 36, S. 735— 164;

Jahrgang 1902, Nr. 37, S. 116—146.



— 513 —

war vom Patriarchen wegen rein persönlicher Gründe
gedemütigt und mit seinem Anhang abgesetzt worden. A'on mächtigen

Beschützern unterstützt, appellierte Gregor an den Papst.
Ignatius seinerseits stellte an die beiden Päpste Leo IV. und
Benedikt III. das Gesuch, die Verdammung Gregors zu billigen.
Letztere fanden, es sei besser, die streitenden Parteien vor
ihren Richterstuhl in Rom zu ziehen, was Ignatius und Gregor
ablehnten. Im Jahre 858 wurde Ignatius, der des Hochverrats
angeklagt war, abgesetzt und auf eine Insel im Mittelmeere
verbannt. Die kirchliche Partei der Gregoriane!' war unschuldig
an diesem Gewaltakte ; unschuldig war auch derjenige, welcher
als der Würdigste unter den Gregorianern an die Stelle des

exilierten Ignatius gesetzt werden sollte, der Staatssekretär
Photius (geb. um 820 in Konstantinopel, gest. 891). Photius
stammte aus einer vornehmen Familie, war Neffe des früheren
Patriarchen Tarasius, besass einen grossen Fleiss und eine
ungeheure Gelehrsamkeit. Sein AVissen umfasste die verschiedensten
Gebiete. Ein Laie, wurde er innert einigen Tagen zum Priester
und zum Patriarchen konsekriert. Den Weiheakt vollzog
Gregor von Syrakus. Ignatius, allerdings ein Opfer der kaiserlichen

Willkür, hätte auf seine Würde schon anfangs freiwillig
verzichten sollen, um allen Wirren in der Kirche vorzubeugen.
Photius wurde auf dem Konzil von Konstantinopel (859) vom
Klerus, Kaiser und den weltlichen Würdenträgern gewählt und
die Absetzug des Ignatius gebilligt. Letzterer protestierte gegen
seine Absetzung in einigen Schreiben an die morgenländischen
Bischöfe und an den Papst. Die willkürliche Absetzung von
Bischöfen durch die weltliche Macht war zu jener Zeit leider
in allen Kirchen etwas Gewöhnliches. AVenn ein solcher Fall
eintrat, schritt man zur Wahl eines Nachfolgers, und diese

galt als eine rechtmässige. Dieser weltliche Einfluss machte
sich bei der Wahl des Ignatius und des Papstes Nikolaus selber
geltend. (Prsesentia magis ac favore Ludovici regis et procerum
ejus, quam cleri electione substitutiv erat, vgl. Annales Bertiniani,
ad. a. 858.) Im Orient galten die Patriarchen Arsacius und
Attikus, welche dem ungesetzmässig abgesetzten Chrysostomus

f 407 folgten, als rechtmässig Gewählte ; ebenso im Occident die
Nachfolger der Päpste Pontian (230—235), Liberius 1366), Silverius
(537) und Martin (653). Letzterer gedenkt seines Nachfolgers
Eugen I. ohne Protest und Anathem. Vorausgesetzt, dass die



— 514 —

Wahl des Photius eine unkanonische war, so fällt die Schuld
auf die Wähler und nicht auf den Gewählten.

Nach dem Papstbuche schickte der Kaiser .Michael eine
Gesandtschaft nach Rom mit reichen Geschenken und einem
leider verloren gegangenen Schreiben. Michael verlangte
wahrscheinlich die Mitwirkung des Papstes zur Beseitigung der
durch Ignatius hervorgerufenen Wirren ; keineswegs seinen
oberrichterlichen Ausspruch, wie der weitere A'erlauf zeigt.
Photius meldete nach damaliger Sitte dem Papste seinen
Amtsantritt. Er nennt darin Nikolaus ..Bruder und Mitbischof",
„Papst von Altrom", er selber ist der „Bischof des neuen Rom".
Er preist die Erhabenheit der Patriarchenwürde, dieses schrecklichen

Joches, das er nur ungern auf sich genommen. Ignatius
habe sich heimlich, widerrechtlich dieser Würde entzogen (xov
regò liuZv isgaxsvsiv Xa^ôvxoç xrjç ToiavTrjç vrrsSsXlróvxoc aìiac)
(nuper itaque cum is, cui ante nos sacerdotio fungi obtigerat, eo
honore abiisset), und der Kaiser, der Klerus und die Metropoliten
hätten ihn (Photius) gegen seinen AVillen gewählt. In dem
beigefügten Glaubensbekenntnis anerkennt Photius die sieben
allgemeinen Konzilien. (Die römische Kirche anerkannte damals
nur die sechs ersten ökumenischen Synoden.) Migne, Series

grœca, Patrologia 102, col. 586—594.
Dieser erste Brief des Photius ist etwas schwülstig und

affektiert — im Grunde aber ein schönes Denkmal der Glaubenstreue,

würdig eines gelehrten Schriftstellers und eines grossen
Bischofs. Die römisch-katholischen Theologen und ihre Helfershelfer

finden darin nur Trug und Heuchelei. Aus der Meldung
seines Amtsantritts macht Nikolaus eine Anfrage des Photius
um Bestätigung seiner Wahl. Dass, wie Photius mitteilt, Ignatius
seine AVurde verlassen hat (freiwillig oder unfreiwillig), ist
wahrscheinlich und wird von Elias, dem Vertreter des Patriarchen
von Jerusalem auf dem Konzil von Konstantinopel (869),
hervorgehoben. (Labbe VIII, col. 1315, vgl. Guettée, Pap. schismatique,
p. 317.)

Die kaiserliche Gesandtschaft, bestehend aus den zwei von
Ignatius abgesetzten Bischöfen Zacharias und Theophilus und
zwei anderen Bischöfen Methodius und Samuel, nebst dem
kaiserlichen Hofbeamten Arsabir, wurde zu Rom in der Kirche
der hl. Maria ad prassepe empfangen, jedoch nicht zur
kirchlichen Gemeinschaft zugelassen. Die von Nikolaus zusammen-



ol5 —

berufene römische Synode wählte als Legaten nach Konstantinopel

die Bischöfe Rodoald von Porto und Zacharias von Anagni,
die mit zwei vom 25. September 860 datierten Briefen an Kaiser
Michael und Photius versehen waren. Papst Nikolaus benützt
nun die ihm dargebotene Gelegenheit, um aus den griechischen
Wirren den denkbar grössten ATorteil zu ziehen und den Stuhl
von Konstantinopel, den mächtigen Rivalen, so tief als möglich
zu demütigen. Die Rolle eines Schiedsrichters masste er sich

an, und die Orientalen sollten sich endlich beugen unter die
römische Oberhoheit. Schon lange war die Kirche des Ostens
der westlichen Kirche entfremdet. Gründe dieser allmählichen
Entfremdung waren : Die politischen Zustände des Ostreiches,
das immer mehr an Ansehen verlor und nur ungern die politische
Macht Karls des Grossen der seinigen entgegengesetzt sah ; die

Bilderstreitigkeiten im Orient ; die Bestimmungen des zweiten
trullanischen Konzils (692; und die dogmatischen Differenzen
wegen des Monotheletismus und des Ausganges des hl. Geistes.

Nachdem Nikolaus im Schreiben an den Kaiser den römischen
Primat betont (ep. 4, col. 773 ss.), klagte er darüber, dass den

Kirchengesetzen zuwider in Konstantinopel eine Synode ohne

Zustimmung Roms gehalten und Ignatius abgesetzt worden sei.
Diese Behauptung war ganz pseudoisidorisch. (Absque Romanse

sedis, Romanique pontificis consensu, nullius insurgentis deli-
berationis terminus daretur.) AA'ohl durfte kein Dogma formuliert
werden ohne die Zustimmung des Patriarchen von Rom —
doch in eine Frage der Kirchenordnung, in die AVahl eines
östlichen Patriarchen hatte sich der Papst nicht zu mischen.
Die Anführung der Canones von Sardika (eines nur im Abendlande

geltenden besonderen und nicht allgemeinen Konzils)J)
und der päpstlichen Dekretalen von Cölestin, Leo, Gelasius
und LIadrian, um die kanonische AArahl des Photius zu bestreiten,
musste im Orient wenig Eindruck machen. „Wenn der Kaiser
behaupte," so fährt Nikolaus fort, „Ignatius habe aus freien
Stücken seinen Stuhl verlassen und sei vom ganzen Volke

b Dr. Friedrich hat am 8. Juni 1901 in einer Sitzung der königlich
bayr. Akademie der Wissenschaften die Unechtheit der Canones von
Sardika nachgewiesen. Vgl. Internationale theologische Zeitschrift, Jahrgang
1902, S. 158 ff. Diese Fälschung war im Morgenlande unbekannt, wo man
diese angeblichen nicänischen Canones (418) in allen Sammlungen nirgends
vorfindet.



— 516 —

abgesetzt worden (quem sedis gubernactila propria spontaneaque
voluntate deseruisse et totius plebis congregato concilio depositum
esse), so befehle er (volumus), class Ignatius vor den päpstlichen
Legaten erkläre, warum er seinen Stuhl verlassen und die
Entscheidungen der Päpste Leo und Benedikt verachtet habe,
indem er sich nicht beeilt habe, sein A'erhalten gegenüber
Gregor von Syrakus in Rom zu verteidigen. Nach der
Untersuchung durch seine Legaten werde er sich den Oberentscheid
vorbehalten (apostolica sanetione diff'iniemus, quid de eo agendum
sit), damit die Kirche von Konstantinopel sich wieder baldiger
Ruhe und Festigkeit erfreue" (col. 777). Nikolaus denkt auch
an die materiellen Interessen seines Stuhles und verlangt die
AAiederherstellung des päpstlichen Aikariates von Thessalonich
und die Zurückgabe der römischen Patrimonien in Kalabrien
und Sizilien; „denn es sei unvernünftig, dass ein kirchlicher
Besitz von einer weltlichen Macht vorenthalten werde". (Irratio-
nabile est ut ecclesiastica possessio, unde luminaria et concin-
nationes Ecclesiae Dei fieri debent, terrena quavis potestate
subtrahatur, col. 779.) Die gleiche Forderung stellt der heutige
Papst betreffend die AViederherstellung des früheren Kirchenstaates,

wie wenn derselbe zur Ausübung seiner geistlichen
Mission nötig wäre. Die AAiedercrstattung der unter Leo dem
Isaurier entrissenen Güter wäre wohl che conditio sine qua non
für den römischen Stuhl gewesen, den neuen Patriarchen
anzuerkennen. AVenn Photius diese Bedingung erfüllt und Roms

Suprematie angenommen hätte, wäre seine Erhebung unbeanstandet

geblieben. Des Papstes Legaten erklärten ja später
auf dem Konzil (8611: ,,sie hätten keine Briefe an Ignatius, nach
seiner Absetzung durch ein Konzil sei er nicht mehr Patriarch".
(Non ad patriarcham, sed ad eum qui in provinciali concilio suo
damnattis esset, veniremus, parati omnia ex canontun decretis
definire.) iTheognosti Libellus, Migne, series grteca, 105, col. 858.)

Nikolaus verlangt, class die Konsekration des Erzbischofs
von Syrakus laut apostolischer Anordnung vom Papste geschehe
(tu traditio ab apostolis instituta nullatenus nostris temporibus
violetun. Seit dem Sturze des römischen Kaiserreichs im vierten
Jahrhundert war Sizilien dem griechischen Reiche einverleibt.
Das römische Patriarchat hatte also keine Rechte über die
Kirche von Syrakus, und die vorgebliche apostolische Anordnung
war aus der Luft gegriffen.



— 517 —

Der kirchliche Rang eines Bistums musste sich nach dem

bürgerlichen Range der betreffenden Stadt richten, und die
kirchlichen Bezirke und Einteilungen waren abhängig von den

politischen Umgestaltungen.
Der Brief des Papstes an den Patriarehen Photius (ep. 5,

col. 780; war kurz und schneidend. Der Patriarch wird als
einfacher Laie angeredet, Nikolaus tadelt seine tmgesetzmässige
AATeihe und lobt ihn wegen des abgelegten Glaubensbekenntnisses,
obgleich das filioque darin fehlte. (Vos catholicum in sumptis
apieibus cognovimus multas gratias Deo retulimus, quia
vestrum scire de catholico fonte manare experti sumus.) Seine

Erhebung auf den Patriarchenstuhl wird nicht anerkannt auf
Grund der Bestimmungen von Sardika und der päpstlichen
Dekretalen von Cölestin, Gelasius und Leo bezüglich der
Überstürzung seiner Ordination und seiner Promotion aus dem
Laienstande. Die beiden letzteren römischen Bischöfe, die zur Erhöhung
der Papstmacht sehr viel beigetragen haben, werden besonders

ausgezeichnet. Aron Leo heisst es: cujus laus in quarta synodo
magnificatur, von Gelasius: Leonis meritis non impar. Die
Anerkennung des Patriarchen wird bis auf die Rückkehr der
Legaten verschoben.-,-

Im Mai 861 wurde in Konstantinopel im Beisein des Kaisers,
der wichtigsten Staatsbeamten und der Legaten ein von 318

Bischöfen besuchtes Konzil abgehalten. Dasselbe wurde nicht
berufen, um die Wahl des Photius durch die päpstlichen Legaten
bestätigen zu lassen. Letzterer bedurfte der Bestätigung des

Papstes nicht, er war schon seit zwei Jahren Patriarch und
erschien auf der Synode nicht als ein Angeklagter, sondern
als A'orsitzender. Das Konzil sollte verhandeln über die Frage
der Bilderverehrung und über verschiedene Angelegenheiten
die Kirchenzucht betreffend. Die Angelegenheit des Photius
und seines Vorgängers wurde nur auf Wunsch des Kaisers in
Gegenwart der Legaten vorgelegt. Ignatius wurde zum zweitenmal

feierlich abgesetzt. Er appellierte nach Rom, aber sein
Gesuch war bloss von 6 Metropoliten und 15 Bischöfen
unterschrieben. Der Abt Theognost brachte es nach Rom nebst
einem schriftlichen Berichte über die ganze Sache. Die Partei
des Ignatius konnte nur mit Hülfe Roms ihre Ziele erreichen.
Die Denkschrift des Ignatius ist gerichtet an den sanetissimo
domino nostro et beatissimo prsesidi eunetarum sedium patriarchs?,



— 518 —

Sancti Petri principis apostolorum successori (Ecumenico, pappe
Nicolao (Labbe ATIII. Libellus Ignatii). Gregor der Grosse würde
diese Titel als teuflische Erfindungen abgelehnt haben. Da das
Konzil so zahlreich besticht war, so suchte man ihm einen
allgemeinen Charakter beizulegen. Selbst das Papstbuch spricht
von einem convocato generali synodo. Die griechischen Konzilsakten

sind verloren ; ein Auszug in lateinischer Sprache findet
sich in der Canonessammlung des Kardinals Deusdeclit (ed. Mar-
tinucci, p. 505 ss.). Diese aus dem päpstlichen Archive
stammende Übersetzung wurde wahrscheinlich zur Zeit unseres
Papstes und zu dessen Gebrauche gemacht. 'Vgl. Duchesne,
Liber pont. I, p. 169.)

Die Synodalakten mit Briefen vom Kaiser Michael und
Photius wurden erst nach der Rückkehr der päpstlichen Legaten
in Rom durch eine kaiserliche Gesandtschaft Nikolaus
überbracht. Den kaiserlichen Brief besitzt man leider nicht mehr.
Photius in seinem zweiten Briefe an Nikolaus .Aligne, Patrologia
grteea, 102, col. 594—618' betont die AVohlthaten der christlichen
Liebe, die auch ungerechte Unbill erträgt ('eine Anspielung auf
das A'erhalten des Papstes, der vorschnell die AVeihe des
Photius als eine ungesetzmässige verurteilt hatte). Nikolaus
hätte eher Mitleid mit ihm haben sollen, anstatt ihm Vorwürfe
zu machen; denn er sei wider AAillen unter das Joch gebeugt
worden. Nur gezwungen habe er ein ruhiges, dem Studium
geweihtes Leben aufgegeben, um durch Übernahme des neuen
Amtes Kummer, Hass und Vorwürfe über sich ergchen zulassen.

Seine Feinde selber können nicht umhin, dem Photius das

Zeugnis eines den Studien obliegenden fleissigen Mannes zu
geben, der erster Geheimschreiber am Hofe war und dem die
höchsten weltlichen Ehrenstellen zugänglich waren. Und doch
beschuldigen sie ihn des Ehrgeizes und der Kriecherei! Die
intimen Briefe des Photius an Bardas beweisen, dass Photius
nur ungern die Würde annahm i Aligne 102. col. 623«.

Photius rechtfertigt seine Erhebung vom Laien zum
Patriarchen. Es widerstreite den Gesetzen der orientalischen
Kirche nicht, Laien zur bischöflichen AA'ürde zu befördern. Die
Patriarchen Nektarius, Tarasius, Nicephorus und Ambrosius,
Bischof von Mailand, seien direkt vom Laienstande gewählt
worden. Es gebe viele kirchliche Bestimmungen, die nicht
allgemeine Gültigkeit hätten. (At canones, inquit, violati stmt,



— 519 —

quod ad pontitìcatus fastigium e laicorum ordine ascendisti.
Quales autem canones hi, quorum asseritili'prtevaricatio? Quos
ad hunc usque diem Constantinopolitanorum Ecclesia nonaccepit,
col. 599 s.) Die von Nikolaus citierten sardicensischen Canones
und päpstlichen Dekretalen habe der Orient nicht reeipiert.
Nur was von ökumenischen Synoden aufgestellt worden, sei

allgemein verbindlich. Es gebe in den verschiedenen Kirchen
zahlreiche, den gemeinsamen Glauben nicht berührende ATer-

schiedenheiten in der Kirchenordnung. So werde in einigen
Teilen der Kirche den Diakonen sofort die Bischofsweihe erteilt
(Anspielung auf die AVeihe des Diakons Nikolaus zum Papst),
ohne zuvor die Priesterweihe empfangen zu haben, und finde
man in Rom keine verheirateten Geistlichen. Die einen
verlangen, class ihre Geistlichen sich den Bart scheren, die andern
verbieten es. Den päpstlichen Primat bestreitet Photius nicht,
er anerkennt ihn im Sinne und Geiste der alten Kirche —
doch hätten besonders die hohen Kirchen Vorsteher die Pflicht,
die Kirchengesetze zu beobachten. Die hl. Canones bestimmen,
dass Bischöfe Untergebene eines andern Bischofs nur dann
aufnehmen dürfen, wenn dieselben mit Empfehlungsbriefen
ihres Kirchenhauptes verseilen sind. Nikolaus gewähre in
ihrer Heimat Bestraften und Gebannten in Rom Aufenthalt,
die dorthin zögen, um sich der verdienten Strafe zu entziehen
und Zwietracht zu säen. Photius hatte die Gegenpartei im
Auge. Auch die fränkische Kirche erhob diese Beschuldigung
gegen Rom, welches heuchlerischen und scheinheiligen
Verbrechern oft als Zufluchtsort diente.

AVeit entfernt, dem Papste die Rechte, die er über gewisse
Kirchengebiete des Patriarchates von Konstantinopel forderte,
streitig zu machen, schliesst Photius seinen Brief mit der
Erklärung: wenn es mir von ihm abhinge, so würde er gerne
den päpstlichen Forderungen genügen, die Entscheidung dieser
Frage sei jedoch ihrer politischen Seite halber Sache des Kaisers.

Nikolaus wollte nicht ausgleichen, versöhnen, sondern
entscheiden, nicht vermitteln, sondern als Schiedsrichter walten. Seinen
Legaten Rodoald von Porto und Zacharias von Anagni, die
ihm den wahren Sachverhalt des Konzils von Konstantinopel
erzählen, glaubt er nicht, wohl aber dem Theognost und den

Ignatianern. Er missbilligt ihr A'erhalten unter dem A^orwande,
sie hatten sich einschüchtern und bestechen lassen, aber der



— 520 —

wahre Grund ist, weil sie die Bedingungen, von welchen der

Papst die Bestätigung der Wahl des Photius abhängig machte,
nicht hatten verwirklichen und zur Geltung bringen können.
Diese Bedingungen waren : Anerkennung der Oberhoheit des

römischen Bischofs üher die ganze Kirche und Wiedererstattung
der entrissenen Ländereien und Kirchengüter. AAras uns zu
diesem Urteile drängt, ist der Umstand, dass Rodoald zwei
Jahre später mit einer Vertrauensmission in der
Scheidungsangelegenheit des Königs Lothar beauftragt wurde und Zacharias
die höchsten Kirchenwürden erreichte. Die A'erurteilung der
beiden Legaten erfolgte erst zwei Jahre später, als Rom zur
Einsicht gelangte, dass die Nichtanerkennung des Photius in
seinem ATorteil liege. Mit der Anklage der Bestechlichkeit tritt
Rom aneli später auf den Plan, als die Legaten die Akten des

Konzils von 879—880 unterschrieben hatten.
Nikolaus versammelte seinen Klerus, und die Legaten

wurden feierlich desavouiert. Am 18. Alärz 862 erlässt er ein
Rundschreiben an die Patriarchen von Alexandrien, Antiochien
und Jerusalem, an die Aietropoliten und Bischöfe des Orients
(ep. 11, col. 7831. worin er Protest erhebt gegen die Absetzung
des Ignatius und die unkanonische Erhebung des Photius.
Gestützt auf die Privilegien des römischen Stuhles werden die
orientalischen Bischöfe aufgefordert, dem päpstlichen Urteil
überall Nachachtung zu verschaffen, injungimus atque jubemus.)
Unter dem gleichen Datum gehen Briefe an Photius und Kaiser
Michael ab.

Der Brief an den ..sehr gelehrten Herrn Photius- (pruden-
tissimo viro Photio), ep. 12, col. 785 ss., enthält die ausdrückliche

Lehre über den Univcrsalepiskopat und die Lnfehlbarkeit
des römischen Bischofs. Die von Photius angeführten Beispiele
eines Nektarius. Tarasius und Ambrosius werden zurückgewiesen.
Nektarius und Tarasius seien vom Laienstande zur Patriarchenwürde

erhoben worden, nicht um rechtmässige Bischöfe zu
verdrängen, sondern zur Bekämpfung der Ketzereien. Die
AA'ahl des Ambrosius sei durch ein Wunder beglaubigt worden;
ein Bienenschwarm habe sich in dem Antlitz des Säuglings
eingenistet. Der Synode von Sardika wird der Charakter
eines ökumenischen Konzils vindiziert, obgleich deren Canones
im Orient nicht reeipiert worden waren. Die allgemeine
Verbindlichkeit der päpstlichen Dekretalen wird hervorgehoben.



— 521 —

Dieselben waren im Morgenlande zum Teil unbekannt und
galten nur, insofern ihr Inhalt der Schrift, der Tradition und den

allgemeinen Konzilien entsprach. Nikolaus versteigt sich zur
Anmassung: .Ich errate den geheimen Grund, warum du

vorgiebst, die Dekrete des römischen Stuhles nicht zu kennen,
von dem doch erst alle Synoden ihre Geltung empfangen. Nur
darum sprichst du so, weil du wohl weisst, dass eben diese
Dekretalen deiner AAiihl zum Patriarchen entgegenstehen,
sofern sie die schnelle Beförderung vom Laien zur Würde des

Patriarchen verbieten, gemäss dem Spruche des Apostels:
Tim. 5, 22. Entweder kennst oder besitzest cht jene Dekretalen
wirklich nicht, dann trifft dich der Arorwurf der Nachlässigkeit,
oder du kennst sie, beobachtest sie aber nicht, dann bist du

wegen frevelhaften Ungehorsams strafbar", col. 788. Decretalia
autem quee a Sanctis pontifieibus prima? sechs Romaine Ecclesite
sunt instituta, cujus auctoritate atque sanetione omnes synodi
et sancta concilia roborantur et stabilitatela sumunt, cur vos
non habere vel observare dicitis Nisi quia vestree ordinationi
contradieunt et ex laico subito ad eulmen patriarchatus
transvolare resistuntV Quod si ea non habetis, de neglectu atque
incuria estis arguendi; si habetis et non observais, de temeritate
estis corripiendi et increpancli.

Gegen die verschiedenen Gebräuche und Gewohnheiten der
verschiedenen Kirche, welche Photius hervorhebe, habe er keine
Einwendung zu machen, insofern dieselben der kanonischen
Autorität nicht entbehren, doch die sprungweise Beförderung
eines Laien zum Patriarchen sei gegen die Lehre der AÜter.
Nimmer werde er in die Absetzung des Ignatius und die
Anerkennung des Photius einwilligen.

Der Brief an Kaiser Michael (ep. 13, col. 790 ss.) enthält
die ähnlichen Anmassungen. Man habe in Sachen der beiden
Patriarchen gehandelt, ohne die römische Kirche zu befragen
und ihr Urteil einzuholen. (Inconsulta Romana Ecclesia, absque
nostri apostolatus judicio; contra canonicas vel synodicas
censuras.) Michael habe vor 12 Jahren die AATahl des Ignatius
an Stelle des Methodius nach Rom gerneidet. (Ein Anachronismus,
denn im Jahre 846 regierte Theodora und Michael war kaum
7 Jahre alt.) Damals sei man des Lobes voll gewesen über
den Patriarchen, und nun sei er aus Neid abgesetzt worden.
Sodann spricht Nikolaus gegenüber dem Kaiser, der auf die



— 522 —

grosse Zahl der Teilnehmer am Konzil von Konstantinopel
(861) hingewiesen, Zahl, welche der der Aiiter von Nicäa
gleichkomme, den Satz aus: „Wir folgen nicht der grossen Zahl der
Bischöfe von Nicäa und Chalcedon, sondern ihren freien, gerechten,

göttlich inspirierten Entscheidungen. Nicht auf die Zahl der
Anwesenden komme es an, sondern auf ihre wirksamen Aussprüche.
(Nos quidem non numerosum tantum sanctorum episcoporum
collegium Nicreni et Chalcedonensis conciliorum, ceeterorumque
sanctorum Patrum synodicas constitutiones sequimur, sed eorum
liberales ve.neramur justas divinitus inspiratas sententias, et non
tantum pro suorum multitudine observantur a nobis, quia revera
multi in personis fuere, sed in validissimis sententiis eos per-
pendimus plures, col. 792 s.) AAie leicht kann dieser Satz

gegen das vatikanische Konzil 1870) verwertet werden! Schliesslich

klagt Nikolaus über die Fälschung seiner Briefe,
Im April 863 berief der Papst ein Konzil nach Rom. das

in St. Peter begonnen und dann wegen der Kälte in den
Lateran verlegt wurde. Vgl. ep. 46, col. 850 ss. Der Legat
Zacharias von Anagni wurde abgesetzt und gebannt; der
flüchtige, in Frankreich weilende Rodoald von Porto sollte
später verurteilt werden. Nun erfolgte der päpstliche Bannstrahl

gegen Photius, der in unrechtmässiger AVeise aus dem
Laienstande zum Patriarchen erhoben worden sei. Bei Lebzeiten
des rechtmässigen Oberhirten habe er sich gleich einem Diebe
und Räuber (more furis atque latronis) in den Schafstall
geschlichen, in Gesellschaft von Verurteilten und Gebannten auf
einer Synode den rechtmässigen Patriarchen abgesetzt und
verflucht, die römischen Legaten zu schwerer Pflichtverletzung
verleitet, die Kirche verfolgt, den Ignatius misshandelt. Er
wird aus dem Klerus ausgestossen. Untersteht er sich, als
Patriarch fortzuamten. so ist er exkommuniziert, und nur in
der Todesstunde darf ihm das hl. Abendmahl gereicht werden.
Dies zur Warnung denen, welche lehren wollen, ehe sie gelernt
haben. Gregor von Syrakus und die von Photius Ordinierten
werden ihrer Würden für verlustig erklärt, Ignatius und seine

Anhänger werden in ihren Stellen bestätigt. AVer Ignatius
nicht anerkennt, teilt das Los des Judas, verfällt dem Fluche
Chams, dort ewige Strafe, hier Kirchenbann. Die Synode
schliesst ihr Verdammungsregister mit Verwünschungen gegen
die Bilderfeinde.



— 523 —

Einige Mönche, Anhänger des Ignatius, welche nach Rom

gepilgert waren, hatten also eine grössere Autorität für Nikolaus
als das von 318 Bischöfen besuchte Konzil von Konstantinopel
(861 i. Die Briefe des grossen Patriarchen an seinen Freund
Bardas beweisen, dass Photius keine Schuld trifft an den gegen
Ignatius und seine Anhänger verübten Misshandlungen. Die
Härte und Verfolgung gegen die Gegner mussten höchstens Bardas

zur Last gelegt werden. Alan soll niemand gestützt auf das

Zeugnis persönlicher Feinde verurteilen ; Nikolaus thut das

Gegenteil. „Kraft der Autorität des allmächtigen Gottes, der
sei. Apostelfürsten, aller Heiligen, der ehrwürdigen sechs
allgemeinen Konzilien und des Urteils des hl. Geistes, der durch
ihn spreche", erhebt er sich zu obigen Anathemata. Sit Dei
omnipotentis et beatorum apostolorum principimi Petri et Pauli,
et omnium simul sanctorum, atque venerandorum sex universalium
conciliorum auctoritate, neenon et Spiritus sancti per nos judicio,
omni sacerdotali honore et nomine alienus, et omni ciericatus
officio prorsus extttus nullo modo liceat eo communionis

spem aut locum habere satisfactionis; sed anathematis vinculis
innodatus una cum perpetuo Dei judicio ac sententia sacrum
corpus et sanguinem D. N. J. Ch., non nisi vicino mortis peri-
culo, omnino pereipiat. Er hält sich für den Inhaber der
göttlichen Gewalt und das Organ des hl. Geistes und beruft sich
auf die allgemeinen Konzilien, welche dem römischen Bischöfe
nur einen Ehrenvorrang und nicht eine oberste Jurisdiktionsgewalt

eingeräumt und den Grundsatz aufgestellt hatten, ein
Bischof könne nur von den Mitbischöfen seiner Provinz
gerichtet werden.

Trotz dieser Absetzung und Exkommunikation blieb Photius
in seinem Amte. Die Nachrichten aus dem Occident waren
günstig für die Gegner der Papalhoheit. Das von den
Erzbischöfen Günther und Theutgaud in den Orient geschickte
Protestsehreiben, der Widerstand des Erzbischofs Johann von
Ravenna und die antipäpstliche Haltung des Kaisers Ludwig IL,
die AAiderspenstigkeit Lothars im Ehehandel, das Pochen
Hinkmars von Reims auf seine Metropolitanrechte und die
Selbständigkeit der fränkischen Kirche — alles dies erschien
wie der Arorbote einer Erhebung der gesamten Kirche des

Abendlandes gegen die römische Oberherrschaft. Kaiser Michael
schickte nun ein leider verloren gegangenes, die päpstlichen



— 524 —

Übergriffe und angemassten Privilegien zurückweisendes
Schreiben nach Rom, welches Nikolaus auf dem Krankenlager
empfing (August 865). Letzterer verfasste gegen Ende des
Jahres eine Antwort auf den kaiserlichen Absagebrief, welche
er dem in Ostia sich einschiffenden Protospathar Michael
nachsandte, ep. 86, col. 926—962. Diese Antwort ist eine Darlegung
der auf Fälschungen und Fiktionen, historischen Unwahrheiten
und dem pseudoisidorischen Kirchenrechte aufgebauten
päpstlichen Anschauungen und Prätensionen, die wir in einem
besonderen Kapitel besprochen. Nikolaus beginnt dieses Schreiben
mit der Erklärung, der kaiserliche Brief sei voll von
Blasphemien und Beleidigungen gewesen (tota blasphemiis, tota erat
injuriis plena), voll Schimpfreden gegen ihn selber und die
erste und Lehrerin aller Kirchen «vos a convieiis in nos, imo
contra primam et magistram Ecclcsiarum omnium loquentes
exordium feceritis); deshalb habe er ein vor dessen Empfang
aufgesetztes Schreiben ändern müssen. Der Kaiser habe es

ihm gegenüber an der nötigen Ehrfurcht fehlen lassen, und
doch seien die auf dem Stuhle Petri sitzenden Päpste mit der
A;erbesserung der besonderen Kirchen und der Sorge für sein
Heil betraut. Er wolle die kaiserlichen Aussprüche, welche
die Schmälerung der Privilegien der römischen Kirche und die

A^erweigerung der päpstlichen Autorität bezwecken, widerlegen.
(Qua? ad Ecclesia? Romana? injuriant, qua? ad ipsius privilegiorum
imminutionem, quse ad sechs apostolica? praesulum derogationem
scripsistis, studebimus.) Die Beweisführung stellt auf schwachen
Füssen und enthält apokryphe und gefälschte Thatsachen,
falsche Schlüsse und geschichtliche Verstösse. Der Kaiser
wolle befehlen, während seine A'orgänger von so grosser
Ehrfurcht für den römischen Stuhl erfüllt gewesen seien, dass sie

gefragt und gebeten hätten (col. 931). Nikolaus sucht die

Behauptungen des Kaisers abzuweisen, der geschrieben, nan habe
nicht nach Rom geschickt, damit Ignatius einem zweiten
Urteilsspruche unterstehe, sondern um seiner Mitwirkung gegen die

Bilderstürmer sich zu vergewissern, col. 945. Ignatius sei bereits
gerichtet und verurteilt gewesen, jam judicatus erat, ca^terum
dicitis, non ideo ad nos misisse vos, ut secundum judicium Ignatius
sustineret (col. 933). Nach der Gewohnheit der römischen Kirche
und gestützt auf Plebr. 7, 7, dürfe der Höhere nicht von einem
Niederen gesegnet, also auch nicht gerichtet werden (col. 941).



— 525 —

Als der arianische König Theodorich über den römischen
Papst Symmachus habe richten wollen, hätten die Bischöfe

erklärt, als Niedere hätten sie nicht das Recht, über den ersten
Stuhl zu richten. Wenn die Synode von Konstantinopel die

gleiche Zahl von Bischöfen gezählt habe wie das erste
ökumenische Konzil von Nicäa, so möge der Kaiser dieselbe
siebente oder achte allgemeine Synode benennen. (Numerus
igitur pusillus nec obest, ubi abtmdat pietas, nec multiplex
prodest, ubi régnât impietas, Luk. 12, 32, col. 945.) Der Kaiser
mische sich tmbefugterweise in kirchliche Dinge, weil er eine

Synode gegen Ignatius veranstaltet habe. lAscendistis cathedram
prœsularem sacerdotalis ministeri arripuistis officium:
pra?sertim cum imperium vestrum suis publicae rei quotidianis
administrationibus debeat esse contentimi, nec usurpare qua?
sacerdotibus Domini solum conveniunt.) Seine A'orgänger hätten
sich nur an den Synoden eingefunden, wo es sich um den
Glauben gehandelt habe, der eine allgemeine Angelegenheit sei,

icelche nicht bloss die Geistlichen, sondern alle Christen ohne

Ausnahme angehe. (Nisi forsitan quibus de fide traetatum est, qua?
universalis est, quae omnium communis est; qua? non solum ad

clericos, verum etiam ad laicos et ad omnes omnino pertinet
Christianos, col. 943.) AAie reimt sich dieser der altkirchlichen
Anschauungsweise entsprechende Satz mit dem autoritären
Verfahren unseres Papstes und seiner Nachfolger? Die
Abhängigkeit der orientalischen Kirche von Rom sucht Nikolaus
darzuthun durch den Hinweis auf den Patriarchen Methodius

(f 847), der zur Zeit der Verfolgung in Rom Zuflucht gesucht
und gefunden, an der Milch der dortigen Kirche sich gesättigt
habe, gelehrt worden sei, das katholische Dogma gegen die
Bilderstürmer zu verteidigen, und die A'ollmacht, zu predigen,
empfangen habe. (Jam satiatus lacte matris hujus omnium
sancta? Romanse Ecclesia1 catholicum dogma defendere fuerit
eruditus et quasi non hinc auctoritatem pra?dicandi sumpserit,
col. 946 h)

Den grössten Teil des kaiserlichen Briefes beantworte er

') Langen, Geschichte der römischen Kirche III, 70 meint, es sei in
diesem Passus die Rede von dem Slavenapostel Methodius (t 885), Bruder
des Cyrillus. Dieser Meinung können wir nicht beistimmen. Methodius und
sein Bruder kamen zum erstenmal einen Monat nach dem Tode Nikolaus I.
nach Rom. letzterer hatte sie dahin eingeladen.



— 526 —

nicht, gehindert wegen Krankheit und der Eile, hervorgerufen
durch die schnelle Abreise des griechischen Boten. Die
Schmähungen gegen die römischen Privilegien, die Verachtung des
hl. Petrus beweisen, dass der Kaiser nur leichtfertig und
oberflächlich mit den hl. Canones, den Beschlüssen der ehrwürdigen
Synoden, den Gesetzen der frommen Kaiser und den
Aufzeichnungen zuverlässiger Männer umgehe. (Si vestra fuerunt
verba quae in despectum beati Petri apostolorum principis, imo
Dei, cujus ordinationi resistitis, scripta, et quasi detrahentia
privilegiis hujus sacratissima? Ecclesiae missa sunt: fateor non
vos studiose sacras régulas, non venerandorum synodorum
actiones, non piorum imperatorum leges, non veraces proba-
bilium virorum historias lectitasse, quas tant conati estis in
derogationem Ecclesia^ tantse inutiliter ac incompetenter atque
incongrue memorare, col. 948.) Nun droht er dem Kaiser mit
der Exkommunikation, wenn er seinen AATcisungen sich nicht
unterziehe, und stimmt ein Loblied an auf die von Christus
der römischen Kirche übertragenen Privilegien. (Si contra privilegia

ecclesia? Romana? nisiis vestros erigitis, cavete ne super
vos convertantur. Durum quippe est vobis contra simulimi
calcitrare. Porro si nos non audieritis, restât ut sitis apud nos
necessario, quales D. N. Jesus Christus hos haberi prœcepit, qui
Ecclesiam Dei audire contempserint. Math. 18, 17, col. 948.)
Während er in Stellen seiner übrigen Schreiben nur von der
AAirksamkeit Petri in Rom spricht, gönnt er in diesem Briefe
auch dem Apostel Paulus einen Anteil an der Gründung der
dortigen Christengemeinde. (Sed Romani in carne venientes,
vita? verbum evangelizantes, ab ea erroris caliginem amoventes,
veritatis lamine mentes hominum illustrantes, et in ea uno
eodemque die martyrium consummantes, s. Romanam Ecclesiam
roseo cruore suo consecraverunt et hanc non habentem maculam,
aut rugam, aut aliquid hujusmodi exhibentem, Deo Domino
dedieaverunt, col. 949.)

Die Bitte des Kaisers, den Abt Theognost und andere nach
Rom geflüchtete Mönche auszuliefern, schlägt der Papst ab und
betont, dass. Tausende aus allen Teilen der Erde täglich in Rom

an der Schwelle des hl. Petrus Schutz fänden gegen
Unterdrückung und zeitlebens dort blieben, col. 951. Zum Schlüsse

verlangt Nikolaus, dass Ignatius und Photius sich in Rom
einfinden, um dort ihr Urteil zu empfangen. Sollten sie gehindert



— 527 —

sein, persönlich zu erscheinen, so mögen sie die Ursache ihres
Ausbleibens anzeigen und Gesandte schicken. Er bezeichnet
namentlich die von Ignatius zu schickenden Gesandten und
fordert Einsendung der auf die Angelegenheit bezüglichen
Schriftstücke.

Nikolaus I. Brief blieb unbeantwortet. Wir erfahren nicht,
wie der Kaiser dieses Schreiben aufnahm. Thatsache ist, dass

Photius ungeachtet des päpstlichen Bannstrahles mit Eifer und
Hingebung fortfuhr, seines Amtes zu walten, was seine Gegner
allein in Abrede stellen. Nikolaus kann diese Nichtanerkennung
seiner Oberhoheit nicht ertragen und benutzt den Anlass der
in Rom angekommenen Abordnung des Bui garenkönigs Bogoris,
(August 865), um eine neue Kriegserklärung in den Orient zu
senden. Drei Gesandte, Donatus, Bischof von Ostia, der Presbyter
Leo und der Diakon Marinus von Rom, sollten in Konstantinopel
acht vom 13. November 866 datierte Schreiben abgeben. Sie

waren in Gesellschaft der an den bulgarischen Hof beorderten
päpstlichen Gesandtschaft, bestehend aus den Bischöfen Paulus
von Populonia und Formosus von Portus, von Rom abgereist
und verweilten einige Zeit in der Bulgarei. Da jedoch die
Kunde von den Vorgängen in der Bulgarei nach Konstantinopel
drang, wurden der Kaiser und Photius empört über die Gewalt-
thätigkeit. mit welcher dort das römische Kirchenwesen in
kurzer Zeit von den römischen Legaten eingeführt und der
griechische Ritus unterdrückt worden war. Die päpstliche
Abordnung wurde an der Grenze des oströmischen Reiches
angehalten und zurückgewiesen. Nach dem Papstbuche schlug
der kaiserliche Beamte Theodor ihren Pferden auf die Köpfe
mit der Erklärung: „Der Kaiser hat euch nicht nötig." AA7ahr-

scheinlich wurde ihnen bei diesem Anlasse bedeutet, dass sie
nicht weiter gehen dürften, ehe sie das griechische
Glaubensbekenntnis unterschrieben und Photius als Patriarchen anerkannt
haben würden (ep. 152, col. 1153).

Der päpstliche Brief an Kaiser Michael (ep. 98, col. 1016 bis
1045) enthält eine weitläufige Erörterung der Angelegenheit
Ignatius und Photius. Mehrere Fälschungen und Arerstümme-
lungen seien an den früheren päpstlichen Schreiben vorgenommen
worden. Die Absetzung des Ignatius sei ungesetzmässig und
die AAreihe des Photius null und nichtig. Ignatius habe nach
den Canones und den Dekretalen des apostolischen Stuhles,

Revue intern, de Théologie. Heft 39, 1902. 35



— 528 —

auf welche die ganze Kirche sich stütze (quibus Ecclesia tota
fulcitur atque munitur), nicht von Laien oder unter ihm
Stehenden, sondern nur von Höhern gerichtet werden können.
Der Kaiser wird erinnert an sein beleidigendes Schreiben vom
letzten Jahre, das von so vielen Schmähworten und Lästerungen
gestrotzt habe, dass man hätte meinen können, der Schreiber
habe seine Feder in den Rachen einer Schlange getaucht, und
die Lippen des Diktierenden hätten statt Worte Gift ergossen.
(Qua? tantis erat verbis contumeliosis, imo blasphemiis respersa,
ut scriptor ejus nonnisi in gutture colubri calamum tinxisse
putetur, et dictatoris labia pro dictionibus venena fusisse
videantur, col. 1039.) Diese AVorte unseres Papstes beweisen,
wie sehr ihm die energische, altkirchliche Sprache Neu-Roms gegen
die verkehrten Eingriffe und Entstellungen Alt-Roms zuwider war.
Michael soll Photius, den „Ehebrecher", „Tyrannen" und
„Eindringling-, absetzen, alle Schriftstücke gegen den römischen
Stuhl und die römische Kirche sowie gegen Ignatius verbrennen,
col. 1040. Widrigenfalls werde die AVeit vernehmen, welches
die Macht des römischen Stuhles sei und welche Rache den
Urhebern der Lüge und Erfindern verkehrter Lehren bevorstehe.

(Alioquin jam cunctis Ecclesia? fidelibus, qua? foret
apostolicae sedis auctoritas, vel quae fabricatoribus mendaci
seu inventoribus perversorum dogmatum immineret ultio, col.
1041.) Sollte der Kaiser in seiner Halsstarrigkeit (pertinacia)
beharren, so werde er auf einem abendländischen Generalkonzil

(eongregatis cunctarum Occidentalium regionum vene-
rabilibus sacerdotibus, vgl. ep. 104, col. 1086) alle Urheber
der gegenwärtigen Krisis im Orient bannen, die gegen ihn und
Ignatius gerichteten Schreiben verdammen und den kaiserlichen
Fehdebrief an einem Schandpfahle öffentlich vor den ATertretern
der abendländischen A^ölker dem Feuer überantworten.

Das Schreiben an Photius (viro Photio), ep. 99, col. 1045 ss.,
enthält weitere Schmähungen. Photius wird beschuldigt, wie
ein Dieb in die Herde eingedrungen zu sein. Er ist ein „Alen-
schenmörder" (homicidal, eine „Schlange" (viperai, ein „Cham"
und gleicht den „Juden". Seine Erhebung zum Patriarchen
stosse gegen die päpstlichen Dekretalen und das Konzil von
Sardika. Er wiederholt das gegen ihn von der römischen Synode
(863) getroffene Anathem, welches, weil es einstimmig und
einträchtig getroffen worden sei, ivie er glaube, auf göttlicher Ein-



— 529 —

gebung beruhe. (Ita ut si post notitiam hujus sanctionis, quam
divina inspiratione depromptam esse credimus, dum unanimitate
et concordia sancta? synodi sit procul dubio promulgata.) Es
ist dies eine Erinnerung an Math. 18, 20 und das altkirchliche
synodale Verfahren — doch waren die römischen Synoden
einfache AArerkzeuge in den Händen des Papstes. Diesem
Ausspruche zufolge wäre das Vatikanum vom Jahre 1870 der
göttlichen Inspiration nicht teilhaftig gewiesen, da bekanntlich
seine dogmatischen Entscheidungen nicht einstimmig erfolgten.

Im dritten Schreiben ep. 100 wird der kaiserliche Oheim
und Arormund Bardas zur Umkehr von seinen Missethaten
ermahnt — denn er sei der Urheber der Wirren. Ignatius
wird in einem vierten Schreiben (ep. 101) in seinen Leiden
getröstet und ihm seine AViedereinsetzung angezeigt.

Im fünften Briefe wird den Bemühungen der Kaiserin-
Mutter Theodora um Restitution des Ignatius Lob gespendet
(ep. 102). Die Gemahlin Michaels, Eudoxia, wird aufgefordert
(ep. 103), sich für Ignatius zu verwenden. Wie Eva, soll sie
der Schlange den Kopf zertreten und die frühere Kaiserin
Galla Placidia nachahmen, die seiner Zeit beim Kaiser Theodosius
für den Patriarchen Flavian intercediert habe, damit das Urteil
dem römischen Stuhl überlassen werde, auf welchem zuerst
der gewürdigt wurde, die Schlüssel des Himmels zu empfangen,
der den Episkopat der hohenpriesterlichen AVurde geordnet
habe, indem es sich gezieme, der grössten Stadt, der
Beherrscherin aller Länder, die gebührende Ehre zu erweisen,
vgl. Langen II, S. 37.

Jeder einzelne Senator von Konstantinopel erhielt ein
päpstliches Schreiben (ep. 105) und wird ermahnt, Photius zu
meiden und die römische Legation zu unterstützen. Das
besondere Schreiben an die Metropoliten und Bischöfe des Patriarchates,

sowie an den Klerus der Kirche von Konstantinopel
enthält im wesentlichen den gleichen Inhalt wie das Schreiben
an Michael (ep. 104, col. 1067, 1089). Beigefügt werden die
Akten der römischen Synoden betreffend die Verurteilung des
Photius und der römischen Legaten Zacharias von Anagni und
Rodoald von Porto.

Diese Akten mit einem Begleitschreiben wurden auch an
den Klerus und die Gläubigen in Asien und Libyen gerichtet
(ep. 106). Dieser A^organg ist erklärlich, weil, wie Michael



— 530 —

sagte, die Kirchenhäupter der morgenländischen Kirche mit Photius
einverstanden waren. (In epistola imperatoris invenimus impera-
torem jactitare, quod vos beatissimos videlicet patriarchas et
charissimos fratres nostros traductos atque seductos habeat,
ep. 46, col. 857.)

Diese acht Briefe, die letzten von Nikolaus nach
Konstantinopel gerichteten Schriftstücke, gelangten nicht an den
Ort ihrer Bestimmung, weil die päpstlichen Legaten das
oströmische Reich nicht betreten durften.

Da die griechischen Priester aus der Bulgarei verwiesen
und das von ihnen gespendete Sakrament der Firmung als
ungültig betrachtet worden war, wurde Photius erbittert über
den der orientalischen Kirche angethanen Schimpf. Er
verfasste eine Encyklika, gerichtet an die übrigen Patriarchen
des Orientes, und lud sie ein zu einer allgemeinen Synode nach
Konstantinopel, ep. 13 Migne, Patr. graeca 102, col. 722—742.
Photius bezeichnet das Verfahren der römischen Geistlichen
in der Bulgarei als eine Verwüstung des Weinberges des Herrn
und als eine Verkehrung der reinen und heiligen Glaubenslehren

durch Ketzereien. Als solche führt er an : Das Fasten
am Samstag, die Verkürzung der Fastenzeit, das manichäische
Verbot der Priesterehe, während man in Rom uneheliche Kinder
und ehelose Mütter antreffe, die Verwerfung der durch einen
Priester erteilten Firmung und zuletzt die willkürliche
Einschaltung des filioque, einer blasphemischen Neuerung, in das

Glaubensbekenntnis. Die Verkündiger dieser Ketzereien sind
Vorläufer des Antichristes und Feinde Gottes (Novitios autem
illos apostasia? prsecursores Antichristi administros, Deo
belligérantes) und daher zu bekämpfen. Photius erklärt auch, er
habe ein Synodalschreiben aus Italien erhalten, in welchem
von den Italienern heftiger Protest gegen die unerträgliche
Tyrannei ihres eigenen Bischofs erhoben werde. (Cum prgeeipue
ab Italise paribus synodalis ad nos epistola perscripta venerit,
aecusationibus infandis repleta, quas contra proprium ipsorum
episcopum, Itali ad nos cum multiplici condemnatione, et jura-
mentis non parvis transmiserant, rogantes, ne velimus pati
adeo miserimi in modum ipsos perire, qui tarn urgente et
intolerabili tyrannicle opprimantur, per quam sacerdotii leges
contumeliose refiguntur, etquaectmque consuetudineseeclesiasticae
subvertuntur.) Unter Thränen haben flüchtige Priester und



— 531 —

Mönche seine Hülfe angerufen und die römische Tyrannei
beklagt. (Qui tyrannidem istamce deplorabant, et qui cum
lacrymis ad Ecclesiam vindicandam nos excitabant.) Er habe
aus verschiedenen Orten mündliche und schriftliche Beschwerden
desselben Inhaltes empfangen, und so müsse denn die zu
berufende Synode sich auch mit diesen Klagen befassen. Zum
Schlüsse werden die Patriarchen aufgefordert, das Konzil von
Nicäa (787) als das siebente ökumenische zu zählen, wie dies
im Patriarchate von Konstantinopel geschehen, und die
Neuerungen der „barbarischen Nationen" zurückzuweisen. In dieser
Hinsicht bemerken wir, dass nicht der Regierungsantritt
der Kaiserin Theodora (842) den definitiven Sieg der Bilcler-
verehrung über die Ikonoklasten besiegelte, sondern das Jahr
867; denn in diesem Jahre, also unter dem Patriarchen Photius,
wurde eine Gedenksäule zur Erinnerung an diese Begebenheit
errichtet. Die damals verfasste Darlegung des orthodoxen
Glaubens ist leider nicht auf uns gekommen.

Das in der zweiten Hälfte 867 nach Konstantinopel berufene
und von dem Kaiser Michael und dem vor kurzem zum
Mitkaiser gewählten Basilius präsidierte Konzil setzte den Papst
Nikolaus ab und exkommunizierte ihn wegen seiner Tyrannei
und seiner Irrlehren und bedrohte mit dem Anathem jeden,
der mit ihm in Kirchengemeinschaft stehen würde. Diese Synode,
welche das frühere gespannte Verhältnis Ludwigs II. zum Papste
kannte, begrüsstc den abendländischen Kaiser als Augustus und
seine Gemahlin Engelberga als Augusta. Die Synodalakten
wurden Ludwig IL und Nikolaus überbracht, und Kaiserin Engelberga

wurde in einem besonderen Schreiben als neue Pul-
cheria" ersucht, Ludwig zur Vertreibung des Papstes zu bewegen,
der von einem Konzil abgesetzt worden sei. (Vgl. Mansi NAT, 418.)

Anastasius der Bibliothekar behauptet, class von den tausend
Unterschriften, welche in den Synodalakten figurieren, nur
einundzwanzig echt seien. Gewiss ist, dass das spätere, fälschlich
das achte ökumenische Konzil von Konstantinopel (869—870)
genannte Konzil, welches diese Akten kassierte, diese
Unterschriften nicht als falsche und erschlichene betrachtete (Guettée,
Pap. schism, p. 312). Diese Thatsache überwiegt das Zeugnis
eines lügnerischen und verbrecherischen Zeitgenossen. Auf
eine solche Wendung der Dinge im Orient war Nikolaus, unter
dessen AVillen das Abendland sich zu beugen schien, nicht vor-



— 532 —

bereitet. Dieser Schlag hat ihn tief aufgeregt und auf das

Krankenlager geworfen. Die Gesandten Hinkmars fanden den

Papst jam valde infirmatum et in contentione quam contra
Grsecorum imperatores Michaelem et Basilium, sed et contra
orientales episcopos habebat, magnopere laborantem, ann. Bert.
Desh. p. 169. Nikolaus vergisst nunmehr den Groll gegen den

Metropoliten von Reims, der seinen willkürlichen Prätensionen
widerstanden hatte, und erklärt, derselbe habe volle Genugthuung

geleistet, ei de omnibus sibi satisfactum esse rescripsit,
Migne 135, col. 190 s. Hinkmar war der grösste abendländische
Theologe, und auch der fränkische Klerus zeichnete sich in
damaliger Zeit vor dem anderer Länder durch wissenschaftlichen
Eifer aus. Die durch Bogoris von Bulgarien an Nikolaus
gelangten A7orwürfe und Anklagen des Photius gegen die römischen
Neuerungen können nur wissenschaftlich überwunden werden.
Daher wendet sich unser Papst in einem Rundschreiben an
Hinkmar und den fränkischen Episkopat (23. Oktober 867) und
fordert sie auf, die abendländische Rechtgläubigkeit und Sitte
in Schutzschriften zu verteidigen, ep. 152, col. 1152 ss.

Hass und Neid sind che Triebfedern der Handlungsweise
der Orientalen. (Odio et invidia contra nos infiammati; nobis

quasi elimina ha?reseos impingere moliuntur.) „Sie hassen uns

wegen Nichtanerkennung des Photius und beneiden uns wegen
der Bulgarei, die vom Papste Lehre und Lehrer verlangt habe."
Die ihm übermittelten Schriftstücke seien geschrieben mit einer
in einen Sumpf von Lästerungen getauchten Feder und statt
mit Tinte mit einem Schlamm von Irrlehren. (Nisi in lacu
blasphemia? tinxisse calamum et luto erroris usu pro atramente
fuisse proeul dubio patuere.) Nun werden die der römischen
Kirche vorgeworfenen Neuerungen aufgezählt, von denen sich
die Beschuldigung des Opferns eines Osterlammes am Osterfeste
aus den Schreiben des Photius nicht nachweisen lässt. (Men-
tiuntur nos agnum in pascila, more Juda?orum, super altare
pariter cum Dominico corpore benedicere et offerre, col. 1155.)
Nikolaus spricht von einer römischen Synode, welche er
berufen, um zu antworten auf den Brief des Kaisers Michael
vom Jahre 865, deren Akten nicht auf uns gekommen sind.

(Tarn videlicet a nostra ecclesia falsas objectiones repellere
cupientes, quam ipsum imperatorem cum sequacibus suis super
hoc negotio ad rectum justifiée perdtteere tramitem anhelantes.



— 533 —

Convocatis quibusdam e vicinis locis fratribus et coepiscopis
nostris, de his quod nobis canonice visum est, decrevimus et
ordinavimus, col. 1154.) Er bezeichnet als AVahnwitz die
Aufforderung an die Legaten, das orientalische Glaubensbekenntnis
anzunehmen und kanonische Briefe ihrem „ökumenischen
Patriarchen" zu überreichen, ehe sie weiter gehen könnten.
Die Orientalen nahmen zu diesen Mitteln Zuflucht, um den
alten Glauben und die alte Kirchenordnung zu wahren gegenüber

den ehrgeizigen Plänen Roms. Die Metropoliten und
Bischöfe sollen einstehen für die Einheit der von den Arätern
erhaltenen Überlieferungen der lateinischen Kirche und jene
A^orwürfe widerlegen (opprobria). Zu diesem Zwecke seien

Synoden zu veranstalten und das Resultat ihrer Beratungen
und die Streitschriften durch Hinkmar nach Rom zu schicken,
damit erhelle, dass sie in keinem Punkte vom Haupte, cl. i.
dem Stuhle Petri, abwichen.

Der Eindringling Photius nenne sich in seinen Schriften
„Erzbischof und ökumenischer Patriarch", und die Orientalen
behaupteten, mit dem Übergang der Kaiser von Rom nach
Konstantinopel seien auch der Primat und die römischen
Privilegien dorthin übertragen worden, und doch habe die römische
Kirche von ihrem Patron und Gründer Petrus den unver-
stümmelten Glauben erhalten, denselben weiter verbreitet und
ihre Überlieferungen anderen Kirchen mitgeteilt. (Isti praetendunt
quando de Romana urbe imperatores Constantinopolim sunt
translati, tunc et primatum Romana? sedis ad Constantinopolita-
nam Ecclesiam transmigrasse et cum dignitatibus regiis etiam
Ecclesia? Romana? privilegia translata fuisse? Ita ut ejusdem
invasor Ecclesia? Photius etiam ipse se in scriptis suis archiepis-
copum atque universum patriarcham appellet, col. 1157.) Die
orientalische Kirche war also weit entfernt, dem römischen
Patriarchen eine Gerichtsbarkeit über die ganze Kirche
einzuräumen. Die römische Kirche hatte in ihren Augen ihren
hohen Rang, wie die Kaiser und Synoden in den älteren
Jahrhunderten ausdrücklich versicherten, dadurch erlangt, wTeil

Rom lange Zeit die Hauptstadt des römischen Reiches gewesen
war. Und nun war Konstantinopel die Hauptstadt, und die
Abendländer galten als Barbaren. Schon die Arorgänger unseres
Papstes hatten gegen den Titel „ökumenischer Patriarch",
den einige Patriarchen von Konstantinopel trugen, protestiert.



— 534 —

Es ist dies ein einfacher Ehrentitel, der dem genannten
Patriarchen keine Rechte verlieh (vgl. Langen II, S. 412) und
so viel heisst wie Reichsbischof, oberster Bischof des Orientes.
Gregor der Grosse rügte den Gebrauch dieses Namens und
nannte ihn eine teuflische Anmassung. Im Grunde aber
verwarf dieser Papst die Idee der kirchlichen Oberherrschaft, die
er dem Titel beilegte, also die von Nikolaus und seinen
Nachfolgern auferbaute päpstliche Monarchie, vgl. Gregor der Grosse

von Lau, S. 152 ff.
Nikolaus schliesst sein Schreiben mit dem Geständnis, er

hätte gerne ein grosses Konzil nach Rom berufen, um den
Brief der Kaiser Michael und Basilius an den Bulgarenkönig
Bogoris und die Encyklika des Photius gebührend abzufertigen,
aber die schlimme Weltlage und tägliche Bedrängnisse (diversa?
mundi calamitates et quotidiana? pressure) hielten ihn davon
ab. Hinkmar möge also die Vorwürfe und Anfeindungen der
Griechen abwehren ; ansonst sei er genötigt, in Rom eine

Synode abzuhalten und die Bischöfe dazu einzuladen, denn alle
besässen, jeder nach Massgabe seiner Privilegien, die gemeinsame
Spitze des Priestertums (qui commune sacerdotii eulmen in Christi
Ecclesia, singoli secundum suorum qualitatem privilegiorum,
promeruisse dignoseimur, col. 1159.) Arom Orient bedrängt,
erinnert hier Nikolaus an die altkirchliche Auffassung der
Bischofswürde, welche er sich wie allen andern Bischöfen
zuerkennt, nur mit verschiedener Jurisdiktion, während er sie
sonst als seine Aikare betrachtet. Hinkmar soll in seinem

göttlich inspirierten Schreiben (scripta divinitus inspirata) den

AAiihnwitz des Kaisers (vesaniam) gehörig geissein und so dar-
thun, dass er dem apostolischen Stuhle treu ergeben sei.

Die Aufforderung des Papstes Nikolaus blieb nicht ohne

AAirkung. Mehrere Theologen verfassten Schriften zur Abwehr
der der abendländischen Kirche gemachten A'orwürfe; so der
Bischof Odo von Beauvais, der Erzbischof Ado von Aicnne,
deren Schriften wir nicht mehr besitzen, während die des

Bischofs Aeneas von Paris und des Mönches Ratramnus von
Corbie auf unsere Zeiten gekommen sind, Migne 121.

Im Orient kam nun eine politische Umwälzung zu stände
vor dem Ableben unseres Papstes. Der schon im vorigen
Jahre nach der Ermordung des Bardas zum Mitregenten
berufene Basilius der Macedonie!' erdrosselte am 27. September



— o35 —

867 den Kaiser Michael, um Alleinherrscher zu werden. Photius
verweigerte ihm das hl. Abendmahl und nannte ihn feierlich
einen Dieb und Räuber (<povb'a xcà 11,01(1). Basilius stürzte
deshalb Photius (23. November 867) zehn Tage nach dem Tode
Nikolaus I. und schickte ihn in ein Kloster. Ignatius wurde
restituiert.

Papst Hadrian IL bestätigte die Verurteilung des Photius.
Auf dem fälschlich sogenannten achten ökumenischen Konzil
von Konstantinopel (869—870) wurde das Vorgehen Nikolaus I.
gegen Photius bestätigt. Dieses Konzil sollte, wie es im Briefe
Hadrians an den Kaiser Basilius heisst (Migne 122, col. 1288),

von den päpstlichen Legaten präsidiert, den dem römischen
Stuhle angethanen Schimpf wieder gutmachen (exsecrando
validates concilii quod adversus sedis hujus actum est prorsus
injuriam) und alle Exemplare des gegen denselben gehaltenen
Konzils öffentlich verbrennen, damit kein Jota davon übrig
bleibe. Dieses Konzil zählte in der ersten Sitzung zwölf Bischöfe
nebst den römischen Legaten und A^ertretern der Patriarchen ;

in der zweiten Sitzung waren 20 Bischöfe anwesend, und
schliesslich brachte man es zu 102 Bischöfen. Letztere sollten
in einem zu unterzeichnenden Schriftstück den römischen
Bischof anerkennen als „oberster Pontifex" (summus pontifex)
und „allgemeiner Papst" (universalis papa), Labbe Vili, col. 989.

Da die Bulgarenfrage nicht im Sinne Roms entschieden wurde,
erklärten die römischen Legaten: „Der Papst allein hat das

Recht, die ganze Kirche zu richten: die von euch mit so grosser
Leichtfeitigkeit getroffene Entscheidung wird von ihm mit
ebenso grosser Leichtigkeit verachtet werden" (a qua omnis
vestra sententia tanta facilitate despicitur, quanta levitate
profertur, Migne 122, col. 1256). Ignatius soll darauf achten,
dass die Rechte des päpstlichen Stuhles, der ihm die seinigen
zurückgegeben, nicht verloren gehen. iCustiodias, ne sancta
sedes apostolica, quae tibi tua restituii, per te sua perdere
videatur.) Rom droht dem Patriarchen mit der Exkommunikation,

wenn er nicht nachgiebt. Es war Rom also nur tun die

Anerkennung seiner Oberhoheit zu thun.
Nach der AYiedereinsctzung des Photius durch den Kaiser

Basilius, die nach dem Ableben des Ignatius erfolgte '23.
Oktober 878), wurde zu Konstantinopel ein von 383 Bischöfen
besuchtes Konzil im Beisein der Legaten des Papstes Johann VIII.



— 536 —

abgehalten (879—880). Der ultramontane Hergenröther nennt
dasselbe, das dreimal zahlreicher besucht war, als das von
869, „eine wahrhaft imposante Erscheinung, wie sie seit dem

Konzil von Chalcedon nicht mehr gesehen worden war'.
(Patriarch Photius, II, 462.) Die Legaten hatten die Weisung
erhalten, das unter Hadrian IL gegen Photius veranstaltete Konzil
(869) zu verdammen. (Volumus ut synodus qua? facta est contra
patriarcham Photium sub Hadriano sancissimo Papa in urbe
Roma et Cnnstantinopoli ex nunc sit rejecta, irrita et sine
robore. Harduin VI, I, 295.) Johann VIII. im Schreiben an
Basilius (Migne 126, col. 853 ss.) nennt Photius „frater", „con-
frater", „comminister" und „consacerdos" und billigt seine

Wiedereinsetzung. Ignatius selbst hatte vor seinem Tode den

Papst um Anerkennung des Photius gebeten. Das Konzil von
Konstantinopel (879—880) verurteilte also das im Jahre 869—870
in der gleichen Stadt gehaltene Konzil, anerkannte ausdrücklich
die Rechtmässigkeit des Patriarchen Photius, erklärte die Gleichheit

der beiden Stühle von Rom und Konstantinopel und verbot,

Rom neue Arorrechte zu verleihen. Roms Ansprüche über
die Bulgarei wurden zurückgewiesen und die Einschaltung des

filioque ins Glaubensbekenntnis untersagt. Photius hatte aber
nicht um Verzeihung seiner Angriffe gegen Rom gebeten, und
die Bulgarei wurde nicht Rom zuerkannt (misericordiam coram
synodo postulantem). Hierüber beschwerte sich Johann VIII.
(LIardtiin VI, I, 87—89) und nicht über den Canon gegen die

Vermehrung der römischen Vorrechte, noch über die

Verurteilung des Konzils von 869 und des filioque. Der grosse
Patriarch, welcher im Jahre 888 den Patriarchenstuhl wieder
verlassen und ins Kloster gehen musste, weil Kaiser Leo der
Philosoph denselben seinem Bruder Stephan übergab, starb
im Jahre 891.

Zur Beurteilung des berühmten Patriarchen ist man fast
ausschliesslich auf die Anklagen seiner Feinde angewiesen :

Theognost, Metrophanes, Aletropolif von Smyrna, Stylian,
Metropolit von Neucäsarea, Nicetas, Anastasius den Bibliothekar
u. s. w. Seine Freunde Gregor von Syrakus, Zacharias von
Chalcedon, Theophanes von Cäsarea u. a. traten für ihn ein

an den Synoden von 869—870 und 879—880 in Konstantinopel.
Aielleicht ignorierten sie die Beschuldigungen der Gegner, weil
letztere im Dunkeln handelten, oder würdigten dieselben keiner



— 537 —

Antwort oder ihre Schriften sind verloren, wahrscheinlich auch
verbrannt worden. Von den kaiserlichen Briefen zu gunsten
unseres Patriarchen ist keine Spur mehr vorhanden, während
die ihm feindlichen aufbewahrt sind. Sieben Säcke, enthaltend
die Schriften des Photius sowie Aktenstücke gegen Rom und
Ignatius, wurden auf dem Konzil von 869 verbrannt, darunter
die Akten der antipäpstlichen Synoden von 861 und 867, der
kaiserliche Absagebrief vom Jahre 865. Aron Nikolaus selber
vernehmen wir, dass ihm der kaiserliche Bote Leo zwei Bände
übergeben habe. (Legatus a nobis imperialis nomine Leo a

secretissuseeptus, duo volumina obtulit, quorum unum depositions
Ignatii gesta continebat, alterum autem de Sanctis habebat
imaginibus acta, col. 1071, 1092.) Er befiehlt ausdrücklich
Verbrennung dieser Schriften, wTelche gegen den römischen Stuhl
und Ignatius gerichtet sind, und besonders des kaiserlichen
Briefes vom Jahre 865. (Omnia scripta, quse male sint
compilata, non solum adversus nos et hanc sanctam Ecclesiam
verum etiam contra fratrem nostrum et comministrum Ignatium
coram universa sui imperii multitudine igni tradenda décernât,
ep. 98 col. 1040 s.) A^erloren sind der Brief der Kaiser Michael
unci Basilius an den Bulgarenkönig Bogoris betreffend die
römischen „Ketzereien" und die Briefe des antipäpstlichen
Konzils von 867 an den römischen Klerus und Kaiser Ludwig II.
Die bibliotheca graeca von Fabricius enthält eine Abteilung
betitelt: Photii scripta, per odium Latinorum exusta vel stip-
pressa, aut interpolata Daraus folgt, class loir nur den kleinsten
Teil der Schriften des Photius selber besitzen. AVarum wurden
diese Schriften verbrannt, wenn sie Fälschungen, unwiderlegliche

Belege der ruchlosen Lügen des Photius enthielten, den
Anastasius einen „perversorum dogmatum eultor" nennt, der
non pro fidei pravitate, sed ob perversitatem operum verurteilt
worden! (Harduin V, 752, 755.) Warum wurden diese Beweise
der Ruchlosigkeit nicht aufbewahrt"? Die Thatsache der ATernich-

tung seiner Schriften und der seiner Sache förderlichen Schriftstücke

und Akten spricht also zu gunsten unseres Patriarchen.
Alan konnte ihn keiner Ketzerei überweisen und gab auf dem
Konzil (869) die ausweichende Antwort: Seine AVerke seien
schlimmer als Häresien und er selber ein operarius diaboli.
Vgl. Fleury III, p. 464. Im Briefe an den Erzbischof von
Aquileja führt Photius aus, dass, wenn die Abendländer zehn



— 538 —

oder zwanzig Väter für das filioque anführten, man hundert
gegen dasselbe eueren könne. Migne 102, col. 794—822. Die
römischen Legaten am Konzil von 879—880 in Konstantinopel
sagten: „Benedictus Deus, quod optima fama salicissimi Photii
patriareba? non solum in nostrani regionem, sed etiam in
universum orbein pervenit, non tantum sermonibus confirmata,
quantum factis attigit fines terra? ; idque testantur non ii
solum, qui linguam gra?cam profitentur, sed ipsum etiam bar-
baricum et agreste genus, non esse similem ei sapientia et
scientia, ncque commiseratione ac largitione in pauperes, neque
benignitate et humilitate, et quod semper facta ejus pltira sunt

quam dicuntur." Harduin AH, Pars I, col. 339. Christophorus Zam-
pelios sagt von ihm (Valetta, Photius, Briefe, 112;: „'O ipokioç
söwot TïjV Oglroóo^iar xaì xò sltroç sx z/~ç rrgoxst(isvrç dßvOO'ov.u

Selbst unparteiische Männer wie der Kirchenhistoriker
Fleury haben sich von den feindlichen Zeitgenossen des
Patriarchen beeinflussen lassen. Derselbe sagt: C'était le plus
grand esprit et le plus savant homme de son siècle. C'était un
parfait hypocrite, agissant en scélérat et parlant en saint.
Panthéon litt. p. 315, 3e discours. Dümmler (Gesch. des ost-

fränk. Reiches I, S. 499) spricht von der „verächtlichen Speichelleckerei

des Photius" und nennt dessen erstes Schreiben an
Mkolaus I. „ein Jleisterstück byzantinischer Schlauheit".

Die Ehrenrettung des Photius ist eine dringende Pflicht
für den Geschichtsforscher. Der ultramontane Lapôtre in seinem
AArerke : L'Europe et le S. Siège ä l'époque caiiovingienne, lre

partie, pape Jean Vili, p. 59 beurteilt den grossen Patriarchen
wie folgt: ,,A parier rigoureusement, c'est fausser l'histoire de
Photius que de lui donner l'ambition pour principal ressort.
Photius n'a pas été, au vrai sens du mot. un ambitieux. U
n'est pas le moins du monde prouvé que Photius ait menti
autant qu'on le pense lorsqu'il affirme n'avoir accepté la dignité
patriarcale qu'à son corps défendant. S'il se cramponna
énergiquement à son siège patriarcal sous le feu des anathèmes
lancés par Nicolas 1er, si. plus tard, dépouillé de sa charge,
il aspira sans cesse à la reprendre, ce fut moins pour jouir du

pouvoir suprême que pour établir son bon droit, pour qu'il
devînt évident aux yeux de tous qu'on avait frappé en lui un
innocent, le plus innocent et le plus juste des condamnés après
Jésus-Christ."



— 539 —

Gfrörer sagt, Band III, 2, S. 983: „Nie hat ein Grieche
die Eingriffe des römischen Stuhles mit so viel Gewandtheit
und List zurückgewiesen wie Photius. An Kühnheit und
Grossartigkeit der Entwürfe stand ohne Zweifel Photius dem Papste
Nikolaus I. nach, aber in den Künsten priesterlicher Herrschaft
war er diesem merkwürdigen Kirchenfürsten und noch mehr
seinen Nachfolgern gewachsen. Indessen richten die Römlinge
ihre Hauptangriffe gegen den sittlichen AVert des Mannes und
hierin haben sie unrecht. Wir fürchten, class die römischen
Päpste, welche mit Photius kämpften, nicht berechtigt sind, den
ersten Stein auf ihren griechischen Nebenbuhler zu werfen,
sobald es sich einzig um den Ruhm der Redlichkeit und anderer
rein christlicher Tugenden handelt. Denn in dieser Beziehung
ist wohl der eine so viel oder so wenig wert als der andere.
Der Hass der Römer beweist weiter nichts als die Tiefe der
AVunde, welche ihnen der Grieche schlug. AVirklich war die
Synode des Jahres 879 eine schwere Demütigung römischen
Selbstgefühls. Daher ist sie von den Lateinern, seit Johann VIII.
den Fluch über sie aussprach, nie mehr anerkannt worden.
Wohl aber betrachtet der griechische Klerus dieselbe als einen
seiner teuersten Triumphe und ehrt sie als das achte ökumenische

Konzil. Fast bis auf unsere Zeiten herab wissen katholische

(ultramontane; Schriftsteller den Charakter des Patriarchen
von Konstantinopel nicht schwarz genug zu machen. Man inuss
bekennen, dass dieser Groll wenigstens begreiflich ist."

Schrcekh sagt, Band 24, S. 132: „Überhaupt herrscht in den
Briefen des Photius ein so lebhaftes Bewusstsein seiner
Rechtschaffenheit und ein so starker xVusdruck von frommen
Gesinnungen, dass man ihn zwar nicht von allen hierbei begangenen
Fehlern freisprechen kann (denn der rechtschaffenste Mann kann
manche von ihm begangene verkennen), aber doch die schändlichen

Schritte, die ihm der Panegyrist seines Gegners i Nicetas)
beilegt, unglaublich finden muss. Allem Anseilen nach hat er
sich in der schnellen A7erurteiliing des angehörten Ignatius
beeilt ; aber es war doch wenigstens der gewöhnliche, gerichtliche

AVeg in Kirchensachen, Untersuchung und Ausspruch einer
Synode, auch kennt man die Beschuldigungen zu wenig, welche
gegen den Ignatius vorgebracht wurden. Wahr ist es, dass er
eine Stelle angenommen, die einem andern, noch Lebenden, so

viel man urteilen kann, mit Unrecht entrissen worden war;



— 540 —

allein dagegen schützen ihn die wider ihn gebrauchten Zwangsmittel."

S. 201 f.: „Mit einem fast unversöhnlichen Hasse haben ihn
mehrere Schriftsteller der römischen Kirche bis auf die neueren
Zeiten verfolgt, keiner ergrimmter als Baronius. Es wäre genug
gewesen, zu sagen, dass Photius einer der hitzigsten und
gefährlichsten Feinde der Päpste und ihrer Monarchie gewesen
ist; grausame und niederträchtige Schritte stimmen nicht überein

mit seinen bekannt gewordenen Gesinnungen, beruhen nicht
auf hinlänglichen Zeugnissen. Mehr Gerechtigkeit hat man ihm
allgemein als dem gelehrtesten Manne seines Jahrhunderts
widerfahren lassen."

Hase, Kirchengeschichte, Band II, S. 292 ff. : „Die Trennung

beider Kirchen ist innerlich, thatsächlich, seit Photius
vorhanden, die bestimmte Erklärung ist erst im 11. Jahrhundert
ausgesprochen worden Seine Encyklika hat die Losung der
kommenden Kirchenhaltung ausgesprochen Photius ist auch
in der AVissenschaft ein Vorbild seiner Kirche, er hat sich einen
grossen Namen erworben durch seine polemischen Schriften im
Bilderstreit, gegen die Paulicianer, gegen die römische Kirche,
vor allem durch seine Bibliothek und sein Gesetzbuch."

Guettée in seiner „Histoire cle l'Eglise", AH, pp. IX—X,
pp. 335—338, 349—350, schreibt wie folgt: „Une fois constituée
en Occident par les rois franks, la papauté se montra beaucoup

plus arrogante à l'égard de l'Orient; mais elle rencontra
aussi, de la part de l'Orient, une opposition plus vigoureuse.
Dieu suscita, pour la diriger, un grand et saint personnage,
Photius, qui avait à lui seul plus de génie et de science que
tous les papes de son époque et tous leurs savants occidentaux.
Il était doué aussi d'une incomparable énergie, et il sut faire
face à toutes les intrigues, à toutes les calomnies, pour la
défense de l'orthodoxie. La papauté en a fait l'auteur de la division

qui existe entre l'Orient et l'Occident. Jean VIII ne craignit
pas d'annuler ce qu'avaient fait ses prédécesseurs Nicolas et
Adrien avec précipitation et sans s'être entourés des renseignements

nécessaires. Les papes, fiers d'une puissance qu'ils ne
devaient qu'aux rois franks, se crurent le droit de briser les
vieilles traditions, de les falsifier à leur profit. Ils voulurent
imposer à l'Orient orthodoxe leurs prétentions antichrétiennes
et se rendirent coupables du schisme. Jean VIII fait exception



— 541 —

parmi les papes — aussi les sectaires d'une papauté schismatique

le rabaissent autant qu'ils exaltent Nicolas et Adrien.
C'est au nom de la tradition universelle que Photius a résisté

aux empiétements hérétiques de la papauté, et qu'il a attaqué
les fausses doctrines qui commençaient, de son temps, à envahir
l'Eglise occidentale. Ses ouvrages méritent, sous tous les

rapports, d'être placés â côté de ceux des Pères de l'Eglise les

plus savants et les plus illustres."
Herr Professor Ivantzoff-Platonoff (Internat, theolog.

Zeitschrift, Jahrgang 1893 und 1894) sagt von Photius:
„Il a été un homme d'un esprit hors ligne, un grand érudit,

dim dévouement sans bornes pour la science (p. 658). Ignace
lui-même, ayant connu Photius plus intimement, lui accorda au
déclin de ses jours toute sa confiance (p. 659). L'acquisition du
monde slave à la vérité chrétienne est, sans contredit, une de

ses grandes gloires. Son grand crime était son opposition au
pape ; effectivement, ne s'était-il pas permis de juger celui qui
ne peut être jugé par personne Mais aux yeux de tout homme
impartial, Photius, dans toute cette affaire, n'a été que ferme
et juste, nullement fier et arrogant (p. 663). En Occident, on
appelle les Orientaux des Photiens ; nous n'avons pas à nous
offenser de ce surnom, nous l'acceptons volontiers, non que
Photius soit l'inventeur des principes orthodoxes, mais parce
qu'il les a très énergiquement affirmés aux débuts mêmes de
notre lutte contre les Latins, contre les innovations de Rome."
(Jahrgang 1894, S. 257.)

Pfarrer Johann Richterich in Genf.

(Schluss folgt.)


	Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]

