Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 39

Artikel: Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]
Autor: Richterich, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAPST NIKOLAUS L

(24. April 858 — 13. November 867.)

(Fortsetzung.')

Siebentes Kapitel.

Einmischung Nikolaus I. in die inneren Angelegenheiten

der orientalischen Kirche. Kaiser Michael III. und der

Patriarch Photius wahren mutvoll deren Autonomie und
Selbstandigkeit.

Die morgenliindische Kirche verteidigte mit unerschitter-
lichem Mut die heiligen Uberlieterungen der Kirche und ging
siegreich hervor aus den Verfolgungen und Kiampfen der bilder-
stirmenden Kaiser. Im Jahre 846 bestieg Ignatius, ein Sohn
des abgesetzten Kaisers Michael I. Rhangabe., den Patriarchen-
stuhl von Konstantinopel. Die schindlichste Sittenverderbnis
herrschte am Hofe des jungen Kaisers Michael 1II., der schon
als dreijihriger Knabe (342 zu seiner Wiirde gelangt war.
Wahrend seiner Unmiindigkeit fiihrte seine Mutter Theodora
die Regierung biz zum Jahre 856, um dann dem kaiserlichen
Oheim Bardas Platz zu machen, dem Michael die Mitregentschaft,
in Wirklichkeit die oberste Gewalt tibertrug. Nach den kano-
nischen Vorschriften konnte kein Verschnittener zur Patriarchen-
wiirde erhoben werden, und war also die Wahl des Ignatius
ungesetzmiissig. Ignatius verfeindete sich mit dem Kaiser,
indem er sich weigerte, die Kaiserin-Mutter nnd ihre beiden
Tochter in ein Kloster zu schicken, und mit Bardas, weil er
ihn wegen unziichtigen Umgangs mit seiner Schwiegertochter
von dem hl. Abendmahle ausschloss. Bischof Gregor von Syrakus

Y Siehe Jahrgang 1901, Nr. 35, S. 560—588: Nr. 36. S. 735—764; Jahr-
gang 1902, Nr. 37, S. 116—146.



— 313 —

war vom Patriarchen wegen rein personlicher Griinde ge-
demiitigt und mit seinem Anhang abgesetzt worden. Von miich-
tigen Beschiitzern unterstiitzt, appellierte Gregor an den Papst.
Ignatius seinerseits stellte an die beiden Pédpste Leo IV. und
Benedikt TII. das Gesuch, die Verdammung Gregors zu billigen.
Letztere fanden, es sei besser, die streitenden Parteien vor
ihren Richterstuhl in Rom zu ziehen, was Ignatius und Gregor
ablehnten. Im Jahre 858 wurde Ignatius, der des Hochverrats
angeklagt war, abgesetzt und auf eine Insel im Mittelmeere
verbannt. Die kirchliche Partei der Gregorianer war unschuldig
an diesem Gewaltakte; unschuldig war auch derjenige, welcher
als der Wirdigste unter den Gregorianern an die Stelle des
exilierten Ignatius gesetzt werden sollte, der Staatssekretir
Photius (geb. um 820 in Konstantinopel, gest. 891). Photius
stammte aus einer vornehmen Familie, war Nefte des fritheren
Patriarchen Tarasius, besass einen grossen Fleiss und eine un-
geheure (Gelehrsamkeit. Sein Wissen umfasste die verschiedensten
(Gebiete. Ein Laie, wurde er innert einigen Tagen zum Priester
und zum Patriarchen konsekriert. Den Weiheakt vollzog
Gregor von Syrakus. Ignatius, allerdings ein Opfer der kaiser-
lichen Willkiir, hiitte auf seine Wiirde schon anfangs freiwillig
verzichten sollen, um allen Wirren in der Kirche vorzubeugen.
Photius wurde auf dem Konzil von Konstantinopel (859) vom
Klerus, Kaiser und den weltlichen Wiirdentriagern gewéhlt und
die Absetzug des Ignatius gebilligt. Letzterer protestierte gegen
seine Absetzung in einigen Schreiben an die morgenlidndischen
Bischofe und an den Papst. Die willkiirliche Absetzung von
Bischofen durch die weltliche Macht war zu jener Zeit leider
in allen Kirchen etwas Gewohnliches. Wenn ein solcher Fall
eintrat, schritt man zur Wahl eines Nachfolgers, und diese
galt als eine rechtméissige. Dieser weltliche Einfluss machte
sich bei der Wahl des Ignatius und des Papstes Nikolaus selber
geltend. (Preesentia magis ac favore Ludovici regis et procerum
ejus, quam cleri electione substitutus erat, vgl. Annales Bertiniani,
ad. a. 858.) Im Orient galten die Patriarchen Arsacius und
Attikus, welche dem ungesetzmissig abgesetzten Chrysostomus
+ 407 folgten, als rechtmiissig Gewiihlte ; ebenso im Occident die
Nachfolger der Papste Pontian (250—235), Liberius (366), Silverius
(D37) und Martin (653). Letzterer gedenkt seines Nachfolgers
Eugen I. ohne Protest und Anathem. Vorausgesetzt, dass die



— 514 —

Wahl des Photius eine unkanonische war, so fillt die Schuld
auf die Wahler und nicht auf den Gewiihlten.

Nach dem Papstbuche schickte der Kaiser Michael eine
Gesandtschaft nach Rom mit reichen Geschenken und einem
leider verloren gegangenen Schreiben. Michael verlangte wahr-
scheinlich die Mitwirkung des Papstes zur Beseitigung der
durch Ignatius hervorgerufenen Wirren; FReineswegs seinen
oberrichterlichen Ausspruch, wie der weitere Verlauf zeigt.
Photius meldete nach damaliger Sitte dem Papste seinen
Amtsantritt, Er nennt darin Nikolaus ,Bruder und Mitbischof*,
L,Papst von Altrom*“, er selber ist der . Bischof des neuen Rom¥.
Er preist die Erhabenheit der Patriarchenwiirde, dieses schreck-
lichen Joches, das er nur ungern auf sich genommen. Ignatius
habe sich heimlich, widerrechtlich dieser Wiirde entzogen (rod
TO0 NGV (eocrevay Auyovioc tfc voleviic vrefeldovios aflag)
(nuper itaque cum is, cul ante nos sacerdotio fungi obtigerat, eo
honore abiisset), und der Kaiser, der Klerus und die Metropoliten
hiitten ihn (Photius) gegen seinen Willen gewiihlt. Tn dem bei-
gefliigten Glaubensbekenntnis anerkennt Photius die sieben
allgemeinen Konzilien. (Die rémische Kirche anerkannte damals
nur die sechs ersten okumenischen Synoden.) Migne, Series
greeca, Patrologia 102, col. H86—5H94.

Dieser erste Brief des Photius ist etwas schwiilstiz und
affektiert — im Grunde aber ein schones Denkmal der GGlaubens-
treue, wirdig eines gelehrten Schriftstellers und eines grossen
Bischiofs. Die romisch-katholischen Theologen und ihre Helfers-
helfer finden darin nur Trug und Heuchelei. Aus der Meldung
seines Amtsantritts macht Nikolaus eine Anfrage des Photius
um Bestéitigung seiner Wahl. Dass, wie Photius mitteilt, Ignatius
seine Wiirde verlassen hat (freiwilliz oder unfreiwillig), ist
wahrscheinlich und wird von Elias, dem Vertreter des Patriarchen
von Jerusalem auf dem Konzil von Konstantinopel (869), hervor-
gehoben. (Labbe VIII, col. 1315, vgl. Guettée, Pap. schismatique,
B 317

Die kaiserliche Gesandtschaft, bestehend aus den zwei von
Ignatins abgesetzten Bischéfen Zacharias und Theophilus und
zwel anderen Bischdofen Methodius und Samuel, nebst dem
kaiserlichen Hofbeamten Arsabir, wurde zu Rom in der Kirche
der hl. Maria ad preesepe empfangen, jedoch nicht zur Kirch-
lichen Gemeinschaft zugelassen. Die von Nikolaus zusammen-



515 —

berufene romische Synode wiihlte als Legaten nach Konstan-
tinopel die Bischife Rodoald von Porto und Zacharias von Anagni,
die mit zwel vom 25. September 860 datierten Briefen an Kaiser
Michael und Photius versehen waren. Papst Nikolaus benititzt
nun die ihm dargebotene Gelegenheit, um aus den griechischen
Wirren den denkbar grossten Vorteil zu ziehen und den Stuhl
von Konstantinopel, den miichtigen Rivalen, so tief als moglich
zu demiitigen, Die Rolle eines Schiedsrichters masste er sich
an, und die Orientalen sollten sich endlich beugen unter die
romische Oberhoheit. Schon lange war die Kirche des Ostens
der westlichen Kirche entfremdet. Grinde dieser allmithlichen
Enttremdung waren: Die politischen Zustinde des Ostreiches,
das immer mehr an Ansehen verlor und nur ungern die politische
Macht Karls des Grossen der seinigen entgegengesetzt sah; die
Bilderstreitigkeiten im Orient; die Bestimmungen des zweiten
trullanischen Konzils (692) und die dogmatischen Difterenzen
wegen des Monotheletismus und des Ausganges des hl. Geistes,

Nachdem Nikolaus im Schreiben an den Kaiser denromischen
Primat betont (ep. 4, col. 775 ss.), klagte er dariiber, dass den
Kirchengesetzen zuwider in Konstantinopel eine Synode ohne
Zustimmung Roms gehalten und Ignatius abgesetzt worden sel.
Diese Behauptung war ganz pseudoisidorisch., (Absque Romanee
sedis, Romanique pontificis consensu, nullius insurgentis deli-
berationis terminus daretur.) Wohl durfte kein Dogma formuliert,
werden ohne die Zustimmung des Patriarchen von Rom —
doch in eine Irage der Kirchenordnung, in die Wahl eines
ostlichen Patriarchen hatte sich der Papst nicht zu mischen.
Die Anfihrung der Canones von Sardika (eines nur im Abend-
lande geltenden hesonderen und nicht allgemeinen Konzils)?')
und der pépstlichen Dekretalen von Colestin, Leo, Gelasius
und Hadrian, um die kanonische Wahl des Photius zu bestreiten,
musste im Orient wenig Kindruck machen. ,Wenn der Kaiser
behaupte,” so fihrt Nikolaus fort, .Ignatius habe aus freien
Stiicken seinen Stuhl verlassen und sei vom ganzen Volke

1) Dr. Friedrich hat am 8 Juni 1901 in einer Sitzung der koniglich
bayr. Akademie der Wissenschaften die Unechtheit der Canones von Sar-
dika nachgewicsen, Vgl Internationale theologische Zeitschrift, Jahrgang
1902, S. 158 ff. Diese Fiilschung war im Morgenlande unbekannt, wo man
diese angeblichen niciinischen Canones (418) in allen Sammlungen nirgends
vorfindet.



— 516 —

abgesetzt worden (quem sedis gubernacula propria spontaneaque
voluntate deseruisse et totius plebis congregato concilio depositum
esse), so befehle er (volumus), dass Ignatius vor den pépstlichen
Legaten erklire, warum er seinen Stuhl verlassen und die
Entscheidungen der Pépste Leo und Benedikt verachtet habe,
indem er sich nicht beeilt habe, sein Verhalten gegeniiber
Gregor von Syrakus in Rom zu verteidigen. Nach der Unter-
suchung durch seine Legaten werde er sich den Oberentscheid
vorbehalten (apostolica sanctione diffiniemus, quid de eo agendum
sit), damit die Kirche von Konstantinopel sich wieder baldiger
Ruhe und Festigkeit erfreue” (col. 777). Nikolaus denkt auch
an die materiellen Interessen seines Stuhles und verlangt die
Wiederherstellung des piipstlichen Vikariates von Thessalonich
und die Zuriickgabe der romischen Patrimonien in Kalabrien
und Sizilien; .denn es sei unverntnftig, dass ein kirchlicher
Besitz von einer weltlichen Macht vorenthalten werde®. (Irratio-
nabile est ut ecclesiastica possessio, unde luminaria et concin-
nationes Ecclesice Dei fieri debent, terrena quavis potestate
subtrahatur, col. 779.) Die gleiche Forderung stellt der heutige
Papst betreffend die Wiederherstellung des fritheren Kirchen-
staates, wie wenn derselbe zur Ausiibung seiner geistlichen
Mission notig wire. Die Wiedererstattung der unter Leo dem
Isaurier entrissenen Giter wiire wohl die conditio sine qua non
fiir den roémischen Stuhl gewesen, den neuen Patriarchen an-
zuerkennen. Wenn Photius diese Bedingung erfiillt und Roms
Suprematie angenommen hétte, wiire seine Erhebung unbean-
standet geblieben. Des Papstes Legaten erklirten ja spiiter
auf dem Konzil (861): ,sie hiitten keine Briefe an Ignatius, nach
seiner Absetzung durch ein Konzil sei er nicht mehr Patriarch®.
(Non ad patriarcham, sed ad eum qui in provinciali concilio suo
damnatus esset, veniremus, parati omnia ex canonum decretis
definire.) (Theognosti Libellus, Migne, series greeca, 105, col. 853.)

Nikolaus verlangt, dass die Konsekration des Erzbischofs
von Syrakus laut apostolischer Anordnung vom Papste geschehe
(ut traditio ab apostolis instituta nullatenus nostris temporibus
violetur). Seit dem Sturze des romischen Kaiserreichs i vierten
Jahrhundert war Sizilien dem griechischen Reiche einverleibt.
Das romische Patriarchat hatte also keine Rechte iiber die
Kirche von Syrakus, und die vorgebliche apostolische Anordnung
war aus der Luft gegriffen.



— 517 —

Der kirchliche Rang eines Bistums musste sich nach dem
biirgerlichen Range der betreffenden Stadt richten, und die
kirchlichen Bezirke und Einteilungen waren abhingig von den
politischen Umgestaltungen.

Der Brief des Papstes an den Patriarchen Photius (ep. 5,
col. 780) war kurz und schneidend. Der Patriarch wird als
einfacher Laie angeredet, Nikolaus tadelt seine ungesetzmiissige
Weihe und lobt ihn wegen des abgelegten Glaubensbekenntnisses,
obgleich das filioque darin fehlte. (Vos catholicum in sumptis
apicibus cognovimus .... multas gratias Deo retulimus, quia
vestrum scire de catholico fonte manare experti sumus.) Seine
Erhebung auf den Patriarchenstuhl wird nicht anerkannt auf
Grund der Bestimmungen von Sardika und der piipstlichen
Dekretalen von Colestin, Gelasius und Leo beziiglich der Uber-
stiirzung seiner Ordination und seiner Promotion aus dem Laien-
stande. Die beiden letzteren rémischen Bischofe, die zur Erhohung
der Papstmacht sehr viel beigetragen haben, werden besonders
ausgezeichnet. Von Leo heisst es: cujus laus in quarta synodo
magnificatur, von Gelasius: Leonis ... meritis non impar. Die
Anerkennung des Patriarchen wird bis auf die Rickkehr der
Legaten verschoben.

Im Mai 861 wurde in Konstantinopel im Beisein des Kaisers,
der wichtigsten Staatsbeamten und der Legaten ein von 318
Bischofen besuchtes Konzil abgehalten. Dasselbe wurde nicht
berufen, um die Wahl des Photius durch die pdpstlichen Legaten
bestdtigen zu lassen. Letzterer bedurfte der Bestiitigung des
Papstes nicht, er war schon seit zwel Jahren Patriarch und
erschien auf der Synode nicht als ein Angeklagter, sondern
als Vorsitzender. Das Konzil sollte verhandeln iiber die Frage
der Bilderverehrung und iiber verschiedene Angelegenheiten
die Kirchenzucht betreffend. Die Angelegenheit des Photius
und seines Vorgingers wurde nur auf Wunsch des Kaisers in
Gegenwart der Legaten vorgelegt. Ignatius wurde zum zweiten-
mal feierlich abgesetzt. Er appellierte nach Rom, aber sein
Gesuch war bloss von 6 Metropoliten und 15 Bischofen unter-
schrieben. Der Abt Theognost brachte es nach Rom nebst
einem schriftlichen Berichte iiber die ganze Sache. Die Partei
des Ignatius konnte nur mit Hilfe Roms ihre Ziele erreichen.
Die Denkschrift des Ignatius ist gerichtet an den sanctissimo
domino nostro et beatissimo preesidi cunctarum sedium patriarchee,



— 318 —

Sancti Petri principis apostolorum successori cecumenico, papee
Nicolao (Labbe VIII. Libellus Ignatii). Gregor der Grosse wiirde
diese Titel als teuflische Erfindungen abgelehnt haben. Da das
Konzil so zahlreich besucht war, so suchte man ihm einen all-
gemeinen Charakter beizulegen. Selbst das Papstbuch spricht
von einem convocato generali synodo. Die griechischen Konzils-
akten sind verloren; ein Auszug in lateinischer Sprache findet
sich in der Canonessammlung des Kardinals Deusdedit (ed. Mar-
tinucei, p. 505 ss.). Diese aus dem papstlichen Archive stam-
mende Ubersetzung wurde wahrscheinlich zur Zeit unseres
Papstes und zu dessen Gebrauche gemacht. (Vgl, Duchesne,
Liber pont. I, p. 169.)

Die Synodalakten mit Briefen vom Kaiser Michael und
Photius wurden erst nach der Riickkehr der piipstlichen Legaten
in Rom durch eine Kkaiserliche Gesandtschaft Nikolaus iiber-
bracht. Den kaiserlichen Brief besitzt man leider nicht mehr.
Photius in seinem zweiten Briefe an Nikolaus (Migne, Patrologia
greeca, 102, col. 594—618) betont die Wohlthaten der christlichen
Liebe, die auch ungerechte Unbill ertriigt (eine Anspielung auf
das Verhalten des Papstes, der vorschnell die Weihe des
Photius als eine ungesetzmissige verurteilt hatte). Nikolaus
hitte eher Mitleid mit ihm haben sollen, anstatt ihm Vorwiirfe
zu machen; denn er sci wider Willen unter das Joch gebeugt
worden. Nur gezwungen habe er ein ruhiges, dem Studium
geweihtes Leben aufgegeben, um durch Ubernahme des neuen
Amtes Kummer, Hass und Vorwiirfe fiber sich ergehen zu lassen.

Seine Feinde selber konnen nicht umhin, dem Photius das
Zeugnis eines den Studien obliegenden fleissigen Mannes zu
geben, der erster (Geheimschreiber am Hofe war und dem die
héchsten weltlichen Ehrenstellen zuginglich waren. Und doch
beschuldigen sie ihn des Ehrgeizes und der Kriecherei! Die
intimen Briefe des Photius an Bardas beweisen, dass Photius
nur ungern die Wiirde annahm (digne 102, col. 623).

Photius rechtfertigt seine Irhebung vom Lalen zum
Patriarchen. Es widerstreite den (Gesetzen der orientalischen
Kirche nicht, Laien zur bischoflichen Wiirde zu befordern. Die
Patriarchen Nektarius, Tarasius, Nicephorus und Ambrosius,
Bischof von Mailand, seien direkt vom Laienstande gewéihlt
worden. Es gebe viele Kkirchliche Bestimmungen, die nicht
allgemeine Giiltigkeit hdtten. (At canones, inquit, violati sunt,



— 519 —

quod ad pontificatus fastigium e laicorum ordine ascendisti.
Quales autem canones hi, quorum asseritur preevaricatio? Quos
ad hunc usque diem Constantinopolitanorum Ecclesia non accepit,
col. 599 s.) Die von Nikolaus citierten sardicensischen Canones
und pépstlichen Dekretalen habe der Orient nicht recipiert.
Nur was ven okumenischen Synoden aufgestellt worden, sei
allgemein verbindlich. Es gebe in den verschiedenen Kirchen
zahlreiche, den gemeinsamen Glauben nicht berihrende Ver-
schicdenheiten in der Kirchenordnung. So werde iun einigen
Teilen der Kirche den Diakonen sofort die Bischofsweihe erteilt
(Anspielung auf die Weihe des Diakons Nikolaus zum Papst),
ohne zuvor die Priesterweihe empfangen zu haben, und finde
man in Rom keine verheirateten Geistlichen. Die einen ver-
langen, dass ihre Geistlichen sich den Bart scheren, die andern
verbieten es. Den pipstlichen Primat bestreitet Photius nicht,
er anerkennt ihn im Sinne und Geiste der alten Kirche —
doch hiitten besonders die hohen Kirchenvorsteher die Pflicht,
die Kirchengesetze zu beobachten. Die hl. Canones bestimmen,
dass DBischéfe Untergebene eines andern Bischofs nur dann
aufnehmen diirfen, wenn dieselben mit Empfehlungsbriefen
ihres Kirchenhauptes versehen sind. Nikolaus gewithre in
ihrer Heimat Bestraften und Gebannten in Rom Aufenthalt,
die dorthin zogen, um sich der verdienten Strafe zu entziehen
und Zwietracht zu siden. Photius hatte die Gegenpartei im
Auge. Auch die friinkische Kirche erhob diese Beschuldigung
gegen Rom, weleches heuchlerischen und scheinheiligen Ver-
brechern oft als Zufluchtsort diente,

Weit entfernt, dem Papste die Rechte, die er iiber gewisse
Kirchengebiete des Patriarchates von Konstantinopel forderte,
streitig zu machen, schliesst Photius seinen Brief mit der Lr-
klirung: wenn es nur von ihm abhinge, so wirde er gerne
den pipstlichen Forderungen geniigen, die Entscheidung dieser
Frage sel jedoch ihrer politischen Seite halber Sache des Kaisers.

Nikolaus wollte nicht ausgleichen, versohnen, sondern ent-
scheiden, nicht vermitteln, sondern als Schiedsrichter walten. Seinen
Legaten Rodoald von Porto und Zacharias von Anagni, die
ihm den wahren Sachverhalt des Konzils von Konstantinopel
erzihlen, glaubt er nicht, wohl aber dem Theognost und den
Ignatianern. Er missbilligt ihr Verhalten unter dem Vorwande,
sie hitten sich einschiichtern und bestechen lassen, aber der



wahre Grund ist, weil sie die Bedingungen, von welchen der
Papst die Bestdtigung der Wahl des Photius abhiingig imachte,
nicht hatten verwirklichen wund zur Geltung bringen Linnen.
Diese Bedingungen waren: Anerkennung der Oberhoheit des
romischen Bischofs tiher die ganze Kirche und Wiedererstattung
der entrissenen lLindereien und Kirchengiiter. Was uns zu
diesem Urteile driangt, ist der Umstand, dass Rodoald zwel
Jabre spiiter mit einer Vertrauensmission in der Scheidungs-
angelegenheit des Konigs Lothar beauftragt wurde und Zacharias
die hochsten Kirchenwiirden erreichte. Die Verurteilung der
beiden Legaten erfolgte erst zwei Jahre spiter, als Rom zur
Finsicht gelangte, dass die Nichtanerkennung des Photius in
seinem Vorteil liege. Mit der Anklage der Bestechlichkeit tritt
Rom auch spiiter auf den Plan, als die Legaten die Akten des
Konzils von 879-—880 unterschrieben hatten.

Nikolaus versammelte seinen Klerus, und die Legaten
wurden feierlich desavouiert. Am 18. Mirz 862 erlisst er ein
Rundschreiben an die Patriarchen von Alexandrien, Antiochien
und Jerusalem, an die Metropoliten und Bischofe des Orients
(ep. 11, col. T83), worin er Protest erhebt gegen die Absetzung
des Tgnatius und die unkanonische Iirhebung des Photius.
Gestlitzt auf die Privilegien des romischen Stuhles werden die
orientalischen DBischofe aufgefordert, dem péapstlichen Urteil
tiberall Nachachtung zu verschaften. (Injungimus atque jubemus.)
Unter dem gleichen Datum gehen Briefe an Photius und Kaiser
Michael ab.

Der Brief an den ,sehr gelehrten Herrn Photius® (pruden-
tissimo viro Photio), ep. 12, col. 785 ss., enthilt die ausdriick-
liche Lehre tiber den Universalepiskopat und die Unfehlbarkeit
des romischen Bischofs. Die von Photius angefithrten Beispicle
eines Nektarius, Tarasius und Ambrosius werden zuriickgewlesen.
Nektarius und Tarasius seien vom Laienstande zur Patriarchen-
wiirde erhoben worden, nicht um rechtmissige Bischofe zu
verdringen, sondern zur Bekimpfung der Ketzereien. Die
Wahl des Ambrosius sei durch ein Wunder beglaubigt worden;
ein Bienenschwarm habe sich in dem Antlitz des Siuglings
eingenistet. Der Synode von Sardika wird der Charakter
eines okumenischen Konzils vindiziert, obgleich deren Canones
im Orient nicht recipiert worden waren. Die allgemeine Ver-
bindlichkeit der pédpstlichen Dekretalen wird hervorgelioben.



— 521 —

Dieselben waren im JMorgenlande zum Teil unbekannt und
galten nur, insofern ihr Inhalt der Schrift, der Tradition und den
allgemeinen Konzilien entsprach. Nikolaus versteigt sich zur
Anmassung: | Ich errate den geheimen Grund, warum du
vorgiebst, die Dekrete des romischen Stuhles nicht zu kennen,
von dem doch erst alle Synoden ihre Geltung empfangen. Nur
darum sprichst du so, weil du wohl weisst, dass eben diese
Dekretalen deiner Wahl zum Patriarchen entgegenstehen,
sofern sie die schnelle Beforderung vom Laien zur Wirde des
Patriarchen verbieten, gemiss dem Spruche des Apostels:
Tim. 5, 22. Entweder kennst oder besitzest du jene Dekretalen
wirklich nicht, dann trifftt dich der Vorwurf der Nachlissigkeit,
oder du kennst sie, beobachtest sie aber nicht, dann bist du
wegen frevelhaften Ungehorsams strafbar®, col. 788. Decretalia
autem quee a sanctis pontificibus primee sedis Romanee Icclesiee
sunt instituta, cujus auctoritate atque sanctione ommnes synodi
et sancta concilia roborantur et stabilitatem sumunt, cur vos
non habere vel observare dicitis 7 Nisi quia vestree ordinationi
contradicunt et ex laico subito ad culmen patriarchatus trans-
volare resistunt? Quod si ea non habetis, de neglectu atque
incuria estis arguendi; si habetis et non observatis, de temeritate
estis corripiendl et increpandi.

Gegen die verschiedenen Gebrauche und Gewohnheiten der
verschiedenen Kirche, welche Photius hervorhebe, habe er keine
Einwendung zu machen, insofern dieselben der kanonischen
Autoritiit nicht entbehren, doch die sprungweise Beforderung
eines Lailen zum Patriarchen sei gegen die Lehre der Viiter.
Nimmer werde er in die Absetzung des Ignatius und die An-
erkennung des Photius einwilligen.

Der Brief an Kaiser Michael (ep. 13, col. 790 ss.) enthiilt
die {dhnlichen Anmassungen. Man habe in Sachen der beiden
Patriarchen gehandelt, ohne die rémische Kirche zu befragen
und ihr Urteil einzuholen. (Inconsulta Romana Ecclesia, absque
nostri apostolatus judicio; contra canonicas vel synodicas
censuras.) Michael habe vor 12 Jahren die Wahl des Ignatius
an Stelle des Methodius nach Rom gemeldet. (Ein Anachronismus,
denn im Jahre 846 regierte Theodora und Michael war kaum
T Jahre alt.) Damals sei man des Lobes voll gewesen iiber
den Patriarchen, und nun sei er aus Neid abgesetzt worden.
Sodann spricht Nikolaus gegeniiber dem Kaiser, der auf die



v §PB =

grosse Zahl der Teilnehmer am Konzil von Konstantinopel
(861) hingewiesen, Zahl, welche der der Viiter von Nicia gleich-
komme, den Satz aus: . Wir folgen nicht der grossen Zahl der
Bischife von Nicia und Chalcedon, sondern ihren freien, gerechten,
gittlich inspirierten Entscheidungen. Nicht auf die Zahl der An-
wesenden komme es an, sondern auf ihrve wirksamen Ausspriiche.
(Nos quidem non nuwmerosum tantum sanctorum episcoporum
collegium Niceeni et Chalcedonensis conciliorum, ceeterorumque
sanctorum Patrum synodicas constitutiones sequimur, sed eorum
liberales veneramur justas divinitus inspiratas sententias, et non
tantum pro suorum multitudine observantur a nobis, quia revera
multi in personis fuere, sed in validissimis sententiis eos per-
pendimus plures, col. 792 s, Wie leicht kann dieser Satz
gegen das vatikanische Konzil (1870) verwertet werden! Schliess-
lich klagt Nikolaus iiber die Falschung seiner Briefe.

Im April 863 berief der Papst ein Konzil nach Rom, das
in St. Peter begonnen und dann wegen der Kilte in den
Lateran verlegt wurde. Vgl. ep. 46, col. 850 ss. Der Legat
Zacharias von Anagni wurde abgesetzt und gebannt; der
fliichtige, in Frankreich weilende Rodoald von Porto sollte
spitter verurteilt werden. Nun erfolgte der pipstliche Bann-
strahl gegen Photius, der in unrechtmiissiger Weise aus dem
Laienstande zum Patriarchen erhoben worden sei. Beil Lebzeiten
des rechtmiissigen Oberhirten habe er sich gleich einem Diebe
und Riauber (more furis atque latronis) in den Schafstall ge-
schlichen, in Gesellschaft von Verurteilten und Gebannten auf
einer Synode den rechtmaissigen Patriarchen abgesetzt und ver-
flucht, die romischen Liegaten zu schwerer Pflichtverletzung
verleitet, die Kirche verfolgt, den Ignatius misshandelt. Lr
wird aus dem Klerus ausgestossen. Untersteht er sich, als
Patriarch fortzuamten, so ist er exkommuniziert, und nur in
der Todesstunde dart ihm das hl. Abendmahl gereicht werden.
Dies zur Warnung denen, welche lehren wollen, ehe sie gelernt
haben. Gregor von Syrakus und die von Photius Ordinierten
werden ihrer Wirden fir verlustig erklart, Ignatius und secine
Anhanger werden in ihren Stellen bestitigt. Wer Ignatius
nicht anerkennt, teilt das Los des Judas, verfillt dem Fluche
Chams, dort ewige Strafe, hier Kirchenbann. Die Synode
schliesst ihr Verdammungsregister mit Verwiinschungen gegen
die Bilderfeinde.



— 323 —

Finige Monche, Anhiinger des Ignatius, welche nach Rom
gepilgert waren, hatten also eine grossere Autoritit fiir Nikolaus
als das von 318 Bischofen besuchte Konzil von Konstantinopel
(861). Die Briefe des grossen Patriarchen an seinen Freund
Bardas beweisen, dass Photius keine Schuld trifft an den gegen
Ignatius und seine Anhidnger veribten Misshandlungen. Die
Hirte und Verfolgung gegen die (Gegner miissten hochstens Bar-
das zur Last gelegt werden. Man soll niemand gestiitzt auf das
Zeugnis personlicher Feinde verurteilen; Nikolaus thut das
Gegenteil. ,Kraft der Autoritit des allmiichtigen Gottes, der
sel. Apostelfiirsten, aller Heiligen, der ehrwiirdigen sechs allge-
meinen Konzilien und des Urteils des hl. Geistes, der durch
ihn spreche®, erhebt er sich zu obigen Anathemata. Sit Dei
omnipotentis et beatorum apostolorum principum Petri et Pauli,
et omnium simul sanctorum, atque venerandorum sex universalium
conciliorum auctoritate, necnon et Spiritus sancti per nos judicio,
omni sacerdotali honore et nomine alienus, et omni clericatus
officio prorsus exutus .... nullo modo liceat eo communionis
spem aut locum habere satisfactionis; sed anathematis vinculis
innodatus una cum perpetuo Dei judicio ac sententia sacrum
corpus et sanguinem D. N.J. Ch., non nisi vicino mortis peri-
culo, ommnino percipiat. LEr hilt sich fir den Inhaber der
gottlichen Gewalt und das Organ des hl. Geistes und beruft sich
auf die allgemeinen Konzilien, welche dem romischen Bischofe
nur einen Ehrenvbrmng und nicht eine oberste Jurisdiktions-
gewalt eingerdumt und den Grundsatz aufgestellt hatten, ein
Bischof kénne nur von den Mitbischéfen seiner Provinz ge-
richtet werden.

Trotz dieser Absetzung und Exkommunikation blieb Photius
in seinem Amte. Die Nachrichten aus dem Occident waren
gunstig fir die Gegner der Papalhoheit. Das von den Erz-
bischofen Giinther und Theutgaud in den Orient geschickte
Protestschreiben, der Widerstand des Erzbischofs Johann von
Ravenna und die antipéipstliche Haltung des Kaisers Ludwig II.,
die Widerspenstigkeit Lothars im Ehehandel, das Pochen
Hinkmars von Reims auf seine Metropolitanrechte und die
Selbstandigkeit der friinkischen Kirche — alles dies erschien
wie der Vorbote einer Erhebung der gesamten Kirche des
Abendlandes gegen die romische Oberherrschaft. Kaiser Michael
schickte nun cin leider verloren gegangenes, die pépstlichen



— 524 —

I"Ibergriﬁ'e und angemassten Privilegien zuriickweisendes
Schreiben nach Rom, welches Nikolaus aut dem Krankenlager
empfing (August 860). Letzterer verfasste gegen Ende des
Jahres eine Antwort auf den Kkaiserlichen Absagebrief, welche
er dem in Ostia sich einschiffenden Protospathar Michael nach-
sandte, ep. 86, col. 926—962. Diese Antwort ist eine Darlegung
der auf Filschungen und Fiktionen, historischen Unwahrheiten
und dem pseudoisidorischen Kirchenrechte aufgebauten péapst.
lichen Anschauungen und Pritensionen, die wir in einem
besonderen Kapitel besprochen. Nikolaus beginnt dieses Schreiben
mit der Erklirung, der kaiserliche Brief sei voll von Blas-
phemien und Beleidigungen gewesen (tota blasphemiis, tota erat
injuriis pleua), voll Schimpfreden gegen ihn selber und die
erste und Lehrerin aller Kirchen (vos a conviciis in nos, imo
contra primam et magistram Lcclesiarum omnium loquentes
exordium feceritis): deshalb habe er ein vor dessen Empfang
aufgesetztes Schreiben andern missen. Der Kaiser habe es
ihm gegeniiber an der notigen Ehrfurcht fehlen lassen, und
doch seien die auf dem Stuhle Petri sitzenden Piipste mit der
Verbesserung der besonderen Kirchen und der Sorge fiir sein
Heil betraut. Er wolle die kaiserlichen Ausspriiche, welche
die Schmilerung der Privilegien der rémischen Kirche und die
Verweigerung der pipstlichen Autoritidt bezwecken, widerlegen.
(Quee ad Ecclesize Romanee injuriam, quee ad ipsius privilegiorum
imminutionem, quee ad sedis apostolicee preesulum derogationem
scripsistis, studebimus.} Die Beweistfithrung steht auf schwachen
Fissen und enthilt apokryphe und gefiillschte Thatsachen,
falsche Schlissse und geschichtliche Verstosse, Der Kaiser
wolle befehlen, withrend seine Vorginger von so grosser kihr-
furcht fiir den romischen Stuhl erfiillt gewesen seien, dass sie
gefragt und gebeten hitten (col. 931). Nikolaus sucht die Be-
hauptungen des Kaisers abzuweisen, der geschrieben, man habe
nicht nach Rom geschickt, damit Ignatius einem zweiten Urteils-
spruche unterstehe, sondern um seiner Mitwirkung gegen die
Bilderstiirmer sich zu vergewissern, col. 945, Ignatius sei bereits
gerichtet und verurteilt gewesen, jam judicatus erat, céeterum
dicitis, non ideo ad nos misisse vos, ut secundum judicium Ignatius
sustineret (col. 933). Nach der Gewohnheit der romischen Kirche
und gestiitzt auf Hebr. 7, 7, dirfe der Hoéhere nicht von einem
Niederen gesegnet, also auch nicht gerichtet werden (col. 941).



525

Als der arianische Konig Theodorich iiber den romischen
Papst Symmachus habe richten wollen, hitten die Bischofe
erklirt, als Niedere hiitten sie nicht das Recht, tiber den ersten
Stuhl zu richten. Wenn die Synode von Konstantinopel die
gleiche Zahl von Bischofen gezihlt habe wie das erste oku-
menische Konzil von Nicida, so mége der Kaiser dieselbe
siebente oder achte allgemeine Synode benennen. (Numerus
igitur pusillus nec obest, ubi abundat pietas, nec multiplex
prodest, ubi regnat impietas, Luk. 12, 32, col. 945.) Der Kaiser
mische sich unbefugterweise in kirchliche Dinge, weil er eine
Svnode gegen Ignatius veranstaltet habe. (Ascendistis cathedram
preesularem . . . sacerdotalis ministerii arripuistls officium:
preesertim cum imperium vestrum suis publice rei quotidianis
administrationibus debeat esse contentum, nec usurpare quee
sacerdotibus Domini solum conveniunt.) Seine Vorginger hiitten
sich nur an den Synoden eingefunden, wo es sich um den
(lauben gehandelt habe, der eine allyemeine Angelegenheit sei,
welche nicht bloss die Geistlichen, sondern alle Christen ohne Aus-
nahme angehe. (Nisi forsitan quibus de fide tractatum est, quee
universalis est, quee omnium communis est; quee non solum ad
clericos, verum etiam ad laicos et ad omnes omnino pertinet
Christianos, col. 943.) Wie reimt sich dieser der altkirchlichen
Anschauungsweise entsprechende Satz mit dem autoritiren
Verfahren unseres Papstes und seiner Nachfolger? Die Ab-
hiangigkeit der orientalischen Kirche von Rom sucht Nikolaus
darzuthun durch den Hinweis auf den Patriarchen Methodius
(t 847), der zur Zeit der Verfolgung in Rom Zuflucht gesucht
und gefunden, an der Milch der dortigen Kirche sich gesattigt
habe, gelehrt worden sei, das katholische Dogma gegen die
Bilderstirmer zu verteidigen, und die Vollmacht, zu predigen,
empfangen habe. (Jam satiatus lacte matris hujus omnium
sanctéee Romanee Ecclesice catholicum dogma defendere fuerit
eruditus et quasi non hinc auctoritatem preedicandi sumpserit,
col. 9461)

Den grossten Teil des kaiserlichen Briefes beantworte er

Y) Langen, Geschichte der rémischen Kirche III, 70 meint, es sei in
diesem Passus die Rede von dem Slavenapostel Methodius (7 885). Bruder
des Cyrillus. Dieser Meinung konnen wir nicht beistimmen. Methodius und
sein Bruder kamen zum erstenmal einen Monat nach dem Tode Nikolaus I.
nach Rom. letzterer hatte sie dahin eingeladen.



— 326 —

nicht, gehindert wegen Krankheit und der Eile, hervorgerufen
durch die schnelle Abreise des griechischen Boten. Die Schmii-
hungen gegen die romischen Privilegien, die Verachtung des
hl. Petrus beweisen, dass der Kaiser nur leichtfertig und ober-
flichlich mit den hl. Canones, den Beschliissen der ehrwiirdigen
Synoden, den Gesetzen der frommen Kaiser und den Auf-
zeichnungen zuverldssiger Mianner umgehe. (Si vestra fuerunt
verba quee in despectum beati Petri apostolorum prineipis, imo
Deil, cujus ordinationi resistitis, scripta, et quasi detrahentia
privilegiis hujus sacratissimee Ecclesize missa sunt; fateor non
vos studiose sacras regulas, non venerandorum synodorum
actiones, non piorum imperatorum leges, non veraces proba-
bilium virorum historias lectitasse, quas tam conati estis in
derogationem Fcclesice tantee inutiliter ac incompetenter atque
incongrue memorare, col. 948.) Nun droht er dem Kaiser mit
der I'xkommunikation, wenn er seinen Weisungen sich nicht
unterziehe, und stimmt ein [Loblied an auf die von Christus
der romischen Kirehe bertragenen Privilegien. (Si contra privi-
legia ecclesitze Romanee nisus vestros erigitis, cavete ne super
vos convertantur. Durum quippe est vobis contra stimulum
calcitrare. Porro si nos non audieritis, restat ut sitis apud nos
necessario, quales D. N. Jesus Christus hos haberi preecepit, qui
Ecclesiam Dei audire contempserint. Math. 18, 17, col. 948.)
Wiihrend er in Stellen seiner tibrigen Schreiben nur von der
Wirksamkeit Petri in Rom spricht, goénnt er in diesem Briefe
auch dem Apostel Paulus einen Anteil an der Grindung der
dortigen Christengemeinde. (Sed Romam in carne venientes,
vitee verbum evangelizantes, ab ea erroris caliginem amoventes,
veritatis Jumine mentes hominum illustrantes, et in ea uno
eodemque die martyrium consummantes, s. Romanam Ecclesiam
roseo cruore suo consecraverunt et hanc non habentem maculam,
aut rugam, aut aliquid hujusmodi exhibentem, Deo Domino
dedicaverunt, col. 949.)

Die Bitte des Kaisers, den Abt Theognost und andere nach
Rom gefliichtete Monche auszuliefern, schliagt der Papst ab und
betont, dass Tausende aus allen Teilen der Erde tiaglich in Rom
an der Schwelle des hl. Petrus Schutz finden gegen Unter-
driickung und zeitlebens dort blieben, col. 951. Zum Schlusse
verlangt Nikolaus, dass Ignatius und Photius sich in Rom ein-
finden, um dort ihr Urteil zu empfangen. Soliten sie gehindert



— 527 —

sein, personlich zu erscheinen, so mogen sie die Ursache ihres
Ausbleibens anzeigen und Gesandte schicken. Er bezeichnet
namentlich die von Ignatius zu schickenden Gesandten und
fordert Einsendung der auf die Angelegenheit beziiglichen
Schriftstiicke. |

Nikolaus I. Brief blieb unbeantwortet. Wir erfahren nicht,
wie der Kaiser dieses Schreiben aufnahm. Thatsache ist, dass
Photius ungeachtet des piipstlichen Bannstrahles mit Eifer und
Hingebung fortfuhr, seines Amtes zu walten, was seine Gegner
allein in Abrede stellen. Nikolaus kann diese Nichtanerkennung
seiner Oberhoheit nicht ertragen und benutzt den Anlass der
in Rom angekommenen Abordnung des Bulgarenkonigs Bogoris,
(August 865), um eine neue Kriegserklirung in den Orient zu
senden. Dreil Gesandte, Donatus, Bischof von Ostia, der Presbyter
Leo und der Diakon Marinus von Rom, sollten in Konstantinopel
acht vom 1J3. November 866 datierte Schreiben abgeben. Sie
waren in Gesellschatt der an den bulgarischen Hof beorderten
péapstlichen Gesandtschaft, bestehend aus den Bischofen Paulus
von Populonia und Formosus von Portus, von Rom abgereist
und verweilten einige Zeit in der Bulgarei. Da jedoch die
Kunde von den Vorgéingen in der Bulgarei nach Konstantinopel
drang, wurden der Kaiser und Photius empért iiber die Gewalt-
thitigkeit, mit welcher dort das romische Kirchenwesen in
kurzer Zeit von den romischen Legaten eingefiihrt und der
griechische Ritus unterdriickt worden war. Die piipstliche Ab-
ordnung wurde an der Grenze des ostromischen Reiches an-
gehalten und zuriickgewiesen. Nach dem Papstbuche schlug
der kaiserliche Beamte Theodor ihren Pferden auf die Kopfe
mit der Erklirung: .Der Kaiser hat euch nicht notig.” Wahr-
scheinlich wurde ihnen bei diesem Anlasse bedeutet, dass sie
nicht welter gehen dirften, ehe sie das griechische Glaubens-
bekenntnis unterschrieben und Photius als Patriarchen anerkannt
haben wiirden (ep. 152, col. 1153).

Der piépstliche Brief an Kaiser Michael (ep. 98, col. 1016 bis
1045) enthiilt eine weitliufige Erorterung der Angelegenheit
Ignatius und Photius. Mehrere Félschungen und Verstiinimne-
lungen seien an den friitheren péipstlichen Schreiben vorgenommen
worden. Die Absetzung des Ignatius sei ungesetzmiissiy und
die Weihe des Photius null und nichtig. Ignatius habe nach
den Canones und den Dekretalen des apostolischen Stuhles,

Revue intern. de Théologie. Heft 39, 1902. 35



— 528 —

auf welche die ganze Kirche sich stiitze (quibus Ecclesia tota
fulcitur atque munitur), nicht von Laien oder unter ihm
Stehenden, sondern nur von Héhern gerichtet werden konnen.
Der Kaiser wird erinnert an sein beleidigendes Schreiben vom
letzten Jahre, das von so vielen Schmiithworten und Listerungen
gestrotzt habe, dass man héatte meinen koénnen, der Schreiber
habe seine Feder in den Rachen einer Schlange getaucht, und
die Lippen des Diktierenden hétten statt Worte Gift ergossen.
(Quee tantis erat verbis contumeliosis, imo blasphemiis respersa,
ut scriptor ejus nonnisi in gutture colubri calamum tinxisse
putetur, et dictatoris labia pro dictionibus venena fusisse
videantur, col. 1039.) Diese Worte unseres Papstes beweisen,
wie sehr ihm die energische, altkirchliche Sprache Neu-Roms gegen
die verkehrten Eingriffe und Entstellungen Alt-Iloms zwwider war.
Michael soll Photius, den , Ehebrecher¥, Tyrannen“ und
,Eindringling*, absetzen, alle Schriftstiicke gegen den romischen
Stuhl und die romische Kirche sowie gegen Ignatius verbrennen,
col. 1040. Widrigenfalls werde die Welt vernehmen, welches
die Macht des romischen Stuhles sei und welche Rache den
Urhebern der Liige und Erfindern verkehrter Lehren bevor-
stehe. (Alioquin jam cunctis Ecclesiee fidelibus, quee foret
apostolicee sedis auctoritas, vel quee fabricatoribus mendacii
seu inventoribus perversorum dogmatum immineret ultio, col.
1041.) Sollte der Kaiser in seiner Halsstarrigkeit (pertinacia)
beharren, so werde er auf einem abendlandischen General-
konzil {congregatis cunctarum Qccidentalium regionum vene-
rabilibus sacerdotibus, vgl. ep. 104, col. 1086) alle Urheber
der gegenwiirtigen Krisis im Orient bannen, die gegen ihn und
Ignatius gerichteten Schreiben verdammen und den kaiserlichen
Fehdebrief an einem Schandpfahle otfentlich vor den Vertretern
der abendlindischen Volker dem Feuer tberantworten.

Das Schreiben an Photius (viro Photio), ep. 99, col. 1045 ss,,
enthalt weitere Schmihungen. Photius wird beschuldigt, wie
ein Dieb in die Herde eingedrungen zu sein. Er ist ein ,Men-
schenmorder® (homicida), eine ,Schlange* (vipera), ein ,Cham*
und gleicht den .Juden®. Seine Erhebung zum Patriarchen
stosse gegen die pépstlichen Dekretalen und das Konzil von
Sardika. Er wiederholt das gegen ihn von der romischen Synode
(863) getroffene Anathem, welches, weil es einstimmiq und ein-
trdchtig getroffen worden sei, wie er glaube, auf gottlicher Ein-



529 —

gebung beruhe. (Ita ut si post notitiam hujus sanctionis, quam
divina inspiratione depromptam esse credimus, dum unanimitate
et concordia sancte synodi sit procul dubio promulgata.) Es
ist dies eine Erinnerung an Math. 18, 20 und das altkirchliche
synodale Verfahren — doch waren die romischen Synoden
einfache Werkzeuge in den Hiénden des Papstes. Diesem Aus-
spruche zufolge wire das Vatikanum vom Jahre 1870 der
gottlichen Inspiration nicht teilhaftic gewesen, da bekanntlich
seine dogmatischen Entscheidungen nicht einstimmig erfolgten.

Im dritten Schreiben ep. 100 wird der Kkaiserliche Oheim
und Vormund Bardas zur Umkehr von seinen Missethaten
ermahnt — denn er sei der Urheber der Wirren. Ignatius
wird in einem vierten Schreiben (ep. 101) in seinen Leiden
getrostet und ihm seine Wiedereinsetzung angezeigt.

Im fiunften Briefe wird den Bemiihungen der Kaiserin-
Mutter Theodora um Restitution des Ignatius Lob gespendet
(ep. 102). Die Gemahlin Michaels, Eudoxia, wird aufgefordert
(ep. 103), sich fur Ignatius zu verwenden. Wie Eva, soll sie
der Schlange den Kopf zertreten und die frithere Kaiserin
(alla Placidia nachahmen, die seiner Zeit beim Kaiser Theodosius
fir den Patriarchen Flavian intercediert habe, damit das Urteil
dem romischen Stuhl tiberlassen werde, auf welchem zuerst
der gewiirdigt wurde, die Schliissel des Himmels zu empfangen,
der den IEpiskopat der hohenpriesterlichen Wiirde geordnet
habe, indem es sich gezieme, der grossten Stadt, der Be-
herrscherin aller Lander, die geblihrende Ehre zu erweisen,
vgl. Langen 11, S. 37.

Jeder einzelne Senator von Konstantinopel erhielt ein
papstliches Schreiben (ep. 105) und wird ermahnt, Photius zu
meiden und die réomische Legation zu unterstiitzen. Das be-
sondere Schreiben an die Metropoliten und Bischofe des Patriar-
chates, sowie an den Klerus der Kirche von Konstantinopel
enthalt im wesentlichen den gleichen Inhalt wie das Schreiben
an Michael (ep. 104, col. 1067, 1089). Beigefiigt werden die
Akten der romischen Synoden betreffend die Verurteilung des
Photius und der romischen Legaten Zacharias von Anagni und
Rodoald von Porto.

Diese Akten mit einem Begleitschreiben wurden auch an
den Klerus und die Gldubigen in Asien und Libyen gerichtet
(ep. 106). Dieser Vorgang ist erkldrlich, weil, wie Michael



— 530 —

sagte, die Kirchenhdupter der morgenlindischen Kirche mit Photius
einverstanden waren. (In epistola imperatoris invenimus impera-
torem jactitare, quod vos beatissimos videlicet patriarchas et
charissimos fratres nostros traductos atque seductos habeat,
ep. 46, col. 857.)

Diese acht Briefe, die letzten von Nikolaus nach Kon-
stantinopel gerichteten Schriftstiicke, gelangten nicht an den
Ort ihrer Bestimmung, weil die pépstlichen Legaten das ost-
romische Reich nicht betreten durften.

Da die griechischen Priester aus der Bulgarei verwiesen
und das von ihnen gespendete Sakrament der Firmung als
ungiiltig betrachtet worden war, wurde Photius erbittert tiber
den der orientalischen Kirche angethanen Schimpf. Er ver-
fasste eine Encyklika, gerichtet an die {brigen Patriarchen
des Orientes, und lud sie ein zu einer allgemeinen Synode nach
Konstantinopel, ep. 13 Migne, Patr. greeca 102, col. 722—T42,
Photius bezeichnet das Verfahren der romischen Geistlichen
in der Bulgarei als eine Verwiistung des Weinberges des Herrn
und als eine Verkehrung der reinen und heiligen Glaubens-
lehren durch Ketzereien. Als solche fiihrt er an: Das Fasten
am Samstag, die Verkiirzung der Fastenzeit, das manichiische
Verbot der Priesterehe, withrend man in Rom uneheliche Kinder
und ehelose Miitter antreffe, die Verwerfung der durch einen
Priester erteilten Firmung und zuletzt die willkiirliche Ein-
schaltung des filioque, einer blasphemischen Neuerung, in das
Glaubensbekenntnis. Die Verkiindiger dieser Ketzereien sind
Vorliufer des Antichristes und Feinde Gottes (Novitios autem
illos apostasice preecursores Antichristi administros, Deo belli-
gerantes) und daher zu bekimpfen. Photius erkliart auch, er
habe ein Synodalschreiben aus Italien erhalten, in welchem
von den Italienern heftiger Protest gegen die unertrigliche
Tyrannei ihres eigenen Bischofs erhoben werde. (Cum preecipue
ab Italiee partibus synodalis ad nos epistola perscripta venerit,
accusaftionibus infandis repleta, quas contra proprium ipsorum
episcopuin, Itali ad nos cum multiplici condemnatione, et jura-
mentis non parvis transmiserant, rogantes, ne velimus pati
adeo miserum in modum ipsos perire, qui tam urgente et
intolerabili tyrannide opprimantur, per quam sacerdotii leges
contumeliose refiguntur, et queecunque consuetudinesecclesiasticee
subvertuntur.) Unter Thrinen haben flichtige Priester und



— 331 —

Monche seine Hiilfe angerufen und die romische Tyrannei
beklagt. (Qui tyrannidem istamce deplorabant, et qui cum
lacrymis ad Ecclesiam vindicandam nos excitabant.) Er habe
aus verschiedenen Orten miindliche und schriftliche Beschwerden
desselben Inhaltes emptangen, und so miisse denn die zu be-
rufende Synode sich auch mit diesen Klagen befassen. Zum
Schlusse werden die Patriarchen aufgefordert, das Konzil von
Nicida (787) als das siebente okumenische zu zihlen, wie dies
im Patriarchate von Konstantinopel geschehen, und die Neue-
rungen der .barbarischen Nationen* zurtickzuweisen. In dieser
Hinsicht bemerken wir, dass nicht der Regierungsantritt
der Kaiserin Theodora (842) den definitiven Sieg der Bilder-
verehrung iiber die Ikonoklasten besiegelte, sondern das Jahr
867; denn in diesem Jahre, also unter dem Patriarchen Photius,
wurde eine Gedenksiule zur Erinnerung an diese Begebenheit
errichtet. Die damals verfasste Darlegung des orthodoxen
Glaubens ist leider nicht auf uns gekommen.

Das in der zweiten Hélfte 867 nach Konstantinopel berufene
und von dem Kaiser Michael und dem vor kurzem zum Mit-
kaiser gewdhlten Basilius prisidierte Konzil setzte den Papst
Nikolaus ab und exkommunizierte ihn wegen seiner Tyrannel
und seiner Irrlehren und bedrohte mit dem Anathem jeden,
der mit ihm in Kirchengenieinschaft stehen wirde. Diese Synode,
welche das frithere gespaunte Verhiltnis Ludwigs II. zum Papste
kannte, begriisste den abendlindischen Kaiser als Augustus und
seine Gemahlin Engelberga als Augusta. Die Synodalakten
wurden Ludwig II. und Nikolaus tiberbracht, und Kaiserin Engel-
berga wurde in einem besonderen Schreiben als . neue Pul-
cheria® ersucht, Ludwig zur Vertreibung des Papstes zu bewegen,
der von einem Konzil abgesetzt worden sei. (Vgl. Mansi XVI, 418.)

Anastasius der Bibliothekar behauptet, dass von den tausend
Unterschriften, welche in den Synodalakten figurieren, nur
einundzwanzig echt seien. Gewiss ist, dass das spiitere, filschlich
das achte okumenische Konzil von Konstantinopel (869—870)
genannte Konzil, welches diese Akten kassierte, diese Unter-
schriften nicht als falsche und erschlichene betrachtete (Guettée,
Pap. schism. p. 512). Diese Thatsache tiberwiegt das Zeugnis
eines lignerischen und verbrecherischen Zeitgenossen. Auf
eine solche Wendung der Dinge im Orient war Nikolaus, unter
dessen Willen das Abendland sich zu beugen schien, nicht vor-



— 532 —

bereitet. Dieser Schlag hat ihn tief aufgeregt und auf das
Krankenlager geworfen. Die Gesandten Hinkmars fanden den
Papst jam valde infirmatum et in contentione quam contra
Greecorum imperatores Michaelem et Basilium, sed et contra
orientales episcopos habebat, magnopere laborantem, ann. Bert.
Desh. p. 169. Nikolaus vergisst nunmehr den Groll gegen den
Metropoliten von Reims, der seinen willkiirlichen Priatensionen
widerstanden hatte, und erklart, derselbe habe volle Genug-
thuung geleistet, ei de omnibus sibl satisfactum esse rescripsit,
Migne 135, col. 190 s. Hinkmar war der grosste abendlandische
Theologe, und auch der frinkische Klerus zeichnete sich in
damaliger Zeit vor dem anderer Liander durch wissenschaftlichen
Eifer aus. Die durch Bogoris von Bulgarien an Nikolaus ge-
langten Vorwiirfe und Anklagen des Photius gegen die romischen
Neuerungen konnen nur wissenschaftlich iiberwunden werden.
Daher wendet sich unser Papst in einem Rundschreiben an
Hinkmar und den frankischen Episkopat (23. Oktober 867) und
fordert sie auf, die abendlindische Rechtgliaubigkeit und Sitte
in Schutzschriften zu verteidigen, ep. 152, col. 1152 ss.

Hass und Neid sind die Triebfedern der Handlungsweise
der Orientalen. (Odio et invidia contra nos inflammati; nobis
quasi crimina heereseos impingere moliuntur.) .Sie hassen uns
wegen Nichtanerkennung des Photius und beneiden uns wegen
der Bulgarei, die vom Papste Lehre und Lehrer verlangt habe.“
Die ihm tbermittelten Schriftstiicke seien geschrieben mit einer
in einen Sumpf von Léasterungen getauchten Feder und statt
mit Tinte mit einem Schlamm von Irrlehren., (Nisi in lacu
blasphemiee tinxisse calamum et luto erroris usu pro atramento
fuisse procul dubio patuere.) Nun werden die der romischen
Kirche vorgeworfenen Neuerungen aufgezihlt, von denen sich
die Beschuldigung des Opferns eines Osterlammes am Osterfeste
aus den Schreiben des Photius nicht nachweisen lédsst. (Men-
tiuntur nos agnum in pascha, more Judeeorum, super altare
pariter cum Dominico corpore benedicere et ofterre, col. 1155.)
Nikolaus spricht von einer romischen Synode, welche er be-
rufen, um zu antworten auf den Brief des Kaisers Michael
vom Jahre 865, deren Akten nicht auf uns gekommen sind,
(Tam videlicet a nostra ecclesia falsas objectiones repellere
cupientes, quam ipsum imperatorem cum sequacibus suis super
hoc negotio ad rectum justitiee perducere tramitem anhelantes.



— 3533 —

Convocatis quibusdam e vicinis locis fratribus et coepiscopis
nostris, de his quod nobis canonice visum est, decrevimus et
ordinavimus, col. 1154.) Er bezeichnet als Wahnwitz die Auf-
forderung an die Legaten, das orientalische Glaubensbekenntnis
anzunehmen und kanonische Briefe ihrem ,6kumenischen
Patriarchen“ zu tiberreichen, ehe sie weiter gehen konnten.
Die Orientalen nahmen zu diesen Mitteln Zuflucht, um den
alten Glauben und die alte Kirchenordnung zu wahren gegen-
iiber den ehrgeizigen Plinen Roms. Die Metropoliten und
Bischofe sollen einstehen fiur die Einheit der von den Vitern
erhaltenen Uberlieferungen der lateinischen Kirche und jene
Vorwiirfe widerlegen (opprobria). Zu diesem Zwecke seien
Synoden zu veranstalten und das Resultat ihrer Beratungen
und die Streitschriften durch Hinkmar nach Rom zu schicken,
damit erhelle, dass sie in keinem Punkte vom Haupte, d. i.
dem Stuhle Petri, abwichen.

Der Eindringling Photius nenne sich in seinen Schriften
»Erzbischof und okumenischer Patriarch®, und die Orientalen
behaupteten, mit dem Ubergang der Kaiser von Rom nach
Konstantinopel seien auch der Primat und die romischen Privi-
legien dorthin tibertragen worden, und doch habe die romische
Kirche von ihrem Patron und Griinder Petrus den unver-
stimmelten Glauben erhalten, denselben weiter verbreitet und
ihre Uberlieferungen anderen Kirchen mitgeteilt. (Isti preetendunt
quando de Romana urbe imperatores Constantinopolim sunt
translati, tunc et primatum Romanee sedis ad Constantinopolita-
nam Ecclesiam transmigrasse et cum dignitatibus regiis etiam
Fcclesiee Romanse privilegia translata fuisse? Ita ut ejusdem
imvasor Ecclesiee Photius etiam ipse se in scriptis suis archiepis-
copum atque universum patriarcham appellet, col. 1157.) Die
orientalische Kirche war also weit entfernt, dem roémischen
Patriarchen eine (Gerichtsbarkeit tiber die ganze Kirche ein-
zuriiumen. Die romische Kirche hatte in ihren Augen ihren
hohen Rang, wie die Kaiser und Synoden in den dlteren Jahr-
hunderten ausdriicklich versicherten, dadurch erlangt, weil
Rom lange Zeit die Hauptstadt des romischen Reiches gewesen
war. Und nun war Konstantinopel die Hauptstadt, und die
Abendlinder galten als Barbaren. Schon die Vorgiinger unseres
Papstes hatten gegen den Titel ,okumenischer Patriarch®,
den einige Patriarchen von Konstantinopel trugen, protestiert.



— 534 —

Es 1ist dies ein einfacher Ehrentitel, der dem genannten
Patriarchen keine Rechte verlieh (vgl. Langen II, S. 412) und
so viel heisst wie Reichsbischof, oberster Bischof des Orientes.
Gregor der Grosse riigte den Gebrauch dieses Namens und
nannte ihn eine teuflische Anmassung. Im Grunde aber ver-
warf dieser Papst die Idee der Kirchlichen Oberherrschaft, die
er dem Titel beilegte, also die von Nikolaus und seinen Nach-
folgern auferbaute papstliche Monarchie, vgl. Gregor der Grosse
von Lau, S. 152 ff.

Nikolaus schliesst sein Schreiben mit dem Gestindnis, er
hitte gerne ein grosses Konzil nach Rom berufen, um den
Brief der Kaiser Michael und Basilius an den Bulgarenkénig
Bogoris und die Encyklika des Photius gebithrend abzufertigen,
aber die schlimme Weltlage und tiigliche Bedringnisse (diversee
mundi calamitates et quotidiansge pressuree) hielten ihn davon
ab. Hinkmar moge also die Vorwiirfe und Anfeindungen der
Griechen abwehren; ansonst sei er genétigt, in Rom eine
Synode abzuhalten und die Bischofe dazu einzuladen, denn alle
besiissen, jeder nach Massgabe seiner Privilegien, die gemeinsame
Spitze des Priestertums (qui commune sacerdotii culmen in Christi
Eecclesia, singuli secundum suorum qualitatem privilegiorum,
promeruisse dignoscimur, col. 1159.) Vom Orient bedringt,
erinnert hier Nikolaus an die altkirchliche Auffassung der
Bischofswiirde, welche er sich wie allen andern Bischofen zu-
erkennt, nur mit verschiedener Jurisdiktion, wihrend er sie
sonst als seine Vikare betrachtet. Hinkmar soll in seinem
gottlich inspirierten Schreiben (scripta divinitus inspirata) den
Wahnwitz des Kaisers (vesaniam) gehorig geisseln und so dar-
thun, dass er dem apostolischen Stuhle treu ergeben sei.

Die Aufforderung des Papstes Nikolaus blieb nicht ohne
Wirkung. Mehrere Theologen verfassten Schriften zur Abwehr
der der abendlindischen Kirche gemachten Vorwirfe: so der
Bischof Odo von Beauvais, der FErzbischof Ado von Vienne,
deren Schriften wir nicht mehr besitzen, wihrend die des
Bischofs Aeneas von Paris und des Monches Ratramnus von
Corbie auf unsere Zeiten gekommen sind, Migne 121.

Im Orient kam nun eine politische Umwilzung zu stande
vor dem Ableben unseres Papstes. Der schon im vorigen
Jahre nach der Ermordung des Bardas zum Mitregenten be-
rufene Basilius der Macedonier erdrosselte am 27. September



867 den Kaiser Michael, um Alleinherrscher zu werden. Photius
verweigerte ihm das hl. Abendmahl und nannte ihn feierlich
einen Dieb und Réuber (gorse xei inorry). DBasilius  stirzte
deshalb Photius (23. November 867) zehn Tage nach dem Tode
Nikolaus I. und schickte ihn in ein Kloster. Ignatius wurde
restituiert.

Papst Hadrian TI. bestiitigte die Verurteilung des Photius.
Auf dem fiilschlich sogenannten achten otkuwmenischen Konzil
von Konstantinopel (869—870) wurde das Vorgehen Nikolaus I.
gegen Photius bestitigt. Dieses Konzil sollte, wie es im Briefe
Hadrians an den Kaiser Basilius heisst (Migne 122, col. 1288),
von den pépstlichen Legaten prisidiert, den dem roémischen
Stuhle angethanen Schimpt wieder gutmachen (exsecrando
ranitates concilii quod adversus sedis hujus actum est prorsus
injuriam) und alle Exemplare des gegen denselben gehaltenen
Konzils offentlich verbrennen, damit kein Jota davon {ibrig
bleibe. Dieses Konzil ziihlte in der ersten Sitzung zwolf Bischofe
nebst den romischen Legaten und Vertretern der Patriarchen;
in der zweiten Sitzung waren 20 Bischofe anwesend, und
schliesslich brachte man es zu 102 Bischéfen. Letztere sollten
in einem zu unterzeichnenden Schriftstick den romischen
Bischof anerkennen als ,oberster Pontifex* (summus pontifex)
und . allgemeiner Papst® (universalis papa), Labbe VIII, col. 989.
Da die Bulgarenfrage nicht im Sinne Roms entschieden wurde,
erklirten die romischen Legaten: .Der Papst allein hat das
Recht, die ganze Kirche zu richten: die von euch mit so grosser
Leichtfeitigkeit getroffene Entscheidung wird von ihm mit
ebenso grosser Leichtigkeit verachtet werden® (a qua omnis
vestra sententia tanta facilitate despicitur, quanta levitate
profertur, Migne 122, col. 1256). Ignatius soll darauf achten,
dass die Rechte des pipstlichen Stuhles, der ihm die seinigen
zuriickgegeben, nicht verloren gehen. (Custiodias, ne sancta
sedes apostolica, quee tibi tua restituit, per te sua perdere
videatur.) Rom droht dem Patriarchen mit der Exkommuni-
kation, wenn er nicht nachgiebt. Es war Rom also nur um die
Anerkennung seiner Oberhoheit zu thun.

Nach der Wiedereinsetzung des Photius durch den Kaiser
Basilius, die nach dem Ableben des Ignatius erfolgte (23. Ok-
tober 878), wurde zu Konstantinopel ein von 383 Bischofen
besuchtes Konzil im Beisein der Legaten des Papstes Johann VIII.



— 336 —

abgehalten (879—880). Der ultramontane Hergenriéther nennt
dasselbe, das dreimal zahlreicher besucht war, als das von
869, ,eine wahrhaft imposante Erscheinung, wie sie seit dem
Konzil von Chalcedon nicht mehr gesehen worden war*. (Pa-
triarch Photius, II, 462.) Die Legaten hatten die Weisung er-
halten, das unter Hadrian II. gegen Photius veranstaltete Konzil
(869) zu verdammen. (Volumus ut synodus quee facta est contra
patriarcham Photium sub Hadriano sanctissimo Papa in urbe
Roma et Cnnstantinopoli ex nunc sit rejecta, irrita et sine
robore. Harduin VI, I, 295.) Johann VIII. im Schreiben an
Basilius (Migne 126, col. 853 ss.) nennt Photius ,frater”, .con-
frater“, ,comminister® und ,consacerdos® und billigt seine
Wiedereinsetzung. Ignatius selbst hatte vor seinem Tode den
Papst um Anerkennung des Photius gebeten. Das Konzil von
Konstantinopel (879—880) verurteilte also das im Jahre 869—870
in der gleichen Stadt gehaltene Konzil, anerkannte ausdricklich
die Rechtmissigkeit des Patriarchen Photius, erklarte die Gleich-
heit der beiden Stithle von Rom und Konstantinopel und ver-
bot, Rom neue Vorrechte zu verleihen. Roms Anspriiche tber
die Bulgarei wurden zuriickgewiesen und die Einschaltung des
filioque ins Glaubensbekenntnis untersagt. Photius hatte aber
nicht um Verzeihung seiner Angriffe gegen Rom gebeten, und
die Bulgarei wurde nicht Rom zuerkannt (misericordiam coram
synodo postulantem). Hieriber beschwerte sich Johann VIIL
(Harduin VI, I, 87—89) und nicht iber den Canon gegen die
Vermehrung der vrimischen Vorrechte, mnoch iiber die Verur-
teilung des Konzils von 869 und des filioque. Der grosse Pa-
triarch, welcher im Jahre 888 den Patriarchenstuhl wieder
verlassen und ins Kloster gehen musste, weil Kaiser Leo der
Philosoph denselben seinem Bruder Stephan {iibergab, starb
im Jahre 891.

Zur Beurteilung des bertihmten Patriarchen ist man fast
ausschliesslich auf die Anklagen seiner Feinde angewilesen:
Theognost, Metrophanes, Metropolit von Smyrna, Stylian, Me-
tropolit von Neucasarea, Nicetas, Anastasius den Bibliothekar
u. s. w. Seine Freunde Gregor von Syrakus, Zacharias von
Chalcedon, Theophanes von Cisarea u. a. traten fir ihn ein
an den Synoden von 869—870 und 879—880 in Konstantinopel.
Vielleicht ignorierten sie die Beschuldigungen der Gegner, weil
letztere im Dunkeln handelten, oder wiirdigten dieselben keiner



— 537 —

Antwort oder ihre Schriften sind verloren, wahrscheinlich auch
verbrannt worden. Von den kaiserlichen Briefen zu gunsten
unseres Patriarchen ist keine Spur mehr vorhanden, wahrend
die ihm feindlichen aufbewahrt sind. Sieben Sicke, enthaltend
die Schriften des Photius sowie Aktenstiicke gegen Rom und
Ignatius, wurden auf dem Konzil von 869 verbrannt, darunter
die Akten der antipiipstlichen Synoden von 861 und 867, der
kaiserliche Absagebrief vom Jahre 865. Von Nikolaus selber
vernehmen wir, dass ihm der kaiserliche Bote Leo zwei Biinde
libergeben habe. (Legatus a nobis imperialis nomine Leo a
secretissusceptus, duo volumina obtulit, quorum unum depositionis
Ignatii gesta continebat, alterum autem de sanctis habebat
imaginibus acta, col. 1071, 1092.) Er befiehlt ausdriicklich Ver-
brennung dieser Schriften, welche gegen den romischen Stuhl
und Ignatius gerichtet sind, und besonders des kaiserlichen
Briefes vom Jahre 865. (Omnia scripta, que male sint com-
pilata, non solum adversus nos et hanc sanctam Ecclesiam
verum etiam contra fratrem nostrum et comministrum Ignatium
coram universa sui imperii multitudine igni tradenda decernat,
ep. 98 col. 1040 s.) Verloren sind der Brief der Kaiser Michael
und Basilius an den Bulgarenkoénig Bogoris betreffend die
romischen ,Ketzereien® und die Briefe des antipipstlichen
Konzils von 867 an den romischen Klerus und Kaiser Ludwig II.
Die bibliotheca greeca von Fabricius enthilt eine Abteilung
betitelt: Photil scripta, per odium Latinorum exusta vel sup-
pressa, aut interpolata ... Daraus folgt, dass wir nur den kleinsten
Teil der Schriften des Photius selber besitzen. Warum wurden
diese Schriften verbrannt, wenn sie Filschungen, unwiderleg-
liche Belege der ruchlosen Liigen des Photius enthielten, den
Anastasius einen ,perversorum dogmatum cultor® uennt, der
non pro fidei pravitate, sed ob perversitatem operum verurteilt
worden! (Harduin V, 752, 755.) Warum wurden diese Beweise
der Ruchlosigkeit nicht aufbewahrt? Die Thatsache der Vernich-
tung seiner Schriften und der seiner Sache forderlichen Schrift-
stiicke und Akten spricht also zu gunsten unseres Patriarchen.
Man konnte ihn keiner Ketzerei {iberweisen und gab auf dem
Konzil (869) die ausweichende Antwort: Seine Werke seien
schlimmer als Hiresien und er selber ein operarius diaboli.
Vegl. Fleury III, p. 464. Im Briefe an den Krzbischof von
Aquileja fiihrt Photius aus, dass, wenn die Abendlinder zehn



— BEE ~—

oder zwanzig Viter fir das filioque anfiihrten, man hundert
gegen dasselbe citieren konne. Migne 102, col. T94—822. Die
romischen [egaten am Konzil von 879—880 in Konstantinopel
sagten: .Benedictus Deus, quod optima fama sanctissimi Photii
patriarchee non solum in nostram regionem, sed etiam in uni-
versum orbem pervenit, non tantum sermonibus confirmata,
quantum factis attigit fines terree ... .; idque testantur non ii
solum, qui linguam greecam profitentur, sed ipsum etiam bar-
baricum et agreste genus, non esse similem el sapientia et
scientia, neque commiseratione ac largitione in pauperes, neque
benignitate et humilitate, et quod semper facta ejus plura sunt
quam dicuntur.* Harduin VI, Pars I, col. 339. Christophorus Zam-
pelios sagt von ihm (Valetta, Photius, Briefe, 112): ,O ®djriog
Eowoe 1y Opdodolicey xul to E%voc &€x 1 mooxesyng «300000v.

Selbst unparteiische Manner wie der Kirchenhistoriker
Fleury haben sich von den feindlichen Zeitgenossen des Pa-
triarchen beeinflussen lassen. Derselbe sagt: (’était le plus
grand esprit et le plus savant homme de son siecle. C'était un
parfait hypocrite, agissant en scélérat et parlant en saint.
Panthéon litt. p. 315, 3¢ discours. Diummler (Gesch. des ost-
frank. Reiches I, S. 499) spricht von der ,verichtlichen Speichel-
leckerei des Photius® und nennt dessen erstes Schreiben an
Nikolaus I. ,ein Meisterstiick byzantinischer Schlauheit®.

Die Ehrenrettung des Photius ist eine dringende Pflicht
fur den Geschichtsforscher. Der ultramontane Lapotre in seinem
Werke: L’Euwrope et le 5. Siége a 1'époque carlovingienne, 1
partie, pape Jean VIII, p. 59 beurteilt den grossen Patriarchen
wie folgt: A parler rigoureusement, c'est fausser ['histoire de
Photius que de lui donner l'ambition pour principal ressort.
Photius n'a pas ¢été, an vrai sens du mot, un ambitieux. Il
n’est pas le moins du monde prouvé que Photius ait menti
autant qu’on le pense lorsqu’il atfirme n'avoir accepté la dignité
patriarcale qu'a son corps défendant. Sil se cramponna
énergiquement a son siége patriarcal sous le feu des anathemes
lancés par Nicolas I°er, si, plus tard, dépouillé de sa charge,
il aspira sans cesse 4 la reprendre, ce fut moins pour jouir du
pouvoir supréme que pour établir son bon droit, pour qu’il
devint évident aux yeux de tous quon avait frappé en lui un
innocent, le plus innocent et le plus juste des condamnés aprés
Jesus-Christ.*



— 5339 —

Glrorer sagt, Band III, 2, S. 983: _Nie hat ein Grieche
die Eingriffe des romischen Stuhles mit so viel Gewandtheit
und List zuriickgewiesen wie Photius. An Kiithnheit und Gross-
artigkeit der Entwiirfe stand ohne Zweifel Photius dem Papste
Nikolaus I. nach, aber in den Kiinsten priesterlicher Herrschaft
war er diesem merkwiirdigen Kirchenfirsten und noch mehr
seinen Nachfolgern gewachsen. Indessen richten die Romlinge
ihre Hauptangriffe gegen den sittlichen Wert des Mannes und
hierin haben sie unrecht. Wir furchten, dass die romischen
Pipste, welche mit Photius kiimpften, nicht berechtigt sind, den
ersten Stein auf ihren griechischen Nebenbuhler zu werfen,
sobald es sich einzig um den Ruhm der Redlichkeit und anderer
rein christlicher Tugenden handelt. Denn in dieser Beziehung
ist wohl der eine so viel oder so wenig wert als der andere,
Der Hass der Romer beweist weiter nichts als die Tiefe der
Wunde, welche ihnen der Grieche schlug. Wirklich war die
Synode des Jahres 879 eine schwere Demiitigung roémischen
Selbstgefiihls. Daher ist sie von den Lateinern, seit Johann VIII.
den Fluch tber sie aussprach, nie mehr anerkannt worden.
Wohl aber betrachtet der griechische Klerus dieselbe als einen
seiner teuersten Triumphe und ehrt sie als das achte dkume-
nische Konzil. Fast bis auf unsere Zeiten herab wissen katho-
lische (ultramontane) Schriftsteller den Charakter des Patriarchen
von Konstantinopel nicht schwarz genug zu machen. Man muss
bekennen, dass dieser Groll wenigstens begreiflich ist.”

Schraekh sagt, Band 24, S. 132: _ Uberhaupt herrscht in den
Briefen des Photius ein so lebhaftes Bewusstsein seiner Recht-
schaffenheit und ein so starker Ausdruck von frommen Gesin-
nungen, dass man ihn zwar nicht von allen hierbei begangenen
Fehlern freisprechen kann (denn der rechtschaffenste Mann kann
manche von ihm begangene verkennen), aber doch die schiind-
lichen Schritte, die ihm der Panegyrist seines Gegners (Nicetas)
beilegt, unglaublich finden muss. Allem Ansehen nach hat er
sich in der schnellen Verurteilung des ungehorten Ignatius
beeilt; aber es war doch wenigstens der gewohnliche, gericht-
liche Weg in Kirchensachen, Untersuchung und Ausspruch einer
Synode, auch kennt man die Beschuldigungen zu wenig, welche
gegen den Ignatius vorgebracht wurden. Wahr ist es, dass er
eine Stelle angenommen, die einem andern, noch Lebenden, so
viel man urteilen kann, mit Unrecht entrissen worden war,



— 540 —

allein dagegen schiitzen ihn die wider ihn gebrauchten Zwangs-
mittel.“ ‘

S. 201 f.: ,Mit einem fast unversohnlichen Hasse haben ihn
mehrere Schriftsteller der romischen Kirche bis auf die neueren
Zeiten verfolgt, keiner ergrimmter als Baronius. Es wiire genug
gewesen, zu sagen, dass Photius einer der hitzigsten und ge-
fahrlichsten Feinde der Péapste und ihrer Monarchie gewesen
ist; grausame und niedertriachtige Schritte stimmen nicht tiber-
ein mit seinen bekannt gewordenen Gesinnungen, beruhen nicht
auf hinlinglichen Zeugnissen. Mehr Gerechtigkeit hat man ihm
allgemein als dem gelehrtesten Manne seines Jahrhunderts
widerfahren lassen.“

Hase, Kirchengeschichte, Band II, S, 292 ff.: ,Die Tren-
nung beider Kirchen ist innerlich, thatsichlich, seit Photius vor-
handen, die bestimmte Erklirung ist erst im 11. Jahrhundert

ausgesprochen worden ... Seine Encyklika hat die Losung der
kommenden Kirchenhaltung ausgesprochen . .. Photius ist auch

in der Wissenschaft ein Vorbild seiner Kirche, er hat sich einen
grossen Namen erworben durch seine polemischen Schriften im
Bilderstreit, gegen die Paulicianer, gegen die rémische Kirche,
vor allem durch seine Bibliothek und sein (Gesetzbuch.”
Guettée in seiner ,Histoire de 1'Eglise“, VI, pp. IX—X,
pp. 3356—338, 349—350, schreibt wie folgt: ,Une fois constituée
en Occident par les rois franks, la papaute se montra beau-
coup plus arrogante a l'égard de 1'Orient; mais elle rencontra
aussi, de la part de 1'Orient, une opposition plus vigoureuse.
Dieu suscita, pour la diriger, un grand et saint personnage,
Photius, qui avait & Iui seul plus de génie et de science que
tous les papes de son époque et tous leurs savants occidentaux.
Il était doué aussi d’'une incomparable energie, et il sut faire
face a toutes les intrigues, a toutes les calomnies, pour la dé-
fense de l'orthodoxie. L.a papauté en a fait l'auteur de la divi-
sion qui existe entre I’Orient et 'Occident. Jean VIII ne craignit
pas d’annuler ce qu’avaient fait ses prédécesseurs Nicolas et
Adrien avec précipitation et sans s’étre entoures des renseigne-
ments nécessaires. Les papes, fiers d'une puissance qu’ils ne
devaient qu'aux rois franks, se crurent le droit de briser les
vieilles traditions, de les falsifier & leur profit. Ils voulurent
imposer & 1'0Orient orthodoxe leurs prétentions antichrétiennes
et se rendirent coupables du schisme. Jean VIII fait exception



— B

parmi les papes — aussi les sectaires d’une papauté schisma-
tique le rabaissent autant qu’ils exaltent Nicolas et Adrien.
C’est au nom de la tradition universelle que Photius a résisté
aux empiétements héretiques de la papauté, et qu’il a attaqué
les fausses doctrines qui commencaient, de son temps, & envahir
I’Eglise occidentale. Ses ouvrages meritent, sous tous les rap-
ports, d’étre placés & coté de ceux des Péres de I'Eglise les
plus savants et les plus illustres.”

Herr Professor Ivantzoff-Platonoff (Internat. theolog. Zeit-
schrift, Jahrgang 1893 und 1894) sagt von Photius:

LIl a été un homme d’un esprit hors ligne, un grand érudit,
d'un dévouement sans bornes pour la science (p. 658). Ignace
lui-méme, ayant connu Photius plus intimement, lui accorda au
declin de ses jours toute sa confiance (p. 659). I’acquisition du
monde slave a la vérité chrétienne est, sans contredit, une de
ses grandes gloires. Son grand crime était son opposition au
pape; effectivement, ne s’était-il pas permis de juger celui qui
ne peut étre jugé par personne? Mais aux yveux de tout homme
impartial, Photius, dans toute cette affaire, n’a été que ferme
et juste, nullement fier et arrogant (p. 663). En Occident, on
appelle les Orientaux des Photiens; nous n’avons pas & nous
offenser de ce surnom, nous l'acceptons volontiers, non que
Photius soit l'inventeur des principes orthodoxes, mais parce
qu'il les a trés énergiquement affirmés aux débuts mémes de
notre lutte contre les Latins, contre les innovations de Rome.*
(Jahrgang 1894, S. 257.)

Pfarrer JOHANN RICHTERICH in Genf.
(Schluss folgt.)




	Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]

