
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 39

Artikel: Nouveau matérialisme eucharistique dans l'Église romaine

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 496

NOUVEAU

MATÉRIALISME EUCHARISTIQUE
DANS L'ÉGLISE ROMAINE.

Depuis le concile romain de 1059, où il a été défini qu'après
la consécration, « le vrai corps est touché, rompu, non seulement
en forme de sacrement, mais encore sensuellement (sensualiter),
par les mains des prêtres, et broyé par les dents des fidèles
(dentibus fidelium atteri)», le matérialisme eucharistique n'a
pas cessé d'exister dans l'Eglise romaine. Les âmes vraiment
spiritualistes et délicates auxquelles ce matérialisme charnel et
grossier a répugné, se sont réiugiées, pour y échapper, dans
des explications que la papauté, acculée à l'absurde, n'a jamais
osé condamner, mais qui n'en sont pas moins évidemment
contraires à l'esprit de la transsubstantiation papiste. J'ai indiqué
précédemment quelques-unes de ces divergences1). Aujourd'hui
je dois signaler, au contraire, une recrudescence de matérialisme,

qui scandalisera certainement et heureusement les âmes

catholiques et orthodoxes, mais qu'il faut connaître dans toute
sa répugnance et dans toute sa stupidité, si l'on veut enfin
comprendre combien la religion romaine est pervertie et
perverse jusque dans l'auguste sacrement de l'autel: Corruptio
optimi pessima.

1. — M. l'abbé Georgel, prévôt du chapitre cathedral d'Oran
et vicaire général, a publié, dans les « Annales de philosophie
chrétienne» (mai 1901), un article sur la Transsubstantiation,
dans lequel il combat d'abord, et avec raison, quelques-unes

') Voir la Revue de 1898, n" XXIV, p. 778-793; et de 190I, n° XXXVI,
p. 777-780.



— 497 —

des incroyables fantaisies du P. Faber, mais dans lequel il
enseigne ensuite un «système» qu'il dit «nouveau», et qui lui
paraît « bien simple et supprimant la plupart des difficultés ».

Qu'on en juge Selon lui, la transformation eucharistique n'est
qu'une des transformations naturelles qui abondent dans l'univers.

« Pendant que J.-C. était sur la terre, dit-il, c'étaient les
forces de la nature qui transformaient directement au corps
et au sang de J.-C. une partie des aliments pris chaque jour
par le divin Sauveur, tandis que, dans la sainte Eucharistie,
c'est la puissance de Dieu qui opère miraculeusement ces

transformations et qui changent toute la substance du pain et du
vin au corps et au sang de fésus. » Voilà toute la différence :

un simple miracle La puissance de Dieu ne peut-elle pas jouer
le rôle de puissance nutritive et digestive Et si elle le peut,
pourquoi ne le ferait-elle pas? Donc, tous les morceaux de

pain et toutes les quantités de vin qui, dans le monde entier,
servent au sacrement de l'eucharistie, sont tout bonnement
incorporés au Christ, c'est-à-dire deviennent son corps et son

sang comme s'il les avait lui-même mangés, bus et digérés
Ainsi, « la transsubstantiation eucharistique n'est pas, à proprement

parler, une opération nouvelle ; elle ne fait que continuer
les transsubstantiations opérées en Jésus pendant qu'il était sur
la terre ».

Cette « continuation », simple miracle qui implique une
série de miracles, n'effraie nullement le bon sens de M. Geor-
gel. Elle aurait même l'avantage, à ses yeux, de dispenser
le Christ de descendre du ciel en corps et en âme, dans
tous les pains et les calices consacrés. Cette descente, ces

voyages et cette dispersion de son corps à l'infini et à

travers les espaces, ne paraissent plus nécessaires à M. Georgel.
Un théologien qui signe «Th.-M. P.», dans la «Revue

thomiste» de juillet 1901, combat ainsi ce système (p. 357):
« Nous accordons volontiers à M. l'abbé Charles Denis, le nouveau
directeur des Annales de philosophie chrétienne, qu'il est «

possible de défendre le catholicisme sans passer nécessairement

par le thomisme». Mais encore que le thomisme ne soit qu'un
«document précieux», et qu'il «lui manque le mouvement de
vie et cette puissance de persuasion dont nous avons tant
besoin maintenant», peut-être serait-il prudent quelquefois,
surtout quand il s'agit d'un point de doctrine où la pensée de



— 498 —

St. Thomas semble bien avoir eu et garder même quelque
«influence directive», de ne pas trop se lancer dans des
« formes nouvelles » d'exposition dogmatique, sans avoir, au
préalable, au moins consulté ce document précieux qu'est le
thomisme. Il est vrai que si St. Thomas avait été consulté,
certainement M. l'abbé Georgel n'aurait pas écrit son article,
ni M. l'abbé Ch. Denis ne l'aurait accepté pour sa Revue. Et dans
un cas comme dans l'autre, nous aurions été privés de constater

une fois de plus les beaux résultats que l'on peut obtenir
en pratiquant les nouvelles méthodes des « apologistes progressistes

».

Dans le numéro de novembre de la même Revue (p. 617 à

619), M. l'abbé Georgel est amèrement raillé, à peu près comme
un halluciné qui se croit appelé à faire « une œuvre formidable»,

au nom du «Bon Dieu» qui l'en a chargé!
Que le théologien de la « Revue thomiste » me permette

deux observations:

D'abord, j'abandonne à ses critiques tous les ridicules du
système de AI. Georgel ; mais si l'honorable vicaire général
d'Oran n'avait voulu que travailler à une réforme antiscolas-
tique de la théologie et déclarer faux plusieurs des dogmes
romains actuels, il serait loin d'être aussi ridicule qu'on
l'insinue. Quoi qu'il en soit, M. Georgel s'exprime ainsi: «Il s'agit
de démontrer que la théologie catholique a erré, jusqu'ici, dans
plusieurs de ses opinions les plus importantes, et qu'elle s'est
montrée insuffisante dans l'exposition de quelques-uns de nos
dogmes les plus considérables Réformer une science qui a

tant de siècles d'existence et qui est l'œuvre des hommes les
plus éminents! Corriger et compléter une science qui est restée,
depuis St. Thomas d'Aquin, à peu près immuable et que l'on
regarde, de temps immémorial, comme à peu près parfaite et
fermée aux innovations, c'est courir évidemment à des difficultés
grandes et s'exposer à des réprobations retentissantes. »

Ensuite, il importe de remarquer que, si Thomas d'Aquin
avait mieux lu l'Ecriture et les Pères, le thomisme eucharistique,

système inconnu à l'Eglise des huit premiers siècles,
n'aurait pas été inventé au XIII6, et « l'apologiste progressiste » qu'a
été Thomas d'Aquin aurait employé son génie plus exactement
et plus religieusement. Je reviendrai plus loin sur ce système.



_ 499 —

2. — Mais le bon vicaire général d'Oran n'est rien en
comparaison du P. Leray, eudiste et auteur d'un volume intitulé:
La constitution de l'univers et le dogme de l'Eucharistie (Paris,
1900). Ce titre grandiose recouvre des erreurs plus grandioses
encore. L'auteur, paraît-il, est l'inventeur d'un nouveau système
scientifico philosophique sur la composition de la matière,
système où, d'après lui, l'esprit trouverait une explication plus
satisfaisante des mystères eucharistiques. Le P. Lehu,
dominicain, l'a critiqué dans trois longs articles de la « Revue
thomiste, » intitulés : Une nouvelle explication scientifique de

l'Eucharistie *).

Citons d'abord quelques textes du P. Leray. Ils nous
montreront dans quel matérialisme intellectuel se meut un esprit
qui se croit religieux et savant, et qui de bonne foi est l'un
et l'autre, mais qui, parti d'un point de vue littéraliste et
matérialiste, qu'il croit incontestable et même divin, arrive, par la
force même de ses procédés matérialistes, aux étrangetés les

plus révoltantes et, disons le mot, les plus scandaleuses.
Le P. Leray considère que la farine de froment est un

mélange d'amidon, de sucre et de gluten ; que le pétrissage et
la cuisson, qui transforment la farine en pain, n'en font pas un
corps nouveau, d'après les chimistes ; que le vin est un mélange
d'eau, d'alcool ou de sucre selon que le vin est fermenté ou
non, et d'autres matières en petite quantité ; que, dans les

mélanges nommés pain et vin, les molécules hétérogènes
composantes (amidon, gluten, eau, alcool, etc.), sont « directement
converties au corps et au sang de J.-C. »

En quoi consiste cette « conversion directe » « Nous pensons

avec le cardinal de Lugo, dit-il, que le corps de J.-C. devient
le support des accidents du pain en général et conséquemment
de chacun de ses atomes en particulier. Or, le moyen le plus
simple d'obtenir ce résultat serait, nous semble-t-il, que N. S.

substituât un élément analogue de son propre corps à la place
de chacun des éléments du pain qui disparaîtrait. Ainsi dans
le lieu occupé par un atome quelconque du pain, hydrogène,
oxygène, azote ou carbone, le corps de J.-C. serait présent tout
entier d'une manière non sensible, et il permettrait à un élément
analogue de son corps de modifier l'espace comme faisait

') Mars 1901, p. 22-39; mai, p. 156-171; juillet, p. 339-351.



— 500 —

l'élément du pain, et de jouer absolument le même rôle
physique. » — « Mais n'est-il pas étrange de supposer que N. S.

localise avec impénétrabilité un des éléments de sa chair sans
les autres? Ce fait préternaturel n'est pas plus étonnant que les
nombreuses apparitions où il n'a laissé voir qu'une partie de

son corps... Tous ces faits sont du même ordre et n'impliquent
pas plus de difficultés l'un que l'autre. »

Et encore : « Le pain et le vin sont des mélanges de molécules

chimiques d'espèces différentes, et, en poussant la division
assez loin, on arrive à séparer ces molécules, et alors se pose
cette question : N. S. est-il présent sous chacune de ces
molécules? D'autre part, ces molécules elles-mêmes sont formées
d'éléments divers ; ainsi une molécule de sucre CcH1206
renferme 24 atomes dont 6 de carbone, 12 d'hydrogène et 6 d'oxygène,

et l'on peut se demander encore si N. S. n'est pas présent
tout entier sous chacun de ces 24 atomes. » — « Ces considérations

de déplacements atomiques dans les réactions provoquées
par la fermentation du moût, nous obligent à admettre que
N. S. est présent non seulement dans la molécule de sucre,
mais sous chacun des atomes de carbone, d'hydrogène et d'oxygène

qui la composent, et alors, quelles que soient les nouvelles
combinaisons de ces éléments, sa présence ne sera nullement
modifiée, et ainsi la molécule d'alcool C2H60 le contiendra neuf
fois. »

Ce n'est pas tout. La cessation de la présence réelle est
encore plus étonnante, dans ce système, que la présence même.
« L'instant où le corps et le sang de J.-C. commencent d'être
présents dans les espèces eucharistiques, dit le bon Père eudiste,
est parfaitement déterminé et coïncide avec la prononciation
du dernier mot des formules sacrées : Hoc est corpus meum,
hic est calix sanguinis mei. L'instant où il disparaît est, au

contraire, très incertain. L'Ecriture se tait, et l'Eglise n'a porté
aucune définition sur ce point... Les théologiens admettent
communément que la digestion stomacale détermine la disparition

du corps de J'-C, mais cette opinion nous paraît déduite
de la théorie des formes substantielles que nous rejetons. »

Suivons bien la pensée du docte Père. La présence réelle
est attachée non aux espèces du pain et du vin, mais aux
espèces des atomes divers, hydrogène, oxygène, ou carbone,
qui composaient les substances. Cette théorie est une déduction



— 501 —

de sa doctrine sur la transsubstantiation. A l'appui de sa thèse,
il apporte plusieurs faits où il croit trouver des indices en sa
faveur. La fermentation alcoolique se produisant dans les espèces
consacrées n'empêche pas la persistance de la présence réelle ;

donc « les transformations moléculaires ne déterminent pas
nécessairement la disparition de N. S. » La présence réelle étant
attachée aux espèces des atomes, hydrogène ou carbone, comme
ces espèces ne subissent aucun changement en elles-mêmes, nous
ne pouvons plus assigner de terme à la présence surnaturelle.
Tant qu'ils subsisteront — et rien ne se perd —¦ les atomes
une fois consacrés conserveront la présence de N.' S., et cela

indéfiniment, quelles que soient les infinies combinaisons dont
ils pourront faire partie Il dit expressément : « S'il en est

ainsi, dira-t-on, les vapeurs qui s'échappent du calice ouvert et
qui se répandent dans l'atmosphère doivent aussi contenir le

sang du Sauveur. La conséquence nous paraît juste et nous
croyons pouvoir l'admettre. »

Continuons « Nous prolongeons la présence réelle, au
moins jusqu'au moment où les derniers produits de la digestion
sont absorbés dans les instestins. Je dis au moins, car
j'inclinerais à la prolonger encore davantage pour les âmes justes..,
Le lecteur s'étonnera peut-être de me voir établir une différence
entre le juste et le pécheur. Puisque N. S. se laisse manger,
pourquoi ne se laisserait-il pas absorber par l'un et par l'autre »

Donnons ici la parole au P. Lehu : « Deux choses nous
étonnent ici. D'abord, la sélection qui est supposée entre les
molécules assimilées et celles qui ne le sont pas. Il en est des

saintes espèces comme de tous les aliments; une partie seulement

entre dans notre organisme par l'absorption, le reste est

expulsé avec les résidus de la digestion. Et si la présence
réelle persiste dans les molécules assimilées, pourquoi ne
persisterait-elle pas dans les autres? De plus,l'absorption des saintes
espèces rentre dans la catégorie des modifications physico-chimiques

qui s'opèrent indépendamment de la présence réelle.
Que l'hostie soit consacrée ou non, qu'elle soit digérée par un
juste, par un pécheur ou même par un animal, ces modifications

seront toujours produites dans le même ordre et suivant
les mêmes lois x). »

») Juillet 1901, p. 347.



— 502 —

Le P. Leray continue : « Voici la difficulté qui me fait
rejeter l'assimilation des deux phénomènes. Si la présence réelle
persévère après l'absorption, comme l'élément absorbé entre dans
le domaine de l'âme du communiant, sans perdre son union
à l'âme de J.-C, il en résulte que ces deux âmes se trouvent
à la fois présentes dans le lieu occupé par le même atome et
sur lequel toutes les deux exercent leur empire comme principe

de vie. Ces deux âmes se compênètrent et s'embrassent
aussi intimement que possible. Eh bien cet embrassement des

âmes, je le conçois uniquement comme un baiser d'amour et
je le refuse à l'indigne... Combien dure cette union bienheureuse

que j'imagine? Je l'ignore.»
Ce n'est pas tout. L'Eucharistie étant un aliment, elle

subit, comme tout aliment, une série d'opérations: manducation,
mastication, insalivation, déglutition, digestion stomacale et
intestinale, absorption. Tandis que le P. Lehu pense que la
communion est « essentiellement constituée par la déglutition
de l'hostie, trajeclio de ore ad stomachimi1) », le P. Leray la
fait consister dans l'absorption des saintes espèces, parce que,
dit-il, « il est de foi que l'expression manger doit être
prise dans le sens littéral (.'), quand N. S. parle de manger sa
chair » ; d'où il suit, selon lui, que la chair matérielle du Christ
est un aliment matériel et que le corps du communiant est
matériellement nourri de la chair matérielle du Christ.

Telle est la doctrine du P. Leray : transsubstantiation
ultramatérielle non seulement du pain et du vin comme tels, mais
de chacun des atomes constitutifs du pain et du vin, et cela,
quelles que soient les combinaisons chimiques postérieures de
ces atomes consacrés ; par conséquent, cette transsubstantiation
persévère même après la digestion stomacale et intestinale,
jnême après l'absorption, aucun atome (consacré ou non) n'étant
détruit. Cette explication conduit logiquement au stercoranisme.
Nous avons vu qu'elle implique aussi l'union lascive des âmes
dans le même atome animé par elles.

Certes, le concile romain de 1059 est considérablement
dépassé.

3. — De telles aberrations ne se réfutent pas. On ne peut
que renvoyer l'auteur aux éléments de la grammaire et de la



— 503 —

linguistique, à la simple étude philologique des textes de l'Ecriture,

aux notions les plus élémentaires de la critique exégétique,
ainsi qu'à la lecture exacte des textes des Pères. Avec ces

principes et ces procédés auxquels la théologie scientifique ne
saurait se soustraire, tout cet échafaudage fantastique que
l'auteur a pris pour de la haute théologie mystique s'écroulera
comme une vaine fantasmagorie.

Ce qui étonne, c'est que, dans une Revue qui se pique de

sérieux et de science et qui, sous le nom de Thomas d'Aquin,
prétend unir dans la perfection la foi et la philosophie, il se

soit trouvé un « thomiste » qui ait pu discuter une thèse aussi
matérialiste et aussi dénuée de méthode. Et ce qui étonne plus
encore, ce sont les considérations et les arguments par lesquels
il a prétendu la réfuter.

Le P. Lehu constate d'abord « la préoccupation » qu'ont
eue les premiers apologistes et les Pères de résoudre « la
difficulté » eucharistique : préoccupation qui « bat son plein » (sic)
chez les grands docteurs du moyen âge1). La vérité est que
l'ancienne Eglise a donné le nom de mystères à tous les
sacrements, y compris la Sainte-Cène ; que Cyrille de Jérusalem a

simplement expliqué la cène comme le baptême, sans plus de

mystère ; que les Pères n'y ont nullement vu tous les « miracles

» qu'on veut y voir aujourd'hui ; qu'en exhortant les fidèles
à la Communion, ils n'ont été « préoccupés » que de la
sanctification des communiants et nullement de l'explication d'une
prétendue présence matérielle, appelée « transsubstantiation » ;

que ce mot, qui ne date que du XIIe siècle, a été complètement
inconnu à l'ancienne Eglise; que ce n'est qu'au IXe siècle qu'ont
commencé les premiers débats sur la manière dont J.-C. est
présent dans l'eucharistie ; que l'explication matérialiste qui a

été donnée alors, a été vivement combattue par l'école
spiritualiste traditionnelle ; que l'ignorance, le matérialisme et la
grossièreté de l'époque ont singulièrement favorisé l'explication
matérialiste ; que celle-ci a triomphé à Rome en 1059, a été

imposée par Rome, a passé par les théologiens romains, Thomas

d'Aquin en tête, dans la scolastique, et par la scolastique
dans toute l'Eglise romaine ; qu'ainsi la prétendue dogmatisa-
tion du concile de Trente n'a été que le chant de triomphe

') Mars 1901, p. 22.



— 504 —

du parti matérialiste occidental, l'étouffement de l'esprit par la
lettre et du dogme catholique par la superstition romaine.

Le P. Lehu raconte qu'au XVIIe siècle, lorsque la philosophie

cartésienne ébranla les principes d'Aristote, la théologie
de Thomas d'Aquin fut traitée avec mépris et que «les écoliers
sifflaient les leçons du second nocturne de l'office du saint-
sacrement où le mystère est expliqué selon les principes de

l'Ecole1)». Cela prouve simplement que «l'Ecole» ne faisait
plus illusion, pas même aux écoliers. Il paraît que les écoliers
d'aujourd'hui sont autrement intelligents et autrement avancés
que ceux du XVIIe siècle ; car, dit le P. Lehu, « maintenant le
cartésianisme n'est bientôt plus qu'un souvenir et la doctrine
de saint Thomas est professée dans presque toutes les écoles
de théologie »

Quel triomphe Et pourtant le P. Lehu parle plus loin
« d'une difficulté qui heurte de front tout ce que nous pouvons
concevoir». Serait-ce que le principe «extrêmement fécond»
du thomisme ne serait pas de nature à faire disparaître « les
surprises de notre raison2) » Ce principe fondamental, c'est
que « le corps de J.-C. est dans ce sacrement par manière de
substance et non par manière de quantité ; corpus Christi est
in hoc sacrementoper modum substantiœ et non per modum quauti-
tatis3)». Or, si l'on y regarde de près, ce fameux principe,
«extrêmement fécond», n'est qu'un leurre et un habile escamotage
de la question.

En effet, il s'agit du corps de J.-C. Ce corps, s'il est vrai,
est évidemment composé de parties, d'organes, de membres,
tous distincts les uns des autres et formant étendue. C'est du
simple bon sens : car il est impossible de concevoir une
substance corporelle, un corps, en dehors de ces conditions d'étendue.
Or, c'est justement cette définition élémentaire de la substance
corporelle que nie Thomas d'Aquin; en sorte qu'au lieu
d'expliquer comment le corps du Christ est dans le pain et le vin,
il supprime la vraie notion de la substance corporelle et partant

la présence corporelle du Christ dans l'eucharistie. Ce

n'est pas plus difficile que cela. Ecoutons le P. Lehu : « Esse
in loco circumscriptive, dit-il, c'est être dans un lieu à la manière

') P- 23-
2) P. 32-
*) lit« P., q. LXXVI, art. I, ad 3.



— 505 —

des corps, c'est-à-dire en raison de la quantité, puisque ce mode
d'être implique nécessairement des parties distinctes et que
c'est la quantité qui détermine les parties dans la substance.
Quantitas est accidens extensivum substantiœ in partes. La
substance, au contraire, considérée en soi, n'a ni parties, ni
étendue; elle fait abstraction totale de la quantité... Indépendante

de l'étendue, la substance l'est également de l'espace,
puisque c'est en raison de l'étendue que les corps occupent un
lieu dans l'espace. Il est vrai que, suivant la loi ordinaire,
l'étendue et par là même la présence dans un lieu sont des

propriétés qui suivent nécessairement la substance corporelle ;
mais au-dessus de l'ordre naturel, il y a l'ordre du miracle,
et c'est ce miracle qui se réalise dans l'eucharistie1).*

A la bonne heure, nous y voilà! D'une part, on avoue
que, d'après la loi ordinaire, l'étendue et la présence dans un
lieu sont des propriétés qui suivent nécessairement la substance
corporelle ; mais, d'autre part, on viole expressément cette loi
et cette nécessité; on prétend, au nom du miracle, que, quand
il s'agit du corps du Christ dans l'eucharistie, il n'y a plus ni
étendue, ni présence dans un lieu, ni aucune des conditions
naturelles de la substance corporelle. N'est-ce pas dire clairement

qu'en réalité la présence substantielle de J.-C. dans l'eucharistie

n'est pas une présence corporelle
Très bien. Loin de blâmer Thomas d'Aquin sur ce point,

nous l'applaudissons, parce qu'il a sauvé, par ce tour de force,
la présence spirituelle du Christ. Mais ce en quoi nous le
blâmons, c'est que, tout en donnant cette explication aussi
spirituelle que spiritualiste, il a voulu faire croire à l'école
matérialiste romaine qu'il était avec elle ; c'est qu'il a enseigné
que, dans l'eucharistie, toutes les parties du corps du Christ
sont parfaitement distinctes les unes des autres2) et cependant
inétendues, ce qui est une contradiction in terminis ; c'est
d'avoir voulu nous piper avec des mots, car enfin, pour un
réaliste tel qu'il était censé l'être, qu'est-ce que la présence

') P- 33-

2) III* P., q. LXXVI, art. I : Ad secundum dicendum quod ex vi sacramenti
sub hoc sacramento continetur quantum ad species panis, non solum caro, sed totum
corpus Christi, scilicet ossa, nervi, et alia h-ujusmodi. » Et art. IV : « Quia substantia
corporis Christi realiter non denudatur a sua quantitate dimensiva et ab aliis acciden-
tibus; inde est quod ex vi realis concomitantiee, est in hoc sacremento tota quantitas

dimensiva corporis Christi, et omnia accidentia ejus. »



— 506 —

réelle d'un corps réel, si cette présence n'est pas corporelle,
mais spirituelle S'il se fût déclaré spiritualiste et défenseur
du spiritualisme de l'ancienne Eglise, il eût pu plaider et
défendre la présence spirituelle ; mais prenant officiellement
parti contre cette doctrine, il n'avait pas le droit de duper
l'école réaliste matérielle qu'il faisait profession de défendre.
Ce en quoi nous le blâmons, c'est de s'être, au fond, moqué
de son public, en jouant du miracle à sa fantaisie: c'est d'avoir
fait de la théologie de «passe-passe» ou d'escamotage.

4. — En voici une nouvelle preuve: sa théorie des accidents
absolus. Même logomachie que dans la question de la présence
réelle. Il enseigne en effet, et le P. Lehu avec lui, que les
apparences ou accidents du pain et du vin (étendue, forme,couleur, goût,
etc.) existent en eux-mêmes, sans autre support qu'eux-mêmes,
et sans avoir pour support ni la substance du pain et du vin,
qui n'existent plus, ni le corps de J.-C. Le P. Leray, au
contraire, enseigne que < le corps de J.-C. devient le support des
accidents du pain et du vin », et son objection est très
sérieuse : car qu'est-ce qu'un accident qui demeure sans sujet
ni support? Remarquez que, selon St. Thomas, la substance
est un être en soi et l'accident un être dans un autre
(substantia est ens in se, accidens est ens in alio). Si donc les
accidents du pain et du vin ne subsistent qu'en eux-mêmes,
c'est qu'ils sont des substances ou jouent le rôle de substances?
— Pas précisément, répond St. Thomas: d'abord, la forme, la
couleur, le goût du pain et du vin subsistent clans la quantité du
pain et du vin, et non en eux-mêmes; ensuite, s'il en est ainsi,
ce n'est pas naturellement, mais en vertu d'un miracle.

Thomas d'Aquin, avec tout son génie, s'est ici abusé
puérilement : d'abord, parce que la quantité est un accident et non
une substance, et que, si la quantité-accident tient lieu de sujet
et de support aux autres accidents, elle est une substance,
étant de fait ens in se et non in alio; ensuite, qu'est-ce qu'une
philosophie et une théologie dans lesquelles on prétend parler
raison et science, et dans lesquelles, à toutes les exigences des
lois naturelles et des définitions scientifiques, on échappe par
la tangente en disant: C'est un miracle? Disons le mot, ceci
n'est plus sérieux ; c'est du pur escamotage. Et tout cela parce
que la transsubstantiation matérielle exige cette série de mira-



— 507 —

clés, transsubstantiation qui ne repose ni sur l'Ecriture ni sur
la tradition universelle, mais exclusivement sur l'ignorance et la
mentalité grossière des théologiens littéralistes et matérialistes*).

Autre contradiction et autre escamotage: la théorie de la
concomitance. Lorsque les littéralistes prennent à la lettre les
textes: «ceci est mon corps, ceci est mon sang», ils sont
obligés de dire que le pain devient le corps et le vin le sang,
et par conséquent que le pain est le corps sans le sang, et le
vin le sang sans le corps ; et encore, qu'il n'est question là ni
de l'âme ni de la divinité de J.-C. Pour échapper à ce littéralisme

insensé, qui est toute la base de leur transsubstantiation et
toute la règle de leur argumentation, ils inventent la concomitance.

Ce que la force du sacrement ou des paroles (vis ver-
boruml) ne fait pas, la concomitance le fait! ou plutôt,
l'exclusivisme contenu littéralement dans les paroles dites sacramentelles

et opératoires est corrigé et violé par la concomitance
C'est par la concomitance que le sang est dans le pain et le

corps dans le vin; c'est par la concomitance que l'âme et le
Verbe sont aussi dans le pain et dans le vin.

Elle est extrêmement commode, cette échappatoire de la
concomitance; mais, en vérité, pour qui nous prend-on? Ne
vaudrait-il pas mieux déployer son bon sens au début même
de l'argumentation et éviter, par une exacte explication
philologique des textes, un faux départ dans l'absurde? Ne serait-ce
pas plus sage que de se lancer d'abord à l'étourdie dans

l'erreur, sauf à s'efforcer ensuite, à la fin de la course, lorsqu'on
est dans l'abîme et la sottise, d'y échapper par des
stratagèmes, des sophismes et des miracles C'est ce qu'a fait Thomas

d'Aquin : au lieu de repousser, au nom du bon sens, de

la philosophie et de la saine exégèse (qu'il ne connaissait pas),
les erreurs de l'école matérialiste, il les a acceptées parce
qu'elles étaient romaines et papales, et, une fois dans l'étau, il
a imaginé tantôt les échappatoires en question, tantôt les faux
miracles qui remplissent sa théorie eucharistique. Et c'est ce
gâchis qu'on nous donne pour le dogme catholique et pour
l'enseignement de l'Eglise Encore une fois, pour qui nous
prend-on? Ecoutons le P. Lehu (p. 340-342):

') Je regrette que la place me manque pour citer les textes des PP. Lehu et
Leray, sur ce matérialisme eucharistique à propos des accidents du pain et du vin,
et sur les miracles qu'ils multiplient à plaisir pour tâcher d'échapper à toutes les
contradictions de cette théorie antiphilosophique et antiscientifique. On y suppléera
en lisant les pages 160-171.



— 508 —

« On n'admet pas, dit-il, que N. S. au Saint-Sacrement puisse
naturellement exercer les opérations des sens. Et la vraie raison

de ce fait n'est pas, ainsi que le P. Leray semble le croire,
l'exiguïté des dimensions du corps divin, mais le mode d'être
sacramentel. Dans l'eucharistie, le corps de N. S. se trouve, il
est vrai, avec ses facultés sensibles et tous les autres accidents.
Mais ces accidents ne sont pas présents suivant leur mode naturel:
ils sont là par concomitance, en raison de leur indivisible union
au corps sacré; ils participent donc à la présence miraculeuse
de la substance, ils sont eux aussi présents per modum
substantiœ. Privé de leur mode d'être naturel, ils n'auront pas davantage

leur opération naturelle. D'après une opinion, il est vrai,
opinion de plus en plus favorablement accueillie dans le monde
des théologiens, N. S. jouirait cependant de cette faculté en
vertu d'une concession spéciale et miraculeuse Cette opinion
ne doit pas être confondue avec celle du P. Leray. D'après le
P. Leray, ce pouvoir serait une suite naturelle de la présence
sacramentelle. Dans la doctrine que nous signalons, le mode
d'être de N. S. dans l'eucharistie exige au contraire qu'il ne
puisse naturellement exercer les opérations des sens ; s'il le fait,
c'est par une disposition spéciale de la Providence et en vertu
d'un nouveau miracle. »

Quels théologiens! Heureux savants, que rien n'embarrasse

et qui savent tout : tout ce que peut la nature et tout ce
qu'elle ne peut pas, tout ce que peut la concomitance complétant

les impuissances de la nature et entassant miracles sur
miracles! Ils ont réponse à tout, suivant la maxime: Quipauca
seit facile affirmât.

5. — Si l'on demande au P. Lehu sur quelles preuves et sur
quelle autorité il se fonde pour se mouvoir avec cette aisance
au milieu de toutes les contradictions de cette transsubstantiation

matérielle, et pour se permettre tous les miracles qu'il
multiplie avec une si prodigieuse prodigalité, il se borne à citer
le concile de Trente et le catéchisme du concile de Trente.
C'est tout! Inutile l'exégèse biblique, inutiles les textes des
Pères. Ils sont cependant si clairs, si instructifs, ces textes des

Justin, des Clément, des Tertullien, des Origene, des Cyrille de

Jérusalem et d'Alexandrie, des Augustin, des Gélase, etc.1). Au

') Voir la Revue, 1895, n° XII, p. 753-766; 1896, n° XIII, p. 130-150; etc.



_ 509 —

lieu de tous ces témoins de l'ancienne foi et du vrai dogme,
le père Lehu en appelle purement et simplement (p. 24-27) aux
trois premiers canons de la session XIIIe du concile de Trente,
et (p. 28) au «livre d'or» connu sous le nom de Catéchisme
romain. A la page 31, il s'en réfère au concile de Florence
pour nous apprendre que « la matière de l'eucharistie est le
pain de froment et le vin de la vigne». On avouera que cette
base d'opération est bien fragile, et que les hommes de raison
et de foi ont le droit d'exiger d'autres autorités que les
opinions des théologiens qui ont manœuvré, on sait comment, à

Trente et à Florence, et qu'on voudrait faire passer pour l'Eglise
universelle C'est vraiment supposer par trop grande la crédulité

humaine.
Que dire aussi de ce prétendu principe : « Les paroles

sacramentelles opèrent ce qu'elles signifient» (p. 37)? N'est-ce
pas le Christ même, seul et unique Pontife de la nouvelle
alliance, qui opère et confère la grâce dans les sacrements
Pourquoi donc lui substituer des formules verbales, et remplacer

la vis divina par une vis verborum imaginaire, qui rappelle
la magie et la théurgie payennes? Et d'ailleurs, ne faudrait-il
pas, avant tout, préciser exactement, en bonne philologie et en
bonne dialectique, la vraie < signification » des paroles évangéliques?

Quand le Christ dit: Ego sum vitis vera (Jean X.V, 1),
de quel droit les littéralistes ne font-ils pas opérer à cette
parole divine ce qu'elle signifie littéralement? Le P. Lehu
affirme son opinion, mais il n'en donne aucune preuve. Et, de
plus, son littéralisme de la p. 37 n'est-il pas en contradiction
avec sa déclaration de la p. 350 : « Le sens littéral se subdivise
lui-même en sens propre et en sens métaphorique ; de cette
manière, le mot nourriture, vere est cibus, doit s'entendre dans
le sens littéral métaphorique. » Où cela ne mènerait-il pas le
bon P. Lehu, s'il voulait prendre cette déclaration au sérieux
et en tirer toutes les conséquences logiques qu'elle renferme

Ce qui n'est pas moins étonnant, c'est que toute cette école
matérialiste fasse un tel fond sur le mot substance, d'où ils ont
tiré leur transsubstantiation matérielle et qu'ils expliquent si
peu et si mal. Quand on attache une telle importance à un
mot et qu'on en tire de si graves conséquences, n'est-il pas
élémentaire d'exiger que le mot soit clair et bien compris? Or,
s'il est un mot vague, obscur, flasque et différemment compris,



— 510 —

c'est le mot substance. Le P. Lehu a beau nous dire avec
Thomas d'Aquin que « la substance en soi n'est pas visible à

l'œil corporel, qu'elle échappe à la perception sensible et qu'elle
n'est soumise qu'à l'intelligence» (p. 338), cette définition ne
mène pas loin. Est-il bien vrai que l'objet propre de l'intelligence

soit ce que nous appelons la substance des choses? Quoi
qu'il en soit, le fait est que, déjà sur cette idée fondamentale,
le P. Lehu ne s'entend pas avec le P. Leray. Ecoutons, en

effet, le P. Lehu:
« Nous pourrons dire en désignant la sainte hostie : Je vois

le corps de N. S., comme on dirait d'une autre substance: Je
vois du bois ou de la pierre; mais jamais on ne pourra dire:
Ce que mes yeux perçoivent, c'est la chair du Sauveur, Loin
d'éviter cette inexactitude, le P. Leray la reproduit avec
insistance : «C'est le corps même du Seigneur que nous voyons.
Nos yeux perçoivent les atomes de sa chair qui ont pris la
place des atomes correspondants du pain ...Le corps du
communiant est-il donc véritablement nourri de la chair de J.-C?
Nous le pensons.» «Toute cette page, continue le P. Lehu, est
inconciliable avec les enseignements de la théologie. N. S. peut-
il dans l'eucharistie nous voir des yeux de son corps?
Conformément à ses principes, le P. Leray répond par une affirmation
absolue : Donc les yeux transfigurés de Jésus-Eucharistie
peuvent nous regarder à travers le voile des espèces et même à

travers le ciboire et la porte du tabernacle... De même
l'organe de l'ouïe spiritualise étend son domaine par delà toutes
les limites concevables. » « Ici encore, réplique le P. Lehu, le
P. Leray se retrouve à Iencontre cle la doctrine commune des

théologiens » (p. 340).
En terminant son étude, le P. Lehu reproche au P. Leray

d'avoir donné comme scientifique son système eucharistique,
qui n'est qu'une hypothèse et dans lequel « les principales assertions

sont incompatibles avec l'enseignement de l'Eglise » (p. 351),

et il ajoute : « Le P. Leray a cru que, par suite des découvertes
modernes de la science, la théologie eucharistique était aujourd'hui

réduite à une page blanche sur laquelle il lui serait
loisible d'écrire ce qu'il voudrait. Ce fut là son tort; nous sommes
persuadé que, s'il avait plus attentivement étudié la vraie
théologie de St. Thomas, il n'aurait nullement senti le besoin
d'inventer un nouveau système. »



— 511 —

Ne pourrait-on pas répliquer au P. Lehu que Thomas
d'Aquin a fait précisément, au XIIIe siècle, ce que le P. Leray
a tenté au XIXe Le Frère Thomas, en effet, a voulu expliquer
l'eucharistie d'après l'aristotélisme et les sciences de son temps,
et le P. Leray d'après les sciences du sien. Les deux systèmes
ne sont pas plus scientifiques l'un que l'autre, attendu que la science
n'a pas encore expliqué ce qu'il faut entendre par substance,
matière, corps, étendue, esprit, etc., et que ces deux systèmes
ne roulent que sur ces obscures notions; de plus, ces deux
systèmes ne sont pas plus dogmatiques l'un que l'autre, attendu
que ni l'un ni l'autre ne reproduisent exactement le vrai dogme
chrétien des Ecritures et cle la tradition universelle de l'ancienne
Eglise catholique. Nous sommes persuadé, nous aussi, que si le P.

Leray et le P. Lehu avaient « plus attentivement étudié la vraie
théologie cle saint Thomas », ils auraient constaté, l'un et l'autre,
que la vraie théologie de saint Thomas, à part les passages
spiritualistes, n'est nullement la théologie vraie de l'ancienne
Eglise catholique. Car la théologie de l'ancienne Eglise était,
en matière eucharistique, extrêmement simple : d'une part, elle
constatait le dogme eucharistique dans sa pureté et sa simplicité,

dogme essentiellement spiritualiste et mystique, qui enseignait

aux chrétiens le devoir et la nécessité de nourrir leur
âme du sacrifice rédempteur de J.-C. et de s'unir par lui au
Verbe éternel sous les symboles du pain et du vin ; d'autre part,
elle se bornait à expliquer ce dogme au point de vue moral
et mystique cle manière à sanctifier les âmes, et elle ignorait
entièrement les spéculations soi-disant théologiques, vains efforts
d'une vaine curiosité, dont l'école nrystique matérialiste qui
règne à Rome a réussi à faire des dogmes aux yeux de ses
adeptes, mais qui n'en sont pas moins de grossières superstitions.

Je n'en veux ici d'autre preuve que les efforts mêmes
des âmes vraiment chrétiennes, qui, dans l'Eglise romaine elle-
même, rougissent de ce matérialisme, évitent le mot «

transsubstantiation, » écartent les explications charnelles et lascives
répandues dans les publications dites «de piété», et trouvent
leur meilleure joie religieuse à se pénétrer toujours davantage
de ces paroles du Maître: Spiritus est qui vivificat, caro non
prodest quldquam, verba quœ ego locutus sum vobis spiritus
et vita sunt (Jean VI, 64). E. Michaud.

Revue intern, de Théologie. Heft 39, 1902. 34


	Nouveau matérialisme eucharistique dans l'Église romaine

