Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 39

Artikel: Nouveau matérialisme eucharistique dans I'Eglise romaine
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403541

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

496 —

NOUVEAU

MATERIALISME EUCHARISTIQUE
DANS L’EGLISE ROMAINE.

Depuis le concile romain de 1059, ou il a été défini qu'apres
la consécration, «le vrai corps est touché, rompu, non seulement
en forme de sacrement, mais encore sensuellement (Sensualiter),
par les mains des prétres, et broyé par les dents des fideles
(dentibus fidelium aitteri)», le matérialisme eucharistique n'a
pas cessé d’exister dans I'Eglise romaine. Les dmes vraiment
spiritualistes et délicates auxquelles ce matérialisme charnel et
grossier a répugné, se sont rétugicées, pour y €échapper, dans
des explications que la papauté, acculée a 'absurde, n’a jamais
0sé condamner, mais qui n’en sont pas moins évidemment con-
traires a l'esprit de la transsubstantiation papiste. J'ai indiqué
précédemment quelques-unes de ces divergences?). Aujourd’hui
je dois signaler, au contraire, une recrudescence de matéria-
lisme, qui scandalisera certainement et heureusement les dmes
catholiques et orthodoxes, mais qu'il faut connaitre dans toute
sa répugnance et dans toute sa stupidité, si 1'on veut enfin
comprendre combien la religion romaine est pervertie et per-
verse jusque dans l'auguste sacrement de l'autel: Corruptio
optimi pessima.

1. — M. I'abbé Georgel, prévét du chapitre cathédral d’Oran
et vicaire général, a publié, dans les « Annales de philosophie
chrétienne » (mai 1901), un article sur la Zramnssubstaniiaiion,
dans lequel il combat d’abord, et avec raison, quelques-unes

) Voir la Revue de 1898, n° XXIV, p. 778-793; et de 1901, n° XXXVI,
p. 777-780.



497 —

des incroyables fantaisies du P. Faber, mais dans lequel il
enseigne ensuite un « systéme » qu'il dit «nouveau», et qui lui
parait «bien simple et supprimant la plupart des difficultés ».
Qu'on en juge! Selon lui, la transformation eucharistique n’est
qu'une des transformations naturelles qui abondent dans 1’'uni-
vers. « Pendant que J.-C. était sur la terre, dit-il, c’étaient les
forces de la nature qui transformaient directement au corps
et au sang de J.-C. une partie des aliments pris chaque jour
par le divin Sauveur, tandis que, dans la sainte Eucharistie,
c’est la puissance de Diewn qui opére mivaculeusement ces trans-
Jformations et qui changent toute la substance diu pain et du
vin awu covps et an sang de Jésus.» Voila toute la diftérence:
un simple miracle! La puissance de Dieu ne peut-elle pas jouer
le role de puissance nutritive et digestive? Et si elle le peut,
pourquoi ne le ferait-elle pas? Donc, tous les morceaux de
pain et toutes les quantités de vin qui, dans le monde entier,
servent au sacrement de l'eucharistie, sont tout bonnement
incorporés au Christ, c’est-a-dire deviennent son corps et son
sang comme s'il les avait lui-méme mangés, bus et digérés!
Ainsi, «la transsubstantiation eucharistique n’est pas, & propre-
ment parler, une opération nouvelle; elle ne fait que continier
les transsubstantiations opérées en [ésus pendant qu'il était sur
la terrve».

Cette «continuation», simple miracle qui implique une
série de miracles, n'effraie nullement le bon sens de M. Geor-
gel. Elle aurait méme l'avantage, a4 ses yeux, de dispenser
le Christ de descendre du ciel en corps et en ame, dans
tous les pains et les calices consacrés. Cette descente, ces
voyages et cette dispersion de son corps a l'infini et a tra-
vers les espaces, ne paraissent plus nécessaires & M. Georgel.

Un théologien qui signe «Th.-M. P.», dans la « Revue tho-
miste » de juillet 1901, combat ainsi ce systéme (p. 357):
« Nous accordons volontiers a M, I'abbé Charles Denis, le nouveau
directeur des Awnales de philosophie chvétienne, qu'il est « pos-
sible de défendre le catholicisme sans passer nécessairement
par le thomisme ». Mais encore que le thomisme ne soit qu'un
«document précieux », et qu'il «lui manque le mouvement de
vie et cette puissance de persuasion dont nous avons tant
besoin maintenant», peut-étre serait-il prudent quelquefois, sur-
tout quand il s’agit d'un point de doctrine ol la pensée de



— 08 —

St. Thomas semble bien avoir eu et garder méme quelque
<« influence directive», de ne pas trop se lancer dans des
« formes nouvelles» d'exposition dogmatique, sans avoir, au
préalable, au moins consulté ce document précieux qu'est le
thomisme. Il est vrai que si St. Thomas avait été consulté,
certainement M. 'abbé Georgel n’aurait pas écrit son article,
ni M. 'abbé Ch. Denis ne 'aurait accepté pour sa Revue. Et dans
un cas comme dans l'autre, nous aurions été privés de cons-
tater une fois de plus les beaux résultats que I'on peut obtenir
en pratiquant les nouvelles méthodes des «apologistes progres-
sistes ».

Dans le numéro de novembre de la méme Revue (p. 617 &
619), M. 'abbé Georgel est ameérement raillé, & peu prés comme
un halluciné qui se croit appelé a faire «¢une ceuvre formida-
ble», au nom du «Bon Dieu» qui I'en a chargé!

Que le théologien de la « Revue thomiste » me permette
deux observations:

D’abord, jabandonne &a ses critiques tous les ridicules du
systtme de M. Georgel; mais si l'honorable vicaire général
d’Oran n’avait voulu que travailler 2 une réforme antiscolas-
tique de la théologie et déclarer faux plusieurs des dogmes
romains actuels, il serait loin d’étre aussi ridicule qu'on 1'in-
sinue. Quoi qu'il en soit, M. Georgel s’exprime ainsi: «Il s’agit
de démontrer que la théologie catholique a erré, jusqu'ici, dans
plusieurs de ses opinions les plus importantes, et qu’elle s’est
montrée insuffisante dans l'exposition de quelques-uns de nos
dogmes les plus considérables... Réformer une science qui a
tant de siecles d'existence et qui est 'ceuvre des hommes les
plus ¢éminents! Corriger et compléter une science qui est restée,
depuis St. Thomas d’Aquin, & peu prés immuable et que l'on
regarde, de temps immémorial, comme a peu prés parfaite et
fermée aux innovations, c’est courir évidemment a des difficultés
grandes et s’exposer a des réprobations retentissantes. »

Ensuite, il importe de remarquer que, si Thomas d’Aquin
avait mieux lu I'Ecriture et les Peres, le thomisme eucharis-
tique, systéme inconnu a 1'Eglise des huit premiers siécles,
n’aurait pas été inventé au XIII¢, et «'apologiste progressiste » qu'a
été Thomas d'Aquin aurait employé son génie plus exactement
et plus religieusement. Je reviendrai plus loin sur ce systéme.



2. — Mais le bon vicaire général d’Oran n’est rien en com-
paraison du P. Leray, eudiste et auteur d’'un volume intitulé:
La constitution de U'univers et le dogme de I’ Eucharistie (Paris,
1900). Ce titre grandiose recouvre des erreurs plus grandioses
encore. L'auteur, parait-il, est I'inventeur d'un nouveau systéme
scientifico philosophique sur la composition de la matieére, sys-
teme ou, d'apres lui, 'esprit trouverait une explication plus
satisfaisante des mystéres eucharistiques. Le P. Lehu, domi-
nicain, 'a critiqué dans trois longs articles de la «Revue
thomiste, » intitulés: Une nowuvelle explication scientifique de
I’ Eucharistie b).

Citons d'abord quelques textes du P. Leray. Ils nous mon-
treront dans quel matérialisme intellectuel se meut un esprit
qui se croit religieux et savant, et qui de bonne foi est l'un
et 'autre, mais qui, parti d'un point de vue littéraliste et maté-
rialiste, qu’il croit incontestable et méme divin, arrive, par la
force méme de ses procédés matérialistes, aux étrangetés les
plus révoltantes et, disons le mot, les plus scandaleuses.

Le P. Leray considére que la farine de froment est un
mélange d’amidon, de sucre et de gluten; que le pétrissage et
la cuisson, qui transforment la farine en pain, n'en font pas un
corps nouveau, d'aprés les chimistes; que le vin est un mélange
d'eau, d'alcool ou de sucre selon que le vin est fermenté ou
non, et d’autres matiéres en petite quantité; que, dans les
mélanges nommeés pain et vin, les molécules hétérogénes com-
posantes (amidon, gluten, eau, alcool, etc.), sont «directement
converties au corps et au sang de J.-C.»

En quoi consiste cette «conversion directe»? «Nous pen-
sons avec le cardinal de Lugo, dit-il, que le corps de J.-C. devient
le support des accidents du pain en général et conséquemment
de chacun de ses atomes en particulier. Or, le moyen le plus
simple d'obtenir ce résultat serait, nous semble-t-il, que N. S.
substituat un élément analogue de son propre corps a la place
de chacun des ¢éléments du pain qui disparaitrait. Ainsi dans
le lieu occupé par un atome quelconque du pain, hydrogéne,
oxygene, azote ou carbone, le corps de J.-C. serait présent tout
entier d'une maniere non sensible, et il permettrait 2 un élément
analogue de son corps de modifier l'espace comme faisait

") Mars 1901, p. 22-39; mai, p. 156-171; juillet, p, 339-35I.



— 500 -~

I’'élément du pain, et de jouer absolument le méme roéle phy-
sique.» — «Mais n’est-il pas étrange de supposer que N. S.
localise avec impénétrabilité un des éléments de sa chair sans
les autres? Ce fait préternaturel n’est pas plus étonnant que les
nombreuses apparitions ou il n'a laissé voir qu'une partie de
son corps... Tous ces faits sont du méme ordre et n'impliquent
pas plus de difficultés 'un que l'autre. »

Et encore: «Le pain et le vin sont des mélanges de molé-
cules chimiques d’especes différentes, et, en poussant la division
assez loin, on arrive & séparer ces molécules, et alors se pose
cette question: N. S. est-il présent sous chacune de ces molé-
cules?... D’autre part, ces molécules elles-mémes sont formées
d'éléments divers; ainsi une molécule de sucre C®H'*O°® ren-
ferme 24 atomes dont 6 de carbone, 12 d’hydrogeéne et 6 d'oxy-
gene, et 'on peut se demander encore si N. S. n'est pas présent
tout entier sous chacun de ces 24 atomes.» — «Ces considé-
rations de déplacements atomiques dans les réactions provoquées
par la fermentation du mofit, nous obligent & admettre que
N. S. est présent non seulement dans la molécule de sucre,
mais sous chacun des atomes de cavbone, d'hiydrogeéne el d’oxy-
gene qui la composent, et alors, quelles que soient les nouvelles
combinaisons de ces éléments, sa présence ne sera nullement
modifiée, et ainsi la molécule d’alcool CZHSO /le contiendra neuf
Jois. »

Ce n'est pas tout. La cessation de la présence réelle est
encore plus étonnante, dans ce systéme, que la présence méme.
« L'instant ol le corps et le sang de J.-C. commencent d'étre
présents dans les especes eucharistiques, dit le bon Peére eudiste,
est parfaitement déterminé et coincide avec la prononciation
du dernier mot (!) des formules sacrées: Hoc est corpus meumn,
hic est calix sanguinis mzes. L'instant ou il disparait est, au
contraire, trés incertain. L’Ecriture se tait, et 'Eglise n’a porté
aucune définition sur ce point... Les théologiens admettent
communément que la digestion stomacale détermine la dispa-
rition du corps de J-C., mais cette opinion nous parait déduite
de la théorie des formes substantielles gue #nous rejetons.»

Suivons bien la pensée du docte Pere. La présence réelle
est attachée non aux espéces du pain et du vin, mais aux
especes des atomes divers, hydrogeéne, oxygeéne, ou carbone,
qui composaient les substances. Cette théorie est une déduction



— 501 —

de sa doctrine sur la transsubstantiation. A 'appui de sa theése,
il apporte plusieurs faits ou il croit trouver des indices en sa
faveur. La fermentation alcoolique se produisant dans les especes
consacrées n'empéche pas la persistance de la présence réelle;
donc «les transformations moléculaires ne déterminent pas
nécessairement la disparition de N. S.» La présence réelle étant
attachée aux espéces des atomes, hydrogéne ou carbone, comme
ces espéces ne subissent aucun changement en elles-mémes, nous
ne pouvons plus assigner de terme a la présence surnaturelle.
Tant qu'ils subsisteront — ef rien ne se perd — les atomes
une fois consacrés conserveront la présence de N. S., et cela
indéfiniment, quelles que soient les infinies combinaisons dont
ils pourront faire partie! Il dit expressément: «S'il en est
ainsi, dira-t-on, les vapeurs qui s’échappent du calice ouvert et
qui se répandent dans l'atmosphére doivent aussi contenir le
sang du Sauveur. La conséquence nous pavail juste el nous
croyons pouvoir I'admeltre. »

Continuons! «Nous prolongeons la présence réelle, au
moins jusqu'au moment ol les derniers produits de la digestion
sont absorbés dans les instestins. Je dis au moins, car j'incli-
nerais 4 la prolonger encore davantage pour les Ames justes...
Le lecteur s'étonnera peut-étre de me voir établir une diftérence
entre le juste et le pécheur. Puisque N. S. se laisse manger,
pourquoi ne se laisserait-il pas absorber par 1'un et par 'autre ? »

Donnons ici la parole au P. Lehu: «Deux choses nous
étonnent ici. D'abord, la sélection qui est supposée entre les
molécules assimilées et celles qui ne le sont pas. /! en est des
Saintes espeéces comme de fous les aliments,; une partie seule-
ment entre dans notre organisme par l'absorption, le reste est
expulsé avec les résidus de la digestion. Et si la présence
réelle persiste dans les molécules assimilées, pourqitor ne per-
Sisteratt-elle pas dans les autres ? De plus,'absorption des saintes
espeéces rentre dans la catégorie des modifications physico-chi-
miques qui Sopevent indépendamment de la présence wvéelle.
Que T'hostie soit consacrée ou non, qu'elle soit digérée par un
Jjuste, par un pécheur ou méme par un animal, ces modifica-
tions seront foujours produites dans le méme ordre et suivant
les mémes lois ). »

1) Juillet rgor, p. 347.



e BOY =

Le P. Leray continue: ¢ Voici la difficulté qui me fait
rejeter l'assimilation des deux phénomenes. Si la présence réelle
persévere aprés I'absorption, comme 1'élément absorbé entre dans
le domaine de I'dme du communiant, sans perdre son union
a 'ame de J.-C., il en résulte que ces deux 4mes se trouvent
a la fois présentes dans le lieu occupé par le méme atome et
sur lequel toutes les deux exercent leur empire comme prin-
cipe de vie. Ces deux dmes se compénctrvent el s’ embrassent
aussi intimement que possible. Eh bien! cet embrassement des
ames, je le congois uniquement comme un baiser d'amour et
je le refuse a l'indigne... Combien dure cette union bienheu-
reuse que jimagine? Je lignore.»

Ce n'est pas tout. L’Eucharistie étant un aliment, elle
subit, comme tout aliment, une série d'opérations: manducation,
mastication, insalivation, déglutition, digestion stomacale et
intestinale, absorption. Tandis que le P. Lehu pense que la
communion est «essentiellement constituée par la déglutition
de Thostie, trajectio de ore ad stomachum')», le P. Leray la
fait consister dans l'absorption des saintes espéces, parce que,
dit-il, «il est de foi (!) que lexpression manger doit () étre
prise dans le sens /liftéral (!), quand N. S. parle de manger sa
chair»; d’ont il suit, selon lui, que la chair matérielle du Christ
est un aliment matériel et que le corps du communiant est
matériellement nourri de la chair matérielle du Christ.

Telle est la doctrine du P. Leray: transsubstantiation ultra-
matérielle non seulement du pain et du vin comme tels, mais
de chacun des atomes constitutifs du pain et du vin, et cela,
quelles que soient les combinaisons chimiques postérieures de
ces atomes consacrés; par conséquent, cette transsubstantiation
persévere méme apreés la digestion stomacale et intestinale,
méme apreés 'absorption, aucun atome (consacré ou non) n’étant
détruit. Cette explication conduit logiquement au stercoranisme.
Nous avons vu qu'elle implique aussi 'union lascive des dmes
dans le méme atome animé par elles.

Certes, le concile romain de 1059 est considérablement
dépassé.

3. — De telles aberrations ne se réfutent pas. On ne peut
que renvoyer lauteur aux éléments de la grammaire et de la

') B. 349.



— 503 —

linguistique, & la simple étude philologique des textes de I'Ecri-
ture, aux notions les plus élémentaires de la critique exégétique,
ainsi qu'a la lecture exacte des textes des Peéres. Avec ces
principes et ces procédés auxquels la théologie scientifique ne
saurait se soustraire, tout cet ¢chafaudage fantastique que
l'auteur a pris pour de la haute théologie mystique s'écroulera
comme une vaine fantasmagorie.

Ce qui étonne, c’est que, dans une Revue qui se pique de
sérieux et de science et qui, sous le nom de Thomas d’Aquin,
prétend unir dans la perfection la foi et la philosophie, il se
soit trouvé un «thomiste» qui ait pu discuter une thése aussi
matérialiste et aussi dénuée de méthode. Et ce qui étonne plus
encore, ce sont les considérations et les arguments par lesquels
il a prétendu la réfuter.

Le P. Lehu constate d'abord «la préoccupation» qu'ont
eue les premiers apologistes et les Peres de résoudre «la dif-
ficulté » eucharistique: préoccupation qui «bat son plein » (sic)
chez les grands docteurs du moyen age'!). La vérité est que
l'ancienne Eglise a donné¢ le nom de mystéres & tous les sacre-
ments, y compris la Sainte-Céne; que Cyrille de Jérusalem a
simplement expliqué la céne comme le baptéme, sans plus de
mystere; que les Peéres n'y ont nullement vu tous les «mira-
cles» qu'on veut y voir aujourd’hui; qu'en exhortant les fideles
a la Communion, ils n'ont été «préoccupés» que de la sancti-
fication des communiants et nullement de l'explication d’une
prétendue présence matérielle, appelée «transsubstantiation»;
que ce mot, qui ne date que du XII® siécle, a été complétement
inconnu a 'ancienne Eglise; que ce n'est qu'au IX° siecle qu'ont
commencé les premiers débats sur la manieére dont J.-C. est
présent dans l'eucharistie; que l'explication matérialiste qui a
été donnée alors, a été vivement combattue par l'école spiri-
tualiste traditionnelle; que l'ignorance, le matérialisme et la
grossiereté de I’époque ont singulierement favorisé l'explication
matérialiste; que celle-ci a triomphé a4 Rome en 1059, a été
imposée par Rome, a passé par les théologiens romains, Tho-
mas d’Aquin en téte, dans la scolastique, et par la scolastique
dans toute 1'Eglise romaine; qu'ainsi la prétendue dogmatisa-
tion du concile de Trente n'a été que le chant de triomphe

1) Mars 1901, p, 22.



— 004 —

du parti matérialiste occidental, I'étouffement de 'esprit par la
lettre et du dogme catholique par la superstition romaine.

Le P. Lehu raconte qu'au XVII® siecle, lorsque la philoso-
phie cartésienne ébranla les principes d'Aristote, la théologie
de Thomas d’'Aquin fut traitée avec mépris et que «les écoliers
sifflaient les legons du second nocturne de loffice du saint-
sacrement ou le mystere est expliqué selon les principes de
I'Ecole!)». Cela prouve simplement que «1'Ecole» ne faisait
plus illusion, pas méme aux écoliers. Il parait que les écoliers
d’aujourd’hui sont autrement intelligents et autrement avancés
que ceux du XVII® siecle; car, dit le P. Lehu, «maintenant le
cartésianisme n’est bienfét plus qu'un souvenir et la doctrine
de saint Thomas est professée dans presque toutes les écoles
de théologie » !

Quel triomphe! Et pourtant le P. L.ehu parle plus loin
« d'une difficulté qui heurte de front tout ce que nous pouvons
concevoir ». Serait-ce que le principe «extrémement fécond »
du thomisme ne serait pas de nature & faire disparaitre «les
surprises de notre raison?®)»? Ce principe fondamental, c’est
que «le corps de J.-C. est dans ce sacrement par maniere de
substance et non par maniere de quantité; corpus Christi est
inhoc sacremento per modum substantie et non per modum quanti-
tatis®)». Or, si 'on y regarde de pres, ce fameux principe, «extré-
mement fécond», n'est qu'un leurre et un habile escamotage
de la question,

En effet, il s'agit du corps de ].-C. Ce corps, s'il est vrai,
est évidemment composé de parties, d'organes, de membres,
tous distincts les uns des autres et formant étendue. C'est du
simple bon sens: car il est impossible de concevoir une sub-
stance corporelle, un corps, en dehors de ces conditions d'étendue,
Or, c’est justement cette définition élémentaire de la substance
corporelle que nie Thomas d’Aquin; en sorte qu’'au lieu d'ex-
pliquer comment le corps du Christ est dans le pain et le vin,
il supprime la vraie notion de la substance corporelle et par-
tant la présence corporelle du Christ dans l'eucharistie. Ce
n'est pas plus difficile que cela. Ecoutons le P. Lehu: « Esse
in loco ctrcumscriptive, dit-il, c’est étre dans un lieu a la maniére

3 P 23
I P 32.
®) II* P., q. LXXVI, art, 1, ad 3.



— 505 —

des corps, c'est-d-dire en raison de la quantité, puisque ce mode
d'étre implique nécessairement des parties distinctes et que
c'est la quantité qui détermine les parties dans la substance.
Quantitas est accidens extensivum substantie in partes. La
substance, an contraire, considérée en soi, #'a ni parties, ni
étendue, elle fait abstraction totale de la quantité... Inddpen-
dante de U'élendue, la substance [l'est également de lespace,
puisque c'est en raison de l'étendue que les corps occupent un
lieu dans l'espace. Il est vrai que, suivant la loi ordinaire,
I'étendue et par 14 méme la présence dans un lieu sont des
propriétés qui swuivent nécessaivement la substance corporelle;
mais au-dessus de l'ordre naturel, 7/ v a orvdre du mivacle,
et c’'est ce mivacle qui se réalise dans l'eucharistiel). »

A la bonne heure, nous y voild! D'une part, on avoue
que, d'aprés la loi ordinaire, I'étendue et la présence dans un
lieu sont des propriétés qui suivent nécessairement la substance
corporelle; mais, d’autre part, on viole expressément cette /o7
et cette mnécessité; on prétend, au nom du miracle, que, quand
il s'agit du corps du Christ dans l'eucharistie, il n'y a plus ni
¢tendue, ni présence dans un lieu, ni aucune des conditions
naturelles de la substance corporelle. N'est-ce pas dire claire-
ment qu’en réalité la présence substantielle de J.-C. dans 'eucha-
ristie n'est pas une présence corporelle?

Tres bien. Loin de blamer Thomas d’Aquin sur ce point,
nous 'applaudissons, parce qu'il a sauvé, par ce tour de force,
la présence spirituelle du Christ. Mais ce en quoi nous le
blamons, c'est que, tout en donnant cette explication aussi
spirituelle que spiritualiste, il a voulu faire croire a I'école
matérialiste romaine qu'il était avec elle; c’est qu’il a enseigné
que, dans l'eucharistie, toutes les parties du corps du Christ
sont parfaitement distinctes les unes des autres?) et cependant
inétendues, ce qui est une contradiction 7n terminis ; c'est
d’avoir voulu nous piper avec des mots, car enfin, pour un
réaliste tel qu'il était censé 1'étre, qu'est-ce que la présence

') P. 33.

#) III* P, q. LXXVIL art. 1: Ad secundum dicendum quod ex vi sacramenti
sub hoc sacramento continetur quantum ad species panis, non solum caro, sed totum
corpus Christi, scilicet ossa, nervi, ef alia hujusmodi.» Et art, IV: «Quia substantia
corporis Christi realiter non denudatur a sua quantitate dimensiva et ab aliis acciden-
tibus; inde est quod ex vi realis concomitantiz, est in hoc sacremento fofa guant:-
fas dimensiva covporis Christi, et omnia accidentia ejus. »



— 306 —

réelle d'un corps réel, si cette présence n'est pas corporelle,
mais spirituelle? S'il se fat déclaré spiritualiste et défenseur
du spiritualisme de P'ancienne Eglise, il et pu plaider et
défendre la présence spirituelle; mais prenant officiellement
parti contre cette doctrine, il n'avait pas le droit de duper
I'école réaliste matérielle qu'il faisait profession de défendre.
Ce en quoi nous le blimons, c’est de s’étre, au fond, moqué
de son public, en jouant du miracle a sa fantaisie; c’est d’avoir
fait de la théologie de « passe-passe» ou d'escamotage.

4. — En voici une nouvelle preuve: sa théorie des accidents
absolus. Méme logomachie que dans la question de la présence
réelle. Il enseigne en effet, et le P. Lehu avec lui, que les appa-
rencesouaccidents du pain et du vin (étendue, forme,couleur, gott,
etc.) existent en eux-mémes, sans autre support qu'eux-mémes,
et sans avoir pour support ni la substance du pain et du vin,
qui n’existent plus, ni le corps de J.-C. Le P. Leray, au con-
traire, enseigne que «<le corps de J.-C. devient le support des
accidents du pain et du vin », et son objection est tres
sérieuse: car qu'est-ce qu'un accident qui demeire sans sujel
ni support? Remarquez que, selon St. Thomas, la substance
est un étre en soi et l'accident un étre dans un autre (Sub-
stantia est ens in se, accidens est ens 1w alio). Si donc ies
accidents du pain et du vin ne subsistent qu'en eux-mémes,
c'est qu'ils sont des substances ou jouent le role de substances?
— Pas précisément, répond St. Thomas: d’abord, la forme, la cou-
leur, le gofit du pain et du vin subsistent dans la quantité du
pain et du vin, et non en eux-mémes; ensuite, s'il en est ainsi,
ce n'est pas naturellement, mais en vertu d'un miracle.

Thomas d’Aquin, avec tout son g¢nie, s'est ici abusé puéri-
lement: d’abord, parce que la quantité est un accident et non
une substance, et que, si la quantité-accident tient lieu de sujet
et de support aux autres accidents, elle est une substance,
étant de fait ens in se et non in alio,; ensuite, qu’est-ce qu'une
philosophie et une théologie dans lesquelles on prétend parler
raison et science, et dans lesquelles, & toutes les exigences des
lois naturelies et des définitions scientifiques, on échappe par
la tangente en disant: C’est un miracle? Disons le mot, ceci
n’est plus sérieux; c'est du pur escamotage. Et tout cela parce
que la transsubstantiation matérielle exige cette série de mira-



— 507 —

cles, transsubstantiation qui ne repose ni sur I'Ecriture ni sur
la tradition universelle, mais exclusivement sur l'ignorance et la
mentalité grossiere des théologiens littéralistes et matérialistes?).

Autre contradiction et autre escamotage: la théorie de la
concomitance. Lorsque les littéralistes prennent a la lettre les
textes: «ceci est mon corps, ceci est mon sang», ils sont
obligés de dire que le pain devient le corps et le vin le sang,
et par conséquent que le pain est le corps sans le sang, et le
vin le sang sans le corps; et encore, qu'il n'est question 1a ni
de 'ame ni de la divinité de J.-C. Pour échapper a ce littéra-
lisme insensé, qui est toute la base de leur transsubstantiation et
toute la regle de leur argumentation, ils inventent la concomi-
tance. Ce que la force du sacrement ou des paroles (vis ver-
borum!) ne fait pas, la concomitance le fait! ou plutdt, I'exclu-
sivisme contenu littéralement dans les paroles dites sacramen-
telles et opératoires est corrigé¢ et viol¢ par la concomitance!
C’est par la concomitance que le sang est dans le pain et le
corps dans le vin; c'est par la concomitance que 'dme et le
Verbe sont aussi dans le pain et dans le vin.

Elle est extrémement commode, cette échappatoire de la
concomitance; mais, en vérité, pour qui nous prend-on? Ne
vaudrait-il pas mieux déployer son bon sens au début méme
de l'argumentation et éviter, par une exacte explication philo-
logique des textes, un faux départ dans 'absurde? Ne serait-ce
pas plus sage que de se lancer d’abord a l'étourdie dans
Terreur, sauf a s’efforcer ensuite, & la fin de la course, lorsqu’on
est dans l'abime et la sottise, d'y échapper par des strata-
gémes, des sophismes et des miracles ? C'est ce qu’a fait Tho-
mas d’Aquin: au lieu de repousser, au nom du bon sens, de
la philosophie et de la saine exégese (qu'il ne connaissait pas),
les erreurs de l’école matérialiste, il les a acceptées parce
qu'elles étaient romaines et papales, et, une fois dans 1'étay, il
a imaginé tantdt les échappatoires en question, tantdt les faux
miracles qui remplissent sa théorie eucharistique. Et c’est ce
gachis qu'on nous donne pour le dogme catholique et pour
I'enseignement de 1'Eglise! Encore une fois, pour qui nous
prend-on? Ecoutons le P. Lehu (p. 340-342):

) Je regrette que la place me manque pour citer les textes des PP. Lehu et
Leray, sur ce matérialisme eucharistique & propos des accidents du pain et du vin,
et sur les miracles qu’ils multiplient a plaisir pour tdcher d’échapper a toutes les
contradictions de cette théorie antiphilosophique et antiscientifique, On y suppléera
en lisant les pages 160-1%71.



— 508 —

« On n'admet pas, dit-il, que N. S. aw Saint-Sacrement puisse
naturellement exercer les opérations des sens. Et la vraie rai-
son de ce fait n’est pas, ainsi que le P. Leray semble le croire,
I'exiguité des dimensions du corps divin, mais le mode d’étre
sacramentel. Dans 'eucharistie, le corps de N. S. se trouve, il
est vrai, avec ses facultés sensibles et tous les autres accidents.
Mais ces accidents ne sont pas présents suivant lewr mode naturel:
ils sont 1a par concomitance, en raison de leur indivisible union
au corps sacré; ils participent donc a la présence miraculeuse
de la substance, ils sont eux aussi présents per modum Sub-
Stantice. Privé de leur mode d étre natuvel, ils w’ auront pas davan-
tage leur opération naturelle. D’aprés une opinion, il est vrai,
opinion de plus en plus favorablement accueillie dans le monde
des théologiens, N. S. jouirail cependant de celte faculté en
vertu d'une concession spéciale et miraculeuse (!). Cette opinion
ne doit pas étre confondue avec celle du P. Leray. D'apres le
P. Leray, ce pouvoir serait une suite naturelle de la présence
sacramentelle. Dans la doctrine que nous signalons, le mode
d’étre de N. S. dans l'eucharistie exige au contraire qgu'il ne
puisse naturellement exercer les opérations des sens, s'il le fait,
c'est par une disposition spéciale de la Providence ef en vertu
d'un nouvearn mivacle.»

Quels théologiens! Heureux savants, que rien n'embar-
rasse et qui savent tout: tout ce que peutla nature et tout ce
qu'elle ne peut pas, tout ce que peut la concomitance complé-
tant les impuissances de la nature et entassant miracles sur
miracles! Ils ont réponse a tout, suivant la maxime: Qui pauca
scit facile affirmat.

5. — Sil'on demande au P. Lehu sur quelles preuves et sur
quelle autorité il se fonde pour se mouvoir avec cette aisance
au milieu de toutes les contradictions de cette transsubstantia-
tion matérielle, et pour se permettre tous les miracles qu'il
multiplie avec une si prodigieuse prodigalité, il se borne a citer
le concile de Trente et le catéchisme du concile de Trente.
C'est tout! Inutile I'’exégese biblique, inutiles les textes des
Peéres. Ils sont cependant si clairs, si instructifs, ces textes des
Justin, des Clément, des Tertullien, des Origeéne, des Cyrille de
Jérusalem et d’Alexandrie, des Augustin, des Gélase, etc.!). Au

1y Voir la Revue, 1895, n° XII, p. 753-766; 1896, n° XIII, p. 130-150; etc,



— 509 —

lieu de tous ces témoins de l'ancienne foi et du vrai dogme,
le pére Lehu en appelle purement et simplement (p. 24-27) aux
trois premiers canons de la session XIII®* du concile de Trente,
et (p. 28) au «livre d’or» (1) connu sous le nom de Catéchisme
romain. A la page 31, il s’en référe au concile de Florence
pour nous apprendre que «la matitre de l'eucharistie est le
pain de froment et le vin de la vigne». On avouera que cette
base d’opération est bien fragile, et que les hommes de raison
et de foi ont le droit d'exiger d’autres autorités que les opi-
nions des théologiens qui ont manceuvré, on sait comment, a
Trente et 4 Florence, et qu'on voudrait faire passer pour I'Eglise
universelle! C'est vraiment supposer par trop grande la crédu-
lit¢ humaine.

Que dire aussi de ce prétendu principe: «Les paroles
sacramentelles opérent ce qu’elles signifient» (p. 37)? N'est-ce
pas le Christ méme, secul et unique Pontife de la nouvelle
alliance, qui opeére et confére la grace dans les sacrements ?
Pourquoi donc lui substituer des formules verbales, et rempla-
cer la wvis divina par une vis verborum imaginaire, qui rappelle
la magie et la théurgie payennes? Et d’ailleurs, ne faudrait-il
pas, avant tout, préciser exactement, en bonne philologie et en
bonne dialectique, la vraie «signification» des paroles évangé-
liques? Quand le Christ dit: Ego sum vitis vera {Jean XV, 1),
de quel droit les littéralistes ne font-ils pas opérer a cette
parole divine ce qu'elle signifie littéralement? Le P. Lehu
affirme son opinion, mais il n'en donne aucune preuve. Et, de
plus, son littéralisme de la p. 37 n'est-il pas en contradiction
avec sa déclaration de la p. 350: « Le sens lifléral se subdivise
lui-méme en sens propre et en sens mélaphorique, de cette
maniere, le mot nourriture, vere est cibus, doif s'entendre dans
le sens littéral miétapkorique.» Ou cela ne meénerait-il pas le
bon P. Lehu, s'il voulait prendre cette déclaration au sérieux
et en tirer toutes les conséquences logiques qu’elle renferme?

Ce qui n'’est pas moins étonnant, c'est que toute cette école
matérialiste fasse un tel fond sur le mot substance, d'ol ils ont
tiré leur transsubstantiation matérielle et qu'ils expliquent si
peu et si mal. Quand on attache une telle importance a un
mot et qu'on en tire de si graves conséquences, n'est-il pas
¢lémentaire d’exiger que le mot soit clair et bien compris? Or,
s'il est un mot vague, obscur, flasque et difféeremment compris,



— Bl

c'est le mot substance. Le P. Lehu a beau nous dire avec
Thomas d’Aquin que «la substance en soi n’est pas visible a
I'ceil corporel, qu'elle échappe a la perception sensible et qu'elle
n'est soumise qu'a lintelligence» (p. 338), cette définition ne
mene pas loin. Est-il bien vrai que l'objet propre de lintelli-
gence soit ce que nous appelons la substance des choses? Quoi
qu’il en soit, le fait est que, déja sur cette idée fondamentale,
le P. Lehu ne s'entend pas avec le P. Leray. Ecoutons, en
effet, le P. Lehu:

« Nous pourrons dire en désignant la sainte hostie: Je vois
le corps de N.S., comme on dirait d’'une autre substance: Je
vois du bois ou de la pierre; mais jamais on ne pourra dire:
Ce que mes yeux per¢oivent, c'est la chair du Sauveur. Loin
d’éviter cette inexactitude, le P. Leray la reproduit avec insis-
tance: «C'est le corps méme du Seigneur que nous voyons.
Nos yeux percoivent les atomes de sa chair qui ont pris la
place des atomes correspondants du pain... Le corps du com-
muniant est-il donc véritablement nourri de la chair de J.-C.?
Nous le pensons.» «Toute cette page, continue le P. Lehu, est
inconciliable avec les enseignements de la théologie. N. S. peut-
il dans l'eucharistie nous voir des yeux de son corps? Confor-
mément a ses principes, le P. Leray répond par une affirmation
absolue : Donc les yeux transfigurés de Jésus-Eucharistie peu-
vent nous regarder a travers le voile des espéces et méme &
travers le ciboire et la porte du tabernacle... De méme l'or-
gane de l'oufe spiritualisé étend son domainc par dcld toutes
les limites concevables.» «Ici encore, réplique le P. Lehu, le
P. Leray se retrouve a l'encontre de la doctrine commune des
théologiens » (p. 340).

En terminant son étude, le P. Lehu reproche au P. Leray
d’avoir donné comme scientifique son systéme eucharistique,
qui n’est qu'une hypothese et dans lequel «les principales asser-
tions sont incompatibles avec 'enseignement de I'Eglise » (p. 331),
et il ajoute: «Le P. Leray a cru que, par suite des découvertes
modernes de la science, la théologie eucharistique était aujour-
d’hui réduite 4 une page blanche sur laguelle il lui serait loi-
sible d’écrire ce qu'il voudrait. Ce fut 12 son tort; nous sommes
persuadé que, s'il avait plus attentivement étudié la vraie théo-
logie de St.Thomas, il n'aurait nullement senti le besoin d'in-
venter un nouveau systéme. »



— 511 —

Ne pourrait-on pas répliquer au P. Lehu que Thomas
d’Aquin a fait précisément, au XIII® siecle, ce que le P. Leray
a tenté au XIXe? Le Frere Thomas, en effet, a voulu expliquer
l'eucharistie d'aprés l'aristotélisme et les sciences de son temps,
et le P. Leray d’apres les sciences du sien. Les deux systeémes
ne sont pas plusscientifiques1'un que l'autre, attendu que la science
n'a pas encore expliqué ce qu'il faut entendre par substance,
matiere, corps, ¢tendue, esprit, etc., et que ces deux systémes
ne roulent que sur ces obscures notions; de plus, ces deux sys-
témes ne sont pas plus dogmatiques l'un que l'autre, attendu
que ni 'un nil'autre ne reproduisent exactement le vrai dogme
chrétien des Ecritures et de la tradition universelle de 'ancienne
Eglise catholique. Nous sommes persuadé, nous aussi, que si le P.
Leray et le P. Lehu avaient « plus attentivement ¢tudié¢ la vraie
théologie de saint Thomas », ils auraient constaté, I'un et 'autre,
que la wvraie théologie de saint Thomas, & part les passages
spiritualistes, n’est nullement la /kéologie vraie de 'ancienne
Eglise catholique. Car la théologie de l'ancienne Eglise était,
en matiére eucharistique, extrémement simple: d’'une part, elle
constatait le dogme eucharistique dans sa pureté et sa simpli-
cité, dogme essentiellement spiritualiste et mystique, qui ensei-
gnait aux chrétiens le devoir et la nécessité de nourrir leur
ame du sacrifice rédempteur de J.-C. et de s'unir par lui au
Verbe éternel sous les symboles du pain et du vin; d'autre part,
elle se bornait a expliquer ce dogme au point de vue moral
et mystique de maniére a sanctifier les ames, et elle ignorait
entierement les spéculations soi-disant théologiques, vains efforts
d'une wvaine curiosité, dont 1'école mystique matérialiste qui
régne & Rome a réussi a faire des dogmes aux yeux de ses
adeptes, mais qui n'’en sont pas moins de grossiéres supersti-
tions. Je n'en veux ici d'autre preuve que les efforts mémes
des ames vraiment chrétiennes, qui, dans I'Eglise romaine elle-
méme, rougissent de ce matérialisme, évitent le mot « transsub-
stantiation, » écartent les explications charnelles et lascives
répandues dans les publications dites «de piété», et trouvent
leur meilleure joie religicuse a se pénétrer toujours davantage
de ces paroles du Maitre: Spiritus est qui vivificat, caro non
prodest quidquam, verba que ego locutus swmn vobis Spiritus
et vita sunt (Jean VI, 64). E. Micuaup.

Revue intern. de Théologie. Heft 39, 1902, 34



	Nouveau matérialisme eucharistique dans l'Église romaine

