
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 39

Artikel: Esquisse d'une théologie dogmatique

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


476

ESQUISSE

D'UNE THÉOLOGIE DOGMATIQUE.

Il va de soi que la « théologie dogmatique » et le « dogme »

sont deux choses différentes. Par dogme, nous entendons la
doctrine même que J.-C. a enseignée et qu'il a confiée comme
un dépôt à son Eglise, en chargeant celle-ci de la transmettre
intégralement, de génération en génération, à toute l'humanité,

qui y trouvera lumière, consolation et force pour son
salut éternel. Par théologie dogmatique, nous entendons cette
partie de la science théologique qui a pour but de constater
ce que le Christ a réellement enseigné et ordonné, d'en établir

le vrai sens contre les sens erronés qui ont souvent cours,
de l'expliquer, d'en montrer la vérité, la sagesse, la beauté, la
sainteté, et de le défendre contre toutes les attaques dont il
peut être l'objet. Pour faire cette constatation, cette explication,

cette défense, chaque théologien emploie, à ses risques
et périls, les procédés et les méthodes, les arguments philosophiques

et scientifiques, les documents historiques, qu'il croit
naturellement les meilleurs, et il suit le plan qui lui paraît le
mieux ordonné. Mais, loin d'être infaillible dans ces travaux
multiples, il reste toujours discutable et perfectible.

Qu'il me soit permis d'esquisser, dans cette première
étude, le plan général de ce vaste édifice. Plus tard, s'il y a

lieu, je reviendrai sur les parties les plus importantes.



477

N»» des
Traités

Introduction. Traité des sciences théologiques 1

I. L'homme — Dieu et les religions:
1. Traité de l'homme 2

2. Tr. de Dieu 3

3. Tr. de la religion en général 4

Religions historiques:
4. Tr. du paganisme : indien, persan, égyptien, grec, romain, gaulois,

celtique, slave, scandinave, etc 5

5. Tr. du judaïsme 6

6. Tr. de l'islamisme 7

7. Tr. du christianisme (sa vérité) 8
8. » » (son essence): Tr. du surnaturel, de la

révélation, de la grâce 9

9. » (ses conditions) : Tr. du dogme, de la foi
et de la science 10

10. ¦ » » (ses sources) : Tr. de la tradition et de la
Sainte-Ecriture 11

IL L'Eglise et les Eglises :

1. Tr. de l'Eglise chrétienne en général 12

2. Tr. de l'Eglise orthodoxe 13

3. Tr. de l'Eglise romaine 14

4. Tr. de l'Eglise anglicane 15
5. Tr. des Eglises protestantes 16

6. Tr. des Eglises anciennes-catholiques 17

7. Tr. de l'union des Eglises chrétiennes 18

III. Les Mystères :

1. Tr. de la trinité 19

2. Tr. de la création 20
3. Tr. de la prédestination et de la providence 21
4. Tr. du péché (originel et personnel' 22
5. Tr. de l'incarnation 23
6. Tr. de la rédemption 24
7. Tr. de la justification 25
8. Tr. de la prière 26

IV. Les Sacrements:
1. Tr. des sacrements en général 27
2—8. Tr. des sept sacrements : baptême, confirmation, eucha¬

ristie, pénitence, mariage, ordre, extrême-onction 28—34

V. Eschatologie:
1. Tr. des fins dernières 35



— 478 —

D'après ce plan, le cours complet de théologie dogmatique
comprend trente-cinq traités. En en parcourant les titres, on
remarquera qu'on pourrait aisément les distribuer en deux grandes
parties : l'une, plus générale, qui traite des religions et du
christianisme d'une manière générale, et qui renferme les dix-
huit premiers traités ; l'autre, plus particulière, qui entre dans
les particularités du fonds chrétien qui n'ont pas pu être étudiées
dans la précédente, et qui embrasse les dix-sept traités
suivants. Cette division ne concorde nullement avec ce que l'on
appelle d'ordinaire « dogmatique générale » et « dogmatique
particulière » ; distinction qui n'a d'ailleurs aucune importance
pour la clarté et la solidité des idées. D'après la division que
je propose, on étudie d'abord le christianisme dans son
ensemble, dans ses fondements, dans sa vérité, dans son essence,
dans ses conditions, dans ses sources et ses organes de
transmission extérieure; puis, après cette étude sommaire de l'édifice,
on pénètre plus avant dans l'intérieur, dans les détails de ses

mystères et de son culte, jusqu'à son sommet et à son
couronnement, l'eschatologie. Du principe premier à la fin
dernière, le cours est réellement complet.

Cette disposition des matières est-elle logique et
correspond-elle à un exact enchaînement des idées C'est ce qu'il
importe d'examiner.

I.

1° Avant tout, on doit se demander: qu'est-ce que la
théologie? est-elle une science? qu'est-ce qu'une science et comment
la théologie est-elle une science? A-t-elle une méthode
scientifique, et quelle est cette méthode? Cette science est-elle
multiple, et quelles sont ses parties? Comment ses parties
concourent-elles à son unité Quelle est la place que la
théologie, comme science, occupe parmi les autres sciences? Que
reçoit-elle de chacune d'elles et que leur donne-t-elle Quels
sont ses droits et quels sont ses devoirs? Est-elle dépendante
ou indépendante, et dans quelle mesure?

Après ces notions spéculatives, c'est le lieu de résumer
l'histoire de la théologie, d'en indiquer les principales périodes,
les développements et les reculs, les principales œuvres et
leurs auteurs. Donc ce premier traité a deux parties: une
partie théorique, et une pai tie historique. On a écrit récem-



— 479 —

ment : « L'histoire des dogmes est la préface nécessaire de la
dogmatique. » Autant dire : « L'histoire de la théologie est la
préface nécessaire de la théologie. » Le cercle vicieux est
manifeste. On ne fait l'histoire que de ce qu'on connaît déjà.
Donc la partie historique ne doit venir logiquement qu'après
la partie doctrinale. Après cette orientation très générale, on
sait sur quel terrain on marche et avec quels instruments on
doit opérer pour découvrir la vérité.

2° Certains théologiens font découler la théologie de la
révélation, et commencent l'étude de celle-là par l'étude de
celle-ci. Plusieurs, considérant que c'est l'Eglise qui est chargée
d'expliquer la révélation, commencent leur dogmatique par le
traité de l'Eglise, ou plutôt de leur Eglise, étudiée exclusivement

à leur point de vue spécial. Plusieurs même, sous
prétexte que le pape est le chef infaillible de l'Eglise et le flambeau
de la révélation chrétienne, commencent par le traité de la
papauté ou plutôt du pape même, qu'ils confondent avec la
papauté, avec l'Eglise, avec le christianisme.

Cette méthode est erronée, d'abord parce qu'elle fait un
faux départ, et ensuite parce qu'elle abonde en cercles vicieux.
L'homme qui cherche la vraie religion, a besoin, en effet, de
savoir d'abord ce qu'est la religion, sur quoi elle repose, si
elle est une vérité ou une erreur. Il n'a pour se guider que
ses facultés naturelles, la raison, les sciences qu'il a apprises,
la philosophie, l'histoire, etc. ; il ne peut faire usage, dans cette
situation, que des moyens intellectuels et scientifiques qui sont
à sa disposition. Il faut donc lui parler raison et sciences, et
l'amener ainsi à la question religieuse. Lui parler d'abord
d'une révélation que Dieu aurait faite aux hommes pour leur
apprendre quelle est la vraie religion, c'est soulever clans son
esprit une quantité de problèmes qu'il n'est pas encore en
état de résoudre, ne sachant encore ni ce qu'est l'homme, ni
ce qu'est la vie humaine, ni s'il y a un Dieu, ni ce que peut
être une révélation divine, etc., etc. xAvant la théologie qui
touche à la révélation chrétienne, il y a une théologie qui
sort du fond même de la raison et des connaissances
scientifiques. Cette théologie naturelle doit évidemment précéder la
théologie dite surnaturelle; donc débuter par celle-ci est
commencer par une illogicité et un désordre.

La première chose que l'homme aperçoit et connaît, c'est
Revue intern, de Théologie. Heft 39, 1902. 32



— 480 —

lui-même, ce sont les autres hommes, c'est l'univers. C'est par
là qu'il faut commencer, et non par Dieu. Sans doute Dieu est
le premier Être; mais, dans l'ordre de la connaissance humaine,
il n'est pas le premier. Ce n'est pas lui que nous connaissons
en premier lieu. Donc le premier traité à étudier, c'est le
traité de l'homme ou Y anthropologie : son corps, son âme, ses
facultés intellectuelles et morales, ses moyens de connaître, sa
place dans l'univers, sa vie individuelle et sociale, ses droits
et ses devoirs; véritable cours de philosophie et de sociologie,
partie doctrinale et partie historique.

3° Lorsque nous nous connaissons nous-mêmes avec l'univers,

nous pouvons aborder la question de Dieu ; nous l'abordons

naturellement avec notre raison, et avec nos connaissances

anthropologiques et mondiales. Il ne saurait encore être
question d'une révélation directe de Dieu. Ce traité de théodicée
est donc un traité purement philosophique. En quoi consiste
l'idée de Dieu? Comment l'acquérons-nous? L'être qu'elle désigne
est-il connaissable? Comment et dans quelle mesure? Que
faut-il penser de l'agnosticisme? Dieu existe-t-il? Quelle est sa
nature, quels sont ses attributs, quels sont ses actes? Est-il
réellement cause première de l'univers? La création est-elle
admissible et comment? Et la providence, comment peut-elle
se concilier avec l'existence du mal physique, du mal intellectuel

et du mal moral? Etc., etc.
4° Après ces deux traités, celui de l'homme et celui de

Dieu, vient logiquement celui de la religion en générai. L'homme
étant un être réel, Dieu un être réel, celui-là créature de

celui-ci, celui-ci principe premier et fin dernière de celui-là
(vérités démontrées dans les deux traités précédents), il est
évident qu'il doit exister un rapport réel entre Dieu et l'homme.
Tout rapport tient de la nature des deux êtres qu'il relie.
Donc la vraie religion doit être divine et humaine ; elle doit
correspondre à la nature de Dieu et à la nature de l'homme.
De là deux séries de qualités que la raison conçoit logiquement.

Dans ce traité, il ne s'agit d'aucune religion historique,
mais seulement de l'essence théorique de la religion, étant
donné qu'elle doit être un lien de vérité, d'amour et de
conscience, entre l'homme et Dieu.

5° Lorsque nous sommes en possession de la notion exacte
de la religion, nous pouvons nous en servir comme d'une norme



— 481 —

ou d'un critère pour constater ensuite, sur le terrain des faits,
si en réalité une telle religion existe. Nous examinons alors
toutes les religions positives existantes, et dans cet examen
l'ordre d'ancienneté peut être suivi; cet ordre chronologique
a l'avantage de faire connaître l'évolution religieuse qui s'est
accomplie clans les diverses races humaines, à travers les
siècles. La religion primitive doit être recherchée autant que
possible; cette religion a-t-elle été monothéiste ou polythéiste?
peut-on indiquer, à la lumière de l'histoire et des langues, les
étapes successives de l'idée de Dieu dans l'humanité? Qu'est-
ce que le paganisme? quelles ont été ses formes dans l'Inde,
au Japon, en Perse, en Assyrie, en Egypte, en Grèce, dans le
monde latin, gaulois, celtique, slave, scandinave, etc.? Que
faut-il penser de toutes ces formes, de tous ces mythes, et du

paganisme considéré en lui-même? Est-il une religion vraie ou
fausse? Correspond-il à la norme établie clans le traité de la
vraie religion en général? Il est aisé de répondre: le paganisme
est une religion erronée, mais qui renferme des vérités
partielles.

6° A côté du paganisme et au milieu même des peuples
payens, surgit le judaïsme. Qu'est-il et que doit-on en penser?
quelles sont ses qualités et ses défauts? ses doctrines religieuses
et son histoire

7° Au judaïsme se rattache, comme idée, l'islamisme, de

même quismaël se rattache à Abraham. Sans doute, au point
de vue chronologique, l'apparition de l'islamisme est
postérieure à celle du christianisme, et l'on pourrait fort bien
étudier l'islamisme après le christianisme ; mais, je le répète,
au point de vue de l'idée religieuse et de la bonne disposition
des matières, il me semble préférable de placer le traité de

l'islamisme immédiatement après le traité du judaïsme.
8° Vient alors le traité du christianisme. Le christianisme

correspond-il à la norme de la vraie religion ci-dessus établie
Telle est la question à résoudre. Pour la résoudre exactement,
il faut étudier le christianisme d'après les documents d'une
historicité certaine. Ces documents sont l'Ancien Testament,
dans lequel il plonge des racines et qui lui sert de préparation
et d'introduction ; le Nouveau Testament, qui raconte ses
origines et son premier établissement; et l'histoire, soit profane,
soit religieuse, qui a enregistré les faits et gestes des chrétiens.



— 482 —

Il importe de remarquer que nous étudions l'Ancien et le
Nouveau Testament après avoir constaté leur historicité, et
sans nous appuyer sur eux comme livres sacrés ou inspirés.
Dans cette partie du cours, il n'est pas encore question d'une
révélation ni d'une inspiration surnaturelles. Nous étudions la
Bible comme un livre ordinaire et d'après les méthodes
ordinaires et scientifiques de la critique exégétique, philologique et
historique. Nous ne réclamons sur ce terrain aucun privilège
ni aucune exception. Le droit commun, les procédés communs,
la science commune nous suffisent.

Basés sur cette connaissance du christianisme, nous disons;
Oui, le christianisme est une religion qui s'harmonise avec la
véritable notion de l'homme et avec la véritable notion de
Dieu. Il est donc une religion vraie. Bien plus, il est la religion
la plus vraie, la plus parfaite, la plus humaine et la plus
divine, supérieure à toutes les autres par ses dogmes, par sa
morale, par son culte, par son fondateur surtout, le Christ,
manifestement envoyé de Dieu pour le salut de l'humanité,
véritable Messie, véritable Fils de Dieu, Sagesse divine
personnellement unie à l'humanité, infiniment supérieur à tous les
prophètes et à tous les fondateurs de religion. On voit
l'importance capitale de ce traité.

9° Donc, puisque nous savons quelle est la vraie religion,
étudions-la. Demandons-nous immédiatement en quoi elle
consiste, et quelle est sa caractéristique essentielle, son idée
fondamentale, son principe premier. Ses livres sont là pour nous
l'apprendre, comme ils nous ont fait connaître précédemment
son origine, son fondateur et son établissement dans le peuple
juif d'abord et dans les autres peuples ensuite. Ces livres, nous
les avons étudiés, je le répète, non comme des livres divinement

inspirés; car, lorsque nous les avons ouverts pour leur
demander quelle notion religieuse ils enseignent, nous ne savions
pas encore s'ils étaient des livres sacrés et divinement inspirés.
Cela d'ailleurs n'était pas nécessaire ; et il nous a suffi de les
étudier comme tout livre historique doit être étudié, d'après
les méthodes rigoureuses de la philologie, de l'histoire et de
la science, pour arriver à la démonstration, aussi ferme que
possible, de la vérité de la religion chrétienne. Maintenant, en
les étudiant de plus près, nous constatons qu'ils enseignent,
avant tout, la nécessité du surnaturel, de la révélation et de



— 483 —

la grâce, et que c'est sur ce triple élément que le christianisme
est fondé. Qu'est-ce que ce surnaturel, cette révélation, cette
grâce? Trois questions extrêmement importantes, qui font de

ce traité un des plus essentiels de toute la théologie dogmatique,

non seulement à cause de la matière même, qui est de

premier ordre, mais encore parce que les préjugés et les
fausses notions, au sujet de ces trois choses, régnent dans un
trop grand nombre d'esprits, voire même de théologiens.

10° A ces notions du surnaturel, de la révélation et de la
grâce, sont connexes les notions, fort graves aussi, du dogme
et de la foi, soit qu'on étudie la foi et le dogme en eux-mêmes,
soit qu'on les étudie dans leurs rapports avec la science et
les sciences. L'accord de la raison avec la foi et de la foi
avec la raison, est un sujet toujours ancien et toujours
nouveau, parce que les sciences ont une partie mobile et
changeante qui les présente sans cesse sous un jour nouveau. Ce
n'est ni le dogme ni la foi qui changent, mais seulement les
conditions dans lesquelles ils se trouvent par rapport aux
sciences, celles-ci se renouvelant constamment.

11° C'est alors qu'une question se pose logiquement: dans
quelles sources faut-il puiser pour connaître exactement tous
les éléments constitutifs du christianisme? Ces sources sont la
tradition et YEcriture sainte: la tradition d'abord, parce que
le Christ a transmis oralement ses enseignements et ses

préceptes, sans rien écrire ; ensuite l'Ecriture, parce que les livres
du Nouveau Testament n'ont été écrits et admis comme
canoniques que plus tard. Il va de soi que l'on entend par
tradition non pas les traditions particulières de telle époque et
de telle localité seulement, mais la tradition universelle : quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus ereditimi est. De là le
double traité de la tradition et des Ecritures, dans lequel sont
élucidées les questions d'inspiration et de canonicité, sur
lesquelles pèsent encore tant de malentendus ; et clans lequel
sont exposées les règles d'une saine exégèse, en vue d'une
exacte interprétation de la Bible. La critique exégétique ne
saurait flotter à l'aventure, ni être laissée à l'arbitraire des

pseudo-mystiques, qui croient avoir le droit d'user et d'abuser
du sens littéral le plus grossier ou du sens accommodatice le
plus fantaisiste. Ici encore, la matière est d'une extrême
gravité.



— 484 -
De ces deux derniers traités ressort clairement la notion

du critérium théologique, c'est-à-dire du moyen de discerner
ce qui est dogme et ce qui ne l'est pas, ce que l'Eglise
universelle a toujours cru comme vérité divine enseignée par J.-C.
même et ce qui n'a été admis, comme spéculation théologique
ou comme explication de la foi, que par un certain nombre
de théologiens ou d'Eglises particulières. Cette notion du
critérium est aussi capitale, si l'on veut guérir et éviter à l'avenir
ce mal qui a tant nui à l'Eglise et au christianisme, à savoir:
la confusion du dogme et des opinions, du divin et de
l'humain, disons même du vrai et du faux.

12° A la notion de la tradition et à celle de la canonicité
se rattache la notion de l'Eglise. Telle est la vraie place de

l'Eglise chrétienne, qu'il faut bien se garder de confondre avec
le christianisme même : le christianisme est une religion,
l'Eglise n'est qu'une société religieuse, deux choses fort
différentes. Comme société des disciples du Christ, l'Eglise a été
établie la dépositaire et la gardienne de toutes les vérités et
de tous les préceptes que le Christ a enseignés. Il est donc
tout naturel que le traité de l'Eglise chrétienne suive le traité
du christianisme et les trois autres dont je viens de parler,
qui sont comme les annexes du traité du christianisme. Ce
n'est pas l'Eglise qui crée le surnaturel, ce n'est pas elle qui
révèle ni qui fait les dogmes, ce n'est pas elle qui est la
source de la grâce et de la foi; le surnaturel, la révélation,
le dogme, la foi, la grâce, viennent de Dieu même par le
Christ. L'Eglise, encore une fois, n'est qu'une dépositaire, une
gardienne, une missionnaire, non pour diminuer ou ajouter,
mais pour conserver et transmettre ce qu'elle a reçu. La
notion exacte de l'Eglise, telle que le Christ l'a enseignée à

ses disciples et telle que ceux-ci l'ont transmise, doit être
d'autant mieux élucidée qu'elle a été obscurcie par l'esprit de

parti et par le zélotisme confessionnaliste. J.-C. a-t-il réellement
fondé une Eglise? quelle idée en a-t-il donnée en quoi consiste
la hiérarchie qu'il a établie non pas sur son Eglise, mais dans
son Eglise? en quoi consistent l'autorité et la liberté dans

l'Eglise? quels sont les droits et les devoirs, soit des simples
fidèles, soit des membres de la hiérarchie? qu'est-ce qu'un
concile et quelles sont les conditions de l'œcuménicité d'un
concile? Que peut faire un tel concile, et que ne doit-il pas



— 485 —

faire? etc., etc. Telles sont les questions qui sont étudiées,
entre autres, dans le traité de l'Eglise chrétienne en général.

13° Après avoir ainsi précisé, d'après les documents chrétiens

(Ecriture et tradition universelle), ce que la véritable
Eglise chrétienne doit être, il est logique de se transporter
sur le terrain des faits et de se demander ce qu'il faut penser,
d'après la norme qui vient d'être mise en lumière, des
différentes Eglises qui se disent chrétiennes et qui se partagent
une partie de l'humanité. Comme dans la question des religions
historiques, on peut suivre l'ordre chronologique, à cause de

l'avantage, déjà signalé, qu'il implique. Donc la première Eglise
chrétienne qui s'offre à l'examen du chercheur est VEgllse
orthodoxe, ou l'Eglise indivisée des huit premiers siècles,
l'Eglise universelle ou catholique des Pères et des sept conciles
œcuméniques, Eglise qui s'est continuée soit dans les quatre
patriarcats orientaux, malgré le joug musulman qui pèse sur
eux et malgré le propagandisme romain qui a cherché et
cherche encore à s'insinuer parmi leurs théologiens, soit aussi
dans le patriarcat occidental, malgré les innovations de la
papauté romaine et malgré les divisions suscitées par cette
papauté, innovations et divisions contre lesquelles de nombreux
fidèles ont protesté à toutes les époques.

14° C'est ainsi que le traité de l'Eglise orthodoxe ou catholique

(je prends le mot «catholique» dans son sens d'«
universel») appelle logiquement et chronologiquement le traité de

l'Eglise romaine, traité extrêmement important, étant donné
le rôle que cette Eglise prétend avoir le droit de jouer dans
le monde, rôle de domination sur toutes les autres Eglises. Le
rôle de cette Eglise, ses ambitions, sa constitution, ses dogmes,
sa discipline, correspondent-ils à la norme qui a été établie
plus haut Aucunement. La démonstration de cette non-conformité

est facile à faire. Les documents et les preuves abondent.
Aussi ce traité est-il un des plus volumineux et des plus docu •

mentes de toute la théologie.
15° Viennent ensuite les traités de l'Eglise anglicane et

des Eglises protestantes. Je place celui de l'Eglise anglicane
avant celui des Eglises protestantes, parce que l'Eglise anglicane,

qui a conservé l'épiscopat et plusieurs traditions catholiques,

est plus voisine des Eglises précédentes que les Eglises
luthériennes, calvinistes, zwingliennes, etc. Mais cet ordre importe



— 486 —

peu. L'étude, ici comme ailleurs, doit porter sur le fond des
choses, et elle doit embrasser la doctrine et l'histoire. Cette
étude, bien conduite, constate que ces Eglises, tout en
enseignant plusieurs vérités chrétiennes et tout en ayant rendu de

grands services à la religion et à l'Eglise, sont trop divisées,
non seulement dans les opinions et spéculations théologiques
(ce qui est inévitable et d'ailleurs utile), mais aussi dans
l'enseignement des dogmes mêmes, et qu'ainsi elles ne correspondent

pas suffisamment à la norme ecclésiastique établie
précédemment.

16° Après la réforme protestante du XVIe siècle, la réforme
catholique du XIXe. De là le traité des Eglises anciennes-
catholiques, où sont étudiées l'Eglise ancienne-catholique de

Hollande, celle d'Allemagne, celle de Suisse, celle d'Autriche,
celle de France, etc. Il importe de préciser la réforme
ecclésiastique et la réforme théologique auxquelles ces diverses
Eglises travaillent, le but qu'elles poursuivent, les doctrines
qu'elles enseignent; il importe surtout de constater si, oui ou
non, elles professent exactement, comme elles l'affirment, les
dogmes de l'ancienne Eglise indivisée, et si la ligne de démarcation

qu'elles tracent entre ces dogmes et les spéculations
théologiques qui y ont été ajoutées dans le cours des siècles

par tels et tels théologiens, est conforme à la patrologie et à

l'histoire. Ce point est aussi de la plus haute importance
pour la propagation du vrai christianisme universel dans le
monde.

17° Enfin, après l'exposé de toutes ces divisions entre les
Eglises particulières, il importe d'exposer aussi les efforts qui
ont été tentés et qui le sont encore pour rétablir l'union néces
saire, dont le Christ a parlé quand il a dit : Qu'ils soient un
De là le traité de l'Union des Eglises chrétiennes, où sont indi
quées et discutées toutes les tentatives d'union, et où l'on explique
d'une part, pourquoi elles ont échoué, et, d'autre part, par quels
moyens on pourrait réussir.

Telle est la première partie de ce cours. Il me semble que
la construction en est logique, la disposition claire, la méthode
aussi rationnelle et aussi scientifique que possible ; que tout
cercle vicieux et toute pétition de principes y sont évités; que
les questions ne sont posées ni trop tôt ni trop tard, et que
les matériaux destinés à les résoudre sont amplement fournis



— 487 —

et de bonne qualité. Toutefois il est manifeste que ce n'est là
qu'une connaissance sommaire du christianisme et de la vie
religieuse, et que cette première connaissance, trop générale
encore et par conséquent insuffisante, doit être complétée:
c'est ce qui reste à faire dans la seconde partie ou les dix-
sept traités suivants. Qu'on veuille bien le remarquer, si je
divise ce cours de théologie en ces deux parties, ce n'est nul-
ment pour distinguer deux espèces de théologie, l'une imparfaite

et incomplète, en quelque sorte inférieure, à l'usage des

esprits inférieurs, des praticiens pressés qui peuvent se
contenter de notions sommaires, et l'autre, supérieure, pour les
théologiens savants, pour une sorte d'élite. Non. Il n'y a pas
deux théologies telles qu'on vient de les décrire. D'ailleurs, si
l'on a compris la première partie de ce cours, telle que je l'ai
expliquée, on doit être convaincu de son caractère scientifique
et même profond, non moins capable que la seconde de satisfaire

les esprits supérieurs et l'élite des théologiens. La division

que j'adopte n'a qu'une portée didactique, et elle ne touche
nullement à l'essence même de la théologie.

II.
18° Cette seconde partie, plus intime et plus détaillée,

embrasse les mystères chrétiens, les sacrements et les fins
dernières.

Mais, dira-t-on peut-être, ces trois sujets appartiennent à

l'essence du christianisme, et par conséquent il aurait fallu les
étudier immédiatement après les traités du surnaturel, de la
révélation, de la grâce, du dogme, etc., et avant l'ecclésiologie

: car ils sont évidemment plus importants que l'Eglise
même. Parler de la trinité, de la création, de la providence,
de l'incarnation, etc., après les questions de romanisme,
d'anglicanisme, de protestantisme, c'est méconnaître l'ordre et
l'importance des questions. — L'objection serait sérieuse s'il
s'agissait de classer les matières à étudier d'après leur valeur
intrinsèque : il faudrait, en effet, dans ce cas, commencer par
Dieu même, par la trinité, par la révélation, par le surnaturel,
par le Christ, et cela avant même qu'il fût question de l'homme,
de ses facultés, de ses faiblesses, de ses péchés. Mais il s'agit
de l'ordre d'enseignement, c'est-à-dire de l'ordre qui permet
d'exposer et de discuter les questions avec le plus de clarté



— 488 —

et de logique ; bref, il s'agit de l'ordre didactique, et non de

l'ordre hiérarchique des choses mêmes. Or il est évident que
les dogmes et les mystères chrétiens doivent, avant tout, être
constatés historiquement, en ce sens qu'on doit établir, par
l'histoire, qu'ils ont été, de fait, enseignés par le Christ, par
les apôtres, par les Eglises apostoliques. De là l'antériorité
nécessaire des traités de la tradition, de l'Ecriture et de l'Eglise,
sur les traités qui expliquent la nature, la portée, la signification

des mystères en question. C'est l'Eglise qui en est la
dépositaire; il faut donc qu'elle soit connue comme telle pour
qu'on puisse lui demander de faire connaître le contenu du
dépôt qui lui a été confié. C'est l'Eglise qui administre les

sacrements; il faut donc qu'elle soit connue pour que l'on puisse
comprendre sa liturgie, sa discipline, sa conduite dans la
direction des âmes vers la sainteté et vers le salut. Telle est
la raison, péremptoire me semble-t-il, qui m'a déterminé à
préférer le plan que j'indique. Ce n'est pas que je rattache,
comme l'a fait Schleiermacher, la notion de la dogmatique à

celle de l'Eglise. Non, je le répète, le dogme ne dépend pas
de l'Eglise, puisqu'il est l'enseignement de J.-C. même à son
Eglise et au monde; mais la connaissance de ce fait particulier

que tel enseignement vient bien réellement de J.-C, cette
connaissance, dis-je, relève de la tradition universelle,
constante et unanime de l'Eglise, et c'est ainsi qu'il y a un rapport
historique entre la connaissance du dogme (je ne dis pas l'essence
du dogme) et l'Eglise.

Le premier des mystères est celui de la trinité. Comment
cette question doit-elle être traitée? Quel est le strict
enseignement de l'Ecriture sur ce point? En quoi les Pères sont-
ils unanimes, et en quoi ne le sont-ils pas? Que faut-il entendre
par la vie divine et par les trois «personnes» divines? Comment

éviter le trithéisme? La doctrine trinitaire bien comprise
est-elle un progrès sur le simple théisme philosophique Dans
quelle mesure les Pères ont-ils réussi à éclaircir cette question
par la psychologie? Comment distinguer nettement ce qui est
de foi et ce qui n'est que spéculation théologique libre? Beaucoup

de préjugés et d'erreurs sont encore à dissiper dans
cette matière métaphysique et ardue, où trop souvent la
subtilité et l'ergotage ont essayé de remplacer la simplicité et la
profondeur.



— 489 —

19° Après avoir considéré Dieu en lui-même et dans sa
vie intérieure, il est rationnel de l'étudier dans sa vie externe.
De là les traités de la création, de la prédestination et de la
providence. Ces trois notions s'enchaînent et il est difficile
d'expliquer l'une sans les deux autres. D'après l'ordre des
réalités, il est certain que ces trois actes sont simultanés en
Dieu, qu'ils n'en sont même qu'un; que c'est nous qui les
distinguons pour les mieux comprendre, la faiblesse de notre
raison nous obligeant de distinguer entre elles les idées et les
choses que nous ne pouvons pas embrasser simultanément
dans leur ensemble et dans leur unité. Dès lors, il me semble
qu'il est bon d'unir les notions de prédestination et de
providence, parce qu'elles s'éclaircissent mutuellement. D'autre part,
la prédestination et la providence ayant pour objet la destinée
des créatures, n'est-il pas mieux de parler d'abord de la création,

de sa possibilité, de sa réalité, des créatures en général,
de leur contingence, de leurs conditions d'existence, de l'homme
primitif, des esprits supérieurs à l'homme, des anges, des

démons, etc., et de ne traiter qu'ensuite de leur destinée, soit de

la prédestination divine et de la providence? Ici encore, beaucoup

d'obscurités ont été répandues, des monstruosités même
ont été enseignées par certains théologiens. C'est à une
saine dogmatique de les réfuter et d'établir clairement, contre
les préjugés et l'ignorance, la véritable notion chrétienne de

Dieu et de la providence.

20° La question du premier homme conduit à celle du

premier péché, et celle-ci à celle du péché originel, question
toujours ancienne et toujours nouvelle. Que d'assertions
fantaisistes à contrôler et à écarter

21° Nous arrivons ainsi logiquement au traité de l'incarnation

: car, alors même que la Sagesse divine se serait unie
à la nature humaine indépendamment de la faute d'Adam, il
est certain que, de fait, l'incarnation a pour but de purifier,
de perfectionner, de diviniser même la nature humaine. En
quoi consiste donc le mystère de l'incarnation? Quel est
l'enseignement précis de l'Ecriture, de la tradition universelle, des
conciles œcuméniques, sur cette matière? Comment l'arianisme,
l'apollinarisme, le nestorianisme, le monophysisme sont-ils des
erreurs? Cette première partie de la Christologie est du plus



— 490 —

haut intérêt pour les chrétiens, et pour faire comprendre
exactement la vie de Jésus-Christ.

22° Le traité de la rédemption est le complément logique
du traité de l'incarnation. En quoi consiste cette rédemption
opérée par le Christ? Comment et pourquoi était-elle nécessaire?

Comment a-t-elle été accomplie de fait? Ici encore, des
notions erronées sont à réfuter. Ce mystère est le centre
même du christianisme ; toute la vie chrétienne, toute la
morale chrétienne, toute la sainteté chrétienne, en découlent. Tout
chrétien, en étudiant ce traité, doit se dire : res tua agitur.

23° De là le traité de la justification, où est expliquée la
manière, pour l'homme qui croit au Christ et à l'œuvre du
Christ, de s'appliquer à lui-même la justice du Christ sauveur,
en vivant de sa vie, en souffrant de ses souffrances, en
participant à son sacrifice et à sa mort. C'est ici le point central
où toute la théologie morale et toute la théologie m}rstique se
greffent sur la théologie dogmatique ; c'est ici que la notion
de la sainteté est analysée dans tous ses éléments, et que la
doctrine de la justification par la foi et par les œuvres trouve
sa véritable explication.

24° On est justifié par la foi en Dieu et en son Christ, et

par les œuvres saintes que cette foi inspire au cœur, à la
volonté, à la conscience, de là la prière et le traité de la prière.
En quoi consiste la prière chrétienne? Quelles en sont les formes?
Quelle en est l'efficacité?

25° Foi, œuvres, prières, sacrements, tels sont les principes
fondamentaux de la vie chrétienne. Donc, après les traités
précédents, viennent logiquement d'abord le traité des
sacrements en général, ensuite les sept traités particuliers relatifs
aux sept sacrements : le baptême, la confirmation, l'eucharistie,
la pénitence, le mariage, l'ordre, l'extrême-onction. Avant d'entrer

dans l'étude de chaque sacrement, il importe
souverainement de connaître très exactement ce qu'est un sacrement,

quelle en est la signification, la valeur et la portée
religieuse. Les idées les plus superstitieuses régnent encore
dans une infinité d'esprits sur cette question capitale; les
imaginations battent la campagne sur la manière dont « les
sacrements opèrent et sanctifient » ; de là la fameuse théorie de Vex
opere operato, qui n'est que l'introduction de la magie payenne
dans la théologie des partisans de cette théorie. La théologie



— 491 —

scientifique et vraiment chrétienne doit réfuter et écarter toutes
les conceptions payennes qui se sont glissées dans cette
scolastique théologique. A ce point de vue, ce traité est l'un des

plus importants de toute la dogmatique et l'on ne saurait lui
accorder trop d'attention.

26° La notion du sacrement en général, comme signe et

comme symbole de la grâce divine conférée par le Christ même,
trouve naturellement son application dans chacun des sept
sacrements. Chaque sacrement ayant son but et son caractère
spécial, offre aussi des difficultés particulières, qui font surgir
une foule de questions. — Qu'est-ce que le baptême, et
comment l'âme est-elle régénérée dans le baptême? Qui la régénère?
Est-ce l'eau, ou le prêtre, ou le Christ même Le baptême des

hérétiques est-il valide, absolument ou moyennant certaines
conditions? Quel rapport y a-t-il entre le baptême et la
doctrine? Quel rôle l'intention joue-t-elle dans cette question? —
La confirmation est-elle un sacrement? En quoi consiste-t-elle?
Quelle est sa valeur spirituelle? Quel en est le ministre
légitime? — Le traité de Veucharistie est un des plus considérables
doctrinalement et historiquement. Mais, quoique d'une grande
complexité, il peut être ramené à un fonds dogmatique très
simple et très clair. Ce n'est pas le Christ qui a compliqué ce

nvystère, ce sont les théologiens par leurs vaines subtilités et

par leur logomachie puérile. Avec certains d'entre eux, on est
littéralement dans un monde à part, et l'on se demande si ce
sont encore des esprits sérieux. Les foules ignorantes et
abusées les suivent aveuglément et passionnément. Raison de plus
pour rétablir le vrai sens des Ecritures d'après l'enseignement
universel des Pères. Les Pères n'ont point été hérétiques; donc
le langage qu'ils ont tenu dans l'explication de l'eucharistie,
nous pouvons le tenir encore. — Le traité de la pénitence
n'offre pas moins de confusions et de difficultés: confusion de
la pénitence comme vertu et de la pénitence comme confession

; confusion de la confession faite à Dieu et de la conies-
sion faite au prêtre ; confusion de la confession privée et de

la confession publique ; difficultés sur la gravité des péchés,
sur la nature et les actes de la contrition, sur l'absolution, sur
le rôle du ministre dans l'administration de ce sacrement, sur
la satisfaction et l'expiation, sur les fameuses indulgences, etc.,
etc. — Le traité du mariage est devenu aussi avec le temps



— 492 —

très compliqué. On ne s'est pas contenté d'expliquer comment
le mariage, contrat naturel et civil, est aussi, pour les
chrétiens, un sacrement, en quoi il consiste comme tel, quelle en
est l'essence, quel en est le ministre, quelles en sont les formes
et les conditions, quelle en est l'indissolubilité, etc. ; on en a
surtout réglementé l'administration, on a créé des empêchements

prohibitifs et même dirimants, on a établi entre les
contractants des degrés de parenté, les uns permis, les autres
défendus ; on a toutefois accordé des dispenses, dispenses
moyennant finances, etc. Est-ce bien alors d'un acte religieux
qu'il s'agit? — Le traité de l'ordre présente aussi de
nombreuses difficultés : quels sont les degrés hiérarchiques établis
par le Christ? Comment et par quoi se différencient-ils? Quelle
est la mission de chacun? L'épiscopat est-il différent de la
prêtrise, ou simplement distinct? En quoi et comment? En quoi
consiste l'autorité ministérielle et administrative de la hiérarchie?

Quelles en sont les limites? Quelle est l'essence du sacerdoce?

En quoi le sacerdoce spécial, conféré dans le sacrement
de l'ordre, est-il distinct du sacerdoce général conféré à tous
les chrétiens dans le sacrement du baptême? Quels sont les
droits et les devoirs d'une Eglise particulière, lorsque la
hiérarchie lui fait défaut? Comment concilier le sacerdoce conféré
aux évêques et aux prêtres avec le sacerdoce de J.-C, seul
pontife de la Nouvelle-Alliance? J.-C. n'est-il pas toujours le
ministre même de la grâce dans l'administration des sacrements?
Quelles sont les conditions d'une ordination valide, et quand
une ordination irrégulière est-elle invalide ou nulle? Etc., etc.
— Enfin, le sacrement de Y extrême-onction. Il est, avec celui de
la confirmation, le plus simple de tous; il y a, en effet, peu
d'obstacles qui ne soient levés in articulo mortis.

Le côté matériel des sacrements empêche quelquefois d'en
voir la beauté spirituelle. C'est au dogmatiste à la faire
ressortir, et à expliquer aussi pourquoi il y a dans l'Eglise sept
sacrements, non certes à cause du chiffre sept, qui en lui-même
n'a aucune importance, mais parce que, de fait, les sept
sacrements correspondent aux sept actes principaux de la vie humaine,
individuelle ou sociale.

27° Enfin, l'eschatologie termine le cours de la dogmatique.
C'est un des traités les plus difficiles et les plus attrayants pour
les penseurs qui se sont préoccupés de la destinée individuelle



— 493 —

de l'homme. La mort, la vie future, les conditions de la vie
future, le jugement de Dieu, la justice de Dieu, la miséricorde
de Dieu, les récompenses et les châtiments, la résurrection,
l'éternité, ce sont là des sujets d'une profondeur insondable.
Malheureusement ni l'Ecriture ni la tradition universelle ne

nous donnent sur eux une lumière complète, et quoi qu'on fasse,
le mystère plane sur tous. Le devoir du dogmatiste consiste
à exposer ce que l'Ecriture sainte enseigne clairement et ce

qu'elle laisse dans l'obscurité, ce que la tradition universelle
a transmis et les opinions particulières qui ont été enseignées

par tels et tels Pères, ce que la raison humaine peut dire avec
certitude et ce qu'elle ne peut avancer qu'à titre d'hypothèse
plus ou moins vraisemblable ou probable. Les questions de

résurrection, d'immortalité, de purification, d'apocatastase,
méritent une attention d'autant plus grande qu'on les a obscurcies

par des préjugés, des superstitions et des erreurs. On sait,
par exemple, comment la grande doctrine de la purification
des âmes, si claire dans les Ecritures et dans l'ancienne Eglise,
est devenue la théorie romaniste du lieu appelé purgatoire,
lieu où l'on souffre les mêmes supplices que dans le lieu
appelé enfer, avec cette différence qu'on peut sortir du
purgatoire par plusieurs moyens, notamment par celui des

indulgences papales De telles aberrations (pour ne pas dire
exploitations) doivent être réfutées solidement et clairement, soit au

point de vue chrétien, soit au point de vue purement philosophique.

Tel est le vaste cycle que parcourt le dogmatiste, clans

l'étude de la sublime épopée qu'est la vie de l'homme, à la
double lumière de la raison humaine et du dogme chrétien.

Je n'ai voulu, dans cette étude préliminaire, qu'indiquer,
comme dans une simple introduction, les principales questions
et leur enchaînement logique et didactique. Chaque traité est,
à son tour, un tableau spécial, une mine à creuser, un monde
à parcourir, étape par étape. Rédiger ces trente-cinq traités
serait l'œuvre d'une longue vie de travail opiniâtre et de

patience presque surhumaine. Je ferai ce que les circonstances
me permettront de faire, m'arrêtant de préférence aux traités
qui me seront signalés comme étant les plus urgents.

Si l'on me demande dans quel esprit seront rédigées ces

études, je répondrai: dans l'esprit même qui a présidé, pen-



— 494 —

dant ces trente dernières années, à leur composition, c'est-à-
dire dans l'esprit de l'ancienne Eglise catholique. Tous les
chrétiens, à quelque confession qu'ils appartiennent, reconnaîtront

qu'il y a eu, pendant les huit premiers siècles chrétiens,
une Eglise qui embrassait à la fois l'Orient et l'Occident et
qui n'était pas encore divisée en deux tronçons. C'est à cette
époque de l'union que nous nous reportons, c'est sur ce
terrain des Pères et des grands théologiens des huit premiers
siècles, sur ce terrain des grands conciles œcuméniques, que
nous étudions le christianisme primitif et l'Eglise primitive. A
cette époque, ni l'Eglise ultramontaine, ni les Eglises protestantes

n'existaient; par conséquent, nous ne les y rencontrerons

pas. Il ne faut pas, en effet, les confondre elles-mêmes
avec les appréciations qu'elles ont émises, depuis leur organisation

en Eglises séparées de l'ancienne Eglise catholique, sur
cette ancienne Eglise catholique ; ce sont choses fort
différentes. Leurs appréciations, leurs manières de juger et
d'interpréter les dogmes, la morale, la constitution, les sacrements
de l'Eglise des huit premiers siècles, nous les apprécierons et
les jugerons à notre tour, objectivement, dans l'esprit même
de l'ancienne Eglise et du christianisme primitif. Les progrès
qu'ont faits les sciences théoiogiques pendant les trois derniers
siècles et surtout pendant le XIXe, nous les utiliserons, pour
autant qu'ils sont fondés et définitifs ; nous utiliserons surtout
les grandes libertés d'interprétation que les Pères ont su associer

à leur foi ardente, dans l'application qu'ils ont faite du
critérium vraiment catholique, nullement ultramontain, nullement

protestant, qui a existé bien avant Vincent de Lérins,
qui est déjà nettement visible dans le die Ecclesiœ que le
Christ lui-même nous a recommandé (Matth. XVIII, 17) et que
Vincent de Lérins a si exactement formulé. Dans cet esprit,
nous ne sommes ni de Paul, ni d'Apollo, ni de Cephas (/ Cor.

I, 12); nous ne sommes que du Christ, notre seul Maître:
nous associons ainsi, réellement et sagement, croyons-nous,
l'autorité et la liberté, la foi objective et la foi subjective, le
témoignage de l'Eglise universelle et le libre examen du
savant (omnia probate, quod bonum est tenete; / Thess. V, 21),

en un mot les droits de l'Eglise comme société religieuse et
spirituelle, et ceux de la raison, de la conscience et de la
science.



— 495 —

Les lecteurs jugeront. Toutes leurs observations seront
reçues avec le même respect qui les aura inspirées. Amicus
Plato, magis amica Veritas. D'ores et déjà nous nous permettrons
deux observations. D'abord, plus nous avançons dans l'étude
des Pères, plus nous constatons la très grande liberté qu'ils ont
prise, non pas de suspecter les dogmes reçus par l'Eglise, mais
de les expliquer d'après la philosophie et les sciences de leur
temps. Ensuite, plus nous constatons cette liberté d'interprétation

et cette diversité d'explications, plus nous sommes étonnés
de les voir ignorées ou méconnues, soit chez ceux des protestants

qui, confondant la tradition universelle avec les traditions
locales et temporaires, n'attachent pas à la tradition universelle

l'importance historique qu'elle mérite, soit surtout dans
d'autres Eglises, qui, tout en professant théoriquement un grand
respect pour les Pères, les lisent trop peu, ou les lisent mal,
ou choisissent dans leurs explications ce qui est actuellement
à leur convenance, laissent le reste, veulent surtout rendre
obligatoires comme dogmes celles de ces explications théologiques
qui leur plaisent, et traitent d'hérétiques les Eglises qui les
rejettent. Nous réclamons pour tout chrétien vraiment catholique,

vraiment orthodoxe, les mêmes libertés que celles des Pères.
Nous réclamons pour les théologiens vraiment catholiques,
vraiment orthodoxes, le droit de faire prévaloir les données
certaines des sciences de notre époque sur les fantaisies des époques
précédentes et sur les préjugés puérils que l'ignorance de ces
époques n'a que trop répandus. Nous disons qu'agir ainsi, c'est
agir dans l'esprit même des Pères. Nous repoussons comme
anticatholiques et antiorthodoxes cette confusion des vrais dogmes
avec les simples spéculations théologiques, et surtout cet esprit
d'asservissement et de domination qui veut imposer aux fidèles
un joug que nos Pères n'ont pas connu, et que le Christ,
libérateur de nos âmes, ne nous a nullement imposé. Ecoutons
Pierre disant au concile de Jérusalem : Nunc ergo quid tentatis
Deum, imponere jugum super cervices discipulorum, quod neque
patres nostri, neque nos portare potuimus? (Act. XA", 10). Ecoutons

surtout le Maître : Et vobis Legisperitis vœ, quia oneratis
homines oneribus quse portare non possunt, et ipsi uno digito
vestro non tangitis sarcinas (Luc, XI, 46). Tel sera l'esprit de
ce cours. E. Michaud.

Revue intern, de Théologie. Heft 39, 19:2. 33


	Esquisse d'une théologie dogmatique

