Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 39

Artikel: Esquisse d'une théologie dogmatique
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 476 —

ESQUISSE
D'UNE THEOLOGIE DOGMATIQUE

I1 va de soi que la «théologie dogmatique» et le « dogme »
sont deux choses différentes. Par dogwie, nous entendons la
doctrine méme que J.-C. a enseignée et qu’il a confié¢e comme
un depot a son Eglise, en chargeant celle-ci de la transmettre
intégralement, de génération en génération, A toute 'huma-
nité, qui y trouvera lumiére, consolation et force pour son
salut éternel. Par #/idologie dogmatiqie, nous entendons cette
partie de la science théologique qui a pour but de constater
ce que le Christ a réellement enseigné et ordonné, d’en éta-
blir le vrai sens contre les sens erronés qui ont souvent cours,
de l'expliquer, d'en montrer la vérité, la sagesse, la beauté, la
sainteté, et de le défendre contre toutes les attaques dont il
peut étre l'objet. Pour faire cette constatation, cette explica-
tion, cette défense, chaque théologien emploie, a ses risques
et périls, les procédés et les méthodes, les arguments philoso-
phiques et scientifiques, les documents historiques, qu'il croit
naturellement les meilieurs, et il suit le plan qui lui parait le
mieux ordonné. Mais, loin d’étre infaillible dans ces travaux
multiples, il reste toujours discutable et perfectible.

Qu'il me soit permis d'esquisser, dans cette premiére
étude, le plan général de ce vaste édifice. Plus tard, s'il y a
lieu, je reviendrai sur les parties les plus importantes.



— 47 —

Nos des
Traités
Introduction. Traité des sciences théologiques . 1
I. L’homme — Dieu et les religions:
1. Traité de 'homme 2
2. Tr. de Dieu. . 3
3. Tr. de la religion en genera] 4
Religions historiques:

4. Tr. du paganisme: indien, persan, égyptien, grec, romain, gau-
lois, celtique, slave, scandinave, etc. D
5. Tr. du judaisme . 6
6. Tr. de l'islamisme . 7
7. Tr. du christianisme (sa xerlte) fomor o om ot o8 s o8 o5 8

8 » o» » (son essence): Tr. du surnaturel, de la
révélation, de la grace 9

9, = > (ses conditions): Tr. du dogme, de la f01
et de la science . . 10

10. » = » (ses sources): Tr. de la tradltmn et de la
Sainte-Ecriture 11

II. L’Eglise et les Eglises:
1. Tr. de ’Eglise chrétienne en général . 12
2. Tr. de I’Eglise orthodoxe 13
3. Tr. de I'Eglise romaine 14
4. Tr, de I'Eglise anglicane 15
5. Tr. des Eglises protestantes . 16
6. Tr. des Eglises anciennes-catholiques . 17
7. Tr. de I'union des Eglises chrétiennes 18
IIl. Les Mystéres:
1. Tr. de la trinité . 19
2. Tr. de la création ; 20
3. Tr. de la prédestination et de 1a prondence . 21
4, Tr. du péché (originel et personnel) 22
5. Tr. de lincarnation . 23
6. Tr. de la rédemption 24
7. Tr. de la justification 25
8. Tr. de la priere 26
IV. Les Sacrements:

1. Tr. des sacrements en général ' : o 27

2—8. Tr. des sept sacrements: baptéme, conﬁrmatlon eucha-
ristie, pénitence, mariage, ordre, extréme-onction. . . 28—34

V. Eschatologie:

1. Tr. des fins dernieres 35



— 478 —-

D’apres ce plan, le cours complet de théologie dogmatique
comprend trente-cing traités. En en parcourant les titres, on
remarquera qu’'on pourrait aisément les distribuer en deux grandes
parties: l'une, plus générale, qui traite des religions et du
christianisme d'une maniere générale, et qui renferme les dix-
huit premiers traités; l'autre, plus particuliére, qui entre dans
les particularités du fonds chrétien qui n'ont pas pu étre étudiées
dans la précédente, et qui embrasse les dix-sept traités sui-
vants. Cette division ne concorde nullement avec ce que l'on
appelle d'ordinaire «dogmatique générale» et «dogmatique
particuliere »; distinction qui n'a d’ailleurs aucune importance
pour la clarté et la solidité des idées. D'apres la division que
je propose, on étudie d'abord le christianisme dans son en-
semble, dans ses fondements, dans sa vérité, dans son essence,
dans ses conditions, dans ses sources et ses organes de trans-
mission extérieure; puis, aprés cette ¢tude sommaire de I'édifice,
on pénetre plus avant dans l'intérieur, dans les détails de ses
mysteres et de son culte, jusqu'a son sommet et & son cou-
ronnement, 1'eschatologie. Du principe premier a la fin der-
niere, le cours est réellement complet.

Cette disposition des matiéres est-elle logique et corres-
pond-elle & un exact enchainement des idées? C'est ce qu'il
importe d’examiner.

L.

1° Avant tout, on doit se demander: gu'est-ce que la théo-
logie? est-elle une science? qu'est-ce qu'une science et comment
la théologie est-elle une science? A-t-elle une méthode scien-
tifique, et quelle est cette méthode? Cette science est-elle
multiple, et quelles sont ses parties? Comment ses parties
concourent-elles a4 son unité? Quelle est la place que la théo-
logie, comme science, occupe parmi les autres sciences? Que
recoit-elle de chacune d’elles et que leur donne-t-elle? Quels
sont ses droits et quels sont ses devoirs? Est-elle dépendante
ou indépendante, et dans quelle mesure?

Aprés ces notions spéculatives, c'est le lieu de résumer
I'histoire de la théologie, d'en indiquer les principales périodes,
les développements et les reculs, les principales ceuvres et
leurs auteurs. Donc ce premier trait¢é a deux parties: une
partie théorique, et une partie historique. On a écrit récem-



— 479 —

ment: < L’histoire des dogmes est la préface nécessaire de la
dogmatique.» Autant dire: «L’histoire de la théologie est la
préface nécessaire de la théologie.» Le cercle vicieux est
manifeste. On ne fait ’histoire que de ce qu'on connait déja.
Donc la partie historique ne doit venir logiquement qu'apres
la partie doctrinale. Aprés cette orientation trés générale, on
sait sur quel terrain on marche et avec quels instruments on
doit opérer pour découvrir la vérité.

2¢ Certains théologiens font découler la théologie de la
révélation, et commencent I'étude de celle-la par 1'étude de
celle-ci. Plusieurs, considérant que c’est 'Eglise qui est chargée
d’expliquer la révélation, commencent leur dogmatique par le
traité de I'Eglise, ou plutot de leur Eglise, étudiée exclusive-
ment a leur point de vue spécial. Plusieurs méme, sous pré-
texte que le pape est le chef infaillible de I'Eglise et le flambeau
de la révélation chrétienne, commencent par le traité de la
papauté ou plutét du pape méme, qu'ils confondent avec la
papauté, avec I'Eglise, avec le christianisme.

Cette méthode est erronée, d’abord parce qu’elle fait un
faux départ, et ensuite parce qu'elle abonde en cercles vicieux.
L’homme qui cherche la vraie religion, a besoin, en effet, de
savoir d’abord ce qu'est la religion, sur quoi elle repose, si
elle est une vérité ou une erreur. Il n'a pour se guider que
ses facultés naturelles, la raison, les sciences qu'il a apprises,
la philosophie, I'histoire, etc.; il ne peut faire usage, dans cette
situation, que des moyens intellectuels et scientifiques qui sont
a sa disposition. Il faut donc lui parler raison et sciences, et
'amener ainsi & la question religieuse. Lui parler d’abord
d'une révélation que Dieu aurait faite aux hommes pour leur
apprendre quelle est la vraie religion, c’est soulever dans son
esprit une quantité de problémes qu'il n’est pas encore en
état de résoudre, ne sachant encore ni ce qu’est 'homme, ni
ce qu’est la vie humaine, ni s'il y a un Dieu, ni ce que peut
étre une révélation divine, etc., etc. Avant la théologie qui
touche a la révélation chrétienne, il y a une théologie qui
sort du fond méme de la raison et des connaissances scien-
tifiques. Cette théologie naturelle doit évidemment précéder la
théologie dite surnaturelle; donc débuter par celle-ci est com-
mencer par une illogicité et un désordre,

La premiére chose que I'homme aperc¢oit et connait, c'est

Revue intern. de Théologie. Heft 39, 1902, 32



— 480 —

lui-méme, ce sont les autres hommes, c’est I'univers. C'est par
la qu’il faut commencer, et non par Dieu. Sans doute Dieu est
le premier Etre; mais, dans 1'ordre de la connaissance humaine,
il n'est pas le premier. Ce n’est pas lui que nous connaissons
en premier lieu. Donc le premier traité a étudier, c'est le
traité de 1'homme ou Vanthropologie: son corps, son adme, ses
facultés intellectuelles et morales, ses moyens de connaitre, sa
place dans l'univers, sa vie individuelle et sociale, ses droits
et ses devoirs; véritable cours de philosophie et de sociologie,
partie doctrinale et partie historique.

3° Lorsque nous nous connaissons nous-mémes avec 'uni-
vers, nous pouvons aborder la question de Dieu; nous l'abor-
dons naturellement avec notre raison, et avec nos connais-
sances anthropologiques et mondiales. Il ne saurait encore étre
question d’'une révélation directe de Dieu. Ce traité de #/idodicée
est donc un traité purement philosophique. En quoi consiste
I'idée de Dieu? Comment ’acquérons-nous ? L’étre qu’elle désigne
est-il connaissable? Comment et dans quelle mesure? Que
faut-il penser de l'agnosticisme? Dieu existe-t-il? Quelle est sa
nature, quels sont ses attributs, quels sont ses actes? Est-il
réellement cause premiére de l'univers? La création est-elle
admissible et comment? Et la providence, comment peut-elle
se concilier avec l'existence du mal physique, du mal intellec-
tuel et du mal moral? Etc., etc.

4o Apres ces deux traités, celui de I'homme et celui de
Dieu, vient logiquement ceiui de la religion en général. L' homme
étant un étre réel, Dieu un étre réel, celui-la créature de
celui-ci, celui-ci principe premier et fin derniére de celui-la
(vérités démontrées dans les deux traités précédents), il est
évident qu’il doit exister un rapport réel entre Dieu et 'homme.
Tout rapport tient de la nature des deux étres qu’il relie.
Donc la vraie religion doit étre divine et humaine; elle doit
correspondre a la nature de Dieu et a la nature de I'homme.
De 1a deux séries de qualités que la raison concoit logique-
ment. Dans ce traité, il ne s'agit d’aucune religion historique,
mais seulement de l'essence théorique de la religion, étant
donné qu’elle doit étre un lien de vérité, d’amour et de cons-
cience, entre I'homme et Dieu.

5° Lorsque nous sommes en possession de la notion exacte
de la religion, nous pouvons nous en servir comme d’'une norme



— 481 —

ou d'un criteére pour constater ensuite, sur le terrain des faits,
si en réalité une telle religion existe. Nous examinons alors
toutes les religions positives existantes, et dans cet examen
l'ordre d’ancienneté peut étre suivi; cet ordre chronologique
a l'avantage de faire connaitre I’évolution religieuse qui s’est
accomplie dans les diverses races humaines, a travers les
siecles. La religion primitive doit étre recherchée autant que
possible; cette religion a-t-elle été monothéiste ou polythéiste?
peut-on indiquer, a la lumiere de l'histoire et des langues, les
étapes successives de l'idée de Dieu dans 'humanité? Qu'est-
ce que le paganisme? quelles ont ¢té ses formes dans 'Inde,
au Japon, en Perse, en Assyrie, en Egypte, en Gréce, dans le
monde latin, gaulois, celtique, slave, scandinave, etc.? Que
faut-il penser de toutes ces formes, de tous ces mythes, et du
paganisme considéré en lui-méme? Est-il une religion vraie ou
fausse? Correspond-il & la norme établie dans le traité de la
vraie religion en général? Il est aisé de répondre: le paganisme
est une religion erronée, mais qui renferme des vérités par-
tielles.

6° A coté du paganisme et au milieu méme des peuples
payens, surgit le judaisme. Qu'est-il et que doit-on en penser?
quelles sont ses qualités et ses défauts? ses doctrines religieuses
et son histoire?

7° Au judaisme se rattache, comme idée, 1'Zs/amisnie, de
méme qu'lsmaél se rattache a Abraham. Sans doute, au point
de vue chronologique, l'apparition de lislamisme est posté-
rieure a4 celle du christianisme, et l'on pourrait fort bien
étudier l'islamisme aprés le christianisme; mais, je le répete,
au point de vue de l'idée religieuse et de la bonne disposition
des matieres, il me semble préférable de placer le traité de
l'islamisme immédiatement apreés le traité du judaisme.

8° Vient alors le traité du christianisme. Le christianisme
correspond-il a la norme de la vraie religion ci-dessus établie?
Telle est la question a résoudre. Pour la résoudre exactement,
il faut étudier le christianisme d’aprés les documents d'une
historicité certaine. Ces documents sont 1’Ancien Testament,
dans lequel il plonge des racines et qui lui sert de préparation
et d'introduction; le Nouveau Testament, qui raconte ses ori-
gines et son premier établissement; et 'histoire, soit profane,
soit religieuse, qui a enregistré les faits et gestes des chrétiens.

®



482 —

Il importe de remarquer que nous ¢tudions l'Ancien et le
Nouveau Testament aprés avoir constaté leur historicité, et
sans nous appuver sur eux comme livres sacrés ou inspirés.
Dans cette partie du cours, il n'est pas encore question d'une
révélation ni d'une inspiration surnaturelles. Nous étudions la
Bible comme un livre ordinaire et d’aprés les méthodes ordi-
naires et scientifiques de la critique exégétique, philologique et
historique. Nous ne réclamons sur ce terrain aucun privilege
ni aucune exception. Le droit commun, les procédés communs,
la science commune nous suffisent.

Basés sur cette connaissance du christianisme, nous disons:
Oui, le christianisme est une religion qui s’harmonise avec la
véritable notion de 'homme et avec la véritable notion de
Dieu. Il est donc une religion vraie. Bien plus, il est la religion
la plus vraie, la plus parfaite, la plus humaine et la plus
divine, supérieure a toutes les autres par ses dogmes, par sa
morale, par son culte, par son fondateur surtout, le Christ,
manifestement envoyé de Dieu pour le salut de I'humanité,
véritable Messie, véritable Fils de Dieu, Sagesse divine per-
sonnellement unie & I'humanité, infiniment supérieur a tous les
prophétes et & tous les fondateurs de religion. On voit I'im-
portance capitale de ce traité.

9° Donc, puisque nous savons quelle est la vraie religion,
étudions-la. Demandons-nous immédiatement en quoi elle con-
siste, et quelle est sa caractéristique essentielle, son idée fon-
damentale, son principe premier. Ses livres sont 12 pour nous
l'apprendre, comme ils nous ont fait connaitre précédemment
son origine, son fondateur et son établissement dans le peuple
juif d'abord et dans les autres peuples ensuite. Ces livres, nous
les avons étudiés, je le répete, non comme des livres divine-
ment inspirés; car, lorsque nous les avons ouverts pour leur
demander quelle notion religieuse ils enseignent, nous ne savions
pas encore s'ils étaient des livres sacrés et divinement inspirés.
Cela d’ailleurs n'était pas nécessaire; et il nous a suffi de les
¢étudier comme tout livre historique doit étre étudié, d’apres
les méthodes rigoureuses de la philologie, de l'histoire et de
la science, pour arriver a la démonstration, aussi ferme que
possible, de la vérité de la religion chrétienne. Maintenant, en
les étudiant de plus prés, nous constatons qu'ils enseignent,
avant tout, la nécessité du surnaturel, de la révélation et de



— 183 —

la grdce, et que c'est sur ce triple élément que le christianisme
est fondé. Qu'est-ce que ce surnaturel, cette révélation, cette
grice? Trois questions extrémement importantes, qui font de
ce trait¢ un des plus essentiels de toute la thé¢ologie dogma-
tique, non seulement 4 cause de la matiére méme, qui est de
premier ordre, mais encore parce que les préjugés et les
fausses notions, au sujet de ces trois choses, régnent dans un
trop grand nombre d’esprits, voire méme de théologiens.

10° A ces notions du surnaturel, de la révélation et de la
grace, sont connexes les notions, fort graves aussi, du dogme
et de la foi, soit qu'on ¢étudie la toi et le dogme en cux-mémes,
soit qu'on les étudie dans leurs rapports avec la science et
les sciences. L'’accord de la raison avec la foi et de la foi
avec la raison, est un sujet toujours ancien et toujours nou-
veau, parce que les sciences ont une partic mobile et chan-
geante qui les présente sans cesse sous un jour nouveau. Ce
n'est ni le dogme ni la foi qui changent, mais seulement les
conditions dans lesquelles ils se trouvent par rapport aux
sciences, celles-ci se renouvelant constamment.

11° C'est alors qu'une question se pose logiquement: dans
quelles sources faut-il puiser pour connaitre exactement tous
les ¢léments constitutifs du christianisme? Ces sources sont la
tradition et 1'Ecriture sainte. la tradition d’abord, parce que
le Christ a transmis oralement ses enseignements et ses pré-
ceptes, sans rien écrire; ensuite 'Ecriture, parce que les livres
du Nouveau Testament n’ont été écrits et admis comme cano-
niques que plus tard. Il va de soi que l'on entend par tra-
dition non pas les traditions particulieres de telle époque et
de telle localité seulement, mais la tradition universelle: guod
unbique, quod semper, quod ab omnibus creditim est. De 1la le
double traité de la tradition et des Ecritures, dans lequel sont
¢lucidées les questions d'inspiration et de canonicité, sur les-
quelles peésent encore tant de malentendus; et dans lequel
sont exposées les reégles d'une saine exégese, en vue d'une
exacte interprétation de la Bible. La critique exégétique ne
saurait flotter & l'aventure, ni étre laissée a l'arbitraire des
pseudo-mystiques, qui croient avoir le droit d'user et d’abuser
du sens littéral le plus grossier ou du sens accommodatice le
plus fantaisiste. Ici encore, la matiére est d'une extréme
gravité.



— 484 =

De ces deux derniers traités ressort clairement la notion
du critérium théologique, c'est-a-dire du moyen de discerner
ce qui est dogme et ce qui ne l'est pas, ce que I'Eglise uni-
verselle a toujours cru comme vérité divine enseignée par J.-C.
méme et ce qui n'a été admis, comme spéculation théologique
ou comme explication de la foi, que par un certain nombre
de théologiens ou d'Eglises particulieres. Cette notion du cri-
térium est aussi capitale, si 'on veut guérir et éviter a 'avenir
ce mal qui a tant nui & 'Eglise et au christianisme, a4 savoir:
la confusion du dogme et des opinions, du divin et de l'hu-
main, disons méme du vrai et du faux.

12° A la notion de la tradition et a celle de la canonicité
se rattache la notion de I'Eglise. Telle est la vraie place de
I'Eglise chrétienne, qu’il faut bien se garder de confondre avec
le christianisme méme: le christianisme est une religion,
I'Eglise n'est qu'une société religieuse, deux choses fort difté-
rentes. Comme soci¢té des disciples du Christ, I'Eglise a été
établie la dépositaire et la gardienne de toutes les vérités et
de tous les préceptes que le Christ a enseignés. Il est donc
tout naturel que le traité de I'Eglise chrétienne suive le traité
du christianisme et les trois autres dont je viens de parler,
qui sont comme les annexes du traité¢ du christianisme. Ce
n'est pas I'Cglise qui crée le surnaturel, ce n'est pas elle qui
réveéle ni qui fait les dogmes, ce n'est pas elle qui est la
source de la grace et de la foi; le surnaturel, la révélation,
le dogme, la foi, la grace, viennent de Dieu méme par le
Christ. L'Eglise, encore une fois, n'est qu'une dépositaire, une
gardienne, une missionnaire, non pour diminuer ou ajouter,
mais pour conserver et transmettre ce qu'elle a recu. La
notion exacte de 1'Eglise, telle que le Christ 1'a enseignée a
ses disciples et telle que ceux-ci l'ont transmise, doit étre
d’autant mieux élucidée qu'elle a été obscurcie par l'esprit de
parti et par le zélotisme confessionnaliste. J.-C. a-t-il réellement
fond¢ une Eglise? quelle idée en a-t-il donnée? en quoi consiste
la hiérarchie qu'il a établie non pas sur son Eglise, mais dans
son Eglise? en quoi consistent l'autorité et la liberté dans
I'Eglise? quels sont les droits et les devoirs, soit des simples
fideles, soit des membres de la hiérarchie? qu'est-ce qu'un
concile et quelles sont les conditions de I'cecuménicité d'un
concile? Que peut faire un tel concile, et que ne doit-il pas



— B —

faire? etc., etc. Telles sont les questions qui sont étudiées,
entre autres, dans le traité de ['Eglise chrétienne en général.

13° Apreés avoir ainsi précisé, d’aprés les documents chré-
tiens (Ecriture et tradition universelle), ce que la véritable
Eglise chrétienne doit étre, il est logique de se transporter
sur le terrain des faits et de se demander ce qu'il faut penser,
d’'aprts la norme qui vient d'étre mise en lumitre, des diffé-
rentes Eglises qui se disent chrétiennes et qui se partagent
une partie de 'humanité. Comme dans la question des religions
historiques, on peut suivre l'ordre chronologique, & cause de
I'avantage, déja signalé, qu'il implique. Donc la premiere Eglise
chrétienne qui s’offre a l'examen du chercheur est I'Eglise
orthodoxe, ou 1'Eglise indivisée des huit premiers siecles,
I'Eglise universelle ou catholique des Peéres et des sept conciles
ecuméniques, Eglise qui s’est continuée soi/f dans les quatre
patriarcats orientaux, malgré le joug musulman qui pése sur
eux et malgré le propagandisme romain qui a cherché et
cherche encore a s'insinuer parmi leurs théologiens, so/t aussi
dans le patriarcat occidental, malgré les innovations de la
papauté romaine et malgré les divisions suscitées par cette
papauté, innovations et divisions contre lesquelles de nombreux
fideles ont protesté a toutes les époques.

14° C’est ainsi que le traité de 'Eglise orthodoxe ou catho-
lique (je prends le mot «catholique» dans son sens d'«uni-
versel ») appelle logiquement et chronologiquement le traité de
I'Eglise vromaine, traité extrémement important, étant donné
le réle que cette Eglise prétend avoir le droit de jouer dans
le monde, réle de domination sur toutes les autres Eglises. Le
role de cette Eglise, ses ambitions, sa constitution, ses dogmes,
sa discipline, correspondent-ils & la norme qui a ¢été établie
plus haut? Aucunement. La démonstration de cette non-confor-
mité est facile a faire. Les documents et les preuves abondent.
Aussi ce traité est-il un des plus volumineux et des plus docu-
mentés de toute la théologie.

15° Viennent ensuite les traités de 'Eglise anglicane et
des FEglises protestantes. Je place celui de I'Eglise anglicane
avant celui des Eglises protestantes, parce que 1'Eglise angli-
cane, qui a conservé l'épiscopat et plusieurs traditions catho-
liques, est plus voisine des Eglises précédentes que les Eglises
luthériennes, calvinistes, zwingliennes, etc. Mais cet ordreimporte



— 486 —

peu. L’étude, ici comme ailleurs, doit porter sur le fond des
choses, et elle doit embrasser la doctrine et l'histoire. Cette
étude, bien conduite, constate que ces Eglises, tout en ensei-
gnant plusieurs vérités chrétiennes et tout en ayant rendu de
grands services & la religion et & I'Eglise, sont trop divisées,
non seulement dans les opinions et spéculations théologiques
(ce qui est inévitable et d’ailleurs utile), mais aussi dans l'en-
seignement des dogmes mémes, et qu’ainsi elles ne correspon-
dent pas suffisamment a la norme ecclésiastique établie pré-
cédemment.

16° Apreés la réforme protestante du XVIe siecle, la réforme
catholique du XIXe De 1a le traité des £Eglises anciennes-
catholiques, o sont étudiées 1'Eglise ancienne-catholique de
Hollande, celle d’Allemagne, celle de Suisse, celle d’Autriche,
celle de France, etc. Il importe de préciser la réforme ecclé-
siastique et la réforme théologique auxquelles ces diverses
Eglises travaillent, le but qu’elles poursuivent, les doctrines
qu’elles enseignent; il importe surtout de constater si, oui ou
non, elles professent exactement, comme elles l'affirment, les
dogmes de l'ancienne Eglise indivisée, et sila ligne de démar-
cation qu'elles tracent entre ces dogmes et les spéculations
théologiques qui y ont été ajoutées dans le cours des siecles
par tels et tels théclogiens, est confoerme a la patrologie et a
I'histoire. Ce point est aussi de la plus haute importance
pour la propagation du vrai christianisme universel dans le
monde.

17° Enfin, aprés I'exposé de toutes ces divisions entre les
Eglises particuliéres, il importe d'exposer aussi les efforts qui
ont été tentés et qui le sont encore pour rétablir I'union néces-
saire, dont le Christ a parlé quand il a dit: Qu’ils soient un!
De 1a le traité de 1'Union des Eglises chvéliennes, ou sont indi-
quées et discutées toutes les tentatives d'union, et ot1l’'on explique,
d'une part, pourquoi elles ont échoué, et, d’'autre part, par quels
moyens on pourrait réussir.

Telle est la premiere partie de ce cours. Il me semble que
la construction en est logique, la disposition claire, la méthode
aussi rationnelle et aussi scientifique que possible; que tout
cercle vicieux et toute pétition de principes y sont évités; que
les questions ne sont posées ni trop tot ni trop tard, et que
les matériaux destinés a les résoudre sont amplement fournis



487 —

et de bonne qualité. Toutefois il est manifeste que ce n'est 1a
qu'une connaissance sommaire du christianisme et de la vie
religieuse, et que cette premiére connaissance, trop générale
encore et par conséquent insuffisante, doit étre complétée:
c'est ce qui reste a faire dans la seconde partie ou les dix-
sept traités suivants. Qu'on veuille bien le remarquer, si je
divise ce cours de théologie en ces deux parties, ce n’cst nul-
ment pour distinguer deux espéces de théologie, 'une impar-
faite et incompléte, en quelque sorte inférieure, a l'usage des
esprits inférieurs, des praticiens pressés qui peuvent se con-
tenter de notions sommaires, et l'autre, supérieure, pour les
théologiens savants, pour une sorte d’¢lite. Non. Il n'y a pas
deux théologies telles qu'on vient de les décrire. D’ailleurs, si
I'on a compris la premiére partie de ce cours, telle que je 'ai
expliquée, on doit étre convaincu de son caractére scientifique
et méme profond, non moins capable que la seconde de satis-
faire les esprits supérieurs et l'élite des théologiens. La divi-
sion que j'adopte n'a qu'une portée didactique, et elle ne touche

nullement a l'essence méme de la théologie.

IL.

18° Cette seconde partie, plus intime et plus détaillée,
embrasse les mystéres chrétiens, les sacrements et les fins
derniéres.

Mais, dira-t-on peut-&tre, ces trois sujets appartiennent a
l'essence du christianisme, et par conséquent il aurait fallu les
étudier immédiatement aprés les traités du surnaturel, de la
révélation, de la grace, du dogme, etc., et avant l'ecclésiolo-
gie: car 1ls sont évidemment plus importants que I'Eglise
méme. Parler de la trinité¢, de la création, de la providence,
de l'incarnation, etc., aprés les questions de romanisme, d'an-
glicanisme, de protestantisme, c’est méconnaitre l'ordre et
I'importance des questions. — L’objection serait sérieuse s'il
s'agissait de classer les matieres a étudier d'apres leur valeur
intrinséque : il faudrait, en effet, dans ce cas, commencer par
Dieu méme, par la trinité, par la révélation, par le surnaturel,
par le Christ, et cela avant méme qu'il flt question de 'homme,
de ses facultés, de ses faiblesses, de ses péchés. Mais il s’agit
de 1'ordre d'enseignement, c'est-a-dire de lordre qui permet
d'exposer et de discuter les questions avec le plus de clarté



488 —

et de logique; bref, il s'agit de V'ordre didactique, et non de
l'ordre hiérarchique des choses mémes. Or il est évident que
les dogmes et les mystéres chrétiens doivent, avant tout, étre
constatés historiquement, en ce sens qu'on doit établir, par
I'histoire, qu'ils ont été, de fait, enseignés par le Christ, par
les apotres, par les Eglises apostoliques. De 1a l'antériorité
nécessaire des traités de la tradition, de 'Ecriture et de I'Eglise,
sur les traités qui expliquent la nature, la portée, la signifi-
cation des mysteres en question. C'est I'Eglise qui en est la
dépositaire; il faut donc qu'elle soit connue comme telle pour
qu'on puisse lui demander de faire connaitre le contenu du
dépot qui lui a été confié. Clest I'Eglise qui administre les
sacrements; il faut donc qu’elle soit connue pour que l'on puisse
comprendre sa liturgie, sa discipline, sa conduite dans la
direction des ames vers la sainteté et vers le salut. Telle est
la raison, péremptoire me semble-t-il, qui m’a déterminé a pré-
térer le plan que j'indique. Ce n’est pas que je rattache,
comme l'a fait Schleiermacher, la notion de la dogmatique a
celle de I'Eglise. Non, je le répete, le dogme ne dépend pas
de I'Eglise, puisqu'il est l'enseignement de J.-C. méme a son
Eglise et au monde; mais la connaissance de ce fait particu-
lier que tel enseignement vient bien réellement de J.-C., cette
connaissance, dis-je, releve de la tradition universelle, cons-
tante et unanime de I'Eglise, et c'est ainsi qu’il y a un rapport
historique entre la connarssance du dogme (je ne dis pasl'essernce
du dogme) et 'Eglise,

Le premier des mystéres est celui de la #rinité. Comment
cette question doit-elle étre traitée? Quel est le strict ensei-
gnement de 1'Ecriture sur ce point? En quoi les Péres sont-
ils unanimes, et en quoi ne le sont-ils pas? Que faut-il entendre
par la vie divine et par les trois «personnes» divines? Com-
ment ¢viter le trithéisme? La doctrine trinitaire bien comprise
est-elle un progres sur le simple théisme philosophique? Dans
quelle mesure les Peres ont-ils réussi a éclaircir cette question
par la psychologie? Comment distinguer nettement ce qui est
de foi et ce qui n'est que spéculation théologique libre? Beau-
coup de préjugés et d'erreurs sont encore a dissiper dans
cette matiére métaphysique et ardue, ol trop souvent la sub-
tilité et 'ergotage ont essayé de remplacer la simplicité et la
profondeur.



— 489 —

19° Apres avoir considéré Dieu en lui-méme et dans sa
vie intérieure, il est rationnel de 1'étudier dans sa vie externe.
De 1a les traités de la création, de la prédestination et de la
providence. Ces trois notions s’enchainent et il est difficile
d'expliquer l'une sans les deux autres. D’apres l'ordre des
réalités, il est certain que ces trois actes sont simultanés en
Dieu, qu'ils n’en sont méme qu’un; que c'est nous qui les dis-
tinguons pour les mieux comprendre, la faiblesse de notre rai-
son nous obligeant de distinguer entre elles les idées et les
choses que nous ne pouvons pas embrasser simultanément
dans leur ensemble et dans leur unité. Deés lors, il me semble
qu’il est bon d'unir les notions de prédestination et de provi-
dence, parce qu’elles s'éclaircissent mutuellement. D’autre part,
la prédestination et la providence ayant pour objet la destinée
des créatures, n'est-il pas mieux de parler d’abord de la créa-
tion, de sa possibilité, de sa réalité, des créatures en général,
de leur contingence, de leurs conditions d’existence, de I'hnomme
primitif, des esprits supérieurs a ’homme, des anges, des dé-
mons, etc., et de ne traiter qu’ensuite de leur destinée, soit de
la prédestination divine et de la providence? Ici encore, beau-
coup d'obscurités ont été répandues, des monstruosités méme
ont été enseignées par certains théologiens. Clest a4 une
saine dogmatique de les réfuter et d’établir clairement, contre
les préjugés et l'ignorance, la véritable notion chrétienne de
Dieu et de la providence.

20° La question du premier homme conduit a celle du
premier péché, et celle-ci & celle du péché originel, question
toujours ancienne et toujours nouvelle. Que d’assertions fan-
taisistes a4 contrdler et a écarter!

21° Nous arrivons ainsi logiquement au traité de 1Zicar-
nation. car, alors méme que la Sagesse divine se serait unie
a la nature humaine indépendamment de la faute d’Adam, il
est certain que, de fait, l'incarnation a pour but de purifier,
de perfectionner, de diviniser méme la nature humaine. En
quoi consiste donc le mystere de l'incarnation? Quel est l'en-
seignement précis de I’Ecriture, de la tradition universelle, des
conciles cecuméniques, sur cette matiere? Comment l'arianisme,
l'apollinarisme, le nestorianisme, le monophysisme sont-ils des
erreurs? Cette premitre partie de la Christologie est du plus



— A9 —

haut intérét pour les chrétiens, et pour faire comprendre exac-
tement la vie de Jésus-Christ.

22° Le traité de la »édemplion est le complément logique
du trait¢ de l'incarnation. En quoi consiste cette rédemption
opérc¢e par le Christ? Comment et pourquoi était-elle néces-
saire? Comment a-t-elle été accomplie de fait? Ici encore, des
notions erronées sont a réfuter. Ce mystére est le centre
méme du christianisme; toute la vie chrétienne, toute la mo-
rale chrétienne, toute la sainteté chrétienne, en découlent. Tout
chrétien, en étudiant ce traité, doit se dire: res fua agitur.

23° De 1a le traité de la justification, o est expliquée la
manieére, pour I’homme qui croit au Christ et 4 'ccuvre du
Christ, de s’appliquer a lui-méme la justice du Christ sauveur,
en vivant de sa vie, en souffrant de ses souffrances, en parti-
cipant a son sacrifice et & sa mort. C'est ici le point central
ou toute la théologie morale et toute la théologie mystique se
greffent sur la théologie dogmatique; c'est ici que la notion
de la sainteté est analysée dans tous ses éléments, et que la
doctrine de la justification par la foi et par les ceuvres trouve
sa véritable explication.

24° On est justifié par la foi en Dieu et en son Christ, et
par les ceuvres saintes que cette foi inspire au cceur, a la vo-
lonté, a la conscience; de ia la priere et le traité de la priére.
En quoi consiste la priere chrétienne? Quelles en sont les formes?
Quelle en est l'efficacité?

25° Foi, ceuvres, priéres, sacrements, tels sont les principes
fondamentaux de la vie chrétienne. Donec, aprés les traités
précédents, viennent logiquement d'abord le traité des sacre-
ments en général, ensuite les sept traités particuliers relatifs
aux sept sacrements: le baptéme, la confirmation, l'eucharistie,
la pénitence, le mariage, 'ordre, I'extréme-onction. Avant d’en-
trer dans 1'étude de chaque sacrement, il importe souve-
rainement de connaitre trés exactement ce qu'est un sacre-
ment, quelle en est la signification, la valeur et la portée
religieuse. Les idées les pius superstitieuses réegnent encore
dans une infinité d’esprits sur cette question capitale; les ima-
ginations battent la campagne sur la maniére dont «les sacre-
ments opérent et sanctifient»; de la la fameuse théorie de 'ex
opere operato, qui n'est que l'introduction de la magie payenne
dans la théologie des partisans de cette théorie. La théologie



— 491 —

scientifique et vraiment chrétienne doit réfuter et écarter toutes
les conceptions payennes qui se sont glissées dans cette sco-
lastique théologique. A ce point de wvue, ce traité est 'un des
plus importants de toute la dogmatique et l'on ne saurait lui
accorder trop d’attention.

26° La notion du sacrement en général, comme signe et
comme symbole de la griace divine conférée par le Christ méme,
trouve naturellement son application dans chacun des sept
sacrements. Chaque sacrement ayant son but et son caractére
spécial, offre aussi des difficultés particulieéres, qui font surgir
une foule de questions. — Qu'est-ce que le daptéme, et com-
ment 'ame est-elle régénérée dans le baptéme? Qui la régénere?
Est-ce l'eau, ou le prétre, ou le Christ méme? Le baptéme des
hérétiques est-il valide, absolument ou moyennant certaines
conditions? Quel rapport y a-t-il entre le baptéme et la doc-
trine? Quel role lintention joue-t-elle dans cette question? —
La confirmation est-elle un sacrement? En quoi consiste-t-elle?
Quelle est sa valeur spirituelle? Quel en est le ministre 1égi-
time? — Le traité de l'eucharistie est un des plus considérables
doctrinalement et historiquement. Mais, quoique d’'une grande
complexité, il peut étre ramené a un fonds dogmatique trés
simple et trés clair. Ce n’est pas le Christ qui a compliqué ce
mystere, ce sont les théologiens par leurs vaines subtilités et
par leur logomachie puérile. Avec certains d’entre eux, on est
littéralement dans un monde a part, et I'on se demande si ce
sont encore des esprits sérieux. Les foules ignorantes et abu-
sées les suivent aveuglément et passionnément. Raison de plus
pour rétablir le vrai sens des Ecritures d’aprés 'enseignement
universel des Peres. Les Péres n’ont point été hérétiques; donc
le langage qu’ils ont tenu dans l'explication de l'eucharistie,
nous pouvons le tenir encore. — Le traité de la pénitence
n'offre pas moins de confusions et de difficultés: confusion de
la pénitence comme vertu et de la pénitence comme confes-
sion; confusion de la confession faite a4 Dieu et de la confes-
sion faite au prétre; confusion de la confession privée et de
la confession publique; difficultés sur la gravité des péchés,
sur la nature et les actes de la contrition, sur l'absolution, sur
le role du ministre dans 'administration de ce sacrement, sur
la satisfaction et l'expiation, sur les fameuses indulgences, etc.,
etc. — Le traité du mariage est devenu aussi avec le temps



492 —

trés compliqué, On ne s’est pas contenté d’expliquer comment
le mariage, contrat naturel et civil, est aussi, pour les chré-
tiens, un sacrement, en quoi il consiste comme tel, quelle en
est l'essence, quel en est le ministre, quelles en sont les formes
et les conditions, quelle en est l'indissolubilité, etc.; on en a
surtout réglementé l'administration, on a créé des empéche-
ments prohibitifs et méme dirimants, on a établi entre les
contractants des degrés de parenté, les uns permis, les autres
défendus; on a toutefois accordé des dispenses, dispenses
moyennant finances, etc. Est-ce bien alors d'un acte religieux
qu'il s'agit? — Le traité de lordre présente aussi de nom-
breuses difficultés: quels sont les degrés hiérarchiques établis
par le Christ? Comment et par quoi se différencient-ils? Quelle
est la mission de chacun? L’épiscopat est-il différent de la pré-
trise, ou simplement distinct? En quoi et comment? En quoi
consiste l'autorité ministérielle et administrative de la hiérar-
chie? Quelles en sont les limites? Quelle est 'essence du sacer-
doce? En quoi le sacerdoce spécial, conféré dans le sacrement
de l'ordre, est-il distinct du sacerdoce général conféré a tous
les chrétiens dans le sacrement du baptéme? Quels sont les
droits et les devoirs d'une Eglise particuliere, lorsque la hié-
rarchie lui fait défaut? Comment concilier le sacerdoce conféré
aux évéques et aux prétres avec le sacerdoce de J.-C., seul
pontife de la Nouvelle-Alliance? J.-C. n'est-il pas toujours le
ministre méme de la grace dans l'administration des sacrements?
Quelles sont les conditions d'une ordination valide, et quand
une ordination irréguliere est-elle invalide ou nulle? Etc., etc.
— Enfin, le sacrement de V'extréiie-onction. 11 est, avec celui de
la confirmation, le plus simple de tous; il y a, en effet, peu
d’obstacles qui ne soient levés in articulo mortis.

Le coté matériel des sacrements empéche quelquefois d’en
voir la beauté spirituelle. C'est au dogmatiste & la faire res-
sortir, et 4 expliquer aussi pourquoi il y a dans I'Eglise sept
sacrements, non certes A cause du chiffre sept, qui en lui-méme
n'a aucune importance, mais parce que, de fait, les sept sacre-
ments correspondent aux sept actes principaux de la vie humaine,
individuelle ou sociale.

27° Enfin, 'eschatologie termine le cours de la dogmatique.
C’est un des traités les plus difficiles et les plus attrayants pour
les penseurs qui se sont préoccupés de la destinée individuelle



— 493 —

de homme. La mort, la vie future, les conditions de la vie
future, le jugement de Dieu, la justice de Dieu, la miséricorde
de Dieu, les récompenses et les chatiments, la résurrection,
I’éternité, ce sont 14 des sujets d'une profondeur insondable.
Malheureusement ni U'Ecriture ni la tradition universelle ne
nous donnent sur eux une lumiére complete, et quoi qu'on fasse,
le mystere plane sur tous. Le devoir du dogmatiste consiste
a exposer ce que I'Ecriture sainte enseigne clairement et ce
qu'elle laisse dans l'obscurité, ce que la tradition universelle
a transmis et les opinions particulieres qui ont été enseignées
par tels et tels Peres, ce que la raison humaine peut dire avec
certitude et ce qu'elle ne peut avancer qu'a titre d’hypothese
plus ou moins vraisemblable ou probable. Les questions de
résurrection, d'immortalité, de purification, d'apocatastase, mé-
ritent une attention d’autant plus grande qu’on les a obscur-
cies par des préjugés, des superstitions et des erreurs. On sait,
par exemple, comment la grande doctrine de la purification
des ames, si claire dans les Ecritures et dans U'ancienne Eglise,
est devenue la théorie romaniste du lieu appelé purgatoire,
lieu ou lT'on souffre les mémes supplices que dans le lieu
appelé enfer, avec cette différence qu’on peut sortir du pur-
gatoire par plusieurs moyens, notamment par celui des indul-
gences papales! De telles aberrations (pour ne pas dire exploi-
tations) doivent étre réfutées solidement et clairement, soit au
point de vue chrétien, soit au point de vue purement philosophique.

Tel est le vaste cycle que parcourt le dogmatiste, dans
I'étude de la sublime épopée qu'est la vie de l'homme, a la
double lumiére de la raison humaine et du dogme chrétien.

Je n'ai voulu, dans cette étude préliminaire, qu'indiquer,
comme dans une simple introduction, les principales questions
et leur enchainement logique et didactique. Chaque traité est,
a4 son tour, un tableau spécial, une mine & creuser, un monde
a parcourir, étape par étape. Rédiger ces trente-cinq traités
serait 1'ceuvre d'une longue vie de travail opiniatre et de
patience presque surhumaine., Je ferai ce que les circonstances
me permettront de faire, m'arrétant de préférence aux traités
qui me seront signalés comme étant les plus urgents.

Si 'on me demande dans quel esprit seront rédigées ces
études, je répondrai: dans l'esprit méme qui a présidé¢, pen-



e B0 ==

dant ces trente derni¢res années, a leur composition, c'est-a-
dire dans lesprit de Vancienne FEglise catholique. Tous les
chrétiens, a quelque confession qu'ils appartiennent, reconnai-
tront qu'il y a eu, pendant les huit premiers si¢cles chrétiens,
une Eglise qui embrassait a la fois 1'Orient et I'Occident et
qui n’était pas encore divisée en deux tronc¢ons. Clest a4 cette
époque de l'union que nous nous reportons, c'est sur ce ter-
rain des Peéres et des grands théologiens des huit premiers
siecles, sur ce terrain des grands conciles cecuméniques, que
nous ¢étudions le christianisme primitif et 'Eglise primitive., A
cette époque, ni I'Eglise ultramontaine, ni les Eglises protes-
tantes n'existaient; par conséquent, nous ne les y rencontre-
rons pas. Il ne faut pas, en effet, les confondre ellessmémes
avec les appréciations qu’elles ont émises, depuis leur organi-
sation en Eglises séparées de 'ancienne Eglise catholique, sur
cette ancienne Eglise catholique; ce sont choses fort diffé-
rentes. Leurs appréciations, leurs manieres de juger et d'in-
terpréter les dogmes, la morale, la constitution, les sacrements
de T'Eglise des huit premiers siecles, nous les apprécierons et
les jugerons a notre tour, objectivement, dans l'esprit méme
de l'ancienne Eglise et du christianisme primitif. Les progreés
qu'ont faits les sciences théologiques pendant les trois derniers
siecles et surtout pendant le XIX® nous les utiliserons, pour
autant qu’ils sont fondés et définitifs; nous utiliserons surtout
les grandes libertés d’'interprétation que les Péres ont su asso-
cier & leur foi ardente, dans l'application qu'ils ont faite du
critérium vraiment catholique, nullement ultramontain, nulle-
ment protestant, qui a existé bien avant Vincent de Lérins,
qui est déja nettement visible dans le dic Ecclesie que le
Christ lui-méme nous a recommandé (Matth. XVIII, 17) et que
Vincent de Lérins a si exactement formulé, Dans cet esprit,
nous ne sommes ni de Paul, ni d’Apollo, ni de Céphas (/ Cor.
I, 12); nous ne sommes que du Christ, notre seul Maitre:
nous associons ainsi, réellement et sagement, croyons-nous,
lautorité et la liberté, la foi objective et la foi subjective, le
témoignage de 1'Eglise universelle et le libre examen du sa-
vant (omnia probate, quod bonum est tenete; / 7Zhess. V, 21),
en un mot les droits de 1'Eglise comme société religieuse et
spirituelle, et ceux de la raison, de la conscience et de la
science.



— 495 —

Les lecteurs jugeront. Toutes leurs observations seront
recues avec le méme respect qui les aura inspirées. Amicus
Plato, magis amica veritas. D'ores et déja nous nous permettrons
deux observations. D’abord, plus nous avancons dans I'étude
des Peres, plus nous constatons la trés grande liberté qu’ils ont
prise, non pas de suspecter les dogmes recus par I'Eglise, mais
de les expliquer d’aprés la philosophie et les sciences de leur
temps. Ensuite, plus nous constatons cette liberté d’interpréta-
tion et cette diversité d'explications, plus nous sommes étonnés
de les voir ignorées ou méconnues, soit chez ceux des protes-
tants qui, confondant la tradition universelle avec les traditions
locales et temporaires, n'attachent pas a la tradition univer-
selle l'importance historique qu'elle mérite, soit surtout dans
d’'autres Eglises, qui, tout en professant théoriquement un grand
respect pour les Peres, les lisent trop peu, ou les lisent mal,
ou choisissent dans leurs explications ce qui est actuellement
a leur convenance, laissent le reste, veulent surtout rendre obli-
gatoires comme dogmes celles de ces explications théologiques
qui leur plaisent, et traitent d’hérétiques les Eglises qui les
rejettent. Nous réclamons pour tout chrétien vraiment catho-
lique, vraiment orthodoxe, les mémes libertés que celles des Peres.
Nous réclamons pour les théologiens vraiment catholiques, vrai-
ment orthodoxes, le droit de faire prévaloir les données cer-
taines des sciences de notre époque sur les fantaisies des époques
précédentes et sur les préjugés puérils que lignorance de ces
époques n'a que trop répandus. Nous disons qu'agir ainsi, c'est
agir dans l'esprit méme des Péres. Nous repoussons comme
anticatholiques et antiorthodoxes cette confusion des vrais dogmes
avec les simples spéculations théologiques, et surtout cet esprit
d’asservissement et de domination qui veut imposer aux fideles
un joug que nos Peres n'ont pas connu, et que le Christ, libé-
rateur de nos ames, ne nous a nullement imposé. Ecoutons
Pierre disant au concile de Jérusalem: Nunc ergo quid tentatis
Deum, imponere jugum super cervices discipulorum, quod neque
patres nostri, neque nos portare potuimus? (Act. XV, 10). Ecou-
tons surtout le Maitre: Et vobis Legisperitis vee, quia oneratis
homines oneribus quee portare non possunt, et ipsi uno digito
vestro non tangitis sarcinas (Zuc, XI, 46). Tel sera lesprit de
ce cours, E. MicHAUD.

Revue intern. de Théologie, Heft 39, 1902. 33



	Esquisse d'une théologie dogmatique

