
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 39

Artikel: Nochmals zur Verständigung : Antwort an Herrn Prof. Gussew an der
Akademie zu Kasan [Schluss]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


_ 447

NOCHMALS ZUR VERSTÄNDIGUNG1).

(Antwort an Herrn Prof. Gussew an der Akademie zu Kasan.)

(Schluss.)

Unser russischer Freund, der uns mit den Thesen des

Herrn Prof. Gussew bekannt gemacht, hat uns deren noch
eine ganze Anzahl zugeschickt, die sämtlich ebenfalls auf
den hl. Geist in der dreieinigen Gottheit sich beziehen und
seinen Ausgang aus dem Vater allein als kirchliches Dogma
zu begründen suchen. Um diesen Beweis zu erbringen, wird
in ihnen von Herrn Gussew vieles und vielerlei herbeigezogen.
Ein Teil seiner Argumente ist rein philosophischer ü\Tatur. Er
beruft sich, unseres Erachtens freilich nicht mit besonderm
Glücke, unter anderen auf .John Stuart Mill, den bekannten
englischen Logiker, und auf Immanuel Kant, den deutschen
Urheber des Kriticismus, um die Ansicht von dem Ausgange
des hl. Geistes aus dem Vater und Sohne oder aus dem Vater
durch den Sohn ad absurdum zu führen. In manchen der er-
wähnten Thesen zieht Gussew zur Begründung der von ihm
vertretenen Ansicht die Kirchenväter, namentlich die der
orientalischen Kirche, herbei. Soweit er sich auf dieselben einlässt,
will er, wir gestehen, zu unserer grossen Verwunderung, auch
aus deren Schriften darthun, dass sie bezüglich des Ausganges
des hl. Geistes aus dem Vater allein als eines ökumenischen
Dogmas sämtlich seiner Meinung gewesen seien. Es ist uns
nicht möglich, Herrn Prof. Gussew in diesen seinen Ausführungen

auf Schritt und Tritt zu folgen. Wollten wir das, so
mussten wir ein Buch schreiben, wozu es uns an der erforderlichen

Zeit gebricht. Wir halten das aber auch nicht für nötig,
denn vieles in den Thesen des Herrn Gussew wird unsern

») Vgl. Revue internationale Nr. 37, S. 1 ff., und Nr. 38, S. 436 ff,
Revue intern, de Théologie. Heft 39, 1902. 30



— 448 —

Lesern wie von selbst in seiner Unrichtigkeit einleuchten,
ohne dass sie dazu von uns eines Kommentars bedürfen.
Demnach werden wir die erwähnten Thesen des Herrn Prof.
Gussew in dem Folgenden zwar alle unverkürzt, so wie sie
uns zugeschickt worden, mitteilen ; werden aber nicht alles in
allen besprechen, sondern nur das aus ihnen hervorheben
und einer nähern Beleuchtung unterziehen, was uns für die
endliche Erledigung der in Rede stehenden Streitfrage von
besonderm Gewichte zu sein scheint.

10. Der Gedanke einer Teilnahme des Sohnes an dem
Ausgange des hl. Geistes wurde schon in der alten Kirche
verdammt. So sagt z. B. der selige Theodoret im Hinblick auf
das 9. Anathematisma des Cyrillus von Alexandrien (dieses
Anathematisma nennt den hl. Geist „dem Sohne eigen", i'âioç):

„Wenn Cyrill den Geist dem Sohne „eigen" in dem Sinne
nennt, als ob jener vom Sohne oder durch den Sohn sein Dasein
hätte, so ist seine Lehre „gotteslästerlich" und „frevelhaft".
(Labbei Concil. torn. VI, p. 122.) Cyrillus von Alexandrien,
anstatt irgend welche Verteidigung der Meinung vom Ausgehen
des hl. Geistes auch vom Sohne oder durch den Sohn zu
unternehmen, verwirft gerade diese Meinung mit der Bezeugung,
dass er mit den Worten: „Der Geist ist dem Sohne eigen" nur
auf die Wesenseinheit derselben hingedeutet habe (ibid p. 123).

Richtig sagt Khomiakoff, dass die alte Kirche, indem sie das

Verdammungsurteil, welches mit ihrem Vorwissen Theodoret
über die Mitwirkung des Sohnes beim Hervorbringen des

hl. Geistes ausgesprochen, nicht verwarf, dieses Urteil selbst

billigte und bekräftigte.
Bemerkung. Es ist uns unbegreiflich, wie Herr Prof. Gussew

behaupten kann: Cyrill von Alexandrien habe die Meinung
von dem Ausgange des hl. Geistes „aus dem Vater durch den
Sohn" geradezu verworfen, denn die Schriften des grossen
Orientalen beweisen das Gegenteil. Hier nur einige von den
vielen Aussprüchen desselben. „Sofern Christus Gott ist, ist
der Geist sein eigen und in ihm und aus ihm, wie es auch bei
Gott und dem Vater selbst gedacht wird" Ferner: „Der
hl. Geist wird gedacht als nicht fremd dem Wesen des

Eingeborenen, er geht mit seiner Natur aus ihm (dem Wesen des

') In Joel Nr. 5.



— 449 —

Eingeborenen) hervor (notkiOi äs (pvaixiiöc s£ avxrtç), nichts
anderes seiend als er, was die Gleichheit der Natur betrifft, wenn
er auch als selbständige Person gedacht wird." Und im
Zusammenhange hiermit lässt Cyrill Christus von dem hl. Geiste
den Ausspruch thun: „In mir durchaus seiend und durch mich
ausgehend und desselben Wesens seiend mit mir1)."- Ähnlich
lautender Aussprüche könnten wir noch viele anführen. Ich thue
es nicht, sondern verweise statt dessen auf § 24, S. 80 ff., der
lehrreichen Schrift meines leider schon verstorbenen Freundes
Dr. Joseph Langen: „Die trinitarische Lehrdifferenz zwischen
der abendländischen und der morgenländischen Kirche", Bonn
1876. Auch in dem Kampfe mit Theodoret hat Cyrill stets
und ohne Wanken an dem Satze festgehalten, dass der hl. Geist
dem Sohne angehöre, der Geist des Sohnes wie des Vaters sei.
Ja Cyrill, der das Verhältnis der drei göttlichen Personen zu
einander immer wieder in den Kreis seiner Betrachtung zieht,
kommt bezüglich des hl. Geistes der abendländischen Formel:
„Er geht aus aus dem Vater und Sohne" wenigstens schon
nahe.

Recht ernstlich müssen wir uns noch verwahren gegen
die von Herrn Prof. Gussew für richtig erklärte Ansicht des

Herrn Khomiakoff, der meint: die Kirche habe das
Verdammungsurteil des Theodoret über die Mitwirkung des Sohnes
beim Hervorbringen des hl. Geistes dadurch gebilligt und

bekräftigt, weil sie es nicht verworfen habe. Das ist
grundfalsch. Denn wollte man die Meinung der Herren Khomiakoff
und Gussew gelten lassen und konsequent, bei allen
theologischen Lehrstreitigkeiten, zur xlnwendung bringen, so musste
das zur völligen Unsicherheit im Glauben, ja zur Zerstörung
desselben führen. Es würde die Richtschnur (der Kanon), das

ist das Traditionsprinzip des : quod semper, quod ubique, quod
ab omnibus verloren gehen, nach dem allein mit Sicherheit
sich bestimmen lässt, was zur geoffenbarten Wahrheit, zur
Lehre der ökumenischen Kirche Christi gehört und was nicht.
Übrigens verhält es sich mit der Stellung der Kirche zu dem
zwischen Cyrill und Theodoret ausgebrochenen Streite gerade
umgekehrt. Darüber äussert sich Döllinger in dem „Berichte
über die Bonner Unionskonferenzen" von 1875, S. 49, wörtlich

In Joan. 16, 12.



— 450 —

so: „Die Synode von Ephesus vom Jahre 431 hat ein
Symbolum der Nestorianer verdammt, worin der gegen Cyrillus
von Alexandrien gerichtete Ausdruck vorkam: ovài òì vlov ti)v
vnaQtiiv siXr,qéç. und Theodoret von Cyrus beschuldigt den

Cyrillus der Blasphemie, weil er das lehre, was in diesem
Nestorianischen Symbolum negiert war, dass der hl. Geist durch
den Sohn die Existenz erhalte. (Opp. IV, 718.) Wie jenes Nes-
torianische Symbolum zu Ephesus, so sind die Schriften des

Theodoret, in welcher jene Beschuldigung gegen Cyrillus
enthalten war, auf dem fünften allgemeinen Konzil verdammt
worden, während die Schriften des Cyrillus in der
orientalischen Kirche stets als Zeugnisse für die reine Lehre
angesehen worden sind."

11. Die Verfechter der Lehre vom Ausgange des hl. Geistes
auch vom Sohne oder vom Vater durch den Sohn behaupten,
dass sogar viele der alten Kirchenväter und Lehrer in ihren
Werken filioquistische Ansichten geäussert hätten. Würde man
in diesen Werken einige Stellen oder Ausdrücke aus ihrem
Zusammenhange mit anderen Stellen oder Ausdrücken heraus-
reissen und zugleich die allgemeine Ansicht jener Lehrer in
der Streitfrage vom Verhältnisse des Sohnes zum hl. Geiste

ignorieren, so könnte man wohl behaupten, dass einige unter
ihnen von Gottes Sohn als von einer Mitursache oder zweiten
Ursache des Seins des hl. Geistes gelehrt hätten. Hält man
aber jene Stellen und Aussprüche mit anderen sorgfältig
zusammen und bestimmt ihren Sinn nach dein, was die Väter und
Lehrer der ökumenischen Kirche sonst gesagt haben, so wird
man in ihnen eine direkte oder indirekte Verurteilung und
Widerlegung der Lehre vom Sohne als einer Mitursache oder
einer zweiten Ursache des hl. Geistes finden.

12. So erblicken die Filioquisten z. B. a) eine äusserst

wichtige Basis für ihre Lehre in den folgenden Worten des

hl.Gregor Theologos: „Die Einheit, welche sich von Anfang zur
Zweiheit bewegte, ist in der Dreiheit geblieben." In diesen
Worten soll eine direkte und klare Hinweisung enthalten sein
auf den Ausgang des hl. Geistes aus der Zweiheit, das heisst
von Vater und Sohn. In Wirklichkeit aber lehrte Gregor von
Nazianz, und zwar mit besonderer Beharrlichkeit, die
unbedingte Monarchie (iiovaoyfu) in der hl. Dreieinigkeit. Die Lehre
von Einem Gott wird, nach Ansicht des Gregor Theologos, nur



— 451 —

dann bewahrt, wenn der Sohn als irgend welche Ursache in
der hl. Dreieinigkeit nicht gedacht wird, und wenn wir den
Sohn und den hl. Geist auf den Vater als ihren alleinigen
Urheber beziehen (Migne, Patr. curs. comp., T. XXXVI, col. 252

und 76). Aus folgenden Bemerkungen Gregors von Nazianz
erhellt der Gedanke, den seine Worte von der Einheit, die sich
zur Zweiheit bewegt und sich in der Dreieinigkeit vollendet,
enthalten: Es war nicht gefahrlos, sagt er, vom Sohne klar
zu predigen, bevor die Gottheit des Vaters anerkannt wurde,
und uns mit der Predigt über den hl. Geist zu beschweren,
bevor der Sohn anerkannt wurde. Es geziemte der Dreieinigkeit,

die Gläubigen durch allmähliche Erweiterungen
aufzuklären (Patr. curs. comp., T. XXXVI, col. 161 und 164). Also
enthalten die Worte des Gregor Theologos von der Einheit,
die sich zur Dreieinigkeit bewegt, den Gedanken von einer
allmählichen Offenbarung des dreieinigen Gottes an die Menschen.
b) Die Filioquisten behaupten, der hl. Gregor von Nyssa lehre
klar und deutlich vom Sohne als von einer vermittelnden
oder sekundären Ursache des Daseins des Geistes, in
folgenden Worten über die Personen der hl. Dreieinigkeit: „Die
eine direkt von der Ersten, die andere durch die, welche
direkt von der Ersten etc." In der That aber liess Gregor
von Nyssa selbst nicht das vermittelnde Mitwirken des Sohnes
beim Hervorbringen des Geistes zu. Das beweisen unter
anderem folgende Worte : „Alle menschlichen Personen", sagt er,
„haben die Existenz nicht unmittelbar von einer und derselben
Person, sondern die eine von der einen, die andere von einer
anderen, sogar viele und verschiedene, die von der Ursache
hervorgegangen sind, werden selbst wieder zur Ursache. Nicht
so aber in der hl. Dreieinigkeit, denn es ist eine und dieselbe

Person des Vaters, von welcher der Sohn geboren wird, und
der hl. Geist hervorgeht." (Patr. curs. comp., T. XLV, col. 180.)

Demgemäss nennt Gregor von Nyssa den Vater im eigentlichen
Sinne den alleinigen Urheber des Seins des Sohnes und Geistes

(ibid.). c) Die Filioquisteu berufen sich auf folgende
Äusserungen des hl. Epiphanius: „Der Geist vom Vater und Sohne",
worin sie die Lehre von dem Sohne als dem Miturheber des

Daseins des Geistes erblicken. Indessen behauptet auch dieser
Kirchenvater etwas anderes und zwar : Vom Einen (d. h. vom
Vater) geht wie der Sohn, so auch der hl. Geist aus (Patr.



— 452 —

curs. comp., T. XLIII, col. 20). Die von den Filioquisten
angeführten Äusserungen enthalten den Gedanken von der
Sendung des hl. Geistes in die Welt, um den Geschöpfen wohlzu-
thun, seitens des Vaters wie des Sohnes, cl) Die tendenziös
kommentierten Worte des hl. Athanasius: „Welche Beziehung
wir zwischen dem Sohne und dem Vater finden, eben dieselbe
können wir auch zwischen dem hl. Geiste und dem Sohne

finden", erweisen sich, mit anderen Stellen seiner Werke
verglichen, als dem filioquistischen Sauerteige völlig fremd, da
sie nur den Gedanken von der Wesenseinheit des Sohnes mit
dem hl. Geiste und von der Untrennbarkeit dieses von jenem
enthalten, während die dem hl. Athanasius gleichzeitigen Ketzer
den hl. Geist vom Sohne trennten.

13. Im allgemeinen muss gesagt werden, dass die alten
Kirchenväter und Lehrer, da sie der Meinung vom Sohne
Gottes als einer Mitursache oder zweiten Ursache des Seins
des hl. Geistes fremd waren, den Vater als alleinige Ursache
wie des Sohnes, so auch des hl. Geistes anerkannten. Sie

machten, den Versicherungen der Filioquisten zuwider, gar
keinen Unterschied zwischen der (aooxaxagxxixi')
vorheranfangenden und der abgeleiteten oder zweiten Ursache in
den gegenseitigen Daseinsbeziehungen der hl. Dreieinigkeitspersonen.

Das Gebrauchen des Ausdrucks „prokatarktische
Ursache" u. dgl. wird bei den Vätern und Lehrern der Kirche
durch folgende Fälle erschöpft: Der hl. Basilius der Grosse

nennt, indem er die Beziehungen der hl. Dreieinigkeitspersonen
zur Welt im Sinne hat, Gott den Vater voranfängliche (nqo-
xaragxnx/J, Gott den Sohn die schöpferische (SrjuovQyixi)) und
Gott den hl. Geist die vollendende (xeXsicorixl) Ursache (Anm. 38

im Patr. curs. comp., T. XCIV, col. 850). Johannes von
Damaskus nennt den Sohn Gottes (in Beziehung zur Welt)
voranfangende Kraft Gottes, den hl. Geist vollendendschöpferische
Kraft (ibid.). So ausführlich auch die Kirchenlehrer und Väter
die Eigenschaften des göttlichen Wesens aufzählen, nannte
doch keiner von ihnen und nirgends den Sohn — Mitursache
oder zweite Ursache des hl. Geistes. Noch mehr: in der
Absicht, jedweden Gedanken vom Sohne als irgend welcher Ursache
des Seins des hl. Geistes zu beseitigen, bestehen die Kirchenväter

und Lehrer gerade darauf, dass es dem Sohne nicht
eignet, in irgend welchem Sinne Ursache in der hl. Dreieinigkeit



— 453 —

zu sein. Johannes von Damaskus, welcher die Lehre der ihm
vorangegangenen Kirchenväter und Lehrer wiedergab und
erklärte, indem er die Existenzbeziehungen der göttlichen
Hypostasen beurteilt, sagt geradezu und absichtlich, dass man den
Sohn nicht Ursache nennen darf: tòv vtòv ov Xtyo(iev ahiov (de
fide orthod. lib. I, cap. VIII). Auch soll die übereinstimmende
Lehre der ältesten und berühmtesten Kirchenväter, welche wie
von selbst zu dem Gedanken vom Vater als dem alleinigen
Urheber des hl. Geistes führt, nicht die Bedeutung eines Theolo-
gumenons haben, sondern eines Dogmas, selbst wenn die Worte
der hl. Schrift und des Symbols nicht klar von demselben
sprechen.

Bemerkung. Von dem in These 11 Behaupteten ist das

gerade Gegenteil richtig. Zwar geben war zu, dass die Kirchenväter

den Sohn nur selten, vielleicht niemals als „Mitursache
oder sekundäre Ursache" des hl. Geistes bezeichnet haben. Es
ist das sehr erklärlich, da von keiner Seite, so wenig von der
abendländischen wie von der morgenländischen, bestritten wird,
dass der Vater die einzige do'/i] xaì ngyi) und als solche auch
die einzige eux t'a der Gottheit ist. In demselben Sinne, wie von
dem Vater, kann und darf das ahiav tirai xov nvtîniuxoç von
dem Sohne daher nicht ausgesagt werden. Das haben wir
Abendländer aber auch nie gethan und werden es nie thun.
Indessen folgt hieraus keineswegs, dass dem Sohne auch all
und jede, wie immer beschaffene Mitwirkung an dem Hervorbringen

des hl. Geistes abgesprochen werden muss. Und das

war auch nicht die Ansicht der Väter der Kirche. Im Gegenteil

leuchtet der Gedanke an eine Mitwirkung des Sohnes bei
dem Hervorbringen des hl. Geistes aus ihren Schriften mehr
oder weniger überall hervor; man braucht ihn nicht in
dieselben hineinzutragen, denn er tritt in ihnen allenthalben zu
Tage. Das wurde soeben aus Cyrill von Alexandrien
bewiesen ; wir wollen es auch noch, wenn zwar nur in aller
Kürze, an den von Herrn Prof. Gussew in These 12 und 13

angeführten Vätern darthun.
Gregor von Nazianz lebte in einer dogmatisch sehr

bewegten und verwirrten Zeit. Ihm kam es daher hauptsächlich
nur darauf an, die gleiche Gottheit des hl. Geistes mit den beiden
anderen Personen zu betonen, während er sich auf das

Abhängigkeitsverhältnis derselben zu einander wenig einlässt.



— 454 —

„Es ist nötig," sagt er, „Einen Gott zu erkennen, den Vater,
der ohne Urgrund ist und ungezeugt, und den Sohn, der
gezeugt ist aus dem Vater, und Einen hl. Geist, der sein Dasein
aus Gott hat, mit dem Vater nicht teilend das Ungezeugtsein, mit
dem Sohne nicht das Gezeugtsein, im übrigen aber dieselbe Natur
und dieselbe Macht und dieselbe Herrlichkeit und dieselbe Ehre
besitzt1)." Bei der vorher angegebenen Tendenz Gregors,
vorzugsweise nur die Einheit Gottes und die Gleichwesentlichkeit
der drei göttlichen Personen hervorzuheben, legen wir Abendländer

auf die in These 12 von Herrn Gussew angezogene
Stelle für die hier in Rede stehende Frage auch kein
besonderes Gewicht. Nichtsdestoweniger sind wir doch der
Ansicht, dass, wenn „die Einheit sich zur Zweiheit bewegt und
bei der Dreiheit stehen bleibt", der hierdurch angedeutete
göttliche Personifikationsprozess nicht wohl anders gedacht
werden kann, als dass das Zweite irgendwie an der
Hervorbringung des Dritten mitbeteiligt ist. Jedenfalls können wir
die Deutung, die Herr Gussew der Stelle giebt, als die richtige
nicht anerkennen.

Was Gregor von Nyssa angeht, so braucht man die von
Herrn Gussew oben angezogene Stelle sich nur ganz zu
vergegenwärtigen, um ihren Sinn richtig zu beurteilen. Sie lautet:
„Der Eine (der Sohn) ist unmittelbar (aootrsyß;) aus dem Ersten
(dem Vater), der andere (der hl. Geist) durch den, der unmittelbar

aus dem Ersten ist, so dass das Erstgeborensein unbestritten
dem Sohne verbleibt, und das aus dem Vater Sein des hl. Geistes
nicht wankend macht, indem die Vermittlung (tuansfa) des Sohnes
sowohl ihm das Eingeborensein bewahrt, als auch den Geist
von dem Verhältnisse seiner Natur zum Vater nicht aus-
schlicsstA" Was ist hier gelehrt? Wohl doch dieses. Der
Sohn und nur dieser geht unmittelbar aus dem Vater hervor
(und zwar mittelst Zeugung), deshalb ist er der Eingeborene.
Aber auch der hl. Geist geht aus dem Vater aus, doch durch
den Sohn, und zwar so, dass die Vermittlung des Sohnes bei dem

Ausgange des hl. Geistes sein Verhältnis zum Vater nicht aus-
schliesst. Allein auf Grund dieser Stelle — es Messen sich
aber noch manche andere gleichen Sinnes anführen — haben

») Orat. 32, 5.

2) Quod non sint très Dii., p. 133 Migne.



— 455 —

wir ein Recht, Gregor von Nyssa die Lehre zuzuschreiben:
Der hl. Geist geht aus dem Vater durch Vermittlung des
Sohnes aus.

Die Lehre des Epiphanius über den hl. Geist ist der des

Athanasius nahe verwandt. Er bedient sich öfter des von
diesem geprägten Ausdrucks : „Der hl. Geist geht vom Vater
aus und nimmt vom Sohne1)." Epiphanius trägt aber selbst
kein Bedenken, diese Ausdrucksweise so zu verkürzen, dass

man in derselben schon einen iVnklang an das occidentalische
ex patre filioque zu vernehmen glauben könnte. Unter
Bezugnahme auf Apostelgeschichte V, 3 ff. liest man bei ihm : „Der
hl. Geist ist aus dem Vater und dem Sohne2;." Und an einer
andern Stelle heisst es: „Der Geist Gottes ist sowohl Geist des
Vaters als Geist des Sohnes, nicht in einer gewissen Zusammensetzung,

wie in uns Leib und Seele, sondern in der Mitte
zwischen Vater und Sohn, aus dem Vater und dem Sohne, der
Dritte der Benennung nach3)." Ganz derselben Anschauung
begegnet man auch in des Epiphanius Schrift „Panarion", in
der er die bis auf ihn entstandenen Häresien zu widerlegen
sucht. Athanasius endlich unterscheidet genau zwischen der
kirchlichen Lehre (dem Dogma) über den hl. Geist und der
theologischen Spekulation. Die erstere trägt er vor in seiner
„Auslegung des Glaubensbekenntnisses" (sq^qvsia sic xò oi\ußoXov)
mit folgenden Worten : „Wir glauben an den hl. Geist, der
nicht fremd ist dem Vater und Sohne, sondern wesensgleich
demVater und Sohne, an den Ungeschaffenen, denVollkommnenen,
den Parakleten, der gesprochen hat im Gesetz und in den

Propheten und in dem Evangelium, der herabstieg über den

Jordan, der den Aposteln verkündete, der in den Heiligen
wohnt.... Die aber sagen, dass es eine Zeit gab, in der
der hl. Geist nicht war, oder dass er aus nichts geworden sei,
oder die sagen, der Sohn Gottes oder der hl. Geist sei aus
einer andern Substanz oder Wesenheit (si; îxsqciç vrroaTciaswç
t)' ovoiaç), veränderlich oder wandelbar, diese anathematisieren
wir, weil unsere Mutter, die katholische und apostolische Kirche,
sie anathematisiert4)." Die Kirchenlehre verlangt also im

') Ancoratila n. i.
2) Ibid. n. 9.

3) Ibid. n. 8.

*) Migne II. p. 1232.



— 456 -
wesentlichen nur die Anerkennung der Gottheit des hl. Geistes
oder seiner Gleichwesentlichkeit mit dem Vater und Sohne.

Aber in seiner Spekulation liess Athanasius sich auch auf eine

Verhältnisbestimmung des hl. Geistes zum Vater und Sohne
ein. Da behauptet er nun gerade in der Stelle, die Herr
Prof. Gussew oben im Auge hat, dass dasselbe eigentümliche
Verhältnis (iàtóxrz), welches der Sohn zum Vater, auch der
hl. Geist zu dem Sohne habe ; wie der Sohn alles habe, was
der Vater, so sei auch alles dieses durch den Sohn im hl. Geiste.

Und wie der Sohn kein Geschöpf sei wegen seines eigentümlichen

Verhältnisses (ìówttjc) zum Vater, so sei auch der hl. Geist
kein Geschöpf wegen seiner eigentümlichen Beziehung zum
Sohne, und „weil er aus ihm (dem Sohne) allen gegeben wird
und das hat, was des Sohnes ist1)." Ob es möglich ist, in diesen
Worten des hervorragenden Kirchenlehrers mit Prof. Gussew

„nur den Gedanken von der Wesenseinheit des Sohnes mit dem
hl. Geiste und von der Untrennbarkeit dieses von jenem"
ausgesprochen zu finden, und ob sie „dem filioquistischen Sauerteige

so völlig fremd sind", wie Herr Gussew meint —
das Urteil darüber können wir füglich unseren Lesern
überlassen.

Auf Grund dieser xVusführungen fällt die These 13 des

Herrn Prof. Gussew in nichts zusammen. Es ist einfach nicht
richtig, dass „die ältesten Kirchenväter und Lehrer den Vater
als alleinige Ursache wie des Sohnes so auch des hl. Geistes

anerkannten", es sei denn, dass der Ausdruck ahia (Ursache)
mit den anderen dç%i] xaì Trrjyi', (Prinzip und Quelle) als synonym
gebraucht wird. In diesem Sinne findet er, wie oben
hervorgehoben wurde, allerdings nur auf den Vater Anwendung. So

gefasst ist der Vater die einzige ahia der beiden anderen
göttlichen Personen. Das ist die Lehre der Kirchenväter; es ist
auch die unsere. Aber hierdurch wird nicht zugleich auch
behauptet, dass der Sohn an dem Ausgange des hl. Geistes in
gar keiner Weise mitbeteiligt sei. Eine solche Lehre ist nach
den vorherigen Ausführungen den Vätern der Kirche fremd.
Darüber brauchen wir kein Wort mehr zu verlieren. Die
Sache ist, und wahrlich nicht im Sinne des Herrn Gussew,
erledigt.

') Ad Serap. III, 1.



— 457 —

14. Den Thatsachen widersprechend ist die Meinung, als
ob die Kirchenväter und Lehrer, indem sie speciell vom
Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater sprechen, absichtlich den
Ausdruck „der Eine von dem Einen'- vermieden hätten, um
damit die Formel „er geht hervor durch den Sohn (êi vlov)u
nicht zu erschüttern. Es könnte nur gesagt werden, dass die
Ausdrücke: „Der Eine von dem Einen „und"- vom Vater allein" nicht
in allen Betrachtungen der Kirchenväter und Lehrer über die
Dreieinigkeit zu finden sind. Dieser Umstand aber zeugt nicht
im geringsten davon, dass nicht alle Kirchenväter und Lehrer
vom Vater als alleinigem Urheber des hl. Geistes gelehrt hätten.
Erstens war es überflüssig, dass alle Kirchenväter und immer
die erwähnten Ausdrücke gebrauchten, da ja ihr Gedanke, dass
der Sohn weder Mitursache noch zweite Ursache des hl. Geistes

ist, ohnedem klar war. Zweitens hatten die Kirchenväter und
Lehrer keine Veranlassung zum Gebrauch besonderer Klauseln,
solange nicht die Irrlehren vom Sohne als von einem Miturheber
des Daseins des hl. Geistes erschienen waren.

15. Den Ausdruck „vom Vater allein" dem Ausdrucke „geht
hervor durch den Sohn" entgegenzustellen, wäre nur in dem
Falle möglich, wenn der letztere dieser Ausdrücke bei den
Kirchenvätern und Lehrern auf irgend welche Abhängigkeit
des Geistes vom Sohne seinem Dasein nach hingewiesen hätte.
In Wirklichkeit aber wird das Vorwort âid von keinem der
alten Kirchenväter und Lehrer im Sinne einer Hinweisung
auf eine vermittelnde Ursache gebraucht, wenn sie vom
Ausgange des hl. Geistes reden. Als unwiderleglicher Beweis dafür
dient z. B. Johannes Damascenus, welcher den Worten „der
Geist geht hervor durch (âid) den Sohn" absichtlich die
Bemerkung hinzufügt, dass „nur der Vater allein die Ursache
ist". Er zeigt dadurch, dass dem Vorworte âid, in ähnlichen
Fällen, keine Bedeutung des Hinweisens, wenn auch nur auf
eine vermittelnde Ursache, gegeben werden kann (Revue
intern, de Théologie, Nr. 24, p. 696).

16. Dieses Vorwort wird in den Betrachtungen der Kirchenväter

und Lehrer vom Ausgange des hl. Geistes zum Dasein
nur ausnahmsweise gebraucht. Im Falle, wenn es gebraucht
wird, bedeutet es „mit" oder „zusammen mit" und deutet hin
auf das mit der Geburt des Sohnes gleichewige und
gemeinschaftliche Hervorgehen des hl. Geistes aus dem Vater. In



— 458 —

der Bedeutung mit oder zusammen mit wurde das erwähnte
Vorwort noch von Euripides, Thukydides, Dionysios von Hali-
karnassos und anderen mit dem Genetiv gebraucht (s. Philolog.
Lexikon, Passow). Sollte man dem Vorworte aid, in einigen
Stellen der kirchenväterlichen Schriften, die Bedeutung mit
oder zusammen mit absprechen, so hiesse es den Sinn der
Lehre dieser Kirchenväter oder Lehrer verdrehen und ihnen
grobes Selbstwidersprechen aufbürden. Das Vorwort ôid wird
gewöhnlich von den alten Kirchenvätern und Lehrern nur
dann im Sinne einer Hinweisung auf den Sohn Gottes als auf
eine gewisse Ursache in Beziehung zum hl. Geiste gebraucht,
wenn sie mit ihren Gedanken entweder auf der von Ewigkeit
auf die Welt gerichteten Lebensthätigkeit des Sohnes und des

Geistes, oder auf der in der Zeit erfolgenden Sendung des
Geistes durch den Sohn in die Welt verweilen. Dieses wird
auch durch die Vergleichung der Worte des Sendschreibens
des hl. Tarasius über den hl. Geist mit denen des auf dem
siebenten ökumenischen Konzil approbierten kollektiven
Sendschreibens der morgenländischen Bischöfe vollständig bestätigt.

17. Dass der Gedanke vom Sohne Gottes als einer
Mitursache oder einer zweiten Ursache des Daseins des hl. Geistes
auch in der Eigenschaft einer theologischen Meinung nicht
zulässig ist, sollte nicht der geringsten Bestreitung unterliegen.
Jede theologische Meinung soll ausser ihrer Übereinstimmung
mit den Dogmen, um nicht ganz willkürlich zu sein, auf irgend
welche Weise, in grösserem oder geringerem Grade auf die
hl. Schrift oder die uranfängliche kirchliche Überlieferung sich
stützen. Der oben erwähnte Gedanke widerspricht aber
mannigfaltig nicht allein dem Dogma von der hl. Dreieinigkeit
überhaupt und speciell dem Dogma vom Ausgang des hl. Geistes

vom Vater, sondern entbehrt auch selbst der geringsten Stütze
wie in der hl. Schrift, so in der uranfänglichen kirchlichen
Überlieferung.

18. Die filioquistische Ansicht, in welcher Form sie sich
auch ausdrücke, bringt, im Gegensatze zum Dogma von einer
unbedingt einzigen Ursache in der hl. Dreieinigkeit, einen
kausalen Dualismus in das Dogma. Wie es unbestreitbar ist,
dass Gott nicht der einzige Urheber der Schöpfung der Engelwelt

oder der Weltmaterie sein könnte, wenn irgendwer oder
irgendwas Ihm auf irgend eine Weise geholfen hätte, ebenso



— 459 —

ist es unbestreitbar, dass der Vater nicht der einzige Urheber
des Seins des Geistes ist, sobald der Sohn in irgend welcher
Weise Ihm beim Hervorbringen des Geistes zum Dasein be-
hülflich gewesen wäre. Eine Ursache, die von irgend jemand
in irgend einer Weise unterstützt wäre, ist keine unbedingt
alleinige Ursache, und kann auch eine solche nicht sein. Wenn
auch, der Ansicht der Filioquisten gemäss, dasjenige, wodurch
der Sohn dem Vater beim Hervorbringen des Geistes zum
Dasein behülflich war, Er vom Vater hatte, dennoch wird
hier ein eigenartiger kausaler Dualismus zugelassen, um so

mehr, als der Sohn beim Hervorbringen des Geistes zum
Dasein kein totes oder passives Werkzeug des Vaters sein soll.
Auch derjenige, der den Sohn selbst nur als unentbehrliche
Bedingung des Hervorbringens des Geistes denkt, ist nicht frei
von einem gerechten Vorwurfe des Widerspruchs gegen das

Dogma. Denn die unentbehrliche Bedingung ist von der
Ursache nicht verschieden, wie J. St. Mill in seinem System der
Logik sagt.

Bemerkung. Auf die vorhergehenden Thesen 14, 15, 16,
17 und 18 haben wir nur weniges zu erwidern, da das meiste
in ihnen Vorgebrachte bereits widerlegt ist. Wenn Herr Prof.
Gussew in These 14 die Ansicht von einer kausalen Mitwirkung
des Sohnes bei dem Ausgange des hl. Geistes geradezu „eine
Irrlehre" nennt, so richtet sich das für jeden, der die patristisehe

Litteratur Avirklich kennt und nach ihrer wahren
Bedeutung beurteilt, von selbst. Auch die Berufung auf Johannes

von Damaskus in These 15 ist verfehlt. Zwar ist richtig, dass
der Damascener den Vater als „die einzige Ursache und Quelle"1
(aixta xai mji',)1) oder als „das einzige Prinzip" (doyf)2) wie
des Sohnes so des hl. Geistes mit scharfer Betonung bezeichnet.
Aber an derselben Stelle, an welcher dies geschieht, fährt
Johannes doch so fort: „Ich sage nicht, dass der, der früher
nicht Abater war, später Vater geworden sei, sondern immer
hatte er aus sich seinen Logos und durch seinen Logos aus sich
seinen Geist als ausgehend3)." Der Gedanke, dass der Vater
das einzige Prinzip des hl. Geistes sei, schliesst bei dem
Damascener demnach den andern nicht aus, dass der hl. Geist

') De recta sententia. n. 1.

2) C. Manich., n. 4.
3) Ibid., n. 5.



— 460 —

seinen Ausgang aus dem Vater durch den Sohn habe. Man
sieht, dass der Kirchenlehrer, wie das nach unserer früheren
Erläuterung auch von anderen geschieht, die Worte aixia, dg^ij,
Txrjyr] in einem Sinne von dem Vater gebraucht, der in der
That bei keiner der beiden anderen Personen zutrifft: in jenem
ist also der Vater wirklich die einzige aixia und ctQ%ij in der
trinitarischen Gottheit. Aber ist er diese auch in jedem andern
Sinne und schlechthin? Kann der Sohn nicht trotzdem bei der
Hervorbringung des hl. Geistes ursächlich mit beteiligt sein,
wenn er es auch nicht in der Weise des Vaters als der
einzigen ctQxf xaì nrjyf; der Gottheit sein kann? Das ist in der
That die Meinung des Herrn Prof. Gussew. Zu ihrer
Begründung nimmt derselbe noch zu einem wunderlichen Mittel
seine Zuflucht. Er behauptet nämlich, die Präposition aid bei
den Kirchenvätern in der Verbindung: der hl. Geist gehe aus
ex naiQÒc dt' vlov heisse nicht „durch", sondern „mit" oder
„zusammen mit", und deute hin „auf das mit der Geburt des Sohnes

gleichewige und gemeinschaftliche Hervorgehen des hl. Geistes
aus dem Vater". Dem muss durchaus widersprochen werden.
Denn, um von anderem zu schweigen, die Bilder, welche nicht
bloss Johannes von Damaskus, sondern auch die älteren Väter
zur Bezeichnung des Verhältnisses des Vaters zum Sohne und
hl. Geiste anwenden, beweisen das Gegenteil. So vergleichen
sie die drei göttlichen Personen der Reihe nach mit der Sonne,
dem Lichte und Strahl, der Quelle, dem Wasser und Strom,
der Wurzel, dem Stamm und der Blume u. s. w. „Alle diese

Vergleiche", sagt mit Recht Prof. Langen, „drücken den
Gedanken aus, dass aus dem Abater der Sohn stammt und durch
diesen der hl. Geist. Jedes Nachfolgende ist eine Bildung des

A^orhergehenden, aber auch das Dritte wurzelt durch das Zweite
im Ersten1;." Zugleich erscheint es fraglich, ob bei der
Interpretation des dui durch Herrn Prof. Gussew die Ordnung und
Reihenfolge der Personen in dem göttlichen Ternar, die
unzweifelhaft durch das Dogma festgelegt sind, noch beibehalten
werden können. Was endlich die in These 17 aufgestellte
Behauptung des Herrn Gussew angeht, dass der Gedanke einer
ursachlichen Beteiligung des Sohnes an dem Ausgange des hl.
Geistes aus dem Vater „in der hl. Schrift selbst nicht die ge-

') „Die trinitarische Lehrdifferenz u. s. w.", S. 112.



— 461 —

ringste Stütze finde", so ist zuzugeben, dass derselbe in dieser
wenigstens nicht klar und deutlich und über jeden Zweifel
erhaben ausgesprochen wird. Aber ob auch nicht andeutungsweise?
Soll es denn so ganz unerlaubt sein, alle diejenigen Stellen,
in welchen der hl. Geist, der Geist des Sohnes Gottes oder der
Geist Christi genannt wird (Röm. VIII, 9 ; Gal. IV, 6 ; Phil. I, 19),
nicht bloss von der zeitlichen Sendung des hl. Geistes durch
den Herrn zu verstehen, sondern in ihnen zugleich auch das
immanente Verhältnis angedeutet zu finden, welches zwischen
der zweiten und dritten Person der dreieinigen Gottheit
obwaltet? Und haben nicht viele orientalischen Väter die

angezogenen Schriftworte wirklich so gedeutet? Wenn schliesslich

Herr Prof. Gussew in These 18 die Ansicht von dem
Zusammenwirken des Abaters und Sohnes bei dem Ausgange
des hl. Geistes als „kausalen Dualismus" bezeichnet, so können
wir diesem Ausdrucke keinen Geschmack abgewinnen und
lehnen ihn unserseits als unzutreffend ab. Denn derselbe
erweckt in den Lesern gar zu leicht die Vorstellung, als ob die
Vertreter der von Herrn Gussew bekämpften Ansicht einerseits
die Einheit ((wvaqxia) Gottes und andererseits die Gleich-
wesentlichkeit (6(ioovoia, ò(ioovoióxrtc) von Arater und Sohn
antasten wollten — ein Beginnen, das ihnen niemals in den Sinn
gekommen ist und niemals in den Sinn kommen kann.

19. Indem die filioquistische Ansicht, der dogmatischen
kirchlichen Lehre zuwider, gewissermassen die ausschliesslich
demArater eigentümliche persönliche Eigenschaft der Ursächlichkeit

auf den Sohn überträgt, und dadurch sich in eine Art von
Sabellianismus verwandelt, widerspricht sie auch dem Dogma
der Gleichewigkeit aller Personen der hl. Dreieinigkeit. Sobald
der Sohn irgendwie dem ATater zur Hervorbringung des Geistes
behülflich wrar, und der Geist „vom ATater, der den Sohn schon

geboren hat", hervorgeht, wird die Geburt des Sohnes dem
Hervorgehen des Geistes chronologisch vorhergehend gedacht.
Unterdessen lehren die Barchenväter und Lehrer einstimmig,
dass der Vater den hl. Geist nicht nach dem Sohne zum Dasein
bringe. Die Hinweisung der Filioquisten, als ob sie nur ein
logisches, aber kein chronologisches Arorangehen zugeben, hat
keine sie rechtfertigende Bedeutung. Denn erstens ist der
Begriff der Gleichewigkeit der hl. Dreieinigkeitspersonen, wenn
er kein leeres AVort sein soll, auch mit dem Gedanken von



— 462 —

irgend einem logischen Vorangehen des Sohnes dem Geiste
unversöhnlich. Zweitens ist das logische Vorangehen, welches sich
nicht in irgend einer Weise auf ein chronologisches Hervorgehen
stützen kann, kein Ergebnis des gesunden Denkens, sondern
nur das eines willkürlichen Phantasierens. Der Lehre der hl.
Schrift und der Kirchenväter, wie auch den Forderungen der
Logik folgend, lassen daher die orthodoxen Theologen kein
logisches Vorangehen im Dasein der hl. Dreieinigkeitspersonen
zu. Die ganz anders denkenden Filioquisten aber neigen sich
unvermeidlich zu einer besondern Art von Arianismus; der
Gedanke einer nicht unbedingten Gleichewigkeit der
Dreieinigkeitspersonen bringt auch die Lehre von ihrer AAresenseinheit

zum AVanken.
20. In der hl. Schrift ist keine Stelle zu finden, welche

auch nur irgend eine Himveisung auf eine Teilnahme des
Sohnes Gottes am Ausgange des hl. Geistes enthielte. Selbst
die Benennung der göttlichen Hypostasen als Abater, Sohn und
Geist, worin die Filioquisten eine direkte Hinweisung auf die
successive Reihenfolge der Entstehung des Sohnes und des
Geistes sehen, rechtfertigt nicht im mindesten den Gedanken
vom Sohne als irgend welchem Miturheber des Daseins des
Geistes. Die AArorte Vater, Sohn und hl. Geist an und für sich

genommen und gemäss der Lehre der alten Kirchenväter und
Lehrer verstanden, zeigen a) nicht, worin, dem AA'esen nach,
die A^aterschaft, die Geburt und der Ausgang bestehena) ;

b) haben sie einen anthropomorphischen Charakter : c) sprechen
sie klar von den Besonderheiten in der Offenbarung des

dreieinigen Gottes an die Menschheit — Besonderheiten, welche
von der Natur der Menschen und ihrem religiös-moralischen
Zustande bedingt werden. Hieraus folgt, dass die Benennung
des Abaters als erster Person der hl. Dreieinigkeit, des Sohnes

als zweiter und des hl. Geistes als dritter Person nicht von
irgend einer successiven Ordnung in der Entstehung des Sohnes
und des Geistes, sondern nur von einer successiven Ordnung
in der Offenbarung der Hypostasen der hl. Dreieinigkeit
(Hebr. 1, 1—2; Joh. 7, 39 und 14, 16. 26; Ap.-Gesch. 2, 1—4)
Zeugnis giebt. Die Ordnung der Offenbarung des dreieinigen

') Die Worte : Geburt und Ausgang weisen nur auf das Vorhandensein

einer speeifischen Verschiedenheit der Entstehungsart des Sohnes und
des hl. Geistes hin, bestimmen aber diese Verschiedenheit nicht näher.



— 463 —

Gottes an die Menschen, welche in der Zeit geschieht und durch
die geistigen Bedürfnisse der Menschen bedingt ist, kann in keinem
Falle als genauer Hinweis auf dasjenige dienen, was im innern
und ewigen Leben der Gottheit selbst vorkommt. Darum ist
es sonderbar, zu behaupten, als ob der hl. Geist „vom Vater,
der den Sohn schon geboren", hervorginge, und als ob es dem
Sohne unmöglich gewesen wäre, einen Anteil am Hervorbringen
des Geistes zum Dasein nicht zu nehmen.

21. Auch da, wo in der hl. Schrift von der Sendung des
Geistes durch den Sohn die Rede ist, liegt kein Grund für den
Gedanken einer Teilnahme des Sohnes beim Hervorbringen
des hl. Geistes zum Dasein. Die Sendung des Geistes durch
den Sohn in die Welt wird in der göttlichen Offenbarung nicht
dadurch erklärt, weil der Sohn Miturheber des Seins des

Geistes wäre, sondern durch etwas ganz anderes. Sein
eigenartiges Recht, den Geist zu senden, hat der Sohn als Lamm
Gottes, das von Anfang der AVeit erwürgt wird (Apoc. 13, 8),
für seine unermesslich werte Erlösungsthat erhalten (Joh. 7, 39 ;

15, 26. Eph. 1, 20—23. I. Cor. 15, 27 ff.). Die Kirchenväter
und Lehrer, indem sie das Senden des Geistes in die Welt
durch den Sohn berücksichtigen, nennen manchmal die dritte
göttliche Hypostase „Geist des Sohnes", „Kraft des Sohnes"
u. s. w. ; den Sohn Gottes selbst aber „Quelle des Geistes"
und dgl.

22. Die theologische Meinung vom Sohne Gottes als
Mitursache des Seins des hl. Geistes findet auch nicht die geringste
Stütze in denjenigen Bildern, zu welchen einige der alten
Kirchenväter und Lehrer sich wandten, um so viel wie möglich

das Geheimnis der hl. Dreieinigkeit dem menschlichen
Verständnisse zu nähern. Indem die Kirchenväter und Lehrer
Gott den Vater unter dem Bilde des menschlichen Geistes, den
Sohn unter dem des AA'ortes und den hl. Geist unter dem des

Atmens darstellten, blieben sie doch jedem Gedanken vom
Sohne als einem Mitbeteiligten im Hervorbringen des Geistes
fern. So machte z. B. Johannes von Damaskus den ATersuch,
das gleichewige oder das mit der Geburt des Sohnes
gemeinschaftliche Ausgehen des hl. Geistes vermittelst genannter Analogie

zu erklären. (De fide orth. I, 2, 7 et cet.) Es ist auch
nicht zu vergessen, dass die Kirchenväter und Lehrer selbst
das Zugeständnis der Unzulänglichkeit der von ihnen gewählten

Revue intern, de Théologie. Heft 39, 1902. 31



— 464 —

Bilder und Analogien (S. Gregor von Nazianz, Orat. XXXI,
p. 31, 32) ausdrücklich betonen.

Bemerkung. Die Gleicheicigkeit und Gleichwesentlichkeit der
drei göttlichen Personen ist von uns Abendländern so oft und
so scharf als zum Dogma gehörend hervorgehoben worden
und wird von unseren Kirchen so laut bezeugt, dass der von
Herrn Prof. Gussew in These 19 gegen uns erhobene Vorwurf
keiner AViderlegung bedarf. Auch sind wir der Ansicht, dass
sich die beiden genannten Eigenschaften der drei göttlichen
Personen mit irgend einer Beteiligung des Sohnes an dem
Ausgange des hl. Geistes recht wohl vereinigen lassen. Unsere
Auffassungen in diesen Beziehungen sind nicht „das Ergebnis
eines willkürlichen Phantasierens", sondern, so hoffen wir,
„eines sehr gesunden Denkens". Dagegen ist uns nicht klar,
wie Herr Prof. Gussew bei seiner Ansicht von dem Verhältnisse
des hl. Geistes zum Sohne und beider zum Vater die bestimmte

Ordnung und Reihenfolge bei dem (allerdings gleichewigen)
Eintritt der drei Personen in den göttlichen Ternar, die doch
auch zum Dogma gehören und daher für alle Gläubigen
obligatorisch sind, noch festhalten kann. AVenn wir Herrn Gussew
recht verstehen, so könnte nach seiner Ansicht, scheint uns,
der hl. Geist ebensogut die ziceite und der Sohn die dritte
Person als umgekehrt genannt wTerden, während doch das

Dogma einzig und allein für den Sohn als die zweite und für
den hl. Geist als die dritte Person eintritt. In diesem Gedanken
werden wir durch Herrn Gussew selbst bestärkt. Denn in
These 20 bemerkt er selbst ausdrücklich, dass „die Benennung
des Vaters als erster, des Sohnes als zweiter und des hl. Geistes
als dritter Person in der hl. Dreieinigkeit nicht von einer successiven

Ordnung in der Entstehung des Sohnes und Geistes,
sondern nur von einer successiven Ordnung in der Offenbarung der
Hypostasen der hl. Dreieinigkeit Zeugnis giebt". Ist denn diese

Behauptung mit dem Dogma noch vereinbar? Oder wird sie
etwa durch die von Herrn Gussew angezogenen Stellen der
hl. Schrift als richtig bewiesen? Unseres Erachtens ist weder
das eine noch das andere der Fall. Alles dasjenige, was Herr
Prof. Gussew in den Thesen 21 und 22 zur Bekräftigung seiner
Ansicht von dem Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater allein
hervorhebt, erledigt sich aus dem von uns vorher schon
Bemerkten von selbst. AVir sind nicht veranlasst, dem ein weiteres
Wort hinzuzufügen.



— 465 —

23. Bei verhältnismässig späten Schriftstellern der
abendländischen Kirche kamen zweifellos zuerst unklare, später
mehr und mehr bestimmte filioquistische Tendenzen zum A^or-

schein. Wenn es auch aufmerksamen und parteilosen Forschern
schwer fällt, zu behaupten, dass Augustinus wirklich filioquis-
tischen Ansichten folgte, so kann doch in Bezug auf einige
spätere Theologen der abendländischen Kirche von solcher
Schwierigkeit keine Rede mehr sein. Ihre filioquistischen An
sichten waren aber zweifellos irrtümlich. Der Umstand, dass

im Laufe eines bedeutenden Zeitraumes über diesen Irrtum
kein ausdrücklicher Tadel ausgesprochen wurde, ist einzig
dadurch zu erklären, dass die Vertreter und Zeitgenossen der
damaligen morgenländischen Kirchen von diesem Irrtume keine
Kenntnis hatten. Als im siebenten Jahrhundert die
beunruhigende Nachricht von unrichtigen Ausdrücken einiger
Vertreter der abendländischen Kirche, den Ausgang des hl..
Geistes zum Dasein betreffend, im Morgenlande bekannt wurde,
beruhigten sogar Männer wie der hl. Maximus die
morgenländische Kirche, indem sie diese Ausdrücke im orthodoxen
Sinne auslegten (Patr. curs. comp. T. XCI, col. 136).

24. Irrtümlich glauben die Filioquisten, dass der Gedanke
vom Sohne als Mitursache oder zweiter Ursache des Seins des.

Geistes dem philosophischen Verständnisse des Geheimnisses
der hl. Dreieinigkeit förderlich sei. Der erwähnte Gedanke
verdunkelt die Sache. Richtig sagt Kant, das Grundgesetz
unserer Vernunft, ohne welches die Arermmft nicht Vernunft
sein würde, ist das Gesetz, laut welchem wir die Einheit der
Ursache suchen. Die Lehre der orthodoxen Kirche vom
Ausgange des Geistes zum Dasein vom Vater allein entspricht
eben den Forderungen dieses Gesetzes. Die in einen kausalen
Dualismus übergehende filioquistische Lehre stimmt dagegen
mit diesem Gesetze nicht überein. AVie allgemein und zwingend
der kategorische Begriff der Ursache und ihrer Einheit ist, eben so

allgemein und zwingend ist auch der kategorische Begriff
unseres Verstandes von der Qualität des Daseins, und das um
so mehr, da als charakteristische Merkmale des ursachlichen
Verhältnisses selbst nicht die Einheit allein, sondern auch die
Verschiedenheit erscheinen. Die rechtgläubige Lehre von Gott
dem Vater als unbedingt einzigem Urheber nicht nur des
Sohnes, sondern auch des hl. Geistes, ist auch mit diesen Ver-



— 466 —

Standesforderungen übereinstimmend: Die absolut Eine
persönliche Ursache (imoacuaiç) erzeugt vermittelst völlig
verschiedener Akte zwei völlig voneinander verschiedene Existenzen
(vTcoocdotu). Was die filioquistische Lehre anbelangt, so
widerspricht sie auch in dieser Hinsicht der Vernunft, indem sie die
persönliche Verschiedenheit zwischen Vater und Sohn ins
Wanken bringt und die dritte Person der hl. Dreieinigkeit in
ein rätselhaftes Produkt einer unbestimmten Mischung
verwandelt.

25. Ein Beweggrund zum Abfall des römischen Patriarchates
von der kirchlichen Einheit war u. a. auch die filioquistische
Lehre. Bevor sie für die Vertreter der morgenländischen
Kirche ein unbestreitbares Faktum wurde, und solange sogar die
höheren Vertreter der abendländischen Kirche nicht nur wankelmütig

im Bekennen derselben waren, sondern einige unter
ihnen sie sogar direkt oder indirekt verdammten, hatten die
Vertreter der morgenländischen Kirche mit den abendländischen
Christen Gemeinschaft selbst in den Sakramenten. Die darauf
im Abendlande entstandene hartnäckige Verteidigung des filioque,
die noch von andern bedauernswerten Erscheinungen begleitet
war, musste einen entschiedenen Bruch zwischen der
morgenländischen und abendländischen Kirche herbeiführen und hat
ihn auch hervorgerufen. Indem die Vertreter der
morgenländischen Kirche sich gegen die blasphemische Dogmatisierung
der filioquistischen Lehre erhoben, erkannten sie
selbstverständlich diese Lehre auch als theologische Meinung nicht
an. Dieses ist z. B. aus der Encyklika des Patriarchen Photius
zu ersehen, die an die morgenländischen Patriarchen gerichtet
wurde, nachdem er willkürlich von dem herrschsüchtigen
Papste Nikolaus des Amtes entsetzt worden war. In diesem
Sendschreiben klärt der hl. Photius den vollen „Unsinn" und
den „gotteslästerlichen" Charakter der filioquistischen Lehre auf.

Bemerkung. AVas Herr Prof. Gussew in These 23 von
Augustinus, dem grossen Afrikaner, sagt, ist augenscheinlich
unrichtig. Er lehrt auf das allerbestimmteste : Der hl. Geist
ist der Geist des Abaters wie des Sohnes, und folglich geht er
vom Vater wie vom Sohne aus. Hier nur wenige Stellen aus
den vielen : „Der Sohn", schreibt Augustinus, „ist bloss des
Vaters Sohn und der Vater bloss des Sohnes Vater, der hl.



— 467 —

Geist aber ist nicht der Geist Eines von ihnen, sondern beider.
Warum also sollen wir nicht glauben, class der hl. Geist auch vom
Sohne ausgehe, da er auch der Geist des Sohnes ist?.... Wenn
demnach der hl. Geist sowohl vom Vater als vom Sohne
ausgeht, warum sagte denn der Sohn, er gehe vom A7ater aus?"
Weil, so antwortet der Kirchenlehrer, „der Sohn von
demjenigen, von dem er das Gottsein hat, auch hat, class der hl. Geist

von ihm ausgeht, und darum hat der hl. Geist, class er vom Sohne

wie vom Vater ausgeht, vom Vater selbst" 1). Ferner: „Vom Vater
geht der hl. Geist ursprünglich (principaliter) aus. Darum aber
habe ich hinzugefügt „ursprünglich", weil es sich findet, dass

er auch vom Sohne ausgeht. Aber auch das hat diesem der
Vater gegeben So also hat er ihn gezeugt, class auch von
ihm das gemeinsame Geschenk ausginge und der hl. Geist der
Geist beider sei2)." Nach Kenntnisnahme von diesen nur
Avenigen Belegestellen, die sich aus Augustins AVerken leicht
ins ungemessene vermehren Hessen, wird Herr Prof. Gussew
in Zukunft die Behauptung wohl unterlassen, dass es „aufmerksamen

und parteilosen Forschern" schwer fallen würde, bei
Augustinus „filioquistische Ansichten" zu entdecken. Ja, es

unterliegt sogar keinem Zweifel, dass Augustin der eigentliche
Begründer der abendländischen Lehre vom hl. Geiste in seinem
Verhältnisse zum Vater und Sohn geworden ist. So gross das
Ansehen Augustins in der abendländischen wie in der
morgenländischen Kirchenhälfte aber auch ist, die durch ihn in jener
zur Aufnahme gekommene Lehre: Spiritus Sanctus, qui ex
patre filioque procedit, ist dennoch kein Dogma, weil sie die

Gutheissung der Gesamtkirche auf einem ökumenischen Konzil
niemals gefunden hat. Ob sie aber auch materiell (inhaltlich)
ein Irrtum ist, ist eine ganz andere Frage, über die man aus
sehr guten und stichhaltigen Gründen einer von der des Herrn

') Tract, in Joan. XCIX, 6 sq.

2) De Trin. XV, 29. Vergleiche hierzu noch Contra Maxim. Arian. II,
14, n. 1 : Pater talem Filium genuit. et gignendo ei dedit ut etiam de ipso

procederet Spiritus Sanctus. De Trin. XV, 27, n. 48: Spiritus sanctus....
simul de utroque procedit, quamvis hoc Pater Filio dederit, ut quemadmodum

de se ita de ilio quoque procedat. Eine ausführliche quellen-
mässige Behandlung- der augustinischen Lehre vom hl. Geiste findet sich
in der Schrift : „Des hl. Augustinus spekulative Lehre von Gott dem
Dreieinigen" von Theodor Gttnganf. Augsburg 1866. S. 364—389,



— 468 —

Prof. Gussew abweichenden Ansicht huldigen kann. Jedenfalls
aber ist die Formel, als nicht zur Substanz des christlichen
Gaubens gehörig, der freien Diskussion der Gelehrten zu
überlassen. Die Ausführungen des Herrn Gussew über „das
philosophische Verständnis des Geheimnisses der hl. Dreieinigkeit"
in These 24 sind uns unverständlich. „Das Grundgesetz der
Vernunft" nach Kant dürfte sich in der Formulierung des

Herrn Gussew bei dem deutschen Philosophen schwerlich finden.
Unter allen Umständen ist dasselbe für die Entscheidung der
vorliegenden Streitfrage von keinem Belange. Ebenso urteilen
wir über Herrn Gussews „kategorischen Verstandesbegriff von
der Qualität des Daseins". Was er darunter versteht und wie
dieser Begriff bei der vorliegenden Frage von Bedeutung sein
soll, wissen wir nicht. AA7enn aber Herr Prof. Gussew zum
Schlüsse der These meint: die filioquistische Lehre „bringe die
persönliche Verschiedenheit von Vater und Sohn ins Wanken"
und „verwandle den hl. Geist in ein rätselhaftes Produkt einer
unbestimmten Mischung", so liefert, denke ich, die gegenwärtige
Arbeit jedem unbefangenen Leser den vollgültigen Beweis dafür,
wie sehr Herr Prof. Gussew mit diesen Äusserungen im
Irrtume sich befindet. Zur Zurückweisung solcher Vorwürfe
glauben wir uns jedes weitern Wortes enthalten zu sollen. So

sind wir bei der letzten These des Herrn Prof. Gussew über
den hl. Geist angelangt. AAir widmen derselben noch einige
abschliessende Betrachtungen.

Gewiss hat auch das Filioque zur Trennung der beiden

Kirchenhälften, der orientalischen und occidentalischen, das

Seinige beigetragen, besonders durch seine von seiten der
letztern erfolgte Aufnahme in das Symbolum. Hierbei wolle
man aber nicht vergessen, dass die theologischen Differenzen
nicht die einzigen waren, welche die gegenseitige Entfremdung
herbeiführten. Gleichfalls wirkten dazu, und das in sehr
erheblichem Grade, die zwischen Konstantinopel und Rom durch
das Vordringen des römischen Einflusses in Bulgarien
entstandenen politischen Zerwürfnisse. Aber wie dem auch sei —
eine Untersuchung der Trennungsgründe zwischen dem Orient
und Occident liegt uns hier fern — wir Abendländer haben
die Erweiterung des Symbolums durch Einschiebung des filioque
als eine unerlaubte und unrechtmässige zugegeben ; wir sprechen
mithin dem filioque jeden dogmatischen Charakter ab, sehen es



— 469 —

wie das orientalische ex patre solo nach dem Verständnisse
des Herrn Gussew und seiner Gesinnungsgenossen nur als eine
menschliche Auffassung des Dogmas an und wollen beide
Auffassungsweisen, selbstverständlich unter vollkommener Wahrung
des Dogma, als in gleicher AVeise zulässig nach dem Grundsatze :

in necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas der
freien Diskussion in der Kirche Gottes anheimgestellt wissen.
Wir Abendländer haben die feste und, wie wir denken,
wohlbegründete Überzeugung, dass wir uns durch dieses ATerhalten

mit der Lehre der hl. Schrift, der echten, unverfälschten und
richtig verstandenen apostolischen Überlieferung und der Kirche
der sieben ökumenischen Konzilien in bestem Einvernehmen
befinden. Denn in der Zeit der ungeteilten Kirche wurde
bezüglich des hl. Geistes und seines Verhältnisses zu Vater und
Sohn als Dogma nur anerkannt : „Der vom Vater ausgeht, der
mit dem Vater und dem Sohne zugleich angebetet und
verherrlicht wird, der geredet hat durch die Propheten" ; alle
näheren Bestimmungen über die Mitbeteiligung des Sohnes

an dem Ausgange des hl. Geistes, sowohl das augustinische
filioque als das im Morgenlande gebräuchliche „aus dem Vater
durch den Sohn", waren als Schulansichten (Theologumena)
freigegeben. Erst später, schreibt mit Recht Prof. Langen, „nachdem

auf Geheiss Karls des Grossen die Abendländer das

Filioque in das Glaubensbekenntnis von Nicäa-Konstantinopel
aufgenommen, erhob der Patriarch Photius den A^orwurf, dass
hierdurch die occidentalische Kirche sich zu einer Häresie
bekenne, indem nach Lehre der Aräter der hl. Geist nur aus
dem Abater ausgehe als dem einzigen Prinzip der Gottheit.
Nun wurde im Oriente viel stärker als je zuvor, weil in
polemischem Gegensatze zu dem Occident, der Ausgang des
hl. Geistes aus dem Arater betont und jedes Arerhältnis des
Sohnes zu diesem Ausgange in Abrede gestellt. Hierdurch
geriet denn auch die Formel des Damasceners „durch den
Sohn", obwohl sie die echte Lehre der älteren griechischen
Abater zum Ausdrucke bringt, allgemein in Vergessenheit.
Musste das abendländische Filioque der griechischen Theologie
als eine Neuerung erscheinen, so würden die griechischen
Väter der ATorzeit sich andererseits ebensosehr über die früher
unbekannte Ausdrucksweise: „Aus dem Arater allein"
verwundert haben, hätten sie vernommen, dass hierdurch jede



— 470 —

Beteiligung des Sohnes an dem Ausgange des hl. Geistes
bestritten werden sollte1)."

Indessen, die nun schon jahrhundertelange Entzweiung
der beiden Kirchenhälften hat den polemischen Eifer zwischen
ihnen, Gott sei Dank, gemildert und, so hoffen wir, allmählich
erkalten lassen. Mehr und mehr ist hüben wie drüben die
Erkenntnis zum Durchbruche gekommen, dass die Zerrissenheit
der Kirche lange genug gedauert habe und dass nicht diese,
sondern ihre Einigung auf der Grundlage der Lehre der sieben
ökumenischen Konzilien Gottes heiliger AVille sei. Und die
Wirkung dieser Erkenntnis ist im Morgenlande wie im Abendlande

nicht ohne gute Früchte geblieben. Denn während wir
Abendländer, auf unbezweifelbare Thatsachen der Geschichte
uns besinnend, das Filioque als Dogma aufgegeben haben,
haben auch die späteren morgenländischen Bekenntnisschriften
die Betonung des „aus dem Vater allein" mehr zurücktreten
lassen oder wenigstens ihm eine Deutung gegeben, der auch
wir Abendländer unsere Zustimmung nicht versagen können.
So enthält das Bekenntnis des Dositheus, des Patriarchen von
Jerusalem, über den hl. Geist nur die Worte 7ivsv(ia dyiov sx

naxqòc sxnog£vó(i£VOV naxgi xai vim ó(loovffiov2). Die Confessio
orthodoxa sagt I, qu. 7, vom Vater, er sei r) àg%r] xai 1] giXa tov
vlov xai tov dyiov rxvsv(iaToç3), und I, qu. 9, heisst es vom hl.Geiste
wieder nur: nvev(ia ciyiov drc' aiwvoç sxnogsvó(i£vov sx naxgòc,
ófioovoiov xtò Txaxgì xaì xm vim*). Ausführlicher handelt die
Conf. orthodoxa I, qu. 71, über den hl. Geist und sein Arer-
hältnis zu Abater und Sohn. Hier wird nun zwar wörtlich
gelehrt: xò m'evita to ayiov sxnogsvexai sx (lóvov tov naxgóc, aber
zur Erklärung des sx /.wvov wird auch hinzugesetzt: wç nrjyrjç
xaì àgxrjç ttjç 2>e6xi]xoç. In dem Folgenden wird dann statt der
beiden Ausdrücke nr,yr, xai dgx>',, aber offenbar in der gleichen
Bedeutung, das AVort ahioç gesetzt und von dem Vater gesagt :

Y) llsòc xcà, Txaxr]g avxoç (lovoç iaxìv aïxioç toîç aval xai dyévvrytoç.
ò 6s vioç sx (lóvov tov naxgàç cdricaoç xai ysvvrjTOç' xcà avxò to

*) Langen: „Johannes von Damaskus. Eine patristisehe Monographie."
Gotha 1879. S. 284.

') Kimmel: Monumenta fidei ecclesiae orientalis. Pars I et II. Jenae
1850. I, p. 425.

s) A. a. 0. I, p. 61.

4) A. a. 0. I, p. 63.



— 471 —

nv£V(ta sx (lóvov xov naTgòc aixiaxòc xcà sxnogtvTÓv, olà óì tov
vlov sv xfò xóa(i'o ànooTsXXó(i£vov. Zuletzt versichert die Conf.
orth. an der angezogenen Stelle, dass sie das
Glaubensbekenntnis der zweiten ökumenischen Synode, aber ohne den

Zusatz xcà sx tov vlov, annehme — einen Zusatz, den nicht nur
„die orientalische orthodoxe und katholische", sondern auch

„die occidentalische römische Kirche" verwerfe, wofür Papst
Leo III. ein vollgültiger Zeuge sei *). AVir Abendländer können
uns mit dieser Auseinandersetzung der Conf. orth. recht wohl
einverstanden erklären. Denn auch wir anerkennen, dass das

sx xov vlov dem Symbolum nicht angehört, nicht Dogma ist.
Auch wir verkünden von dem Vater, dass er die einzige «o/t;
xcà nrjyr) und, in demselben Sinne, die einzige gilla xai ahia
der Gottheit, also auch die des hl. Geistes ist, denn dadurch
wird dem Sohne bezüglich des hl. Geistes die Ursächlichkeit,

freilich in einem andern Sinne, als der Abater sie hat,
nicht abgesprochen. Die obige Ausführung der Conf. orth.
geht, richtig verstanden, über die Symbole der ersten und
zweiten ökumenischen Synode nicht hinaus, wie sie denn auch
selbst ausdrücklich erklärt, dass in diesen Symbolen der ganze
Glaubensinhalt enthalten sei. Denn so heisst es I, 5: Tu dgdga
TÎfi ògd-odó^ov xaì xatloXixi'ç niaismc tirai ôwâsxcc, xccxa xo avfxßoXov

xfçsv Nixaia ngwxrtç avvoâov xcà xr]v sv KwraxavxivoimuXsi âsvxs'gav,

iv xaîç onoiaiç ovxoiç èif.avtgwllr^uv oXa, otxov OvvxfivovOi irgoç xr,v

r;(isis'oav txi'otiv. ottov oins nXsióxsga rrgsrxsi va maTsvwfxsv ovxs

óXiycóxfoa obis àXXouZç nagà onrov sygoix^auv ol TTUTsgsç sxsivoi. J)

Die in diesen AVorten der Conf. orth. gezeichnete
Glaubensgrundlage ist unanfechtbar. Sie ist dieselbe, auf die wir Abendländer

von Anfang an uns gestellt haben, auf der wir unverrückt

stehen geblieben sind und stets stehen bleiben werden.
Auf ihr, so hoffen und beten wir zu Gott, wird, nach langer
Trennung, endlich auch die AViedervereinigung unserer Kirchen
mit den ehrwürdigenKirchen des Orients zur VerherrlichungGottes
und Christi und zum Heile der Gläubigen erreicht werden. —

') A. a. O. I, p. 142 u. 143.

2) A. a. O. I. p. 60. Auch Bullinger erklärte 1875 in Bonn: „Was
die Confessio orthodoxa sagt, können wir gelten lassen, selbst den Satz,
dass der hl. Geist vom Arater allein ausgehe, da beigefügt ist: sofern der
Vater àg%fj xaì nrji] xrtç dtôxrpoç sei." („Bericht über die
Unionskonferenzen." S. 10.)



— 472 —

AAir stehen jetzt bei den Thesen des Herrn Prof. Gussew

über die hl. Eucharistie. Es war ursprünglich unsere Absicht,
dieselben den Lesern der „Revue" ebenfalls mitzuteilen und im
einzelnen sie zu besprechen. Nach wiederholter reiflicher
Überlegung glaube ich aber aus verschiedenen Gründen, davon
absehen zu sollen. Es wird genügen, Herrn Prof. Gussew und
seine Gesinnungsgenossen an die Erklärungen zu erinnern, mit
welchen die altkatholische Kommission von Rotterdam das
Gutachten der Kommission von St. Petersburg vom 11./23. August
1897 beantwortet hat. Diese Erklärungen (Revue internat. 1899,
S. 6—8) will ich zunächst wörtlich mitteilen : zum Schlüsse
seien ihnen noch einige Bemerkungen gewidmet. Die
Erklärungen lauten :

„1. Die alte Kirche hat geglaubt, dass nach der
Konsekration das Brot und der AVein weder gewöhnliches Brot
noch gewöhnlicher AArein sind, sondern dass derjenige, der das

geweihte Brot isst- und den geweihten AA'ein trinkt, wahrhaft
und wirklich teilnimmt an dem Leib und Blut Jesu Christi, an
seinem Leiden und an seinem Opfer. Sie hat folglich geglaubt,
dass Jesus Christus in dem geweihten Brote und AATeine wahrhaft,

wirklich, wesentlich, geistig (nvsv(xaxixwç), mystisch ((ivaxixwç),
sakramentalisch t)sacramentaliter), aber nicht materiell noch
fleischlich gegenwärtig ist.

Nun glauben die Altkatholiken dieses Dogma nicht weniger
fest als die Orientalen.

2. AVas die besondern Fragen betrifft: Wie ist Jesus Christus

in dem geweihten Brot und AVein wahrhaft, wirklich,
wesentlich, geistig, mystisch, sakramentalisch gegenwärtig?
Wie sind das geweihte Brot und der geweihte AVein kein
gewöhnliches Brot und kein gewöhnlicher AVein mehr Wie nimmt
derjenige, der das geweihte Brot isst und den geweihten Kelch
trinkt, an dem Leib und Blut Jesu Christi, an seinem Leiden
und an seinem Opfer teil? so sind diese Fragen in der heiligen
Schrift nicht erklärt. Es ist wahr, die Väter haben versucht,
sie zu erklären : aber es ist eine Thatsache, dass sie sehr
verschiedene Erklärungen gegeben haben.

Die Altkatholiken machen über diese verschiedenen
Erklärungen dieselben Bemerkungen, die sie über die verschiedenen
Erklärungen der Väter in Bezug auf die Dreifaltigkeit gemacht
haben. Also ohne eine dieser verschiedenen Erklärungen weder



— 473 —

als ein Dogma zu betrachten, noch als ein solches aufzuerlegen,
nehmen sie das Recht in Anspruch, dieselbe Sprache führen
zu dürfen wie Athanasius, Cyrillus von Jerusalem, Gregor von
Nyssa, Johannes Chrysostomus, Ambrosius, Augustinus, Johannes
Damascenus etc. etc. Wir bringen hier nicht wieder die Texte
dieser Väter vor, weil sie in unserer Revue internationale de

Théologie Nr. 12, 1895, pp. 753—766, Nr. 13, 1896, pp. 130—150,
veröffentlicht worden sind.

3. Kurz, cla die Sachen so stehen, ist es offenkundig, dass

Übereinstimmung im Glauben und im Dogma zwischen der
orthodoxen Kirche des Orients und der altkatholischen Kirche
vorhanden ist, und dass ebensowenig wie das AVort filioque das
AVort Transsubstantiation ein „impedimentum dirimens" für die
Intercommunion zwischen den beiden Kirchen sein könnte.
Einerseits waren die Kirchen des Orients und des Occidents

vereinigt, als das AA^ort „Transsubstantiation" noch nicht bestand.
Andererseits ist es sicher, dass das AVort sich nicht in den
liturgischen Büchern der russischen Kirche findet : vielmehr ist noch
in der Formel, die von der hl. russischen Synode für die
Aufnahme der Protestanten in die russische Kirche jüngst
festgesetzt worden ist, nur von dem Worte „AVandlung" und nicht
von dem Worte „transsubstantiatio" die Rede. Also ist es klar,
dass das AVort „transsubstantiatio" niemand, wer es auch sei,
unter dem Namen des Glaubens auferlegt werden kann."

Keiner, der diese Erklärungen mit Verständnis liest, kann
über den Glauben der katholischen Kirchen der abendländischen
Altkatholiken bezüglich der Gegenwart des Herrn in der
heiligen Eucharistie im Zweifel sein.

Als Dogma bekennen diese mit dem Apostel Paulus: das

.xox^giov xi"tc svXoyiceç ò svXoyov(isv ist xoivwvia xov cà'/iaTOç xov

Xoiaxov, und der agxoc ov xXol/isv ist xoivwvia xov aw/iaxoç xov

XgitjToù (I. Kor. 10, 16), und es sei daher Pflicht dessen, der
sodisi xòv agxov xoviov xaì xò TTOTi'giov ttìvsi (V. 26 f.), sich vor
dem Geniessen zu prüfen {äoxiju'c'Ctiv) und „den Leib zu
unterscheiden" (âiaxgivsiv xò awiia, Y. 29). Wer weiter geht und die

Behauptung aufstellt, die allgemeine Kirche habe auch darüber
Dogmen erlassen, wie das Brot zum Leib und der AVein zum Blute
Christi wird, wie Jesus Christus im konsekrierten Brot und im
konsekrierten AVein gegenwärtig ist oder sich uns mitteilt, und
ob das konsekrierte Brot, das der Apostel „Brot" nennt, seiner

T-



— 474 —

Substanz nach Brot sei oder nicht, und ob der konsekrierte
AA7ein, den der Apostel „Kelch" (notrjgiov) nennt, seiner Substanz
nach AArein sei oder nicht — der möge uns belehren, wann
und wo und mit welchen Sätzen denn die allgemeine Kirche
solche Dogmen erlassen hat. Blosse theologische Meinungen
mögen begründet sein; aber sie dürfen nicht willkürlich als
verbindliche Dogmen ausgegeben werden. Es giebt russische
Theologen, die bereits auch die leibliche Himmelfahrt Marias
lehren und diese ihre Meinung als Dogma ausgeben. AAir
haben gar nichts dagegen einzuwenden, dass die Theologen
ihre besondern Meinungen geltend machen und zu begründen
suchen ; allein wir halten es nicht für möglich, ja nicht einmal

für wünschenswert, dass auf der Grundlage solcher Meinungen

jemals eine kirchliche Union zu stände komme. AVer so baut,
der baut auf Sand.

AAie die Kommission von Rotterdam bemerkt, ist es

Thatsache, dass die Väter der ungeteilten Kirche über die oben
angedeuteten Punkte „sehr verschiedene Erklärungen gegeben
haben". Es muss uns gestattet bleiben, „dieselbe Sprache zu
führen wie Athanasius, Cyrillus von Jerusalem, Gregor von
Nyssa, Johannes Chrysostomus, Cyrillus von Alexandrien l),
Ambrosius, Augustinus, Johannes Damascenus etc. etc.".

Herr Professor Gussew scheint auf die Äusserungen Cyrills von
Alexandrien grosses Gewicht zu legen. Wenn wir nicht irren, spielt er auf
eine Stelle an, die im Schreiben Cyrills an Nestorius über die Exkommunikation

vorkommt (Mansi, Coll. Conc. t. IV, p. 1078: vgl. p. 1090). Um die
Wahrheit zu beleuchten, dass der göttliche Log-os in der Person Christi
mit der Menschheit zu einer einheitlichen Person verbunden g-ewesen sei,
beruft sich Cyrill — ganz nebenbei — auch darauf, dass wir in der
Eucharistie durch (ivanxaîç svXoyiaiç geheiligt werden, iis'xoxoi ysvójxsvoi

xr,ç TS uyiuç aagxoç xcà ti>î> xtfii'ov al'iiaxoç xov txcîvtiov rjiiolv owx^goç
Xqioxov. Das wäre nicht der Fall, meint er, wenn in der Person Christi
das Menschenwesen nicht zur hypostatischen Einheit mit dem Logos
verbunden gewesen wäre. denn in diesem Falle würde man durch die
„mystischen Segnungen" bei der Feier der Verkündigung des Todes, der
Auferstehung und Himmelfahrt Christi eben auch nur Anteil erhalten an
einer aâg'Ç xoivr. Für die ökumenische Synode von Ephesus bildete die
hl. Eucharistie gar keinen Verhandlungsgegenstand ; über das erwähnte,
von Cyrill gebrauchte Argument hat sich nach den Akten kein Konzilsvater

ausgesprochen. Aus der mitgeteilten Bemerkung ergiebt sich aber,
dass Cyrill von Alexandrien noch ganz die Lehre des Apostels Paulus
vorträgt, nach welcher die hl. Eucharistie die xoivwvia des Leibes und Blutes



— 475 -
AA'etm wir Abendländer, um das AVie der Gegenwart Christi

in der hl. Eucharistie den Gläubigen möglichst zu vermitteln,
uns lieber der Sprache der genannten Aräter als des erst viel
später erfundenen Ausdruckes „Transsubstantiation1- bedienen,
so hätten, sollten wir meinen, vor allen die Orientale?! Grund,
uns dafür dankbar zu sein. Jedenfalls kann die Ablehnung
dieses erst spät erfundenen Ausdruckes, der notorisch zu allerlei
schiefen, ja abstossenden Vorstellungen geführt hat, kein Grund
sein, an unserer Rechtgiäubigkeit bezüglich der Gegenwart
Christi in der hl. Eucharistie irgendwie zu zweifeln. Und so

sind wir denn auch der wohlbegründeten Überzeugung, dass,
wie die Rotterdamer Kommission schon ausgesprochen hat,
„Übereinstimmung im Glauben und im Dogma zwischen der
orthodoxen Kirche des Orients und der altkatholischen Kirche
vorhanden ist, und dass ebensowenig wie das AA'ort Filioque
das AVort Transsubstantiation ein „impedimcntum dirimens" für
die Interkommunion zwischen den beiden Kirchen sein könnte".
WTerden die Verhandlungen auf beiden Seiten von dem Geiste
des Friedens geleitet, so dürfte die Zeit nicht mehr fern sein,
in der das für den christlichen Orient wie für den Occident
gleich segensreiche Ereignis sich vollziehen wird.

Die Redaktion.

Christi ist. Wir machen uns anheischig, das auch mit andern Äusserungen
Cyrills zu beweisen. Schon jetzt sei bemerkt, dass der Gedanke Cyrills
später von Papst Gelasius in der Schrift De dnabus naturis in Christo adxersns

Enti/chen et Xestorium wieder aufgenommen worden ist. Es ist möglich, dass

Cyrill grösseres Gewicht auf die hypostatische Einheit, Gelasius auf die
A'erschiedenheit der beiden Naturen legt. Aber kein Theologe hat bisher
einen Widerspruch in der bezüglichen Lehre der beiden Kirchenväter
entdeckt. Die Lehre des Gelasius ist so klar, so bestimmt (vgl. Eevue intern.,
Jahrg. 1899, S. 303—309), dass sie schon für sich allein genügen würde,
festzustellen, in welchem Sinn die Kirche die Lehre des hl. Cyrill
verstanden hat, falls überhaupt eine falsche Auffassung dieser Lehre möglich
wäre. Der genannte Kirchenvater hat sich ja nicht bloss in dem erwähnten
Schreiben an Nestorius über die hl. Eucharistie geäussert, sondern auch
in andern Schriften so oft und so bestimmt die pneumatische und mystische
Auffassung gelehrt, dass darüber gar kein Zweifel möglich ist. Gegenüber
vielen klaren und bestimmten Ausserung-en eines Autors kann eine zufällige

und isolierte Bemerkung, die der Missdeutung fähig wäre, nicht in
Betracht kommen.


	Nochmals zur Verständigung : Antwort an Herrn Prof. Gussew an der Akademie zu Kasan [Schluss]

