
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Artikel: Nochmals zur Verständigung : Antwort an Herrn Prof. Gussew an der
Akademie zu Kasan [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


436 —

NOCHMALS ZUR VERSTÄNDIGUNG1».

(Antwort an Herrn Prof. Gussew an der Akademie zu Kasan.)

(Fortsetzung.)

6. Die Lehre vom Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater
allein, ebenso die Lehre von der Transsubstantiation des Brotes
und Weines in den Leib und das Blut Christi sind keine neue
Dogmen im Sinne irgendwelcher Veränderung oder Ergänzung
dessen, woran die ökumenische Kirche Christi bis zum Abfalle
des römischen Patriarchats geglaubt hat; vielmehr sind diese
Lehren die Wiederherstellung oder die genauere Erklärung des
icahren Sinnes der uranfängiichen kirchlichen Lehren A'on dem

Ausgange des hl. Geistes und vom Sakramente der Eucharistie
— eine Wiederherstellung, die durch die irrtümlichen
Auslegungen derselben und durch die AbAveichungen Aron ihnen
herATorgerufen worden sind. Das Papsttum ATerdrehte die
Lehre von dem Verhältnisse des Sohnes Gottes zum hl. Geiste,
indem es das Filioque sogar als Dogma erklärte; der
Protestantismus Avurde der wahren Lehre (von der Eucharistie)
untreu, indem er die Wandlung (Transsubstantiation) der hl. Gaben
in diesem Sakramente venvarf.

7. Die Lehre A~om Urheber des hl. Geistes ist in klaren
und unzAveideutigen Worten des Symbols, Avelches die Lehre
der hl. Schrift buchstäblich reproduziert hat, dargelegt2).
Davon zeugen verschiedenartig die ökumenischen Kirchenversamm-
lungen selbst. Der siebente Kanon des dritten ökumenischen
Konzils verbietet nicht nur, irgendAvelche Veränderungen in das

Symbolum von Nicäa - Konstantinopel einzuschalten, sondern
auch mit dem, Avas im Symbol bestimmt oder entschieden ist,
nicht übereinstimmend zu glauben und zu denken. Und indem

') Siehe Revue internationale, Janvier-Mars 1902. No. 37. p. 1—20.
2) Die Frag'e, von wem der hl. Geist ausgeht, ist nicht mit der Frage

nach dem Wie seines Ausganges zu verwechseln. Unserer Besprechung
unterliegt nur die erste Frage.



_ 437 —

die Väter der vierten ökumenischen Kirchenversammlung
behaupten, dass das erwähnte Symbol „in Vollkommenheit vom
Vater, Sohne und hl. Geiste lehre" (Binii Concil. T. III, p. 339),
so bezeugen sie eben damit, dass es auch „in Vollkommenheit"
vom wahrhaften Urheber des hl. Geistes lehrt. Eine
„vollkommene" Lehre erschöpft aber gänzlich die im Symbol gelöste
Frage, von wem die dritte Person der allerheiligsten Dreieinigkeit

ausgeht. Und diese Lehre bestellt darin, dass der hl. Geist
von dem \7ater ausgeht. Somit bedeutet das, dass er eben vom
Vater allein ausgeht und dass der Sohn Gottes keine kausale
Beteiligung an diesem Akte hat.

8. Freilich ist im Symbole nicht ausgedrückt, dass der hl.
Geist vom Vater allein ausgeht; das ist aber auch ganz und

gar überflüssig. Derjenige, Avelcher, auf die Abwesenheit dieses
Ausdruckes sich berufend, irgendwelche Teilnahme des Sohnes

an dem Her\xorbringen des hl. Geistes zulässt, möge auch die
Teilnahme des hl. Geistes an dem eAvigen Erzeugen des Sohnes
durch den Vater zulassen ; im Symbol ist ja auch nicht gesagt,
dass der Sohn nur oder allein vom Vater erzeugt Avird. Daher
Aviderspricht es in gleichem Masse dem Symbol, auf Grund dieses
VerscliAveigens zuzulassen Avie die Teilnahme des hl. Geistes
an der Geburt des Sohnes, so die Teilnahme des Sohnes an
dem Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater. Das Symbol hat
eine positive Entscheidung der Frage, von wem der hl. Geist
ausgeht, gegeben. Da Aväre es ganz überflüssig geAvesen, noch
hinzuzufügen, ATon Avem er nicht ausgeht. Denn, wenn wir
positiv feststellen, was z. B. ein Stein ist, so halten wir es für
unverständig und überflüssig, hinzuzufügen, dass er kein Baum,
kein Tier u. s. w. ist, da sich das auch ohne besondere Hin-
Aveisungen A'on selbst \Tersteht.

9. Die Lehre der orthodoxen Kirche vom Ausgange des
hl. Geistes aus dem Vater allein bringt selbst nicht die
allergeringste Veränderung in die Lehre, Avelche das Dogma von
dem Ausgange der dritten göttlichen Person aus der ersten
ausdrückt und ausdrücken will. Es ist dies ebensowenig der
Fall, als es nicht der Fall sein würde, wenn A\ir einem Kinde
auf die Frage : Von wem Nikolaus abstamme, sagten : er stamme
nur oder allein \ron Peter und Katharina, statt einfach zu
antworten : er stamme von Peter und Katharina. Dagegen verhält

es sich ganz anders mit denjenigen, Avelche behaupten,



— 438 —

dass der hl. Geist nicht vom Vater allein, sondern vom Vater
und Sohne oder auch vom Vater durch Vermittlung des Sohnes

ausgeht. Diese ändern das Dogma wesentlich und Avieder-

sprechen ihm.

Bemerkung. Die vorstehenden vier Thesen des Herrn Prof.
Gussew lassen wir fuglich unmittelbar aufeinander folgen und
behandeln sie zusammen, Aveil sie alle eine und dieselbe
Signatur an sich tragen. Alle in denselben aufgestellten Behauptungen

bezüglich des Ausganges des hl. Geistes stützen sich
nämlich nicht auf wörtliche Aussprüche in den Urkunden der
göttlichen Offenbarung, sondern nur auf Erklärungen oder Auslegungen
dieser Aussprüche, in denen Herr Prof. Gussew sein Verständnis
der letzteren niedergelegt hat. Aber Avelcher Art sind GusseAvs

Deutungen der in Rede stehenden Aussprüche? Sind sie richtig

oder unrichtig? Es ist nicht schAver, ihre Unrichtigkeit dar-
zuthun. In diesem NacliAveise sehen wir einstweilen von Herrn
Gussews Behauptung bezüglich der Transsubstantiation ab ;

wir beschränken uns auf seine Aufstellungen über den
Ausgang des hl. Geistes, indem Avir seine Transsubstantiationslehre
später im Zusammenhange behandeln.

In These 6 versichert Herr Prof. Gussew, dass die Lehre
vom Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater allein keine
Veränderung oder Ergänzung der ökumenischen Kirchenlehre,
sondern nur eine Wiederherstellung oder genaue Erklärung ihres
xeeihren Sinnes sei gegenüber der Verdrehung, die das Papsttum

durch Einschiebung des Filioque in das Symbolum an
der Kirchenlehre vorgenommen habe. Ganz das Gleiche
behauptet These 9. Einen Versuch zur Rechtfertigung dieser
Versicherung unternimmt These 6 mit keiner Silbe ; er wird aber,
freilieh ohne besonderes Glück, in den folgenden Thesen von
Herrn Prof. Gussew ins "Werk gestellt. Zu diesem ZAvecke AAird

zunächst der siebente Kanon des dritten ökumenischen Konzils
ins Feld geführt, der aber für die vorliegende Frage ohne allen
Belang ist. Der envalinte Kanon verbietet nämlich, irgend-
Avelche Veränderungen an dem nicänischen, nicht, Avie GusseAV

irrtümlicherweise behauptet, an dem nicäno-konstantinopoli-
tanischen Symbolum (wqiusv i] âyla avvoâoç hsoav ntaviv (ivósvì
tìeìvat TCQoaiféQsiv rjyovv crvyyouqsiv r) avvri&évai nuca ti)v oqi-
(jD-hguv nacra rinv ayuov Ttcevtooiv rwv sv xf Nixasinv ovvFld-évxm'

(rev dyi'm nvev(.icai) vorzunehmen oder anders zu glauben, als



— 439 —

dieses bestimmt hat. Nun enthält das nicänische Symbol über
den hl. Geist bekanntlich nur die Worte: xcà sic tò tzvsvuu tò
ayiov ("sc. mavsvopsv). Über das Verhältnis desselben sowohl
zum Vater als zum Sohne sagt dasselbe nichts, aus dem
einfachen Grunde, weil das auf der Kirchenversammlung in
Nicäa gar nicht zur Verhandlung stand. Dasselbe war auf der
dritten Synode in Ephesus der Fall; auch sie hatte mit dçr
Feststellung des Verhältnisses der drei göttlichen Personen zu
einander und namentlich der dritten zu der einen oder andern
der beiden ersten gar nichts zu thun. Es ist daher nicht
abzusehen, AAie Herr Prof. Gussew zur Begründung seiner Ansicht
atoii dem Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater allein als
eines kirchlichen Dogmas auf die dritte Synode und das
nicänische Symbol überhaupt sich berufen kann l). Wenigstens
mit einem äusserlichen Anstrich von Recht, aber im Grunde
eben so unglücklich, ist auch GusseAvs Berufung auf die vierte
ökumenische Kirchenversammlung vom Jahre 451.

Die in Chalcedon versammelten Väter waren in der fünften
Sitzung vom 22. Oktober 451 bemüht, gegenüber der Häresie
den orthodoxen Glauben bestimmt und scharf zu fixieren. Die
Sitzung ist, AAie Hefele mit Recht behauptet, eine der Avichtigsten

des ganzen christlichen Altertums. Zunächst Avurde durch
den Diakon Asklepiades von Konstantinopel eine Glaubensformel
verlesen, die die Synode nicht guthiess und nicht annahm. In
die von der Synode selbst entworfene und gebilligte Formel
war sowohl das nicänische als das konstantinopolitanische
Symbolum wörtlich eingerückt. Und nachdem dies geschehen,
fährt die Synode so fort : „Es Avurde zwar dieses AA-eise und
heilsame Symbolum der göttlichen Gnade zureichen zu einer

vollständigen Erkenntnis und, Befestigung der Frömmigkeit, denn

es lehrt alles (das Vollkommene) in betreff des Vaters und des

Sohnes und des hl. Geistes (rtQxsi /ùv ovv sic ivTsXrj tî~,ç svasßeicec

sniyvuolv re xaì ßsßaiwaiv rò a >qòv xcà triOTiJQiov retino xìec Dsictç

y/tQaoç av(ißoXov ' tcsqî re yào tov ttcitoOç xcà tov viov xal tov
dyiov TTvsiqiciioç sxòidàaxsi rò tsXsiov) da aber
diejenigen, Areiche die Predigt der Wahrheit abschaffen wollen,
durch ihre eigenen Irrlehren eitle Ausdrücke ersannen
so beschloss die heilige, grosse und allgemeine Synode vor

') Vergi. Hefele: Konziliengeschichte, II, S. 189 f. Mansi:
Conciliorum collectio, torn. IV, pag. 1361 f.



- 440 —

allem, dass der Glaube der 318 Väter (zu Nicäa) unangetastet
bleibe und dass auch Geltung habe die wegen der Pneumato-
machen (âid xovç Tifi nvevfiuTi tiö ccyim (laxofu'vovç) später von den
150 Vätern zu Konstantinopel gegebene Lehre, Avelche sie nicht
um dem Symbolum von Nicäa etwas Fehlendes beizufügen (ovx w'ç ll
XsTnov toîç TTooXaßoicriv êrtccyovzsç), sondern um ihr Bewusstsein
über den hl. Geist (xrjv txsqi tov dyiov nvsvpaxoc uvtwv è'vvoiav)

gegen die Leugner seiner Herrlichkeit (xaxä xwv xiy avxov âs-

aîTOTsiuv ddsTslv nsiqo)(iévwv) schriftlich zu erklären, publiziert
haben *)."

Es ist, Avie Herr Prof. Gussew versichert, nach dem
Vorhergehenden richtig, dass die Synode die in dem Symbolum von
Konstantinopel über die göttliche Dreipersönlichkeit
vorgetragene Lehre, also auch die über den hl. Geist für
„vollkommen" (veXeioc) erklärt. Eine ..vollkommene" Lehre löse aber,
meint Herr GusseAv, die in dem Symbolum behandelte Frage
vollständig, also auch die Frage von dem Urheber des hl. Geistes.
Und da das Symbolum nun erkläre: der hl. Geist geht vom
Vater aus (io sx xov naxQÒc sxtxoqìvói.isvoì), so ist das nach der
Deutung des Herrn GusseAv mit dem Satze identisch, dass der
hl. Geist vom Vater allein ausgeht und der Sohn an diesem

Vorgänge in keiner Art causcditer mitbeteiligt ist noch sein
kann. Leider aber hat diese Deutung des Herrn Prof. Gussew
allzusehr die beherzigensAverten Worte seines Kollegen Ossinin

ausser Betracht gelassen —¦ die Worte: „Die patristischen
Zeugnisse über eine dogmatische Streitfrage müssen in dem
Geiste interpretiert Averden, in dem sie geschrieben sind, und
können nur im Zusammenhange mit den historischen Zeitvcr-
hältnissen richtig verstanden Averden 2)." Denn Avie A'erhält sich
die Sache? Zunächst bezeugen die Väter in Chalcedon, die
ATon der Kirchenversammlung zu Konstantinopel A'orgenommene
Erweiterung des nicänischen Symbols bezüglich der Lehre A'om

hl. Geiste habe nicht aus dem Grunde stattgefunden, als ob
dem letztern etwas fehle. Schon das nicänische Symbol lehrt
über den hl. Geist „das Vollkommene" (xà tsXsiov), nämlich seine

Gottheit. Das Konzil erblickt diese ohne allen ZAveifel
ausgesprochen in den Worten: (tc;ot£vo(uv) sic xò 7xvsìi/.ia xò ayiov,

') Vergi. Hefele: a. a. 0. II. S. 44(5 f. Mansi: a. a. 0. torn. VII,
pag 111 f.

2) Revue internationale. n° 37, pag. 3.



441 —

obgleich das Symbol über den Ausgang des hl. Geistes gar
nichts sagt. Indessen erheben sich nach 325 in konsequenter
Weiterbildung des Arianismus gegen die Gottheit des hl. Geistes
die Pneumatomachen. Dadurch sieht sich die Synode von
Konstantinopel aus dem Jahre 381 dringend aufgefordert, seine

göttliche Wesenheit und Majestät mit neuen, starken Ausdrücken
zu bekräftigen. Sie thut das, indem sie dem Satze des nicänischen
Symbols: (txutvsvo(isv) tic xò nvsvpa xò ayiov die weiteren
Bestimmungen hinzufügt: xò xvqiov, tò Çœonoiov, tò sx tov txutqòc
sxTxoQsvófievov, xà avv Txaxqì xcà vìin Gv(UTQOçxvvov(ifvov xaì Ovv-

âo'ÇaÇotusvov, xò XaXrjaav dia twv 7XQoqi]xiòr. Alle diese
Bestimmungen haben offenbar nur den ZAveck, die Gottheit des hl. Geistes
und seine Wesensgleichlteit mit den beiden andern göttlichen
Personen mit grossem Nachdrucke festzustellen, nicht aber auch
seinen Ursprung und sein AbhängigkeitSA-erhältnis innerhalb
der göttlichen Trinität vollkommen zu bezeichnen. Der Ausdruck
der hl. Schrift: tò sx tov narçôç èxTcoQsvóf.isvov war, AAie die

übrigen Ausdrücke, sehr geeignet, Gläubigen und Ungläubigen
die Gottheit des hl. Geistes, Aveil seine Wesensidentität mit dem

Vater, zum BeAvusstsein zu bringen, und deshalb wurde er von
der Synode in Konstantinopel in ihr Symbolum aufgenommen.
Dass aber auch die Synode \Ton Chalcedon ihn in diesem Sinne
und nur in diesem gedeutet hat, ohne dadurch zugleich die
Beziehung des hl. Geistes zum Vater und Sohne bezüglich seines

Ursprunges erschöpfend bestimmen zu Avollen, beweisen
ihre Väter dadurch, dass sie ausdrücklich erklären: die Synode
von Konstantinopel habe in ihrem Symbolum die Herrlichkeit
des hl. Geistes (cry avxov dsonoxsiav), d. i. seine Gottheit durch
schriftliche Zeugnisse bestätigt und dogmatisiert. Hieraus
erhellt, Avie uns scheint, sonnenklar, dass der Schluss, den Herr
Prof. Gussew aus den Worten der chalcedonischen Synode :

TieQt ts yäg xov rxaxgàç xcà xov vlov xai tov dyiov nvsv(iaxoç sxôi-
êciaxsi xò xi'Xsiov bezüglich des Ausganges des hl. Geistes aus
dem Vater allein zieht, ohne alle Berechtigung ist. Er legt
den Worten einen Sinn unter, an den die Teilnehmer der
Synode gar nicht gedacht und der auf der Synode überhaupt
gar nicht zur Sprache kam.

Wunderlich und ebenso verfehlt ist, was Herr Prof. GusseAv

für seine Behauptung aus dem Vater allein in These 8

vorbringt. Er meint dort: Es fehle ja auch in der dogmatischen



- 442 -

Fixierimg des Abhängigkeitsverhältnisses des Sohnes vom Vater
der Ausdruck allein. Wolle man nun bei dem Ausgange des

hl. Geistes aus dem Vater, weil im Symbolum das Wort allein
nicht zugesetzt sei, eine ursächliche Mitwirkung des Sohnes
bei jenem Akte zulassen, so müsse aus eben demselben Grunde
auch die Mitwirkung des hl. Geistes bei der Zeugung des
Sohnes von dem Vater zugelassen werden. Offen gestanden
hätten AAir nicht geglaubt, dass jemand jemals auf eine solche
Behauptung verfallen könnte ; sie verrät eine gänzlich
unklare Vorstellung von der Selbstentfaltung des einen göttlichen
Wesens, der einen Gottheit zur Freiheit der göttlichen Personen.
Nach dem Dogma sind die drei göttlichen Personen zwar
gleichewig (coätern) ; es gab nie einen Moment in der Zeit oder
Ewigkeit, in dem die eine oder andere der drei Personen noch
nicht gewesen wäre. Nichtsdestoweniger sind sie ebenfalls

nach dem Dogma, in einer bestimmten Reihenfolge in den
göttlichen Tornar eingetreten. Der Vater als die ûq-^i] xcà, nqyq
(das Prinzip und die Quelle) der Gottheit ist die erste, der Sohn
die zweite, der hl. Geist die dritte Person: an dieser Reihenfolge

kann und darf trotz der GleicheAvigkeit aller drei nichts
geändert Averden. Was heisst das aber anderes, als die
Existenz der dritten Person setzt die Existenz der beiden ersten
A'oraus, Avährend die der beiden ersten, also auch die des Sohnes,
die der dritten nicht voraussetzt, da die Existenz dieser auf
die jener nur folgen konnte, Avenngieich sie von Ewigkeit her
auf sie gefolgt ist und sonach die dritte Person mit der ZAveiten

und ersten auch von EAvigkeit zu EAAigkeit oder von gleicher
Ewigkeit her (als coätern) bestanden hat. Mit anderen Worten :

Die Entfaltung der Gottheit zur Dreipersönlichkeit hat sich
in drei aufeinander folgenden persönlichen Faktoren, dem

Vater, Sohne und hl. Geiste, vollzogen. Diese Entfaltung ist
aber als Entfaltung der Gottheit eine ewig vollendete, so dass

die Gottheit nie anders denn als Dreipersönlichkeit bestanden
hat. NichtsdestOAveniger sind die drei Faktoren in einer
bestimmten Reihenfolge in die Gottheit eingetreten. Und da mm
der hl. Geist der dritte jener Faktoren ist, so ist es auch
schlechterdings undenkbar, dass er an der Hervorbringung oder
an der Geburt des Sohnes aus dem Vater ursächlich mit
beteiligt sei, während eine solch ursächliche Mitwirkung des
Sohnes bei dem Ausgange des hl. Geistes Avohl denkbar, Avenn-



_ 443 -
gleich nicht Dogma ist, wozu sie von uns Abendländern auch
nicht gestempelt wird.

Auch die Behauptung des Herrn Gussew in These 8 und 9

ist hinfällig, dass das Symbol eine positive Entscheidung über
den Ausgang des hl. Geistes aus dem Vater getroffen habe und
class deswegen der Zusatz, von wem der hl. Geist nicht (mit)
ausgehe, nämlich vom Sohne, ganz überflüssig gewesen sei.
Diese Versicherung würde augenscheinlich nur dann berechtigt
und von Wert sein, Avenn die Väter der Synode von 381 die
Absicht gehabt hätten, das Abhängigkeitsverhältnis der dritten
Person zu den beiden ersten in der dreieinigen Gottheit
vollständig und erschöpfend zu definieren. Wie vorher nachgewiesen

wurde, war das aber überhaupt kein Gegenstand der
konziliaren Beratung. Bei der Abfassung des Symbols kam
es nur darauf an, die Gottheit des hl. Geistes ebenso
festzustellen, wie die des Vaters und Sohnes bereits allgemein
feststand. Zu diesem und nur zu diesem Zwecke Avurde unter
manchen anderen Ausdrücken auch das Schriftwort : „Der vom
Vater ausgeht" in das Symbol mit aufgenommen — ein
unzweideutiger Beweis dafür, class dadurch über das Verhältnis
des hl. Geistes zum Sohne bezüglich seines von. Ewigkeit her
stattgefundenen Eintrittes in die Gottheit nichts bestimmt wird
und nichts bestimmt Averden sollte. Wenn demnach Prof. GusseAv

in These 9 Aviederholt : Die Behauptung des Ausganges des
hl. Geistes aus dem Vater allein bringe keine Änderung ins
Dogma, Avährend umgekehrt die Behauptung seines Ausganges
vom Vater und Sohne oder atoui Vater durch Vermittlung des

Sohnes eine solche beAvirke, so muss auf Grund der
vorhergehenden Ausführungen dem auf das allerentschieclenste Avider-

sprochen werden. Vielmehr ist mit Prof. Bolotoff zu sagen,
class soAvohl das ex patre solo als das ex patre filioque in
gleicherweise das ökumenische Dogma modifizieren, jenes, indem
es dasselbe uneiiaubtenveise begrenzt, dieses, indem es dasselbe
in gleich unerlaubter Weise erweitert. Ein alle Gläubigen im
GeAAissen verpflichtendes Dogma ist nur: „Der hl. Geist geht
vom Vater aus." Weder der orientalische Zusatz „allein" noch
der occidentalische ,,und vom Sohne" hat die Gutheissung der
ungeteilten ökumenischen Kirche Christi jemals gefunden. Es
ist daher unerlaubt, sei es den einen, sei es den andern der
beiden Ausdrücke zur Würde des Dog-mas zu erheben und da-



— 444 —

durch die a7oii Christus, dem Herrn der Kirche, gewollte
Einigung der getrennten und arg zerklüfteten Christenheit zum
Spotte der Ungläubigen immer und immer wieder unmöglich
zu machen. Uns Abendländern, und wir nehmen gern an, nicht
Aveniger den Orientalen, dünkt diese Einigung ein sehr heiliges,
Gott wohlgefälliges Werk; sie liegt uns beiden sicherlich in
ganz gleicher Weise gar sehr am Herzen. Demzufolge wollen
wir uns, denke ich, aber auch beiderseitig von jedem Partei-
streben gänzlich fern halten. Es sei und, so hoffe ich, es ist
keinem Aron uns darum zu thun, bezüglich der noch bestehenden
Trennungspunkte, sei es dem Abendlande gegenüber dem

Morgenlande oder umgekehrt dem letztern gegenüber dem

erstem, sondern einzig und allein der geoffenbarten und als solche

durch die ökumenische Kirche Christi deklarierten Wahrheit gegenüber

dem Irrtume hier Avie dort zur Anerkennung und zum
Siege zu verhelfen. So ist unser Werk ein wahrhaftes Friedens-
Averk, errichtet über der Grundfeste der klar vorliegenden und
klar erkannten christlichen Wahrheit. Mit diesem Geiste sich
zu erfüllen und atou dieser Absicht sich leiten zu lassen, Averden
die Herren Gussew, atoii MaltzeAV und ihre Gesinnungsgenossen
im Orient, so vertrauen wir, ebenfalls gern bereit sein.
Geschieht dies, so dürfen Avir auch zuATersichtlich erwarten, dass
sie die vorhergehenden Ausführungen unbefangen, Arorurteilslos,
an der Hand der Quellen sorgfältig prüfen und, falls sich
Stichhaltiges gegen dieselben nicht vorbringen lässt, mit uns wie
aus einem Munde ohne jeden Zusatz zur reinen dogmatischen
Lehre des konstantinopolitanischen Symbols sich bekennen:
„(Wir glauben) an den hl. Geist, den Herrn, den Lebendigmacher,

der aus dem Abater ausgeht, der mit dem Vater und
dem Sohne zugleich angebetet und ATerherrlicht Avird, der
geredet hat durch die Propheten." Quod Deus bene vertat!

Berichtigung. In unserm ersten Artikel, Nr. 37 der Revue,
S. 16, Avurde die vierte These des Herrn Prof. GusseAv mitgeteilt.

In derselben heisst esAvörtlich: „Die unfehlbaren Urteile
und Beschlüsse der Kirche können, Avie Döllinger ganz richtig
bemerkt hat, nicht nur auf allgemeinen KirchenA'ersammlungen
ausgesprochen Averden, sondern auch auf andere, selbstverständ-



— 445 —

lieh legale Weise (p. 23: „Briefe und Erklärungen". Übersetzt
von Protopresbyter Janyschew), solange die Einberufung eines
ökumenischen Konzils aus irgend einem Grunde unmöglich ist."
Zu diesen Worten hatte ich die Anmerkung gemacht: „Die
vorher citierte Bemerkung Döllingers haben wir in der
deutschen Ausgabe seiner „Briefe und Erklärungen" nicht finden
können." Da wurde ich nun darauf hingewiesen, dass die
oben Döllinger zugesprochene Ansicht in seinen „Briefen und
Erklärungen", S. 6, thatsächlich sich doch finden soll. Man
liest dieselbe aus folgenden Worten Döllingers heraus: „Die
göttliche Leitung und Bewahrung der Kirche erweist sich
darin, dass sie als Ganzes nicht vom Glauben abfallen kann,
dass sie die ihr anvertraute Lehre nicht verfälschen, nicht
A'erloren gehen lässt; der ganzen Kirche und nur ihr, sei es

in ihrem gewöhnlichen Zustande, sei es in dem der Repräsentation

durch ein Konzilium, kommt also jeuer göttliche Schutz
und jene Erleuchtung zu, ohne Avelche die Verheissungen
Christi nicht in Erfüllung gehen würden, und Avelche wir als
Unfehlbarkeit der Entscheidungen und des Bekenntnisses
bezeichnen." Ist denn diese Ausführung Döllingers mit der vorher
mitgeteilten Behauptung des Herrn Prof. Gussew wirklich
inhaltlich identisch? Sicherlich nicht; jene sagt etwas ganz
anderes als diese, wie sich leicht zeigen lässt.

Herr GusseAv behauptet: Unfehlbare Urteile und Beschlüsse
der Kirche können nicht nur auf allgemeinen Kircheiwersamm-
lungen, sondern bei der Unmöglichkeit eines ökumenischen
Konzils auch auf andere legale Weise zu stände kommen. Er
ist der Ansicht: Eine Lehre, die nicht die Gutheissung eines
ökumenischen Konzils und die Aufnahme iii der ganzen
(ungeteilten) Kirche gefunden habe, müsse dennoch unter
Umständen als Dogma angesehen und von allen Gläubigen als
ein solches behandelt werden. Von dieser Ansicht des Herrn
Prof. Gussew ist der grosse deutsche Kirchenhistoriker Aveit

entfernt. Die von ihm vorher angeführten Worte enthalten
dieselbe nicht; sie besagen vielmehr das gerade Gegenteil.
Denn nach Döllinger kann die Kirche als Ganzes nicht vom
Glauben abfallen ; sie als Ganzes lässt die ihr anvertraute
Lehre nicht verfälschen, nicht A'erloren gehen : der ganzen Kirche
und nur ihr kommt Unfehlbarkeit zu, und ZAvar auf doppelte
Weise, sowohl „i» ihrem gewöhnlichen Zustande"- als ,.in dem

Revue intern, de Théologie. Heft 38, 1902. 29



— 446 —

der Repräsentation durch ein Konzilium'-. In jenem (dem
gewöhnlichen Zustande) ist ihre Unfehlbarkeit, die Unfehlbarkeit
„des Bekenntnisses-, in diesem (der Repräsentation durch ein
Konzil) die Unfehlbarkeit „der Entscheidungen". Hiernach ist
sonnenklar, dass nach Döllinger die Kirche „unfehlbare
Entscheidungen- oder, mit Herrn Gussew zu reden, „unfehlbare
Urteile und Beschlüsse" fasst und nur fassen kann in ihrer
Repräsentation auf einem ökumenischen Konzil. Nur ein solches
Konzil kann Dogmen verkünden. Dagegen ist die Kirche in
ihrem geAvöhnlichen Zustande (als ecclesia dispersa) unfehlbar
bezüglich ihres Bekenntnisses, da sie ja in diesem an die durch
die ökumenischen Konzilien deklarierten Dogmen sich hält
und sich zu halten verpflichtet ist. Das Bekenntnis der Kirche
ist nichts anderes als die Summe der durch die ökumenischen
Synoden auf Grund der Schrift und der apostolischen
Überlieferung deklarierten und von ihr aufgenommenen Dogmen.
Dieselbe Uiifehlbarkeit, Avelche den dogmatischen Entscheidungen
jener Synoden zukommt, wrohnt daher auch dem Bekenntnisse
der Kirche in ihrem gewöhnlichen Zustande inne, ohne dass
diese zugleich aber auch die Befugnis oder die Macht besitzt,
die Deklaration von Dogmen anders als durch die Repräsentation

der Gesamtkirche auf Avahrhaft ökumenischen Synoden
zu bewirken. Das ist die Ansicht Döllingers, die in den oben
von ihm angeführten Worten klar und deutlich ausgesprochen
ist; sie ist vTon der in Rede stehenden Ansicht des Herrn
Prof. Gussew gänzlich verschieden. Meine Anmerkung in
Nr. 37 der Revue, S. 16, Avird demnach das Richtige doch wohl
getroffen haben.

Die Redaktion.

(Schluss folgt.)


	Nochmals zur Verständigung : Antwort an Herrn Prof. Gussew an der Akademie zu Kasan [Fortsetzung]

