Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)
Heft: 38
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 422 —

CHRONIQUE.

* Statistiques anciennes-catholiques. — D’aprés le Oud
Katholiek, le nombre des anciens-catholiques, dans les Pays-Bas,
était, en 1869, de 5,287; en 1879, de 6,251; en 1889, de 7,687,
en 1899, de 8,754.

Le Katholik de Berne (22 février 1902, p. 69-70) a publié
Particle suivant:

Aus der althathol. Kirche Osterreichs. Im Jahre 1901 kamen
in den deutschen Gemeinden der altkatholischen Kirche Oster-
reichs vor: 577 Taufen, 216 Trauungen, 344 Sterbefdlle, 1578 Bei-
tritte und 105 Austritte. Es fand somit eine Vermehrung um
1700 Seelen statt und betrug die Seelenzahl am 31. Dezember 1901
im ganzen 19,117. Hiervon entfallen auf:

S = . . =

= g 5 = = =

= = 7 & < A
Deutschbohmen 430 138 287 701 63 13,505
Niederosterr, (Wien) 39 20 2% 79 9 2,506
Stelermark . . . . 21 24 8 306 18 043
Oberésterreich (Ried) 3 3 5 13 I 241
Mahren (Schonberg) 84 31 47 479 14 1,522

Uberdies werden aus der tschechischen altkatholischen Gemeinde
mit dem Sitze in Prag gemeldet 17 Taufen, 14 Trauungen,
11 Sterbefille, 209 Beitritte, 11 Austritte, Seelenzahl bei 500.

Im ganzen also: 3594 Taufen, 230 Trauungen, 33535 Sterbefille,
1787 Beitritte, 116 Austritte, 19,617 Seelen. Jahreszuwachs 1g10
Seelen.

Indem wir mit grosser Freude dem ausdriicklichen Wunsche,
die vorstehende ofhzielle Mitteilung in unserm Blatte zum Abdruck
zu bringen, hiermit nachkommen, geben wir uns der Hoffnung hin,
dass die Osterreichische Schwesterkirche bald einmal ihre Genos-
sinnen in andern Liandern an Grosse tberrage. Damit wird aber
auch ihre Sorge immer grosser werden, wie geniligender geistlicher
Nachwuchs zu gewinnen sei. In absehbarer Zeit wird an die



— 423 —

Errichtung einer theologischen Studienanstalt in Osterreich kaum
zu denken sein. Wir halten eine solche kostspielige Neuschopfung
vorerst auch nicht fiir n6tig, sondern glauben, dass z. B. die theo-
logische Fakultit in Bern vollkommen ausreiche. Ein Mittel, die
altkatholische Bewegung in Osterreich zu fordern, besteht daher
darin, den Behorden, die mit der genannten Fakultit in Beziehung
stehen, die Zusicherung von Stipendien an Osterreichische alt-
katholische Studenten der Theologie moglich zu machen. Wir
haben schon wiederholt der Meinung Ausdruck gegeben, dass auch
Geistliche, die bisher im romischen Kirchendienst standen und
keine Gelegenheit hatten, sich mit dem altkatholischen Kirchen-
wesen naher bekannt zu machen, gut thiten, mindestens etwa zwei
Semester an der theologischen Fakultit zuzubringen, bevor sie in
einer altkatholischen Kirche eine Stelle iibernehmen.

Diese Frage ist wiederholt auf Kongressen zur Sprache
gelkommen, ohne dass bisher in der Sache sehr viel geschehen
wire. An die Veranstaltung einer neuen Kollekte oder an die
Einfiihrung einer neuen Steuer denken wir selbst nicht. Allein
wenn reiche Leute fir Osterreich etwas thun wollen, so empfehlen
wir ihnen sehr, etwa dem christkatholischen Synodalrat Mittel zu
verschaffen, um altkatholischen Studenten der Theologie, die vom
osterreichischen Synodalrat an die bernische theologische Fakultat
geschickt werden, ausreichende Stipendien zu verabfolgen. Wir
konnen dafiir biirgen, dass kein Rappen, der dem Symnodalrat zu
diesem Zweck iibergeben wird, anders verwendet wird. Auch ist
es ganz selbstverstandlich, dass nur solche Kandidaten beriicksich-
tigt wiirden, die eine formliche Empfehlung von seiten des Oster-
reichischen altkatholischen Synodalrats vorweisen und sich ver-
pflichtet haben, in den Dienst der altkatholischen Kirche Osterreichs
einzutreten,

* L'Eglise orthodoxe de Gréce et Léon XIII. — Dans /7 Zu-
ropéen du 8 février 190z, M. Pierre Quillard a publié un article
trés intéressant, dont voici quelques passages. L’auteur confondant
les mots «catholique» et «papiste», nous prenons la liberté
d’'ajouter le mot «romain» au mot « catholique» pour qu’l n'y
ait pas meéprise.

«Dans sa lettre apostolique aux évéques grecs du rite latin
touchant l'institution a Athénes d’un séminaire catholique pour les
clercs de langue grecque, Léon XIII avait pris soin de satisfaire
au sentiment national des Hellenes en célébrant a la fois la gloire
des sages antiques et celle des plus anciens martyrs et confesseurs,
la pensée d'Aristote revivant en Thomas d'Aquin et les rites de
I'Eglise primitive conservés dans la liturgie byzantine. Seulement



e A0 ==

vers la fin de la lettre, il parlait de 'union des Eglises et encore
invoquait-il la Vierge «sous le nom gracieux et vrai» de Parnagiia
que les Hellénes lui donnent de préférence a tout autre.

Mais ni dans la presse, ni aupres du gouvernement, ni au
patriarcat de Phanar, il n'a rencontré le bienveillant accueil qu'il
se voulait concilier; et en des termes différents 1'hostilité vivace
des Grecs envers Rome et ’Occident latin lui a été signifide de
toutes parts.

Dans U'Aszy, M. J.-M. Lambergis manifeste d’abord, en em-
ployant les tropes les plus lyriques, une vive reconnaissance a
I'égard du pape pour toute la partie de sa lettre consacrée a
exalter les grands hommes et les grandes ceuvres du passé:

Depuis les temps de Byron et de Chateaubriand, nous n’avions pas entendu
des accents qui flattent avec tant d’émotion non seulement nos reliques vénérables,
mais nous-mémes en tant que gardiens sacrés des saintes traditions.

Pour ceux qui ignoreraient la bienveillance de Léon XIII
envers les moines catholiques (romains) officiant en grec a Rome
méme et ses efforts pour I'enseignement de la langue grecque aux
Hellénes catholiques, a Constantinople et a Smyrne, la derniére
encyclique suffirait peut-étre a leur inspirer I'espoir d’une récon-
ciliation prochaine qui terminerait le schisme et restituerait 'unité.

Mais cette espérance est vaine: car le pape ne renonce p:s
a revendiquer pour le trone de Pierre la suprématie sur toutes les
Eglises, et le point essentiel de l'encyclique c’est en somme qu'il
veut par la fondation d’un séminaire renforcer les instituticns latines
en Orient et augmenter lactivité de leur apostolat. Or, les insti-
tutions actuelles sont déja plus que suffisantes:

Trop nombreuses en proportion des besoins de leurs fideles, les institations
catholiques (romaines) dans les pays hellénes, disposant des moyens que ’Occident
leur fournit libéralement tournent leurs armes non contre ceux qui ne croient pas
au Christ, mais contre les populations orthodoxes, soit dans la pensée d’accomplir
une ceuvre qui plait a Dieu, soit pour justifier leur existence, soit pour d’autres fins
encore plus secondaires, par exemple en vue d’établir telle ou telle suprématie
politique.

Il en advient que la langue grecque y est négligée au profit
des langues européennes et que les orthodoxes troublés dans leur
foi, cessent d'étre vraiment orthodoxes sans devenir a proprement
parler catholiques.

« L’admiration sincére pour la Grece qui embellit de sa fleur
I'encyclique papale» encourage M. Lambergis a une critique plus
grave encore. Le clergé occidental dans les pays grecs est en
majeure partie d'origine étrangeére: les armes forgées au séminaire
catholique (romain) ne seront pas dirigées par les faibles mains des
Hellénes, mais par d’autres mains plus puissantes.

Les bataillons des moines qui font campagne en Orient, ne placent le Christ
qu’au second rang et pour appeler un chat un chat ils combattent pour la domi-



— 425 —

nation de la France, de I'Italie ou de I’Allemagne. Le moine frangais par exemple,
s’il avait la puissance de Deucalion et que les pierres jetées derriere lui devinssent
des hommes, préférerait les voir athées que catholiques italiens ou allemands.

C’est une propagande paradoxale que celle du catholicisme
(romain) entreprise au nom de la France, qui sourit a l'athéisme
de I'ltalie qui a dépouillé le pape, et de I’Allemagne qui est héré-
tique. Mais c’est un paradoxe encore plus extraordinaire que ces
ennemis du catholicisme (romain) chez eux aillent combattre pour
lui dans le pays que l'encyclique papale représente comme ['hé-
ritier des traditions primitives et en I’honneur de qui Léon XIII
entonne un hymne si enthousiaste.

Ainsi les Grecs ne peuvent faire a l'encyclique qu’une seule
réponse: ils sont préts a tendre la main a quiconque est prét a
accepter la doctrine des sept conciles cecuméniques sans y rien
ajouter et sans en rien retrancher.

Dans ' dAnaplasis, le professeur de théologie, Diomédeés Kyriakos
critique avec moins de ménagement la lettre du pape.

Il insiste sur quatre points:

1° La fondation a Athénes, d’'un séminaire catholique (romain)
n'est point un fait aussi simple qu'on le croirait a premiére vue.
Rien de plus inoffensif, semble-t-il, que d’instruire a Athénes et
non a Rome, les prétres hellenes catholiques. Mais en réalité on
créera dans la capitale méme du royaume un centre d’action pour
le prosélytisme papiste en Orient, prosélytisme nuisible a I'Eglise
orthodoxe qui est 'Eglise du peuple hellene. Dans tout 'Orient,
en Asie Mineure, en Syrie, en Palestine, en Egypte, les mission-
naires catholiques (romains) font une propagande active parmi les
Hellenes. Le séminaire futur serait naturellement le centre commun
de toutes les actions isolées.

2° Tout ce que dit le pape au sujet du philhellénisme qui lui
a inspiré de fonder ce séminaire n'est guére convaincant. Qu’il ait
remis en honneur la philosophie de Thomas d’Aquin, cela ne
prouve point non plus son philhellénisme; car la philosophie de
ce théologien scolastique aristotélisant n’est pas la philosophie
d’Aristote, mais une doctrine défigurée et transformée selon les
préjugés du moyen age. Il en est de méme de la restauration a
Rome du college de Saint-Athanase ou l'on prépare des mission-
naires grecs pour 'Orient, c’est-a-dire des ennemis de I’hellénisme;
il en est de méme de l'exaltation en 1880, des Saints Cyrille et
Méthode, apdtres des Slaves, que le pape réclame comme envoyés
de Rome alors qu'ils étaient moines hellénes de Thessalonique,
envoyés de Constantinople; il en est de méme encore de la fon-
dation du Lycée Léonin, a Athénes, en 1890, qui ne se conforme
pas aux lois du royaume en admettant pour ses éleves un profes-



— 426 -

seur orthodoxe. Quant a la bataille de Lépante en 1571, et a
l'accueil fait par Pie VII, en 1821, aux réfugiés helléenes, on n’en
saurait arguer en faveur du philhellénisme des papes dans le passé;
car la bataille de Lépante n’eut point lieu pour la délivrance de
la Gréce, mais pour restituer en pays grec la puissance franque,
c’est-a-dire un joug plus pesant que le joug turc lui-méme; et on
sait aussi que sous Pie VII, les seuls Hellenes qui ne prirent point
part a «la lutte sacrée» furent les Hellenes catholiques (romains).

3° Le pape, en proposant la réconciliation des Eglises, n’en-
tend point qu’elle se fasse sur le pied de 'égalité, mais bien en
subordonnant I'Eglise hellénique a celle de Rome. Dans le passé,
les Eglises d’Orient, comme celles d'Occident, étaient autocéphales,
et reconnaissaient une primmauté seulement honorifique aux évéques
de Rome, de Constantinople, d’Antioche, d’Alexandrie et de Jéru-
salem. Ce genre de suprématie n'a pas suffi a l'évéque de Rome,
il a subordonné a son siege les Eglises d’'Occident et aurait fait
de méme pour celles d’Orient si le schisme n'y avait mis ordre.
Depuis le schisme, le papisme a tenté et tente toujours d’établir
en Orient son autorité despotique.

Mais ses tentatives ont échoué dans le passé et échouent aujourd’hui et échoue-
ront dans tous les temps, tant que le soleil suivra sa route,

4° Le pape prétend a tort que la Gréce ne perdrait rien a
I'union avec Rome. Elle perdrait tout au contraire, au point de
vue religieux et au point de vue national. Au point de vue reli-
gieux, 'Eglise hellénique a conservé en effet le christianisme pri-
mitif, ainsi que 'ont reconnu les premiers théologiens de 1'Occident,
comme Dollinger. Au point de vue national, elle s’est toujours
associée au destin du peuple; elle n’a jamais agi contre les intéréts
helléniques; au contraire, elle a été au premier rang dans toutes
les luttes nationales et elle vit en pleine harmonie avec le pouvoir
civil, et concourt a tous les progrés du libéralisme. L’Eglise papiste,
au contraire, a altéré les traditions primitives; elle est en lutte
avec le pouvoir civil, hostile aux progres libéraux et veut fonder
un Etat dans I'Etat. L’union de la Greéce avec I'Eglise catholique
(romaine) équivaudrait a un suicide. Elle écarterait d’elle toutes les
populations helléniques de 1!'Orient ou se trouve son principal
avenir et dont le principal lien avec elle est l'orthodoxie.

Que l'on ne s’imagine pas & Rome que, pour avoir avec les Slaves des dés-
accords politiques, nous soyons préts a nous séparer d’eux un jour au point de vue
religieux ... Et quant aux avantages que nous retirerions de la part des puissances
occidentales dans le cas de l'union avec Rome, ils sont imaginaires; car aujourd’hui
la politique des peuples n’est plus dirigée par les sentiments religieux, mais par
d’autres causes d’'une nature plus matérielle, Le papisme n’exerce plus d’influence sur
la politique des nations; et l'on sait en quels rapports d’hostilité sont & son égard
aujourd’bui la France, I'Italie et I'Espagne et toutes les punissances de race catholique
(romaine),



— I =

Les Katroz qui représentent l'état d’esprit « nationaliste» et
ont ¢été pour beaucoup dans les troubles d’Athenes, n’auraient
garde de se signaler par leur modération. Ils relévent et reprennent
tous les griefs historiques et concluent en des termes d'une extra-
ordinaire violence:

L’Eglise de Rome a tout mis en ccuvre, mensonge et calomnie, pour perdre
I’Eglise orthodoxe. Elle a préché des Croisades qui ont détruit ’empire byzantin et
favorisé la conquéte musulmane. Elle a tout fait pour latiniser I'hellénisme ; elle s’est
servie de la ruse et de l'intimidation pour soumettre notre race au papisme... L’en-
cyclique nous invite a la servitude. Le pape oublie qu’il cherche a unir deux esprits
inconciliables depuis des siecles, & nous asservir, nous, les Hellénes représentant la
vérité religiense et l'esprit du christianisme, au papisme qui, de fait, ne représente
pas I’Eglise chrétienne.

Le gouvernement grec, de son cdté, a eu immédiatement 1'oc-
casion de manifester ses sentiments, Dés que l'encyclique eut été
publiée, le délégué apostolique de S. S. Léon XIII a Athenes, l'ar-
chevéque Delenda a soumis au ministére des Cultes une demande
en autorisation pour l'ouverture d'un séminaire catholique (romain).
Le catholicisme (romain) jouit en Gréce de la plus compléte liberté,
a tel point que son clergé ne dépend pas du ministére des Cultes
et est composé en notable partie d’étrangers. Mais la Charte interdit
expressément le prosélytisme. Au Conseil des ministres, M. Mom-
pherratos a présenté un rapport verbal sur I'affaire: les conclusions
sont défavorables a la demande, par le motif que !'établissement
d'un séminaire catholique (romain) a Athénes est en opposition
avec les lois canoniques de I'Lglise grecque.

Le patriarcat de Constantinople qui exerce dans le monde
orthodoxe une sorte de suprématie tout au moins honorifique, s'est
prononcé par une note bréve et agressive de I'Ekklesiastiké Aléthera.
Il estime que la lettre du pape ne fera qu'augmenter d’une unité
le nombre des documents de ce genre. Dailleurs «les gens du
Vatican sont pardonnables»: ’Occident leur échappe peu a peu,
le Los von Rom retentit dans des pays jadis fideles: ils se tour-
nent donc maintenant vers I'Orient orthodoxe.

Mais I'Orient orthodoxe leur a toujours montré trés clairement et en plein
accord avec son passé de gloire quelle était la seule véritable route, la seule possible
vers l'entente et l'unité, le seul terrain ecclésiastique solide et inébranlable d’ou ils
se sont écartés depuis des siecles par des innovations antiévangéliques dans le dogme
et la discipline ecclésiastiques non pour leur bien, certes, ni pour celui du chris-
tianisme universel, »

* Le jubilé de M. l'archiprétre Yanischeff. — On lit, dans
le n° 1 (1902) du « Messager ecclésiastique» de St. Pétersbourg:
«... M. Tlarchiprétre Yanischeff n'a cessé de servir l'idée de la
reconstitution de l'unité du monde chrétien, C’est son activité dans
cette sphere qui 'a rendu non seulement connu, mais trés populaire
et trés estimé dans les cercles des savants théologiens de 1'occident



— 428 —

qui se sont mis au service de cette grande et noble idée. Ami de
Dcellinger, de Reinkens et de beaucoup d’autres théologiens
anciens-catholiques, membre assidu de leurs congres, M. Yanischeft
occupera avec eux une place marquante dans lhistoire de ce
mouvement si remarquable, qui a pour but final la réalisation de
la priere du Christ: Que tous soient un!...»

* Une contradiction romaine sur l’eucharistie. — La Revue
a déja indiqué les fluctuations et méme les contradictions des
théologiens romanistes en matiére eucharistique (v. n® 24, 1898,
p. 778-793). En voici une nouvelle, dans la Revue die clergé fran-
cazs du 15 décembre 1901. — D'une part, M. Bricout, directeur
de cette Revue, reconnait que, dans l'ancienne Eglise, «la #zéorie
(remarquez cette expression) de la conversion substantielle, de la
transsubstantiation ne faisait pas encore partie de 'enseignement
officiel de I'Eglise» (p. 181); que I'Eglise se contentait alors d’en-
seigner la présence réelle, «inzistant méme, parfois, plus gue nous
ne le ferions aujourd e, sur la présence spzrituelle »; que cette
présence réelle et spirituelle était considérée comme une « présence
personnelle de 'Homme-Dieu dans l'eucharistie », en ce sens que,
«sans quelter le ciel et la droite de son Pere, il agé/ dans l'eu-
charistie conuine nous agissons suv les étres qui nous touchent et
quz nous entourent» (p. 182). Nous sommes de I'avis de M. Bricout,
en ajoutant toutefois que la transsubstantiation ne faisait partie ni
de l'enseignement officze/, ni de l'enseignement non officie/; on
ignorait et le mot et la chose. Les chrétiens matérialisants (car il
y en a toujours eu) avaient des tendances a expliquer grossiere-
ment le changement ou mystere; mais les autres théologiens
n’avaient que des explications spiritualistes, complétementl étran-
geres a une transsubstantiation. Aussi M. Bricout semble-t-il ne
pas tenir & ce mot, lorsqu’il dit: « Qu'importe?» Ce mot n'a, en
effet, aucune importance, puisque 'ancienne Eglise s’en est passee. —
D’autre part, a la p. 221, M. V. E., rendant compte de l'ouvrage
de l'évéque Gore sur le corps du Christ, 1:1 reproche de rejeter
ouvertement la transsubstantiation et de n’admettre qu’'une présence
objective et spirituelle. «On ne voit pas trés bien, dit-il, en quoi
peut consister une présence a la fois objective et spirituelles.
Pardon. On peut le voir suffisamment, si 'on y regarde attentive-
ment, attendu que ces deux expressions ne sont nullement con-
tradictoires: les choses spirituelles sont aussi des réalités, surtout
en matiere religieuse. D’ailleurs, M. V. E. voit-il trés bien en quoi
peut consister la transsubstantiation physico-chimique du pain et
du vin au corps actuel et au sang actuel de J.-C.: Que devient
dés lors son grief?



— 429 —

* Une discussion sur I'Ecriture Sainte: M. Loisy et la Revue
thomiste. — A propos du nouveau Dzcizzonary of the Bible et de
l'article que M. Sanday y a écrit sur J.-C., M. I'abbé Loisy a dit:
« Cet article laisse dans l'esprit du lecteur une impression un peu
confuse, parce que les données de Jean y sont juxtaposées a celles
de la synopse, suivant le procédé ordinaire des concordistes. On
n'a pas vu que /le quatricne Evangile est symboliqgue dans les dis-
cours, ce que Jean (XVI, 25) fait proclamer par le Christ lui-
méme, ¢! dans les récits, ce qui ressort clairement de tous, mais
surtout des plus développés, par exemple l'aveugle-né et Lazare,
dont l'auteur prend soin de donner la clef (Jean IX, 5, 39; XI,
25-26). Ce point reconnu, rien n‘empéche d’examiner les textes
plus librement et de fagon plus objective. 7/ y a wmposszbileté
absolue @ concilier entve eux les documents évangéliques, lorsqi’ on
leuy attribue le méme caracteve de wigoureuse historiceité. 1 har-
monie du quatrieme Evangile avec les trois premiers n’existe que
si 'on maintient Jean a la hauteur ou il a voulu se mettre, si on
ne le rabaisse pas au niveau d’une chronique, si lTon y voit
I Evangile spivituel, le commentaire théologique et mystique de la
synopse, un monument qui domine I'histoire et qui n’a pas de
commune mesure avec les simples relations de faits et de discours.»

Dans la Revue thomiste de mars 1901, p. 9o, Mr. Th.-M. P.
combat ainsi ce point de vue: «Si M. 'abbé L.oisy nous deman-
dait de reconnaitre que sa manicre d’entendre !'Ecriture Sainte (et
en choses assez notables, semble-t-il) n’est pas nouvelle; que de
tous temps l'Eglise 'a entendue ainsi; que tel est le sentiment
unanime des Peres, 2/ nous serait plutot difficile d'y consentir. Et
nous voudrions méme, pour plus de sireté, connaitre, avant de
~donner notre adhésion, ce que l'on pense a Rome de cette méthode
vraiment par trop indépendante.»

On voit que le théologien de la Revue thomiste éprouve des
difficultés au sujet de cette méthode, qui lui parait «vraiment par
trop indépendante»; qu’il ne sait pas au juste a quoi s’en tenir
d’aprés ses propres principes théologiques, manifestement insuffi-
sants; et que, finalement, pour savoir ce qu’il croit ou ce a quoi
il doit donner «son adhésion », il ne connait que le critérium de
M. Bruneti¢re: ¢ Allez le demander a Rome!>»

* Une discussion sur S. Liguori: Réponse du P. Mandonnet,
dominicain, au P. Brucker, jésuite, et au P. J. Kannengieser, rédemp-
toriste. — Il faut savoir que le P. Brucker, défenseur du probabilisme
de sa Compagnie, prétend avoir pour lui Alphonse de Liguori,
et cherche a déprécier non seulement le décret d'Innocent XI
contre le probabilisme (1680), mais encore les PP. Concina et

Revue intern, de Théologie. Heft 38, 1902, 28



— 430 —

Patuzzi, théologiens antiprobabilistes. Le P. Mandonnet, non moins
hostile au probabilisme que Concina et Patuzzi, revendique aussi
pour lui Alphonse de l.iguori, reproche au P. Brucker de fausser
la doctrine de Liguori, et au P. Kannengieser de n’avoir méme
pas lu Patuzzi, attaqué par lui. La question est intéressante, le
débat wvif, et nos lecteurs liront avec intérét cette note du
P. Mandonnet, extraite de la Revue thomiste; septembre 1901,
p- 475-478.

«Le R. P. Brucker consacre une longue note (Efudes du
20 mars 1901, p. 781-782), c’est-a-dire un hors d'ceuvre, pour faire
déposer S. Alphonse de Liguori contre les Peres Concina et
Patuzzi, dans la pensée évidente d’amoindrir leur autorité. Pour le
P. Brucker, S. Liguori est <un témoin qui ne saurait étre récusé»;
aussi prierai-je le R. P. d’accepter son témoignage jusqu’au bout.

«La position de Concina comme théologien est trés claire.
Quand il eut écrit ses deux ouvrages fondamentaux, ' Hzstozre di
Probabilisine (1743) et sa Théologie chritienne dédiee a Benoit XIV,
le pape et les personnages les plus qualifiés de la cour romaine
I'en féliciterent trés hautement comme d’'un grand bienfait rendu
a la saine doctrine... Tandis que les écrits de Concina étaient
loués par les premiéres autorités ecclésiastiques et que, malgré leur
nombre et la vivacité de leur polémique, pas un seul n’a été 'objet
d’'une censure de la part de I'Eglise, les livres de ses adversaires
sont alles peupler le catalogue de I'Index, quand ils n'ont pas été
I'objet de condamnations plus spéciales. Contre ces faits et cette
position, rien ne peut prévaloir, pas méme le jugement de S. Liguori,
st le jugement de S. Liguori était ce qu'imagine le R. P. Brucker.
Heureusement il n'en est vien,

« Tout le monde sait, sawuf les probabilistes, que la carriére
doctrinale de S. Liguori comprend deux phases. Une premiere ou
il marche a la suite de Busenbaum. C’est la période probabiliste.
C'est alors qu'il écrit a son éditeur de Venise, en lui envoyant le
1°* Tome de sa Théologie morale: « Je suis heureux d’apprendre
que vous le ferez reviser par un Pére jésuite, parce que si c’était
un Peére dominicain, ceux-ci suivant aujourd’hui le P. Concina, il
rejetterait un grand nombre de mes opinions comme larges; je
m’attache d’ordinaire en effet aux opinions des Peéres jésuites et
non plus a celles des dominicains, les opinions des premiers n’étant
ni larges ni rigides, mais justes». Letiere di S. Alfonso Maria
dz Liguori, Parte secunda, Roma, sans date (1890), p. 23. Les
critiques de Liguori contre Concina et Patuzzi sont contemporaines
des convictions probabilistes du saint et en sont la conséquence,

« Quelques années plus tard, & la suite des polémiques de
Patuzzi contre ses théories probabilistes, S. Alphonse répudia ses



431 —

anciennes doctrines et passa au probabiliorisme, « Je suis, écrivait-
il, le vrai probabilioriste: /o sono izl vero probabdiliorisia» (l. c.,
pP. 344). Aussi ne trouve-t-on plus, pendant cette période de sa
vie, les jugements défavorables portés jadis contre Concina et
Patuzzi. Il parle par contre de la bonne mémozre de Patuszi, en
se conformant a cette occasion a l'opinion de son ancien adver-
saire {p. 353). Plus tard encore, il fait appel au témoignage de
Patuzzi, comme ayant le plus de poids, et invoque surtout l'au-
torité des théologiens dominicains. Mais ce qui est infiniment plus
catégorique, c’est que le probabilisme et les opinions des jésuites
qu’il avait jadis qualifiées de justes sont formellement rejetées. Le
saint y revient dans sa correspondance jusqu'a sati¢té. « Je ferai
savoir a tout le monde que je ne suis pas la doctrine des jésuites,
mazs que je la réprouve. Faro noto a tutli cit'io non segutlo la
dottrina de’ Gesuzte, anzi la riprovo» (p. 459). « Préchez et publiez
tous que nous sommes contraires, et moi tout le premier, aux
doctrines des jésuites. Predicatelo ¢ pubblicatelo tutti che noi siamto
contrari ed io zl primo, alle dottrine de’ Gesuiti» (p. 400). Voyez
aussi la répétition des mémes jugements, p. 334, 333, 370, 3906,
404, 400, 420, 477, 487, 490. S. Liguori va méme jusqu’a considérer
comme une ‘acke qu'on le qualifie en morale de probabiliste et de
tenant des jésuites (p. 477). Il est manifeste que, dans cet état
d’esprit, et ayant évolué si nettement vers les doctrines probabi-
lioristes, S. Liguori a virtuellement révoqué ses jugements antérieurs
sur Concina et Patuzzi. Le R. P. Brucker a donc fait wuwvre de
partisan en mettant sous les yeux de ses lecteurs /les seuls juge-
ments de S. Liguor: antérieurs a son évolutzon doctrznale. Quant
a 'affirmation finale du R. Pére qu'on a pu dire que le probabilisiie
clait, en quelque sorte, canonisé en la personne o Alphonse de
Lizguors (p. 799), je me refuse a qualificr pareille proposition apres
les textes cités de S. Liguori: 2/ ¢st des partis pris contre lesquels
Cévidence elle-méme ne peut rien.

« Le R. P. Brucker qui ne manque aucune occasion de sor/zr
de son swjet, commne s'tl s’y trouvait mal a ['aise, nous parle aussi,
sans qu’on puisse exactement savoir pourquoi, de sczence inoyenne
et de prémotion physique (p. 709). Puisque le R. Pere m’en fournit
I'occasion, je citerai aussi sur les matieres de la grace S. Liguori,
qu'un autre jésuite, le P. Schneeman, a réclamé comme moliniste,
en vertu de ce raisonnement: S. Liguori a recommandé la théo-
logie de Tournély, et celui-ci est déclaré, par Billuart, moliniste de
pied en cap. Donc... Die Enistchung und weitere Entwicklung
der thomistisch-molinistichen Controverse, Fr. 1. B., 1879, p. 4.
Jopposerai a cela des raisonnements moins compliqués et moins
savants. S. Liguori, sans passer par Tournély ni Billuart, nous



o A

déclare directement lui-méme qu’il repousse également les doctrines
des jesuites sur la morale comme sur la scolastique: espressamente
ho reprovate le dottrine de Gesuiti circa la Morale e ¢irca la
Scolastica (Lettere, 1. c., p. 404; voyez aussi p. 396); et sur les
questions spéciales de la grace, ses affirmations sont tout aussi
expresses: «Que Votre Seigneurie illustrissime sache et dise a
tout le monde que, dans mon livre sur le concile de Trente, je
ne suis pas favorable a la doctrine scolastique des jésuites qui
défendent ordicus la science moyenne, tandis que je la combats
de propos délibéré. Nown somo favorevole alla dottrina scolastica
de’ Gesuttr, che difendono mordicus la sciensa media, ma di pro-
posito io I oppugno» (p. 370). Et ailleurs: «Quant a étre partisan
des doctrines des jésuites, je me suis déclaré, dans mes ceuvres
imprimées, contraire a elles, aussi bien en morale, comme on le
voit dans mon livre, qu'en scolastique, puisque dans mon ouvrage
dogmatique sur le concile de Trente (a la session VI® dans le
traité par moi ajouté: Du mode dont opére la grace, au § 2,
p. 109, n° 110 et suiv.), je me suis opposé a la doctrine des
jésuites » (p. 494). Mais tout cela n'empechera pas les probabilistes
et les molinistes de répéter demain que S. Liguori est leur con-
fréere, et que par sa proclamation comme docteur de I'Eglise, ce
sont leurs doctrines qui ont été canonisées. Par contre, des esprits
réfléchis reconnaitront que bien pauvres sont des opinions qui ne
croient pouvoir subsister que par 'emploi de semblables sublerfiges.»

Et encore: «Le R. P. Brucker déclare répéter (p. 781) que
le P. Patuzzi s’est occupé du décret (d'Innocent XI) surfouz dans
le second volume de ses lettres. Et moi je répete au R. Pére que
Patuzzi s'en est surfout occupé dans son VI® velume, parce que,
indépendamment des longues discussions qu'il a instituées en cet
endroit, il y a publié une nouvelle copie notoriée du décret, et il
a surtout publié¢ en appendice des documents originaux treés impor-
tants sur la question relative a Gonzalez et au décret. Le R. P.
Brucker ajoute: «Dans un post-scriptum a sa V¢ lettre, datée du
18 décembre 1754, le P. Balla réplique déja aux V® et au VI® vo-
lumes de Patuzzi.» Et moi j'ajoute que le P. Patuzzi répond lui-
meme a cette derniere réplique du P. Balla dans ses Osservaszon:
sopra vari punti d'istoria leiteraria, Venezia, 1756, 2 vol., dans
le T. II, p. 380-463, dans lequel il publia une nouvelle collection
de documents sur cette méme question, p. LVII-CXXIX.

«Le R. P. Brucker se croit autorisé a déclarer que Patuzzi
«a ’habitude de chanter bruyamment victoire, alors qu’il a dépensé
contre ses adversaires beaucoup plus d’assertions tranchantes et
d’injures que de bonnes raisons». A cela je répondrai que ce pro-
cédé est beaucoup plus celui des adversaires de Patuzzi que le



— 433 -

sien propre, et qu'en fait de chant, c’est-a-dire de vaines formules
de rhétorique, 2/s sont a loctave au-dessus...»

Enfin: «Le R. P. ]J. Kannengieser, de la Congrégation du
St-Rédempteur, a cru pouvoir €crire, en parlant du premier ouvrage
de polémique du P. Paturzi avec St. Alphonse de Liguori: « C'était
un pamphlet plutét qu’un ouvrage théologique ». Dictionnazre de
théologie catholigque, t. I, col. g11. Ces paroles témoignent assez
que le R. P. n'a pas lu une scule page de ce qu’il nomme un
pamphlet. Cet écrit de Patuzzi est I'ceuvre d’un théologien de pro-
fession et d'un théologien de marque. Je puis mettre sous les yeux
du R. P. Kannengieser, ¢’il le désire, les deux écrits ou Patuzzi
combat le systéme encore en élaboration de S. Liguori, et il verra
s'ils comportent pareille qualification. Faute de mieux, le R. P.
aurait pu lire avec plus d’attention les lettres du fondateur de =a
congrégation. Il y aurait vu que Patuzzi était un théologien et non
un pamphlétaire. C'est 'année méme de la premicre polémique du
dominicain vénitien avec l'évéque de Sainte-Agathe, que celui-ci
qualifie le premier: Mon trés estimé P. Patuzzi, o/ mio stzmatissinio
P. Patuzzi. Et dans la méme lettre: « J'estime beaucoup le
P. Patuzzi et le P. Berti, parce que ce sont des hommes vraiment
savants, perche sono womini veramente doiti. » (Lettere, L. c., p. 203);
et il répéte ailleurs ce témoignage (p. 209). Le R. P. Kannengieser
aurait mieux fait de lire Patuzzi pour apprendre aux lecteurs du
Dictionnaire de théologee catholique sur quels points S. Alphonse,
en conséquence des observations de son critique, avait modifié son
systeme pour le conduire a sa constitution finale...»

* Quelques aveux du P. Didon. — La «Revue des Deux
Mondes» (1% et 15 février 1902) a publié une correspondance
inédite et fort intéressante du P. Didon a un ami laique. Il y est
souvent question du Christ et du christianisme, de la nécessité de
faire son devoir et de savoir souffrir; pas un mot ni du pape, ni
de I'Eglise romaine, ni de linfaillibilité. Ces choses tenaient fort
peu de place dans son esprit, si méme elles en tenaient. «La bas»,
disait-il avec plus de dédain que d’estime, en parlant de Rome.
Le cas qu'il faisait de la théologie catholique-romaine, de la fran-
caise surtout, on le voit dans les extraits suivants; c’est instructif.

Dans une lettre datée de Leipzig, 6 mai 1882, on lit: « Lélé-
ment religieux de ['Université de Leipzig m’a naturellement plus
intéressé. Or, savez-vous, cher ami, combien d’étudiants suivent la
facult¢ de théologie: Plus de 300. Vingt maitres enseignent la.
Jai observé de prés l'objet de leur enseignement, pour en mesurer
I'étendue et la portée; je l'ai comparé en esprit, avec l'enseigne-
ment théologique supérieur qui est donné en France et que je



434

connais bien; et savez-vous quel est le résultat de mon observation
et de ma comparaison? C'est que, dans la seule faculté de théo-
logie de Leipzig, allemande et protestante, il y a une activité de
science religieuse swpérieure a celle que je sais exister dans les
86 séminarves départementanx de France, y compris les quatre
Jacultés de théologee de I’ Etat: la Sovbonne, Bordeaux, Aix et Lyon,
IEn France, la routine est partout, elle twe la science religieuse,
qu'elle zZmmobzlise dans un enseignement unzforme que cent maitres
répetent comme des perroquets; en Allemagne, le mouvement
spontan¢ et libre donne a la science religieuse un caractere pro-
gresszf qui la met au niveau de la culture du temps; et je suis
tres frappé ici de la considération qu’'obtiennent, dans le monde
lettré, les travaux, les ouvrages de science religieuse, quz, en France,
wont pas le moindre crédit. Du reste, 2ls n'existent pas en France.
La religion ne s’affirme que par son caractere politzque ou cultunel .
et sur ce terrain, elle ne fait que s’attirer de nouveaux échecs. Ici,
elle s'affirme sur le terrain scientifique, historique, philosophique,
littéraire, avec un incalculable éclat; et elle jouit, je vous l'assure,
d'une trés haute considération »

Lettre de Geettingen, 21 juillet 1882: « Chose ¢trange! Je
trouve ce pays protestant plus religieux que nos pays latins,
catholiques de nom, sceptiques de fait. Les mceurs y sont faciles...
mais sans aucun raffinement de vice... Grace a leurs Universités,
ils sont aussi beauccup plus instruits que nous; et leur science
religieuse, historique, critique, est sans comparaison la plus déve-
loppée qui existe aujourd’hui dans la civilisation moderne. »

Lettre de Tubingue, g septembre 1882: «Plus de 3350 étudiants
suivent les cours de théologie protestante; les catholiques n’ont
que 150 éleves. Chose merveilleuse! Professeurs et disciples vivent
dans la plus parfaite harmonie, entre protestants et catholiques.
Point de polémique acerbe; point de violence, mais une grande
courtoisie dans les rapports. Nous sommes loin, vous le voyez, de
nos catholiques francais, qui ne scngent qu’a se manger pieuse-
ment les uns les autres, pour la plus grande gloire de leur Eglise.
Du reste, j'ai observé en général, dans I’Allemagne, une bien plus
grande liberté et un bien plus grand esprit de tolérance que dans
nos pays latins. J'ai pu encore étudier a Tubingue l'organisation
materielle et la discipline morale sous laquelle les étudiants en
théologie, destinés au sacerdoce, sont élevés. Cela ne ressemble en
rien a nos séminaires frangais. Chez nous, le clergé est élevé dans
une sorte de caserne, séparé du monde, séquestré des autres étu-
diants; ici, rien de pareil, les jeunes théologiens ont bien une
maison ou ils vivent en commun, mais ils ne regoivent pas la leur
enseignement; ils vont a l'université comme leurs collégues; ils



— 435 —

sont mélés a eux; ils n'ont pas d’habit qui les distingue trop, et
ils peuvent sortir librement a de certaines heures., En France, nous
avons toujours eu peur que les mauvais ne gatent les bons; en
Allemagne, ils pensent que les vrais bons sont, comme le diamant,
incorruptibles, et qu'ils peuvent et qu’ils doivent améliorer les
mauvais, »

Lettre de Paris, § octobre 1882: «Je fais ce travail (volume
sur les Allemands) sans concevoir la moindre illusion sur la
légereté et lindiftérence de l'opinion publique. Zlle est en proze
a lesprit de secte, el toute voix indépendante ne peut tout au plus
réusszr qua lexaspérer, Mais ce qui est dit est dit; et si l'on
parle au nom de la vérité, on arrive tét ou tard a étre utile. ..
Si ce n'est pas aujourd’hui, ce sera demain. »

# Une discussion entre M. Mignot, archevéque d’'Albi, et M.
Turinaz, évéque de Nancy. — M. Turinaz a publié une brochure
intitulée: ¢ L.es périls de la foiet dela discipline dans'Eglise de France
a I'heure présente », brochure dans laquelle il attaque les courants nou-
veaux qui se manifestent soit dans le clergé, soit chez les laiques, au
point de vue de 'apologétique, de I'exégése, de la critique historique,
du socialisme chrétien, etc. M. Turinaz est résolument conservateur,
et il ne craint pas de signaler les personnalités qui lui paraissent dan-
gereuses, entre autres M. Fonsegrive, directeur de la Quénzazne. M.
Mignot a pris la défense de M. Fonsegrive, et il croit nécessaire de
mettre la théologie et la défense des choses de 'Eglise a la hauteur
des besoins nouveaux. Les deux esprits et les deux méthodes sont
donc en contradiction manifeste, Q’en faut-il conclure: Que I'épis-
copat francgais est divisé ! Non. Deux évéques sont divisés, et rien de
plus: chacun en a quatre ou cing de son parti en secret, les 75 autres
ne pensent pas. Ce que 'on peut prévoir, c’est que M. Turinaz 'em-
portera numériquement et administrativement, et que, par son aveu-
glement d’ancien régime, il perdra la papauté comme les de Seze et
les de Polignac ont ruiné la monarchie. D’autre part, M. Mignot, qui
veut sauver la papauté plus qu'il ne veut sauver 'Eglise, ne la sauvera
pas, d’abord parce que la papauté, qu’il n'a pas étudiée a fond, est
une erreur qui doit disparaitre; ensuite parce que les demi-mesures
qu’il propose ne peuvent avoir d'autre efficacité que celle d'un em-
platre sur une jambe de bois. Dans les deux cas, c’est 'effondrement:
question de temps.




	Chronique

