
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 422

CHRONIQUE.

* Statistiques anciennes-catholiques. — D'après le Oud
Kalholiek, le nombre des anciens-catholiques, dans les Pays-Bas,
était, en 1869, de 5,287; en 1879, de 6,251; en 1889, de 7,687;
en 1899, de 8,754.

Le Katholik de Berne (22 février 1902, p. 69-70) a publié
l'article suivant:

Aus der altkathol. Kirche Österreichs. Im Jahre 1901 kamen
in den deutschen Gemeinden der altkatholischen Kirche Österreichs

vor: 577 Taufen, 216 Trauungen, 344 Sterbefälle, 1578
Beitritte und 105 Austritte. Es fand somit eine Vermehrung um
1706 Seelen statt und betrug die Seelenzahl am 31. Dezember 1901
im ganzen 19,117. Hiervon entfallen auf:

F h 7. pq <
Deutschböhmen 430 138 257 701 63 13.905
Niederösterr. (Wien) 39 20 27 79 9 2,506
Steiermark £, .1 24 8 306 18 943
Oberösterreich (Ried) 3 3 ^ 13 1 241
Mähren (Schönberg) 84 31 47 479 14 1,522

Überdies werden aus der tschechischen altkatholischen Gemeinde
mit dem Sitze in Prag gemeldet 17 Taufen, 14 Trauungen,
11 Sterbefälle, 209 Beitritte, 11 Austritte, Seelenzahl bei 500.

Im ganzen also: 594 Taufen, 230 Trauungen, 355 Sterbefälle,
1787 Beitritte, 116 i-\ustritte, 19,617 Seelen. Jahreszuwachs 1910
Seelen.

Indem Avir mit grosser Freude dem ausdrücklichen Wunsche,
die vorstehende offizielle Mitteilung in unserm Blatte zum Abdruck
zu bringen, hiermit nachkommen, geben Avir uns der Hoffnung hin,
dass die österreichische Schwesterkirche bald einmal ihre Genossinnen

in andern Ländern an Grösse überrage. Damit wird aber
auch ihre Sorge immer grösser werden, wie genügender geistlicher
NacliAvuchs zu gewinnen sei. In absehbarer Zeit Avird an die



— 423 —

Errichtung einer theologischen Studienanstalt in Österreich kaum
zu denken sein. Wir halten eine solche kostspielige Neuschöpfung
vorerst auch nicht für nötig, sondern glauben, dass z. B. die
theologische Fakultät in Bern vollkommen ausreiche. Ein Mittel, die
altkatholische Bewegung in Österreich zu fördern, besteht daher
darin, den Behörden, die mit der genannten Fakultät in Beziehung
stehen, die Zusicherung von Stipendien an österreichische
altkatholische Studenten der Theologie möglich zu machen. Wir
haben schon wiederholt der Meinung Ausdruck gegeben, dass auch
Geistliche, die bisher im römischen Kirchendienst standen und
keine Gelegenheit hatten, sich mit dem altkatholischen Kirchen-
Avesen näher bekannt zu machen, gut thaten, mindestens etAva zwei
Semester an der theologischen Fakultät zuzubringen, bevor sie in
einer altkatholischen Kirche eine Stelle übernehmen.

Diese Frage ist wiederholt auf Kongressen zur Sprache
gekommen, ohne dass bisher in der Sache sehr viel geschehen
wäre. An die Veranstaltung einer neuen Kollekte oder an die

Einführung einer neuen Steuer denken wir selbst nicht. Allein
wenn reiche Leute für Österreich etwas thun wollen, so empfehlen
Avir ihnen sehr, etwa dem christkatholischen Synodalrat Mittel zu
verschaffen, um altkatholischen Studenten der Theologie, die vom
österreichischen Synodalrat an die bernische theologische Fakultät
geschickt Averden, ausreichende Stipendien zu verabfolgen. Wir
können dafür bürgen, dass kein Rappen, der dem Synodalrat zu
diesem ZAveck übergeben Avird, anders verwendet Avird. Auch ist
es ganz selbstverständlich, dass nur solche Kandidaten berücksichtigt

würden, die eine förmliche Empfehlung von seiten des
österreichischen altkatholischen Synodalrats vorweisen und sich
verpflichtet haben, in den Dienst der altkatholischen Kirche Österreichs
einzutreten.

* L'Eglise orthodoxe de Grèce et Léon XIII. — Dans
l'Européen du 8 février 1902, M. Pierre Quillard a publié un article
très intéressant, dont voici quelques passages. L'auteur confondant
les mots catholique» et «papiste», nous prenons la liberté
d'ajouter le mot « romain > au mot « catholique » pour qu'il n'y
ait pas méprise.

« Dans sa lettre apostolique aux évêques grecs du rite latin
touchant l'institution à Athènes d'un séminaire catholique pour les
clercs de langue grecque, Léon XIII avait pris soin de satisfaire
au sentiment national des Hellènes en célébrant à la fois la gloire
des sages antiques et celle des plus anciens martyrs et confesseurs,
la pensée d'Aristote revivant en Thomas d'Aquin et les rites de

l'Eglise primitive conservés clans la liturgie byzantine. Seulement



— 424 —

vers la fin de la lettre, il parlait de l'union des Eglises et encore
invoquait-il la Vierge « sous le nom gracieux et vrai » de Panaçhia
que les Hellènes lui donnent de préférence à tout autre.

Mais ni dans la presse, ni auprès du gouvernement, ni au
patriarcat de Phanar, il n'a rencontré le bienveillant accueil qu'il
se voulait concilier; et en des termes différents l'hostilité vivace
des Grecs envers Rome et l'Occident latin lui a été signifiée de
toutes parts.

Dans YAsiy, M. J.-M. Lambergis manifeste d'abord, en
employant les tropes les plus lyriques, une vive reconnaissance à

l'égard du pape pour toute la partie de sa lettre consacrée à

exalter les grands hommes et les grandes œuvres du passé :

Depuis les temps de Byron et de Chateaubriand, nous n'avions pas entendu
des accents qui flattent avec tant d'émotion non seulement nos reliques vénérables,
mais nous-mêmes en tant que gardiens sacrés des saintes traditions.

Pour ceux qui ignoreraient la bienveillance de Léon XIII
envers les moines catholiques (romains) officiant en grec à Rome
même et ses efforts pour l'enseignement de la langue grecque aux
Hellènes catholiques, à Constantinople et à Smyrne, la dernière
encyclique suffirait peut-être à leur inspirer l'espoir d'une
réconciliation prochaine qui terminerait le schisme et restituerait l'unité.

Mais cette espérance est vaine: car le pape ne renonce pas
à revendiquer pour le trône de Pierre la suprématie sur toutes les

Eglises, et le point essentiel de l'encyclique c'est en somme qu'il
veut par la fondation d'un séminaire renforcer les institutions latines
en Orient et augmenter l'activité de leur apostolat. Or, les
institutions actuelles sont déjà plus que suffisantes:

Trop nombreuses en proportion des besoins de leurs fidèles, les institutions
catholiques (romaines) dans les pays hellènes, disposant des moyens que l'Occident
leur fournit libéralement tournent leurs armes non contre ceux qui ne croient pas
au Christ, mais contre les populations orthodoxes, soit dans la pensée d'accomplir
une œuvre qui plait à Dieu, soit pour justifier leur existence, soit pour d'autres tins
encore plus secondaires, par exemple en vue d'établir telle ou telle suprématie
politique.

Il en advient que la langue grecque y est négligée au profit
des langues européennes et que les orthodoxes troublés dans leur
foi, cessent d'être vraiment orthodoxes sans devenir à proprement
parler catholiques.

« L'admiration sincère pour la Grèce qui embellit de sa fleur
l'encyclique papale » encourage M. Lambergis à une critique plus
grave encore. Le clergé occidental dans les pays grecs est en
majeure partie d'origine étrangère: les armes forgées au séminaire
catholique (romain) ne seront pas dirigées par les faibles mains des
Hellènes, mais par d'autres mains plus puissantes.

Les bataillons des moines qui font campagne en Orient, ne placent le Christ
qu'au second rang et pour appeler un chat un chat ils combattent pour la domi-



— 425 —

nation de la France, de l'Italie ou de l'Allemagne. Le moine français par exemple,
s'il avait la puissance de Deucalion et que les pierres jetées derrière lui devinssent
des hommes, préférerait les voir athées que catholiques italiens ou allemands.

C'est une propagande paradoxale que celle du catholicisme
(romain) entreprise au nom de la France, qui sourit à l'athéisme
de l'Italie qui a dépouillé le pape, et de l'Allemagne qui est
hérétique. Mais c'est un paradoxe encore plus extraordinaire que ces
ennemis du catholicisme (romain) chez eux aillent combattre pour
lui dans le pays que l'encyclique papale représente comme
l'héritier des traditions primitives et en l'honneur de qui Léon XIII
entonne un hymne si enthousiaste.

Ainsi les Grecs ne peuvent faire à l'encyclique qu'une seule
réponse: ils sont prêts à tendre la main à quiconque est prêt à

accepter la doctrine des sept conciles œcuméniques sans y rien
ajouter et sans en rien retrancher.

Dans Y Anaplasis, le professeur de théologie, Diomédès Kyriakos
critique avec moins de ménagement la lettre du pape.

Il insiste sur quatre points :

i° La fondation à Athènes, d'un séminaire catholique (romain)
n'est point un fait aussi simple qu'on le croirait à première vue.
Rien de plus inoffensif, semble-t-il, que d'instruire à Athènes et
non à Rome, les prêtres hellènes catholiques. Mais en réalité on
créera dans la capitale même du royaume un centre d'action pour
le prosélytisme papiste en Orient, prosélytisme nuisible à l'Eglise
orthodoxe qui est l'Eglise du peuple hellène. Dans tout l'Orient,
en Asie Mineure, en Syrie, en Palestine, en Egypte, les missionnaires

catholiques (romains) font une propagande active parmi les
Hellènes. Le séminaire futur serait naturellement le centre commun
de toutes les actions isolées.

2° Tout ce que dit le pape au sujet du philhellénisme qui lui
a inspiré de fonder ce séminaire n'est guère conA'aincant. Qu'il ait
remis en honneur la philosophie de Thomas d'Aquin, cela ne

prouve point non plus son philhellénisme ; car la philosophie de

ce théologien scolastique aristotélisant n'est pas la philosophie
d'Aristote, mais une doctrine défigurée et transformée selon les

préjugés du moyen âge. Il en est de même de la restauration à

Rome du collège de Saint-Athanase où l'on prépare des missionnaires

grecs pour l'Orient, c'est-à-dire des ennemis de l'hellénisme;
il en est de même de l'exaltation en 1880, des Saints Cyrille et

Méthode, apôtres des Slaves, que le pape réclame comme envoyés
de Rome alors qu'ils étaient moines hellènes de Thessalonique,
envoyés de Constantinople ; il en est de même encore de la
fondation du Lycée Léonin, à Athènes, en 1890, qui ne se conforme
pas aux lois du royaume en admettant pour ses élèves un profes-



— 426 —

seur orthodoxe. Quant à la bataille de Lépante en 1571, et à
l'accueil fait par Pie VII, en 1821, aux réfugiés hellènes, on n'en
saurait arguer en faveur du philhellénisme des papes dans le passé;
car la bataille de Lépante n'eut point lieu pour la délivrance de
la Grèce, mais pour restituer en pays grec la puissance franque,
c'est-à-dire un joug plus pesant que le joug turc lui-même; et on
sait aussi que sous Pie VII, les seuls Hellènes qui ne prirent point
part à « la lutte sacrée » furent les Hellènes catholiques (romains).

30 Le pape, en proposant la réconciliation des Eglises, n'entend

point qu'elle se fasse sur le pied de l'égalité, mais bien en
subordonnant l'Eglise hellénique à celle de Rome. Dans le passé,
les Eglises d'Orient, comme celles d'Occident, étaient autocéphales,
et reconnaissaient une primauté seulement honorifique aux évêques
de Rome, de Constantinople, d'Antioche, d'Alexandrie et de
Jérusalem. Ce genre de suprématie n'a pas suffi à l'évêque de Rome,
il a subordonné à son siège les Eglises d'Occident et aurait fait
de même pour celles d'Orient si le schisme n'y avait mis ordre.
Depuis le schisme, le papisme a tenté et tente toujours d'établir
en Orient son autorité despotique.

Mais ses tentatives ont échoué dans le passé et échouent aujourd'hui et échoueront

dans tous les temps, tant que le soleil suivra sa route.

4° Le pape prétend à tort que la Grèce ne perdrait rien à
l'union avec Rome. Elle perdrait tout au contraire, au point de
vue religieux et au point de vue national. Au point de vue
religieux, l'Eglise hellénique a conservé en effet le christianisme
primitif, ainsi que l'ont reconnu les premiers théologiens de l'Occident,
comme Döllinger. Au point de vue national, elle s'est toujours
associée au destin du peuple; elle n'a jamais agi contre les intérêts
helléniques; au contraire, elle a été au premier rang dans toutes
les luttes nationales et elle vit en pleine harmonie avec le pouvoir
civil, et concourt à tous les progrès du libéralisme. L'Eglise papiste,
au contraire, a altéré les traditions primitives ; elle est en lutte
avec le pouvoir civil, hostile aux progrès libéraux et veut fonder
un Etat dans l'Etat. L'union de la Grèce aArec l'Eglise catholique
(romaine) équivaudrait à un suicide. Elle écarterait d'elle toutes les

populations helléniques de l'Orient où se trouve son principal
avenir et dont le principal lien avec elle est l'orthodoxie.

Que l'on ne s'imagine pas à Rome que. pour avoir avec les Slaves des
désaccords politiques, nous soyons prêts à nous séparer d'eux un jour au point de vue
religieux Et quant aux avantages que noits retirerions de la part des puissances
occidentales dans le cas de l'union avec Rome, ils sont imaginaires ; car aujourd'hui
la politique des peuples n'est plus dirigée par les sentiments religieux, mais par
d'autres causes d'une nature plus matérielle. Le papisme n'exerce plus d'influence sur
la politique des nations ; et l'on sait en quels rapports d'hostilité sont à son égard
aujourd'hui la France, l'Italie et l'Espagne et toutes les puissances de race catholique
(romaine).



— 427 —

Les Kairoi qui représentent l'état d'esprit « nationaliste » et
ont été pour beaucoup dans les troubles d'Athènes, n'auraient
garde de se signaler par leur modération. Ils relèvent et reprennent
tous les griefs historiques et concluent en des termes d'une
extraordinaire violence :

L'Eglise de Rome a tout mis en œuvre, mensonge et calomnie, pour perdre
l'Eglise orthodoxe. Elle a prêché des Croisades qui ont détruit l'empire byzantin et
favorisé la conquête musulmane. Elle a tout fait pour latiniser l'hellénisme ; elle s'est
servie de la ruse et de l'intimidation pour soumettre notre race au papisme
L'encyclique nous invite à la servitude. Le pape oublie qu'il cherche à unir deux esprits
inconciliables depuis des siècles, à nous asservir, nous, les Hellènes représentant la
vérité religieuse et l'esprit du christianisme, au papisme qui, de fait, ne représente
pas l'Eglise chrétienne.

Le gouvernement grec, de son côté, a eu immédiatement
l'occasion de manifester ses sentiments. Dès que l'encyclique eut été
publiée, le délégué apostolique de S. S. Léon XIII à Athènes,
l'archevêque Delenda a soumis au ministère des Cultes une demande
en autorisation pour l'ouverture d'un séminaire catholique (romain).
Le catholicisme (romain) jouit en Grèce de la plus complète liberté,
à tel point que son clergé ne dépend pas du ministère des Cultes
et est composé en notable partie d'étrangers. Mais la Charte interdit
expressément le prosélytisme. Au Conseil des ministres, M. Mom-
pherratos a présenté un rapport verbal sur l'affaire: les conclusions
sont défavorables à la demande, par le motif que l'établissement
d'un séminaire catholique (romain) à Athènes est en opposition
avec les lois canoniques de l'Eglise grecque.

Le patriarcat de Constantinople qui exerce dans le monde
orthodoxe une sorte de suprématie tout au moins honorifique, s'est
prononcé par une note brève et agressive de YEkklesiastikë Alétheia.
Il estime que la lettre du pape ne fera qu'augmenter d'une unité
le nombre des documents de ce genre. D'ailleurs « les gens du
Vatican sont pardonnables > : l'Occident leur échappe peu à peu,
le Los von Rom retentit dans des pays jadis fidèles : ils se tournent

donc maintenant vers l'Orient orthodoxe.
Mais l'Orient orthodoxe leur a toujours montré très clairement et en plein

accord avec son passé de gloire quelle était la seule véritable route, la seule possible
vers l'entente et l'unité, le seul terrain ecclésiastique solide et inébranlable d'où ils
se sont écartés depuis des siècles par des innovations antiévangéliques dans le dogme
et la discipline ecclésiastiques non pour leur bien, certes, ni pour celui du
christianisme universel. »

* Le jubilé de M. l'archiprêtre Yanischeff. — On lit, dans
le n° i (1902) du * Messager ecclésiastique > de St. Pétersbourg :

«... M. l'archiprêtre Yanischeff n'a cessé de servir l'idée de la
reconstitution de l'unité du monde chrétien. C'est son activité dans
cette sphère qui l'a rendu non seulement connu, mais très populaire
et très estimé dans les cercles des savants théologiens de l'occident



— 428 —

qui se sont mis au service de cette grande et noble idée. Ami de

Dœllinger, de Reinkens et de beaucoup d'autres théologiens
anciens-catholiques, membre assidu de leurs congrès, M. Yanischeff
occupera avec eux une place marquante dans l'histoire de ce
mouvement si remarquable, qui a pour but final la réalisation de
la prière du Christ: Que tous soient un! »

* Une contradiction romaine sur l'eucharistie. — La Revue
a déjà- indiqué les fluctuations et même les contradictions des

théologiens romanistes en matière eucharistique (v. n° 24, 1898,

p. 778-793). En voici une nouvelle, dans la Revue du clergé français

du 15 décembre 1901. — D'une part, M. Bricout, directeur
de cette Revue, reconnaît que, dans l'ancienne Eglise, « la théorie
(remarquez cette expression) de la conversion substantielle, de la
transsubstantiation ne faisait pas encore partie de l'enseignement
officiel de l'Eglise» (p. 181); que l'Eglise se contentait alors
d'enseigner la présence réelle, « insistant même, parfois, plus que nous
ne le ferions aujourd'hui, sur la présence spirituelle » ; que cette
présence réelle et spirituelle était considérée comme une « présence
personnelle de l'Homme-Dieu clans l'eucharistie », en ce sens que,
«.sans quitter le ciel et la droite de son Père, il agit dans
l'eucharistie comme nous agissons sur les êtres qui nous touchent et

qui nous entourent » (p. 182). Nous sommes de l'avis de M. Bricout,
en ajoutant toutefois que la transsubstantiation ne faisait partie ni
de l'enseignement officiel, ni de l'enseignement non officiel; on
ignorait et le mot et la chose. Les chrétiens matérialisants (car il
y en a toujours eu) avaient des tendances à expliquer grossièrement

le changement ou mystère ; mais les autres théologiens
n'avaient que des explications spiritualistes, complètement étrangères

à une transsubstantiation. Aussi M. Bricout semble-t-il ne

pas tenir à ce mot, lorsqu'il dit: «Qu'importe?» Ce mot n'a, en
effet, aucune importance, puisque l'ancienne Eglise s'en est passée. —
D'autre part, à la p. 221, M. V. E., rendant compte de l'ouvrage
de l'évêque Gore sur le corps du Christ, 1 ii reproche de rejeter
ouvertement la transsubstantiation et de n'admettre qu'une présence
objective et spirituelle. « On ne voit pas très bien, dit-il, en quoi
peut consister une présence à la fois objective et spirituelle*.
Pardon. On peut le voir suffisamment, si l'on y regarde attentivement,

attendu que ces deux expressions ne sont nullement
contradictoires: les choses spirituelles sont aussi des réalités, surtout
en matière religieuse. D'ailleurs, M. V. E. voit-il très bien en quoi
peut consister la transsubstantiation physico-chimique du pain et
du vin au corps actuel et au sang actuel de J.-C. Que devient
dès lors son grief?



— 429 —

* Une discussion sur l'Ecriture Sainte : M. Loisy et la Revue
thomiste. — A propos du nouveau Dictionary of the Bible et de
l'article que M. Sanday y a écrit sur J.-C, M. l'abbé Loisy a dit:
« Cet article laisse dans l'esprit du lecteur une impression un peu
confuse, parce que les données de Jean y sont juxtaposées à celles
de la synopse, suivant le procédé ordinaire des concordistes. On
n'a pas vu que le quatrième Evangile est symbolique dans les

discours, ce que Jean (XVI, 25) fait proclamer par le Christ lui-
même, et dans les récits, ce qui ressort clairement de tous, mais
surtout des plus développés, par exemple l'aveugle-né et Lazare,
dont l'auteur prend soin de donner la clef (Jean IX, 5, 39; XI,
25-26). Ce point reconnu, rien n'empêche d'examiner les textes
plus librement et de façon plus objective. Il y a impossibilité
absolue a concilier entre eux les documents évangéliques, lorsqu'on
leur attribue le même caractère de rigoureuse historicité. L'harmonie

du quatrième Evangile avec les trois premiers n'existe que
si l'on maintient Jean à la hauteur où il a voulu se mettre, si on
ne le rabaisse pas au niveau d'une chronique, si l'on y voit
l'Evangile spirituel, le commentaire Ihéologique et mystique de la
synopse, un monument qui domine l'histoire et qui n'a pas de

commune mesure avec les simples relations de faits et de discours. »

Dans la Revue thomiste de mars 1901, p. 90, Mr. Th.-M. P.

combat ainsi ce point de vue: «Si M. l'abbé Loisy nous demandait

de reconnaître que sa manière d'entendre l'Ecriture Sainte (et
en choses assez notables, semble-t-il) n'est pas nouvelle; que de
tous temps l'Eglise l'a entendue ainsi; que tel est le sentiment
unanime des Pères, il nous serait plutôt difficile d'y consentir. Et
nous voudrions même, pour plus de sûreté, connaître, avant de
donner notre adhésion, ce que l'on pense a Rome de cette méthode
vraiment par trop indépendante. »

On voit que le théologien de la Revue thomiste éprouve des
difficultés au sujet de cette méthode, qui lui paraît « vraiment par
trop indépendante»; qu'il ne sait pas au juste à quoi s'en tenir
d'après ses propres principes théologiques, manifestement insuffisants

; et que, finalement, pour savoir ce qu'il croit ou ce à quoi
il doit donner « son adhésion », il ne connaît que le critérium de
M. Brunetière : « Allez le demander à Rome »

* Une discussion sur S. Liguori : Réponse du P. Mandonnet,
dominicain, au P. Brucker, jésuite, et au P. J. Kannengieser, rédemp-
toriste. — Il faut savoir que le P. Brucker, défenseur du probabilisme
de sa Compagnie, prétend avoir pour lui Alphonse de Liguori,
et cherche à déprécier non seulement le décret d'Innocent XI
contre le probabilisme (1680), mais encore les PP. Concina et

Revue intern.de Théologie. Heft 38, 1902. 28



— 430 —

Patuzzi. théologiens antiprobabilistes. Le P. Mandonnet, non moins
hostile au probabilisme que Concina et Patuzzi, revendique aussi

pour lui Alphonse de Liguori, reproche au P. Brucker de fausser
la doctrine de Liguori, et au P. Kannengieser de n'avoir même

pas lu Patuzzi, attaqué par lui. La question est intéressante, le
débat vif, et nos lecteurs liront avec intérêt cette note du
P. Mandonnet, extraite de la Revue thomiste^ septembre 1901,
P- 475-478-

« Le R. P. Brucker consacre une longue note (Etudes du
20 mars 1901, p. 781-782), c'est-à-dire un hors d'œuvre, pour faire
déposer S. Alphonse de Liguori contre les Pères Concina et
Patuzzi, dans la pensée évidente d'amoindrir leur autorité. Pour le
P. Brucker, S. Liguori est « un témoin qui ne saurait être récusé » ;
aussi prierai-je le R. P. d'accepter son témoignage jusqu'au bout.

« La position de Concina comme théologien est très claire.
Quand il eut écrit ses deux ouvrages fondamentaux, Y Histoire du
Probabilisme (1743) et sa Théologie chrétienne dédiée à Benoît XIV,
le pape et les personnages les plus qualifiés de la cour romaine
l'en félicitèrent très hautement comme d'un grand bienfait rendu
à la saine doctrine... Tandis que les écrits de Concina étaient
loués par les premières autorités ecclésiastiques et que, malgré leur
nombre et la vivacité de leur polémique, pas un seul n'a été l'objet
d'une censure de la part de l'Eglise, les livres de ses adversaires
sont allés peupler le catalogue de l'Index, quand ils n'ont pas été
l'objet de condamnations plus spéciales. Contre ces faits et cette
position, rien ne peut prévaloir, pas même le jugement de S. Liguori,
si le jugement de S. Liguori était ce qu'imagine le R. P. Brucker.
Heureusement il n'en est rien.

t Tout le monde sait, sauf les probabilistes, que la carrière
doctrinale de S. Liguori comprend deux phases. Une première où

il marche à la suite de Busenbaum. C'est la période probabiliste.
C'est alors qu'il écrit à son éditeur de Venise, en lui envoyant le
Ier Tome de sa Théologie morale: «Je suis heureux d'apprendre
que vous le ferez reviser par un Père jésuite, parce que si c'était
un Père dominicain, ceux-ci suivant aujourd'hui le P. Concina, il
rejetterait un grand nombre de mes opinions comme larges; je
m'attache d'ordinaire en effet aux opinions des Pères jésuites et
non plus à celles des dominicains, les opinions des premiers n'étant
ni larges ni rigides, mais justes». Lettere di S. Alfonso Alarla
di Liguori, Parte secunda, Roma, sans date (1890), p. 23. Les
critiques de Liguori contre Concina et Patuzzi sont contemporaines
des convictions probabilistes du saint et en sont la conséquence.

« Quelques années plus tard, à la suite des polémiques de
Patuzzi contre ses théories probabilistes, S. Alphonse répudia ses



— 431 —

anciennes doctrines et passa au probabiliorisme. « Je suis, écrivait-
il, le vrai probabilioriste: Io sono il vero probabiliorista» (1. c,
p. 344). Aussi ne trouve-t-on plus, pendant cette période de sa

vie, les jugements défavorables portés jadis contre Concina et
Patuzzi. Il parle par contre de la bonne mémoire de Patuzzi, en
se conformant à cette occasion à l'opinion de son ancien adversaire

(p. 353). Plus tard encore, il fait appel au témoignage de

Patuzzi, comme ayant le plus de poids, et invoque surtout
l'autorité des théologiens dominicains. Mais ce qui est infiniment plus
catégorique, c'est que le probabilisme et les opinions des jésuites
qu'il avait jadis qualifiées de justes sont formellement rejetées. Le
saint y revient dans sa correspondance jusqu'à satiété. « Je ferai
savoir à tout le monde que je ne suis pas la doctrine des jésuites,
mais que je la réprouve. Faro noto a tutti ch'io non seguito la
dottrina de Gesuiti, anzi la riprovo » (p. 459). « Prêchez et publiez
tous que nous sommes contraires, et moi tout le premier, aux
doctrines des jésuites. Predicatelo e pubblicatelo tutti che noi siamo
contrari ed io il primo, alle dottrine de Gesuiti » (p. 406). Voyez
aussi la répétition des mêmes jugements, p. 334, 335, 370, 396.
404, 406, 420, 477, 487, 490. S. Liguori va même jusqu'à considérer
comme une tache qu'on le qualifie en morale de probabiliste et de
tenant des jésuites (p. 477). Il est manifeste que, dans cet état
d'esprit, et ayant évolué si nettement vers les doctrines probabi-
lioristes, S. Liguori a virtuellement révoqué ses jugements antérieurs
sur Concina et Patuzzi. Le R. P. Brucker a donc fait œuvre de

partisan en mettant sous les yeux de ses lecteurs les seuls
jugements de S. Liguori antérieurs à son évolution doctrinale. Quant
à l'affirmation finale du R. Père qu'on a pu dire que le probabilisme
était, en quelque sorte, canonisé en la personne d'Alphonse de

Liguori (p. 799), je me refuse à qualifier pareille proposition après
les textes cités de S. Liguori : il est des partis pris contre lesquels
l'évidence elle-même ne peut rien.

« Le R. P. Brucker qui ne manque aucune occasion de sortir
de son sujet, comme s'il s'y trouvait mal à l'aise, nous parle aussi,

sans qu'on puisse exactement savoir pourquoi, de science moyenne
et de prémotion physique (p. 799;. Puisque le R. Père m'en fournit
l'occasion, je citerai aussi sur les matières de la grâce S. Liguori,
qu'un autre jésuite, le P. Schneeman, a réclamé comme moliniste,
en vertu de ce raisonnement: S. Liguori a recommandé la théologie

de Tournély, et celui-ci est déclaré, par Billuart, moliniste de
pied en cap. Donc Die Entstehung und weitere Entwicklung
der thomistisch-molinistichen Controverse, Fr. i. B., 1879, p. 4.
J'opposerai à cela des raisonnements moins compliqués et moins
savants. S. Liguori, sans passer par Tournély ni Billuart, nous



— 432 —

déclare directement lui-même qu'il repousse également les doctrines
des jésuites sur la morale comme sur la scolastique: espressamente
ho riprovate le dottrine de' Gesuiti circa la Morale e circa la
Scolastica (Lettere, 1. c, p. 404; voyez aussi p. 396); et sur les

questions spéciales de la grâce, ses affirmations sont tout aussi

expresses: «Que Votre Seigneurie illustrissime sache et dise à

tout le monde que, dans mon livre sur le concile de Trente, je
ne suis pas favorable à la doctrine scolastique des jésuites qui
défendent mordicus la science moyenne, tandis que je la combats
de propos délibéré. Non sono favorevole alla dottrina scolastica
de' Gesuiti, che difendono mordicus la scienza media, ma di
proposito io I oppttgfio » (p. 370). Et ailleurs : « Quant à être partisan
des doctrines des jésuites, je me suis déclaré, dans mes ceu\-res
imprimées, contraire à elles, aussi bien en morale, comme on le
voit dans mon livre, qu'en scolastique, puisque dans mon ouvrage
dogmatique sur le concile de Trente (à la session VIe, dans le
traité par moi ajouté: Du mode dont opère la grâce, au § 2,

p. 109, n° 110 et suiv.), je me suis opposé à la doctrine des

jésuites » (p. 494). Mais tout cela n'empêchera pas les probabilistes
et les molinistes de répéter demain que S. Liguori est leur
confrère, et que par sa proclamation comme docteur de l'Eglise, ce
sont leurs doctrines qui ont été canonisées. Par contre, des esprits
réfléchis reconnaîtront que bien pauvres sont des opinions qui ne
croient pouvoir subsister que par l'emploi de semblables subterfuges.»

Et encore: «Le R. P. Brucker déclare répéter (p. 781) que
le P. Patuzzi s'est occupé du décret (d'Innocent XI) surtout dans
le second volume de ses lettres. Et moi je répète au R. Père que
Patuzzi s'en est surtout occupé dans son VIe A'olume, parce que,
indépendamment des longues discussions qu'il a instituées en cet
endroit, il y a publié une nouvelle copie notoriée du décret, et il
a surtout publié en appendice des documents originaux très importants

sur la question relative à Gonzalez et au décret. Le R. P.

Brucker ajoute : « Dans un post-scriptum à sa Ve lettre, datée du
18 décembre 1754, le P. Balla réplique déjà aux V° et au VIe
volumes de Patuzzi. » Et moi j'ajoute que le P. Patuzzi répond lui-
même à cette dernière réplique du P. Balla dans ses Osservazioni
sopra vari punti d'istoria letteraria, Venezia, 1756, 2 vol., dans
le T. II, p. 380-463, dans lequel il publia une nouvelle collection
de documents sur cette même question, p. LVII-CXXIX.

« Le R. P. Brucker se croit autorisé à déclarer que Patuzzi
« a l'habitude de chanter bruyamment victoire, alors qu'il a dépensé
contre ses adversaires beaucoup plus d'assertions tranchantes et
d'injures que de bonnes raisons». A cela je répondrai que ce
procédé est beaucoup plus celui des adversaires de Patuzzi que le



- 433 —

sien propre, et qu'en fait de chant, c'est-à-dire de vaines formules
de rhétorique, ils sont à l'octave au-dessus ...»

Enfin : « Le R. P. J. Kannengieser, de la Congrégation du
St-Rédempteur, a cru pouvoir écrire, en parlant du premier ouvrage
de polémique du P. Patuzzi avec St. Alphonse de Liguori : « C'était
un pamphlet plutôt qu'un ouvrage théologique ». Dictionnaire de

théologie catholique, t. I, col. 911. Ces paroles témoignent assez

que le R. P. n'a pas lu une seule page de ce qu'il nomme un
pamphlet. Cet écrit de Patuzzi est l'œuvre d'un théologien de
profession et d'un théologien de marque. Je puis mettre sous les yeux
du R. P. Kannengieser, s'il le désire, les deux écrits où Patuzzi
combat le système encore en élaboration de S. Liguori, et il verra
s'ils comportent pareille qualification. Faute de mieux, le R. P.

aurait pu lire aA'ec plus d'attention les lettres du fondateur de sa

congrégation. Il y aurait vu que Patuzzi était un théologien et non
un pamphlétaire. C'est l'année même de la première polémique du
dominicain vénitien avec l'évêque de Sainte-Agathe, que celui-ci
qualifie le premier: Mon très estimé P. Patuzzi, il mio stimatissimo
P. Patuzzi. Et dans la même lettre: «J'estime beaucoup le
P. Patuzzi et le P. Berti, parce que ce sont des hommes vraiment
savants, perché sono uomini veramente dotti. » (Lettere, 1. c, p. 205):
et il répète ailleurs ce témoignage (p. 209). Le R. P. Kannengieser
aurait mieux fait de lire Patuzzi pour apprendre aux lecteurs du
Dictionnaire de théologie catholique sur quels points S. Alphonse.
en conséquence des observations de son critique, avait modifié son
système pour le conduire à sa constitution finale ...»

* Quelques aveux du P. Didon. — La « Revue des Deux
Mondes» (ier et 15 février 1902) a publié une correspondance
inédite et fort intéressante du P. Didon à un ami laïque. Il y est
souvent question du Christ et du christianisme, de la nécessité de
faire son devoir et de savoir souffrir ; pas un mot ni du pape, ni
de l'Eglise romaine, ni de l'infaillibilité. Ces choses tenaient fort
peu de place dans son esprit, si même elles en tenaient. «La bas »,

disait-il avec plus de dédain que d'estime, en parlant de Rome.
Le cas qu'il faisait de la théologie catholique-romaine, de la française

surtout, on le voit dans les extraits suivants ; c'est instructif.
Dans une lettre datée de Leipzig, 6 mai 1882, on lit: «L'élément

religieux de l'Université de Leipzig m'a naturellement plus
intéressé. Or, savez-vous, cher ami, combien d'étudiants suivent la
faculté de théologie Plus de 500. Vingt maîtres enseignent là.
J'ai observé de près l'objet de leur enseignement, pour en mesurer
l'étendue et la portée; je l'ai comparé en esprit, avec l'enseignement

théologique supérieur qui est donné en France et que je



_ 434 —

connais bien ; et savez-vous quel est le résultat de mon observation
et de ma comparaison? C'est que, dans la seule faculté de théologie

de Leipzig, allemande et protestante, il y a une activité de
science religieuse supérieure a celle que je sais exister dans les

86 séminaires départementaux de France, y compris les quatre
facultés de théologie de l'Etat: la Sorbonne, Bordeaux, Aix et Lyon.
En France, la routine est partout, elle tue la science religieuse,
qu'elle immobilise dans un enseignement uniforme que cent maîtres
répètent comme des perroquets ; en Allemagne, le mouvement
spontané et libre donne à la science religieuse un caractère
progressif qui la met au niveau de la culture du temps ; et je suis
très frappé ici de la considération qu'obtiennent, dans le monde
lettré, les travaux, les ouvrages de science religieuse, qui, en France,
n'ont pas le moindre crédit. Du reste, ils n'existent pas en France.
La religion ne s'affirme que par son caractère politique ou cultuel-.
et sur ce terrain, elle ne fait que s'attirer de nouveaux échecs. Ici,
elle s'affirme sur le terrain scientifique, historique, philosophique,
littéraire, avec un incalculable éclat; et elle jouit, je vous l'assure,
d'une très haute considération »

Lettre de Gcettingen, 21 juillet 1882: «Chose étrange! Je

trouve ce pays protestant plus religieux que nos pays latins,
catholiques de nom, sceptiques de fait. Les mœurs y sont faciles...
mais sans aucun raffinement de vice... Grâce à leurs Universités,
ils sont aussi beaucoup plus instruits que nous ; et leur science
religieuse, historique, critique, est sans comparaison la plus
développée qui existe aujourd'hui dans la civilisation moderne. »

Lettre de Tubingue, 9 septembre 1882: « Plus de 350 étudiants
suivent les cours de théologie protestante ; les catholiques n'ont
que 150 élèves. Chose merveilleuse! Professeurs et disciples vivent
dans la plus parfaite harmonie, entre protestants et catholiques.
Point de polémique acerbe; point cle violence, mais une grande
courtoisie dans les rapports. Xous sommes loin, vous le voyez, de

nos catholiques français, qui ne songent qu'à se manger pieusement

les uns les autres, pour la plus grande gloire de leur Eglise.
Du reste, j'ai observé en général, dans l'Allemagne, une bien plus
grande liberté et un bien plus grand esprit de tolérance que dans
nos pays latins. J'ai pu encore étudier à Tubingue l'organisation
matérielle et la discipline morale sous laquelle les étudiants en
théologie, destinés au sacerdoce, sont éle\'és. Cela ne ressemble en
rien à nos séminaires français. Chez nous, le clergé est élevé dans
une sorte de caserne, séparé du monde, séquestré des autres
étudiants ; ici, rien de pareil, les jeunes théologiens ont bien une
maison où ils vivent en commun, mais ils ne reçoivent pas là leur
enseignement; ils vont à l'université comme leurs collègues; ils



— 435 —

sont mêlés à eux; ils n'ont pas d'habit qui les distingue trop, et
ils peuvent sortir librement à de certaines heures. En France, nous
avons toujours eu peur que les mauvais ne gâtent les bons; en

Allemagne, ils pensent que les vrais bons sont, comme le diamant,
incorruptibles, et qu'ils peuvent et qu'ils doivent améliorer les

mauvais. »

Lettre de Paris, 8 octobre 1882 : « Je fais ce travail (volume
sur les Allemands) sans concevoir la moindre illusion sur la
légèreté et l'indifférence de l'opinion publique. Elle est en proie
a l'esprit de secte, et toute voix indépendante ne peut tout au plus
réussir qu'a Iexaspérer. Mais ce qui est dit est dit ; et si l'on
parle au nom de la vérité, on arrive tôt ou tard à être utile
Si ce n'est pas aujourd'hui, ce sera demain. »

* Une discussion entre M. Mignot, archevêque d'Albi, et M.
Turinaz, évêque de Nancy. — M. Turinaz a publié une brochure
intitulée : « Les périls de la foi et de la discipline dans l'Eglise de France
à l'heure présente », brochure dans laquelle il attaque les courants
nouveaux qui se manifestent soit dans le clergé, soit chez les laïques, au

point de vue de l'apologétique, de l'exégèse, de la critique historique,
du socialisme chrétien, etc. M. Turinaz est résolument conservateur,
et il ne craint pas de signaler les personnalités qui lui paraissent
dangereuses, entre autres M. Fonsegrive, directeur de la Quinzaine. M.

Mignot a pris la défense de M. Fonsegrive, et il croit nécessaire de

mettre la théologie et la défense des choses de l'Eglise à la hauteur
des besoins nouveaux. Les deux esprits et les deux méthodes sont
donc en contradiction manifeste. Q'en faut-il conclure? Que l'épiscopat

français est divisé Non. Deux évêques sont divisés, et rien de

plus-, chacun en a quatre ou cinq de son parti en secret, les 75 autres
ne pensent pas. Ce que l'on peut prévoir, c'est que M. Turinaz
l'emportera numériquement et administrativement, et que, par son
aveuglement d'ancien régime, il perdra la papauté comme les de Sèze et
les de Polignac ont ruiné la monarchie. D'autre part, M. Mignot, qui
veut sauver la papauté plus qu'il ne veut sauver l'Eglise, ne la sauvera

pas, d'abord parce que la papauté, qu'il n'a pas étudiée à fond, est
une erreur qui doit disparaître ; ensuite parce que les demi-mesures
qu'il propose ne peuvent aAroir d'autre efficacité que celle d'un
emplâtre sur une jambe de bois. Dans les deux cas, c'est l'effondrement:
question de temps.


	Chronique

