Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)
Heft: 38
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. — Neue Abhandlungen tiber die Beichte.

Unter dem Titel: A Treatise on the History of Confession
until it developed into Auricular Confession A. D. 1215 (l.ondon,
C. J. Clay and Sons, 1901, 124 S.), liegt uns eine Abhandlung
vor, die C. M. Roberts herausgegeben hat.

Der Verfasser glaubt den Beweis geleistet zu haben, dass
in den zwolf ersten Jahrhunderten keine ,Notwendigkeit“ (ne-
cessity) vorlag, ,einem Priester alle bosen Gedanken und ge-
ringern Siinden“, deren sich ein Mitglied der Kirche etwa
schuldig fiihlte, zu offenbaren. FEr ist auch der Meinung, dass
bisher in keiner Abhandlung tiber diesen Gegenstand die chrono-
logische Aufeinanderfolge der Zeugen so sorgfiltig beobachtet
worden sei, wie nun von ihm.

Dass erst die Lateransynode vom Jahr 1215 jedem Gliu-
bigen die Verpflichtung auferlegt hat, dem eigenen Priester
,alle seine Stinden getreulich zu beichten®, ist eine notorische
Thatsache. Was die chronologische Ordnung bei der Aufzihlung
der Zeugen betrifft, die fir oder gegen die Beichte in Anspruch
genommen werden, so scheint mir, dass in diesem Punkte doch
viele andere Theologen nicht minder sorgtialtig zu Werke ge-
gangen seien. Wichtiger ist die Wirdigung der geltend ge-
machten Zeugnisse. In dieser Hinsicht fiillt nach meinem Urteil
die vorliegende Schrift keine Liicke in der bereits vorhandenen
Litteratur aus. Ich bin im Gegenteil der Meinung, dass gewisse
Thatsachen und Beweisstellen, die in einer Abhandlung tber
die Beichte zu erortern sind, von Roberts viel zu wenig ein-
liasslich und sorgfiltig berticksichtigt worden seien.

Schon mit der ersten Zeile bin ich nicht einverstanden.
Auricular Confession or Sacramental Confession (Ohrenbeichte
oder sakramentale Beichte) hat doch wohl zur Voraussetzung,
dass Ohrenbeichte und Busssakrament sich gegenseitig deckende



— 355

Begriffe seien. Das halte ich fiir unrichtig. Ich glaube, dass
schon die apostolische Kirche Bussakte kannte, die zwar von
der Ohrenbeichte sehr verschieden sind, mit welchen sich aber
doch die Christgliubigen der sakramentalen Stndenvergebung
teilhaftig machen konnten. Uber die hier in Betracht kommenden
Schriftstellen ist der Verfasser viel zu rasch hinweggegangen.
Allerdings war es nicht nétig, eine Erklirung der Worte Jesu
Matth. 16, 19 zu geben; hier ist von der Beichte nicht die Rede.
Wenn sich das ,Binden und Losen* auf das Siindenbehalten
und Siindenvergeben bezieht, was ich anerkenne, so ist doch
zu beachten, dass der Heiland da von der erst noch zu er-
bauenden Kirche spricht (orzodog)'om). Das hier gemeinte Stinden-
vergeben ist daher dasjenige, das zu Pfingsten seinen Anfang
nahm, als sich 3000 taufen liessen .zur Vergebung der Sinden®
(Apg. 2, 38). Anders verhillt es sich mit der Stelle Matth. 18,
15—20. Hier versetzt sich Jesus in die Zeit, in welcher seine
Kirche als organisierte Gemeinschaft ins Dasein getreten ist.
Daher ist an dieser Stelle das ,Binden und Lésen® mit der
kirchlichen Bussdisciplin in Beziehung zu bringen. Ich ver-
misse jedoch (S. 6) eine néihere Belehrung dariiber, wie die
Handhabung dieser Disciplin zu denken sei und welche religiose
Bedeutung ihr zukomme. Eine sorgtiiltige Priifung der citierten
Stelle wiirde dem Verfasser Gelegenheit geboten haben, die in
.dunkeln Zeiten der Kirche* gehegte Vorstellung zu beleuchten,
nach welcher man vermittelst der priesterlichen Binde- und
Losegewalt seiner Siinden entlastet werden konnte (S. 8).

Vollig uberflissig war die Besprechung der Berichte Matth.
3, b—6 und Apg. 19, 18—20 (S. 8—11). Die durch den Tiufer
veranlasste Bussiibung kann ebensowenig wie das mit der
Bekehrung zum Christentum verbundene Siindenbekenntnis zur
Rechtfertigung des kirchlichen Bussinstitutes dienen. Es ist
librigens unrichtig, wenn der Verfasser behauptet, der griechische
Ausdruck <fouoloysioden (Matth. 3, 6) sei von einem in Worte
gekleideten speciellen Stindenbekenntnis zu verstehen. Dagegen
spricht schon der Zusammenhang. Noch der hl. Chrysostomus
gebraucht die Ausdriicke ffouoloyraic, éSouoloysiy an vielen
Stellen von einem innern Akt der Reue, mit welchem man sich
allein vor Gott anklagt.

Auf eine Kkirchliche Bussiibung, die zur Erlangung der
Stindenvergebung dienlich ist, beziehe ich die Weisung Jak. 5,



— 356 —

14—16. Roberts sagt (S. 13), dass die Verteidiger der rémischen
Lehre mit der angefiihrten Stelle die Verpflichtung zum Stinden-
bekenntnis vor dem Priester zu rechtfertigen suchen. Das ist
nicht der Fall. Die Verteidiger der romischen Lehre miissen
sich nach der fiir sie massgebenden Lehre der Trienter Synode
auf Joh. 20, 23 berufen. Wirden sie Jak. 5, 14—16 fir die
sakramentale Beichte in Anspruch nehmen, so miissten sie auch
zugeben, dass die Gnade der Stindenvergebung nicht einem
richterlichen Urteil des mit Jurisdiktion ausgeriisteten Priesters,
sondern dem ,Gebet des Glaubens®, mit welchem sich die
Organe der Kirche fiirbittend an Gott wenden, zugesichert
werde. Damit wire die romische Lehre neuerdings preis-
gegeben.

Es fallt mir auf, dass der Verfasser die Stelle Joh. 20,
20— 26 einfach mit Stillschweigen {ibergeht. Sollte ihm unbe-
kannt sein, dass die Trienter Synode ein Dogma gemacht hat,
nach welchem die angefiithrte Stelle auf die Einsetzung der
speciellen Beichte vor dem Priester bezogen werden muss?
Romische Leser werden ihm den Vorwurf machen, dass er ab-
sichtlich den Schein zu erwecken suche, als gebe es im Neuen
Testament keinen Ausspruch, mit dem man die Urspriinglich-
keit des Busssakramentes beweisen konne.

Mit Recht beruft sich Roberts auf I. Kor. 5 und II. Kor. 2,
um an einem Beispiel zu zeigen, wie der Apostel das ,Binden*
und , Losen* gelibt hat (S. 14 f.). Nur wiire hier die Mitwirkung
der Gemeinde zu erortern gewesen. Dann hitte leicht dar-
gethan werden kénnen, dass sich hinsichtlich der priesterlichen
Losegewalt aus Matth. 18, 15—20, Jak. 5, 14—16 und dem Ver-
fahren des Apostels Paulus im Grunde die gleiche urchristliche
Lehre ergebe.

Die Ausfithrungen {iber die Entwicklung der Beichte in den
ersten christlichen Jahrhunderten verlieren wiederum dadurch
alle Beweiskraft, dass der Verfasser nicht unterscheidet zwischen
der Busse, die vor der Taufe gefordert war, und der Bussibung
der Getauften, wihrend doch nur die letztere mit der Beichte
in Beziehung gebracht werden kann. Sodann scheint Roberts
von der der einmaligen Taufe entsprechenden einmaligen Buss-
tibung, die groben DMissethitern gestattet wurde, nichts zu
wissen. Und doch ist dieser Punkt fiir die richtige Beurteilung
des Busswesens in der alten Kirche von entscheidender Be-



— 357 -

deutung. Grobe Missethiter, die infolge ihrer Vergehen die
Abendmahlsgemeinschaft verloren hatten, mussten die veriibten
Frevel allerdings reumiitig eingestehen und biissen, falls sie
wieder zur Kommunion zugelassen werden wollten. Aber diese
Rekonziliation war nur einmal (semel) im Leben zu erlangen.
Nun waren aber auch in der alten Kirche derartige Missethiter
nur Ausnahmen; die grosse Masse der Gldubigen kam nie in
die L.age, mit solchen speciellen Bekenntnissen vor den Organen
der Kirche die Rekonziliation nachsuchen zu miissen. Dass
gleichwohl auch die Gliubigen im allgemeinen wenigstens
moralisch verpflichtet waren, ihre tiglichen Verfehlungen von
Zeit zu Zeit dem Bischof oder einem Priester zu beichten, lédsst
sich auch nicht mit einem einzigen Zeugnis aus den finf ersten
Jahrhunderten belegen. Die Kirchenschriftsteller gedenken wohl
héiiufig der Bussiibungen, die tiglich vorzunehmen waren, nament-
lich auch der Bussakte der versammelten (GGemeinde, reden
aber niemals von einem speciellen Stindenbekenntnis, das voll-
berechtigte Gemeindemitglieder vor dem Priester abzulegen
gehabt hitten, um Stndenvergebung zu erlangen. Fir die
grosse Masse der Gliaubigen gab es keine ,Beichte“ mit spe-
ciellem Sindenbekenntnis vor dem Priester.

Die Wiedergabe der einzelnen patristischen Zeugnisse be-
darf vielfach der Richtigstellung. So wie sie Roberts mitteilt,
liessen sie sich bisweilen eher zur Rechtfertigung der romischen
Ohrenbeichte verwerten. Das gilt schon vom Clemensbrief.
Nach Roberts heisse es im Clemensbrief c. 52: ,Gott ist keiner
Sache bedirftig und verlangt von uns weiter nichts, als dass
wir ihm wunsere Siinden bekennen.* Damit verbindet der Ver-
fasser eine Stelle aus c. 57, die er folgendermassen wiedergiebt:
L1hr also unterwerfet cuch euern Priestern und lasst euch
unterweisen zur Busse.* In dieser Form und in dieser Ver-
bindung sind die beiden Ausspriiche offenbar ein sehr ein-
leuchtendes Zeugnis dafiir, dass die Ohrenbeichte vor dem
Priester schon am FEnde des ersten Jahrhunderts zur Pflicht
gemacht worden ist. Allein Roberts hat c. 52 etwas beigefiigt,
c. DT etwas weggelassen, was den angefihrten Worten einen
wesentlich andern Sinn giebt. Clemens spielt c. 52 auf Ps. 49,
9 ff. (nach hebr. Zihlung Ps. 50) an, wo Gott von sich sagt,
dass er keiner materiellen Opfergaben bediirftig sei, sondern
Hingabe des Herzens und Geistes, aufrichtige Lobpreisung ver-



— 358 —

lange. Da nun der griechische Ausdruck fir lobpreisen (¢Souoio-
yele dawt), wie confiteri, auch im Sinne von beichten gebraucht
werden kann, fligen die romischen Theologen gewdhnlich noch
die Worte hinzu: ,unsere Siinden”, so dass Clemens den ein-
falticen Gedanken aussprechen wirde, den ihm leider mit der
gleichen Beifiigung auch Roberts unterschiebt. Kap. 57 aber
wird die Mahnung gegeben: .lhr also, die ihr den Anfang mit
dieser Empirung gemacht habt, unterwerfet euch den Priestern.”
Mit der Emporung ist der Streit gemeint, der in Korinth zur
Absetzung der Presbyter gefiihrt hatte. Dadurch, dass Roberts
die unterstrichenen Worte wegliasst und den Satz mit ,also®
einfach auf das aus c. 52 genommene (falsche) Citat folgen
lasst, gewinnt der Leser den Eindruck, das Stindenbekenntnis
habe gerade in der Unterwerfung unter die priesterliche Auto-
ritit, also in einem Bekenntnis vor dem Priester zu bestehen!

Ebenso willkiirlich ist die Berufung auf den sog. zweiten
Clemensbrief (eine Homilie aus der DMitte des zweiten Jahr-
hunderts). Roberts findet hier (c. 8) den Bewels, dass ,sicht-
bare Bussakte® verlangt worden secien (S. 20). Das ist richtig;
aber die verlangte Bussiibung ist nicht die Beichte, sondern
die mit der Bekehrung zum Christentum und dem Empfang der
Taufe geforderte Sinuesdnderung.

Die Weisung des Barnabasbriefes: Du sollst deine Sitinden
bekennen und nicht mit einem bosen Gewissen zum Gebete
kommen®, will Roberts freilich nicht auf die Ohrenbeiehte be-
ziehen, denn wie das Gebet sc sei auch das Stnden bc,k ntnis
hier als ein solches zu denken, das an Gott gerichtet se1 (S. 17).
Ich glaube nicht, dass diese Bemerkung roémische Leser uber—
zeugen wird; wirksamer wiire es gewesen, wenn der Verfasser
festgestellt hétte, dass sich der Barnabasbrief auf Kap. 4 der
sDidache® stiitzt, wo es deutlicher heisst: .In der Versamm-
lung bekenne deine Siinden®, was eben nur von einem gemein-
schaftlichen Bussakt verstanden werden kann. Die ,Didache”
scheint dem Verfasser bisher unbekannt geblieben zu sein.

Vom Pastor Hermi sagt Roberts (S. 25), er ,scheine® nur
von einem Bekenntnis vor Gott zu wissen. Das ist wieder un-
richtig. Der genannte Zeuge betont vielmehr sehr bestimmt
(Mand. 4, 3; vgl. 4, 1; Sim. 8, 7), dass es fiir die Getauften
eine einmalige Busse gebe (dodlorc tot Jsot neravoid soro ie).
Unter dieser einmaligen Busse kann nur ein Kirchlicher Akt



— 359

gemeint sein, durch den Gefallene wieder in die urspriingliche
Beziehung zur Gemeinde zurtckversetzt wurden und in der
kirchlichen Fiirbitte ein Unterpfand dafiir erhielten, dass ihnen
auch Gott vergebe — also ein auch vor der Kirche abgelegtes
Bekenntnis.

Auf diese einmalige Busse bezieht sich auch, was (S. 27)
Irenéus tiber die Bekenntnisse der Weiber berichtet, die sich
von den Gnostikern lossagten und in die Kirche zuriickkehrten.
Dass Gefallene und aus der Gemeinde Ausgeschiedene erst nach
reumiitigem Eingestindnis der veriibten Vergehen und nach
geleisteter Busse wieder zur Kommunion zugelassen wurden,
kann niemand bestreiten, der von diesen Dingen auch nur eine
ganz oberflichliche Kenntnis hat. Allein diese Thatsache hat
mit der Verpflichtung der Glédubigen im allgemeinen zu einem
speciellen Stindenbekenntnis vor dem Priester nichts zu thun.
Wenn Origenes (S. 33) und andere gelegentlich die Weisung
geben, sich an den priesterlichen Arzt zu wenden und dem-
selben die Wunde zu zeigen, so ist diese Mahnung an Siinder
gerichtet, die sich durch grobe Missethaten aus der kirchlichen
Gemeinschaft ausgeschieden hatten oder doch flirchten mussten,
ausgeschieden zu sein.

Ich dart den Raum dieser ,Zeitschrift® nicht weiter in
Anspruch nehmen. Eine einlissliche Priifung der von Roberts
nambaft gemachten Zeugnisse wiirde den Umfang eines Buches
bekommen. Ein Verdienst der vorliegenden Schrift besteht
darin, dass sie den Leser auf die Beweisstellen aufmerksam
macht, auf welche sich gewdhnlich die Verteidiger und die
Gegner der obligatorischen Ohrenbeichte berufen. Nur werden
leider, wie wir gesehen haben, diese Stellen héufig in einer
Weise verwertet, dass man sich fragen muss, ob der Verfasser
eigentlich die Beichte rechtfertigen oder eine Verpflichtung zur
Beichte als unbegriindet hinstellen wolle. Er sagt, seine Schrift
sei das Resultat ,der Arbeit vieler Monate“. Ich glaube, dass
die Arbeit vieler Monate nicht gentigt, eine Geschichte der
Beichte bis zum Jahre 1215 zu schreiben; dazu bedarf der-
jenige, der nicht schon durch seine sonstigen Studien mit dem
Gegenstand vertraut geworden ist, der Arbeit von Jahren.



— 360 —

Durch freundliche Vermittlung erhalte ich Nr. 170 einer
in Paris (bei Letouzey & Ané) unter Mithiilfe vieler Geistlichen
von Vikar Bricout an der St-Vincent de Paul-Kirche heraus-
gegebenen Zeitschrift, die den Titel hat ,,Revue du Clergé
Francais“.  Sie erscheint jeden Monat zweimal in Heften von
je 120 Seiten. Es handelt sich also um eine ganz bedeutende
Publikation. Wie auf dem Titel gesagt ist, soll sie als Organ
zur Besprechung aller Fragen der wissenschaftlichen und prak-
tischen Theologie und des kirchlichen Lebens dienen.

Der Ausdruck ,,Clergé IFrancais frappiert. Das klingt
gallikanisch. Sollte wirklich die Erinnerung an die grosse
Vergangenheit und ehemalige nationale Selbstindigkeit der
gallikanischen Kirche immer noch nicht ganz erloschen sein ?

In dem vorliegenden Heft wird unter dem Titel ,Quelques
hommes éminents de ’Eglise de France® eine Serie von Artikeln
begonnen. Der erste Artikel ist dem gelehrten Jesuiten Denis
Petau, geb. 21. August 1583, gestorben 11. Dezember 1652, ge-
widmet. Es fallt mir auf, dass der Verfasser mit besonderer

Ausfiibrlichkeit die Anschauung des — gewdéhnlich Petavius
genannten — bertthmten Gelehrten (iber das Busswesen der

alten Kirche behandelt und, soweit. dieselbe richtig war, zu-
stimmend darstellt.

In einer Abhandlung, die Petavius 1622 als Anhang zu
den Werken des hl. Epiphanius herausgab, tiberraschte er die
Welt mit der Entdeckung, dass in den ersten Jahrhunderten
groben Siindern nur einmal im Leben Gelegenheit zu einem
religiosen Akt geboten war, der ungefiihr der heutigen Beichte
entsprach. Man wusste zwar auch damals, 1622, schon, dass
Ruckfillige zu keiner Rekonziliation mehr zugelassen wurden;
aber man beruhigte sich, wie der Referent bemerkt, mit der
Annahme, dass die Riickfilligen doch immer noch in privater
Weise hétten Busse thun und in privater Weise die sakra-
mentale Lossprechung erhalten konnen. So schien die Beichte
im modernen Sinne gerettet zu sein. Allein Petavius habe ge-
zeigt, dass die gewohnliche Ausflucht vollig unhaltbar sei. Das
wiare doch, habe er gesagt, eine seltsame Einrichtung gewesen,
wenn man Sinder nach dem ersten schweren Fall harten Buss-
tibungen unterworfen und erst nach Jahren, bisweilen erst am
Inde des Lebens losgesprochen, Riickfalligen hingegen die Ab-
solution ohne jene Demiitigungen erteilt hitte. Wer das Vor-



— 361 —

handensein einer solchen Einrichtung behaupte, miisse fiir seine
Behauptung auch Beweise bringen; von solchen Beweisen wisse
man aber bisher gar nichts.

Ebenso energisch habe Petavius eine andere Behauptung
zurtickgewiesen, mit der man fiir das Vorhandensein der Beichte
im modernen Sinn Raum zu gewinnen suchte. Die Synode von
Elvira zidhlt eine Reihe von Vergehen auf, die zur Folge
hatten, dass der Siinder, auch wenn er Busse that, erst am
Ende seines Lebens die Eucharistie wieder erhalten konnte.
Man pflegte nun zu sagen: gewiss, die Eucharistie konnte
der betreffende Siinder erst wieder erhalten, wenn er am
Sterben war; aber die sakramentale Lossprechung konnte er
auch vorher und so oft, wie er sich dem Bussgericht unter-
warf, bekommen! Petavius habe bewiesen, dass auch diese
Ausrede vollig grundlos sei und dass es eine Rekonziliation
(Lossprechung) ohne Zulassung zur Ifucharistie tiberhaupt nicht
gegeben habe. Die notorische Thatsache, dass schweren Stindern
unter Umstinden auch nach dem ersten Fall erst am Ende
des Lebens die Eucharistie wieder gewiihrt wurde, zeige aber-
mals, dass man in den ersten Jahrhunderten die Beichte im
modernen Sinne nicht gekannt habe.

Eine schwankende Aunsicht scheint Petavius dariiber gehabt
zu haben, wie eine bezlgliche Weisung zu verstehen sei, die
Innocenz I. am 20. Februar 405 dem Bischot Exsuperius von
Toulouse erteilt hat (Mansi, III, p. 1038 ss.). Exsuperius hatte
angefragt, wie es mit Leuten zu halten sei, die nach der Taufe
fortwidhrend ein ausschweifendes Leben gefiihrt hitten (omni
tempore incontinentize voluptatibus dediti), aber am Ende des-
selben gleichzeitig Busse und Wiederaufnahme (pcenitentiam
simul et reconciliationem communionis) begehrten. Innocenz
antwortet, die kirchliche Disciplin sei in dieser Hinsicht friiher
strenger gewesen. Frither nimlich habe man in solchen Fillen
die Busse (pcenitentia) gewihrt, die Wiederaufnahme jedoch
(communio) verweigert. Um die Glaubigen vor dem Abfall ab-
zuschrecken, habe man in der Zeit der Verfolgung mit gutem
Grund die Wiederaufnahme (communio) versagt, jedoch, um nicht
vollig alles zu verweigern (ne totum penitus negaretur), die
Busse (peenitentia) gestattet. (Das war wirklich der Fall. So
schreibt Cyprian [Ep. 52 ad Antonian.], dass ,Gefallenen®, die
sich der Kirchenbusse nicht unterzogen, sondern erst in Todes-



— 362 —

gefahr um die Rekonziliation baten, die Wiederaufnahme nicht
zu gewidhren sei.) Spiter jedoch, fihrt Innocenz fort, als der
Herr .seinen Kirchen* den Frieden zurtickgegeben hatte, sei
es Regel geworden, den Sterbenden (abeuntibus) die Wieder-
aufnahme (communionem) ,gleichsam als Wegzehrung auf die
Reise® (quasi viaticum profecturis) zu bewilligen, damit man
nicht den Schein auf sich ziehe, als wolle man die Hirte der
Novatianer, welche die Verzeihung (venia) verweigerten, nach-
ahmen. ,Es wird also zuletzt mit der Busse auch die Gemein-
schaft erteilt (tribuitur ergo cum pceenitentia extrema communio),
damit derartige Menschen, die wenigstens in ihren letzten
Stunden Busse thun (vel in supremis suis peenitentes), durch
die Erbarmung unseres Erldsers vor dem ewigen Verderben
bewahrt bleiben.* — Dirfte man nun pwnitentia vom Buss-
sakrament, communio von der Kucharistie verstehen, so hiitte
man in den angefiihrten Ausserungen ein Zeugnis dafiir, dass
man in den ersten Jahrhunderten die Ubung gekannt habe,
den Siindern in gewissen Fillen die Absolution, nicht aber die
Kommunion zu erteilen. Allein in diesem Sinne hat Innocenz
seine Antwort nicht gemeint. Namentlich zeigt die Berufung auf
die Novatianer, die auch in der Todesstunde die wvenia ver-
sagten, dass unter penitentia einfach die Zulassung zur Kirch-
lichen Bussiibung, unter extrema commaunio die am Lebensende
zu gewithrende Wiederaufnahme in die (Gemeinschaft oder die
reconciliatio zu verstehen ist. Die Rekonziliation schloss immer
zwel Dinge in sich, die nicht zu trennen waren, die Flrbitte
fiir den reuigen Stinder, der Busse gethan hatte, und die Ir-
teilung der Kucharistie. Die Eucharistie war stets das Unter-
pfand der communio, d. i. der vorhandenen, bezw. wiederher-
gestellten kirchlichen Gemeinschaft. Die von Papst Innocenz
erlassene Weisung zeigt nur wieder, dass es zu seiner Zeit fir
(zefallene eine beliebig zu wiederholende Beichte mit Absolu-
tion nicht gab.

Ich bekenne {ibrigens, bisher nicht gewusst zu haben,
dass ich mich hinsichtlich der Beichte mit dem gelehrtesten
Jesuiten, der diese Frage studiert hat, im allgemeinen in Uber-
einstimmung befinde. Allerdings macht der Jesuit zum Schluss
auf eine kleine Hinterthiir aufmerksam, durch die er glaubt,
das moderne Beichtwesen bequem zu jeder Zeit hereinschaften
zu kionnen: die Bischofe der ersten Jahrhunderte hiitten es eben



— 363 —

fiir richtig gehalten, von ihrer ,unbegrenzten Schliisselgewalt®
nicht den vollen Gebrauch zu machen! Man hiitte also den
groben Sitindern die Lossprechung vorenthalten, weil es den
Herren Bischofen so beliebte; als es ihnen anders beliebte,
wurde die Absolution ofter erteilt und schliesslich die jihrliche
Einholung der Absolution obligatorisch gemacht! Erteilung oder
Vorenthaltung oder Aufndtigung der Stindenvergebung war in
das Belieben der Bischofe gestellt!

Immerhin hatte die Entdeckung des Jesuiten Petavius ein
Nachspiel, das zeigt, dass man selbst im 17. Jahrhundert tiber
die Beichte noch nicht ganz zu den korrekten Vorstellungen
der heutigen romischen Kirche gelangt war. Man wird wohl
vermuten, das Nachspiel habe wesentlich in Angriffen auf die
mit tridentischen Dogmen wenig harmonierenden Auseinander-
setzungen des Jesuiten bestanden. Dem ist nicht so! Vielmehr
wurde der damalige Bischof Laubépine auf den grossen Ge-
lehrten eiferstichtig und beschuldigte ihn, in seiner Abhandlung
Dinge veroéffentlicht zu haben, die er nicht selbst gefunden,
sondern durch ihn, den Bischof, bei dem frithern intimen Ver-
kehr kennen gelernt hatte; Petavius sei ein Plagiator! Dieser
wollte natiirlich den herben Vorwurf nicht auf sich sitzen
lassen, sondern erklirte, er sei durch seine cigenen Studien
zu der wichtigen Entdeckung gelangt.

Allein der genannte Jesuit war ein zu gelehrter Mann, um
die gefahrlichen Konsequenzen seiner Publikation nicht selbst
auch zu empfinden. Im Jahr 1633 liess er mit seiner Ausgabe
der Schriften des Synesius eine neue Abhandlung erscheinen,
in welcher er im wesentlichen die frither gewonnene Anschauung
widerrief. FEr suchte nun darzuthun, dass wenigstens den
Sterbenden die Absolution niemals verweigert worden sei, also
auch den Riicktilligen nicht. Der Referent findet, dass es dem
Jesuiten nicht gelungen sei, seine frithere Beweisfiihrung zu
widerlegen; er ist der Meinung, Petavius miisse ganz besondere
Grunde gehabt haben, die Resultate seiner frithern Forschung
mit kiinstlichen Auslegungen selbst wieder in Frage zu stellen.
Das glaube ich auch. Namentlich ist die Berufung auf den
13. Kanon des Konzils von Nicda nichtig. Das Konzil redet
nicht von Riickfilligen, sondern korrigiert Ubungen, die auch
von der Synode zu Elvira gebilligt worden waren und nach
welchen in gewissen Fillen den Sindern auf dem Todbette



— 364 ~

auch die erste und einmalige Rekonziliation versagt blieb. Der
Referent erkennt jedoch mit Genugthuung an, dass Petavius
1644 in einer Schrift gegen Arnauld wieder, wenn auch nur
furchtsam (bien que timidement), zu der urspriinglichen und
richtigen Erkenntnis zuriickgekehrt sei. Er habe wohl beige-
fiigt, dass nach der Meinung gelehrter Schriftsteller die Ab-
solution auf dem Todbette niemals verweigert worden sei; er
lasse jedoch durchblicken, dass seiner Meinung nach diese An-
sicht der Wirklichkeit nicht entspreche.

Dass in einer ,,Revue du Clergé Francais’“ derartige Dinge
heute wieder gesagt werden diirfen, scheint mir bemerkenswert.

EY

In der von der theologischen Fakultit in Freiburg (Schweiz)
herausgegebenen Revwe Thomiste, Nr. 4, 1901, finde ich S. 487 f,
die Analyse eines Aufsatzes, der in der Revue du Clergé Francais
vom 1. August 1901 erschienen war und ebenfalls von der
Beichte in der Kirche der ersten Jahrhunderte handelt. Wenn
die Ausziige richtig sind, so ist der Aufsatz oberfliichlich genug.
Auch die lasslichen Stinden, heisst es da, seien von jeher einer
Busse (une peine) unterworfen gewesen. Gewiss! So erinnert
ja noch der heilige Augustin bei jedem Anlass an die Bitte des
Vaterunsers: ,Vergieb uns unsere Schulden, wie auch wir ver-
geben unsern Schuldigern®. Das ist eine Bitte, die nach der
Weisung des Herrn tiaglich zu sprechen ist und als Bussiibung
tir die tdglichen Vergehen angesehen werden kann.

Von Clemens Alexandrinus wird ohne Anfithrung von Be-
welsstellen behauptet, er rede in seiner Schrift quis dives sal-
vetur von einem ,Gewissensrat® (Directeur de conscience), der
fir den Stinder um Vergebung bitte; man wisse jedoch nicht,
ob nach seiner Ansicht auch ein einfacher Christ ein solcher
,Gewissensrat® sein konne; es scheine jedoch, dass darunter
ein Priester oder Bischof zu verstehen sei. Die Absolutions-
gewalt sei nur sehr unbestimmt beschrieben. — Vermutlich
hat der Autor des Artikels die von Clemens erlauterte Geschichte
vom geretteten Jingling im Auge, den der Apostel Johannes
zu Gott zurtckfiihrte. Zu einer Rechtfertigung der romischen
Ohrenbeichte lasst sich diese (eschichte allerdings nicht ge-
brauchen.

Origenes, heisst es weiter, unterscheide sehr genau zwischen



— 3656 —

schwerern und gewohnlichen Vergehen. Zur Abbiissung der
letztern gebe es sieben DMittel; das siebente bestehe in der
Busse, die mit einem Siindenbekenntnis vor dem Priester ver-
bunden sei. Das ist die gewohnliche romische Falschung. Ori-
genes unterscheidet allerdings zwischen den angegebenen zwei
Klassen von Stinden; allein die kirchliche Busse, die die Bei-
ziehung eines Seelenarztes notig macht, fordert er nicht fiir die
peccata communia, sondern fir die peccata graviora, und be-
tont, wie auch sein Lehrer Clemens von Alexandrien, dass in
solchen Fiillen die Vergebung nur einmal im Leben zu er-
langen ist.

In Konstantinopel finde man zum erstenmal einen eigent-
lichen Busspriester; man wisse aber nicht, ob derselbe auch
von kleinern Siinden losgesprochen habe! Wenn der Busspriester
auch iiber die tiglichen Vergehen der Bewohner der Kaiser-
stadt Beichten abzunehmen hatte, so war er sehr beschiiftigt.
Der Verfasser will nicht daraut bestchen, dass derselbe das
Beichthoren auch in solchen Fillen geiibt habe; allein das sei
unzweifelhaft, dass er die Vollmacht gehabt hitte, auch von
ldsslichen Siinden zu absolvieren! DMit dieser klugen Bemer-
kung beweist der Mann nur, dass er nichts von der Sache ver-
steht. Die Aufgabe des Busspriesters bestand nicht im Absol-
vieren, sondern in der Auferlegung und Uberwachung der Buss-
tbung. Die Absolution war ein gemeinschaftlicher liturgischer
Akt, der nach Beendigung der Busse gewdhnlich in der Kar-
woche vorgenommen wurde. Dass unter Nektarius das DBuss-
priestertum in Konstantinopel abgeschafft wurde, weiss der
Verfasser; aber er hat nun die gewohnliche Ausrede, die Mass
regel bedeute einfach die Ersetzung der offentlichen Busse durch
die geheime Beichte: der Nachfolger des Nektarius, der hl.
Chrysostomus, ,empfehle den Glaubigen die geheime Beichte
vor dem Priester®. Wie falsch das ist, wissen die Leser aus
der vorigen Nummer dieser Zeitschrift.

Immer die gleiche Erscheinung! Wo ein romischer Theo-
loge den Versuch macht, die Ohrenbeichte mit Zeugnissen aus
dem Zeitalter der Kirchenviiter zu rechtfertigen, wiederholt er
die stereotypen Fiilschungen.

. H.

Revue intern. de T'héologie. Heft 38, 1902. 24



— 366 —

IT. — La méthode de la théologie, d’apres M. ’archevéque
Mignot.

M. l'archevéque d’Albi a prononcé, & Toulouse, le 13 no-
vembre 1901, un trés important discours sur «la méthode de
la théologie». Je dis «trés important», non en ce sens qu'il
aurait ¢clairci et précisé cette méthode: il a fort bien dit que
les thé¢ologiens doivent ¢tudier les sciences, respecter la tradi-
tion et progresser, mais il n'a indiqué ni la méthode méme ni
les moyens a employer pour bien étudier, pour bien informer,
pour bien interpréter; il n'a pas dit non plus comment on peut
concilier le respect de la tradition et le progres. Bref, 1la nature
méme de la vraie méthode théologique et les moyens pratiques
de la distinguer nettement des fausses méthodes, me semblent
aussi peu expliqués et méme aussi obscurs aprés le discours
de M. l'archevéque qu'avant; disons le mot, l'orateur a ou-
blié que son sujet était exclusivement scientifique, et non ora-
toire, et il a éloquemment passé & coté de la question.

Toutefois son discours n’est pas moins remarquable & un
autre point de vue: d'une part, a cause des excellentes vérités
et des précieux aveux qu'il contient; et, d'autre part, a cause
des incroyables méprises qu'il commet.

L. Vérités et avenx.: — «Nous ne reprendrons d'influence
sur la société que par notre supériorité intellectuelle et mo-
rale!). » — «L’idée chrétienne, pour se réaliser dans sa plé-
nitude, doit répondre par sa compréhension a toutes les exi-
gences légitimes de la vie intellectuelle et morale de 'huma-
nité» (p. 115). — «La théologie catholique n’a pas encore
atteint, au point de vue de la méthode, le degré de précision
auquel sont parvenues d’autres sciences de moindre impor-
tance» (p. 116). — «Il est permis de dire que, si la religion
est achevée, puisqu’elle est tout entiére contenue dans le Christ,
la science de la religion ne l'est pas, et ne peut l'étre, parce
que son objet est inépuisable de profondeur et de complexité...
Du coté de la dogmatique, nous constatons, chez beaucoup de
théologiens ?), plus d’une hésitation: ce sont tantot des entraine-

1) Nous citons le texte publié par la Revwe dw clergé frangais, 15 décembre
1901, p. 114.
Z) M. l'archevéque parle des théologiens de I’Eglise romaine.



— 367 —

ments irréfléchis, et tantdot d’aveugles intransigeances devant
les affirmations des sciences voisines, en tout cas des tatonne-
ments, qui semblent indiquer que l'esprit n'est pas toujours
maitre de sa marche, ni entierement str de ses procédés. »
— M. l'archevéque trouve qu’au moyen Aage la méthode fut
« sl imparfaite», et que les moyens dont la raison se servit
furent «si pauvres» (p. 117). Il cite Galilée et Gassendi parmi
ceux auxquels la nature s'est révélée, et cela, malgré les trai-
tements que Rome infligea au premier, et malgré 1'hostilité
dont le second fut l'objet & cause de son sensualisme philoso-
phique. M. I'archevéque cite aussi Auguste Comte pour appuyer
une de ses assertions (p. 118). Il continue: «C'est en se sou-
mettant aux lois (de l'ordre scientifique) que la théologie pren-
dra son rang véritable dans le cycle de la pensée contempo-
raine. » — Etant donné que l'objet de la théologie ne peut étre
« déterminé quant a ses rapports avec les autres objets de la
connaissance qu'a l'aide des sciences critiques, la théologie
dogmatique, & ce point de vue, dépend de l'histoire générale,
de l'exégese, de la philosophie, de !'épigraphie, que sais-je
encore?» (p. 119). — « Il faut admettre que la théologie se
trouve également, 4 ce titre, dans la dépendance des sciences
philosophiques et naturelles... La théologie est donc une science
conditionnée, précisément parce qu'elle occupe le sommet du
savoir humain» (p. 120). — «Il importe essentiellement de ne
pas confondre 1'enseignement du dogme par I'Eglise avec 'or-
ganisation méthodique de la science, seule en cause ici, sous
le nom de la théologie.» — A propos des définitions des con-
ciles, M. 'archevéque remarque qu'«avec des termes terrestres
et relatifs, des choses divines furent dites» (p. 121). Dans la
phrase qui précede, il reconnait leur vocabulaire «imparfait et
mobile ». 11 ajoute: «L'époque du développement scientifique
est venue, la vofite de cristal s’est ¢vanouie; notre mentalité
est aussi différente de celle du moyen age que le ciel de Coper-
nic differe de celui de Ptolémée.»

Et encore (N.B.): «Le caractére méme de notre esprit
rend revisables toutes nos connaissances, méme les plus évi-
dentes et les plus vraies; car aprés les avoir comprises, il
reste a les mieux comprendre, et il n'est ni foi ni certitude si
fortes qui ne puissent étre accrues par des clartés nouvelles.
Bossuet, écrivant son Discours sur I'histoive universelle ou sa



— 368 —

Politique tivée de I’ Ecriture Sainfe, se montra théologien de
génie; quel est le théologien, cependant, qui oserait aujour-
d'hui signer ces chefs-d'ceuvre? I1 suffit parfois de quelques
années pour modifier l'aspect d'une question: le dernier numéro
de la Revue biblique ') nous signalait un cas de ce genre: tan-
dis que dans les premiers volumes du Cursus scripture sacre
le P. Corn¢ly consacrait environ cent cinquante pages 4 établir
par le dehors l'authenticité, l'intégrité, la mosaicité du Penta-
teuque — voici que le P. de Hummelauer, arrivé au terme de
ses commentaires sur la Thora, opine, dans ce méme ouvrage
et & 'aide du méme nombre de pages, que la composition du
Pentateuque n'a pas été I'ceuvre d'un homme ni d'une époque,
mais de plusieurs siécles. Il n’est pas jusqu'aux dogmes les plus
essentiels dont Tinterprétation rationnelle n’ait profondément
vari¢ dans le cours du temps. Nous sourions aujourdhui de
I’explication dont un certain nombre de Peres se sont contentés,
suivant laquelle le sacrifice sanglant de Jésus aurait été une
sorte de rancon payée au diable par le Pére céleste. L’'insuffisance
manifeste de cette idée la fit remplacer par la théorie plus ra-
tionnelle d’une substitution du Christ & 'humanité pour acquitter
la dette de justice contractée par 'homme pécheur, non envers
le démon, mais envers Dieu. Et voici que la critique s’exerce
a son tour sur cette theéese, qui a pourtant satisfait les plus
grands théologiens; on s'apercoit qu’elle n'exprime qu'un coté
fort incomplet du mystére; Dieu n'est-il pas au-dessus des
injures de 'homme? Cette dette exigeait-elle dc Jésus unc si
affreuse passion? Peu a peu la question prend un nouvel aspect:
on fait intervenir 'amour, l'idée de l'épreuve, une sorte de
solidarité gracieusement établie entre Dieu et 1'homme. Sous
divers aspects c'est toujours le méme dogme du Christ mort
pour le salut des hommes.» — «Ce travail d'adaptation et de
fécondation de la science sacrée, évoluant autour de la méme
doctrine immuable, faisant jaillir de la méme intarissable
source des flots de clartés nouvelles, ce travail, dis-je, est n¢-
cessaire. Il est caractéristique de l'incessante activité de I'Es-
prit qui anime et vivifie le christianisme. Sans lui, notre foi
ressemblerait a ces religions de la Phénicie ou de 'Egvpte qui
sont maintenant fixées pour toute la durée des siecles sur la

') 1% octobre 1goI.



— 369 —

pierre des steéles et des tombeaux, doctrines mortes qui n’éclai-
rent plus d’ame, qui n'émeuvent plus de coeur, monuments que
le savant exhume péniblement des sables oll ils sont ensevelis,
et devant lesquels le voyageur s’arréte indifférent, parce que
sa vie s’alimente ailleurs et qu'il porte en lui un autre idéal»
(p. 123-1253).

De plus: «Toute I'Eglise est-elle comparable & un train
remorqué par le pape qui lui servirait de locomotive, les évé-
ques, les prétres et les laiques n'étant que des voitures ratta-
chées a lui? Nous avons déja dit que cette conception est
incompatible avec la nature de l'esprit humain et les carac-
teres de la science. Il faut se garder d'enfermer la vie de
'Eglise dans la pensée d'un seul homme, wéme lorsque cet
homme est revétu dun pouvorr d'infaillibilité» (p. 126). —
« D’aucuns s’inquittent de voir quelques-unes de nos conclu-
sions scientifiques coincider avec les opinions émises par des
savants hétérodoxes ou non chrétiens: ils appellent cela pro-
testantiser 1'Eglise, la rationaliser. Ces barbarismes n'empé-
cheront pas la science d’étre une, la certitude de s'imposer a
T'esprit de 'homme, el la théologie sérieuse d’accueilliv toute
vérvité d’'oit qu’'elle vienne... Depuis que lanalyse a précisé le
contenu de l'idée d'dvolution, on est & peu prés unanime a
reconnaitre qu'une certaine facon d’entendre !'évolution est
conciliable avec une conception religieuse et chrétienne de 1'uni-
vers» (p. 129-130).

Certes, ce sont 1la des idées trés ¢élevées et des aveux
trés précieux; et si 'auteur a conscience de toutes les consé-
quences que l'on peut logiquement en tirer, nous ne pouvons
que I'applaudir trés hautement. Avec de tels aveux, il n’est
pas difficile de saper par la base, trés logiquement, tout le sys-
teme romain.

Toutefois, nous devons faire suivre ces applaudissements
de regrets non moins vifs.

I1. Obscuriiés et evreurs.— M.1’archevéque parle des « grandes
synthéses théologiques d’'Hésiode et d’Epiménide» (p. 118).
Quelles sont ces grandes synthéses? Sont-elles vraiment théo-
logiques et non légendaires, et qu'ont-elles a faire dans un dis-
cours sur la méthode de la théologie? Il est permis, je crois,
de trouver ces points quelque peu obscurs. N'est-il pas bien



— 370 —

étrange qu'au XXe siecle un archevéque remonte a la 7héo-
gonie d’Hésiode pour établir la méthode théologique?

En outre, M. I'archevéque circonscrit «1’objet propre de la
théologie » aux «vérités révélées, telles qu'elles se retrouvent
dans 1'Ecriture et dans la tradition de 1'Eglise» (p. 120). Clest
l1a, en effet, 'objet de la théologie chrétienne, ou plutot de la
foi chrétienne. La théologie, en soi, est plus vaste; elle est la
science dont Dieu est l'objet, et avant d’étudier Dieu tel qu'il
apparait dans la révélation chrétienne, elle doit 1'étudier tel
qu'il apparait dans l'univers, dans la raison, dans les sciences,
dans l'dme humaine tout entiére. Il y a une théologie natu-
relle et philosophique, que les vrais théologiens ne sauraient
sacrifier. M. l'archevéque semble la méconnaitre.

M. T'archevéque réduit le travail de la théologie a ce qu'il
appelle lUinterprétation critique et DUinterprétation dogmalique
(p. 120). Mais & peine a-t-il employé le mot «interprétation »
qu'il lui substitue le mot «information»; il veut sans doute
parler du travail de constatation des faits, de définition des
mots, de précision du sens exact des textes, toutes choses qui
doivent précéder les explications plus ou moins philosophiques,
plus ou moins scientifiques, ainsi que les applications morales
qui peuvent en étre faites dans la vie individuelle et dans la
vie sociale. Qu’'il nous soit permis d'insister particulierement
sur la constatation historique et sur le travail philologique,
dont on se dispense trop facilement dans les écoles romanistes,
oll, méme encore aujourd’hui, nous voyons les historiens et les
exégetes assez maltraités.

M. l'archevéque veut que la méthode théologique soit «tra-
ditionnelle et progressives (p. 123). Mais qu’est-ce qu'une mé-
thode traditionnelle et progressive? N'est-ce pas la théologie
méme, qui, comme science, doit a la fois s’appuyer sur les
vérités acquises et en découvrir de nouvelles? N'y aurait-il
pas ici confusion de la méthode avec la théologie méme? Ni la
tradition, ni le progreés, ne sont une méthode. Que M. 'arche-
véque veuille bien me pardonner, si jai mal compris sa pen-
sée et si j'ose trouver trés insuffisante son explication de la
méthode.

Mon obscurité redouble encore, lorsque je lis les lignes
suivantes: «Le progres théologique sera une simplification,
un retour intelligent et pleinement justifi¢, a travers la com-



plexité des expériences intellectuelles, a la netteté si com-
préhensive des formules premiéres, qui enferment déja tout ce
qu’il est possible de savoir sur nos destinées; et les innom-
brables aspects de ce mystére unique, que la tradition aura
développés dans la série des définitions et des dogmes, se
résoudront, comme une magnifique discussion algébrique,
en une é€quivalence clairement apercue de données trés sim-
ples, dont le fond lumineux demeurera impénétrable» (p. 132).
Oui, certes, le progreés théologique sera une vue plus simple
et plus une des sublimes vérités religieuses; mais qu'est-ce
que ces ¢ formules premiéres» dont parle M. 'archevéque sans
méme les indiquer? Qu'est-ce que « ce mystére unique» et cette
«série des définitions et des dogmes»? Ou J.-C., Tauteur du
dogme, a-t-il enseigné qu'il y aurait une série de dogmes?
Pourquoi, dans cette question, parler d’«une magnifique dis-
cussion algébrique », et qu'est-ce que «ce fond luminewux im-
pénclrable»>? Ce qui est lumineux n’est-il pas pénétrable?

Mais voici des difficultés plus grandes encore. Dois-je le
dire? M. l'archevéque me semble avoir du dogme, de la révé-
lation et de 1'Eglise, des notions trés erronées.

En effet, il parle du dogme «teint¢ d’hellénisme par les
Peres» (p. 117). Or, le dogme est la vérité méme enseignée
par J.-C., rien de plus, rien de moins. Il est impossible d’ad-
mettre que la parole de J.-C. puisse étre «teintée d’hellénisme »,
pas plus que de latinisme ou de germanisme. Que les Péres
aient expliqué le dogme par des considérations empruntées a
la philosophie grecque, comme nous !'expliquons aujourd’hui
par des considérations puisées dans les sciences actuelles, trés
bien; mais ces explications et ces considérations ne sont pas
le dogme; le dogme reste le dogme, intangible et divin, et
aucune théorie humaine ne doit le « teinter » aux yeux des vrais
croyants, qui savent toujours le distinguer des spéculations
théologiques.

M. l'archevéque enseigne «que l'objet de la théologie n’est
formellement discernable qu'en fonction (sic) d'un principe d'au-
torité qui, par sa vertu propre, détermine un grand nombre
des conclusions de la théologie» (p. 119). — Remettons les
choses au point. M. 'archevéque reconnait lui-méme qu'il faut
distinguer le dogme et la théologie, quand il dit: «Il importe
essentiellement de ne pas confondre l'enseignement du dogme



—~ 372 —

par I'Eglise avec l'organisation méthodique de la science, seule
en cause ici, sous le nom de théologie» (p. 121). Or le dogme
ne reléve que du Christ, puisqu'il est sa parole méme; il a
été confié comme un dépoét par le Christ a 'Eglise, qui n’en est
que la gardienne et non la maitresse; simple dépositaire, I'Eglise
ne peut que le conserver tel quel, le transmettre tel quel, le
défendre tel quel, sans y ajouter et sans en retrancher un
iota. Si donc on parle d’autorité en fait de dogme, il n'y en
a qu'une, celle de J.-C. méme, le seul maitre (Magister vester
unus est, Christus; Matth. XXIII, 10). Le témoignage de I'Eglise
répétant et transmettant les vérités enseignées par le Christ,
ne constitue pas dans I'Eglise une autorité spéciale, autre que
celle du Christ méme. L’Eglise n'a donc pas d’autorité autre
que celle du Christ; elle n’a aucun droit sur le dogme, mais
seulement des devoirs, le devoir de le conserver intact (depo-
situm custodi), le devoir de le témoigner et de l'enseigner
(docentes eo0s servare omnia quaecumque mandavi vobis); comme
l'indique ce dernier texte, ce n’est pas I'Eglise qui ordonne ou
qui révele, c'est le Christ méme, mandavi vobis, T'Eglise ne
fait qu’enseigner ce que le Christ lui a ordonné et confié.

Si, au contraire, M. 'archevéque veut parler des spécula-
tions théologiques, des considérations humaines au sujet des
dogmes, en un mot de la théologie comme science, alors il n'y
a pas d'autre autorité que l'autorité qui préside a toutes les
sciences: l'autorité de l'intelligence, de la raison, de la science,
de la logique. Si donc M. l'archevéque veut parler, comme il
semble, d'un «principe d'autorité» qui serait 'Eglise ou plutot
le pape, et qui aurait «la vertu propre» de «déterminer
un grand nombre des conclusions de la théologie », jose dire
qu'il se trompe. La théologie scientifique, comme telle, n’admet
d’autre autorité que celle de la science méme. Libre a la théo-
logie papiste de se courber sous le joug du pape et de ses
consulteurs; mais celle-la ne compte plus dans le monde de la
science, parce que, encore une fois, la vraie science ne reléve
que d’elle-méme.

M. T'archevéque dit: « Tout comme la physique ou lhis-
toire, la théologie est autonome par sa méthode et son objet»
(p. 121). Treés bien. Mais il ajoute aussitdt: «Mais 7] se ren-
conlre (sic) que cet objet est une vérité transcendante, située
en dehors de la nature, et inaccessible a l'expérience natu-



s B7E —

relle aussi bien qu'a la déduction logique; une vérité révélée,
qui ne peut étre connue que par le témoignage: voila pour-
quoi le théologien est contraint, par sa méthode méme, d'en
appeler a l'autorité. Il recourt au magistere infaillible, comme
I'astronome & son télescope» (p. 122). — Pardon! il y a, dans
la théologie, deux domaines: le domaine de la vérité naturelle,
qui n'est nullement situé en dehors de la nature et que la rai-
son humaine peut atteindre par ses moyens naturels; et le
domaine de la vérité surnaturelle et révélée, qui, en effet, est
connu par le témoignage comme tous les faits historiques.
Quel est ce témoignage? Celui de toute 1I'Eglise, parce que
c'est a toute son Eglise que J.-C. a confié le dépdt de sa révé-
lation. M. l'archevéque parle d'autorité, comme si fémoignage
et autorité ¢taient synonymes dans sa pensée. Qu'il veuille
bien remarquer qu'il commet ici une premiére confusion d’idées
et une fausse ¢quivalence de mots. Ensuite, de méme qu'il
passe du mot /(émoignage au mot awtorité, il passe du mot
autorité au mot magisiere infaillible: seconde fausse ¢équiva-
lence. Ou M. l'archevéque voit-il que J.-C. ait fondé, en dehors
de lui et de sa parole, un magistére quelconque, a plus forte
raison un magistere infaillible? Est-ce lorsqu’il a dit que, dans
son Eglise, il n'y a pas d'autre maitre que lui? M. l'arche-
véque en veut venir simplement a la nécessité d'un pape infail-
lible, maitre de la théologie; son insinuation est tres claire,
mais elle a le défaut, trés grand en théologie surnaturelle non
moins qu'en théologie naturelle, d'étre aussi contraire a 'Ecri-
ture et a4 la tradition universelle qu'a la raison et a la science.
Il est vrai que M. l'archevéque compare ce «magistére infail-
lible » au télescope dont se sert I'astronome; mais un télescope
n'est pas un magistere, encore moins un magistere infaillible.
Le théologien recourt a I'histoire, qui a enregistré le fait de
I'enseignement de J.-C.; il a son critérium comme l'astronome
a son télescope, et ce critérium est le témoignage universel,
constant et unanime des Eglises chrétiennes particulieres, témoi-
gnage parfaitement infaillible quand il est bien appliqué. Des
lors, qu'est-il besoin d'un pape infaillible? Que M. 'archevéque
me permette de le lui dire: son jeu est mauvais et ses cartes
biseautées.

M. T'archevéque, qui se trompe si gravement sur la pré-
tendue autorité de I'Eglise, ou plutdt du pape, se trompe plus



— ol

gravement encore sur la nature méme de I'Eglise. En effet,
J.-C. n’a fondé qu'une Eglise, que St.Paul appelle son corps.
Or, M. T'archevéque en fonde deux, comme si le Christ pou-
vait avoir deux corps: l'une, qu'il appelle I’ Eglise enseignante,
et Vautre /' Eglise enseignée. 11 est vrai que l'expression,
I'Eglise enseignée, ne lui plait pas et qu’il propose de la rem-
placer par [I'Eglise étudiante (Ecclesia discens). Ne jouons
pas de nouveau sur les mots. M. 'archevéque conserve I'Eglise
enseignante comme distincte de I'Eglise étudiante; donc ce sont
deux Eglises. Je dis que cette conception de 1'Eglise est erro-
née, contraire a I'Ecriture et & l'ancienne Eglise. Cest a tous
ses apodtres et a tous ses disciples que J].-C. a ordonné de
rendre témoignage a la vérité qu'il leur a enseignée. Clest a
tous ses disciples qu'il a dit: Vous serez mes témoins, eritis
mihi testes. S’il a imposé a ses apodtres une mission spéciale
de prédicateurs et de surveillants, il n'a nullement déchargé
pour cela ses simples disciples du devoir de témoigner leur
foi, et, par conséquent, de la connaitre. Clest ainsi que les
apotres eux-mémes ont compris ses ordres. Ce n’¢tait pas seu-
lement St. Paul, c'était aussi Timothée, son disciple, qui devait
garder le dépot de la foi; c'est & tous les simples fideles que
St. Paul recommande de tout éprouver et de ne retenir que
ce qui est bien; c'est a tous les simples fideles que St. Jean
recommande aussi d’éprouver si les esprits sont de Dieu,
c'est-a-dire de constater et d'examiner s'ils confessent exacte-
ment J-C. Ete.,, ete.

Ce n'est pas le lieu de donner & cette these l'ampleur de
démonstration qu’elle doit avoir. Je le ferai, certes, s'il est né-
cessaire. En attendant, M. l'archevéque n’a qu'a relire atten-
tivement les Ecritures; il n'a qu'a étudier l'ecclésiologie des
Peres; et puisqu'il cite St. Augustin en particulier, il n'a qu'a
préciser la notion que ce Peére a eue de 1'Eglise, et il consta-
tera qu'elle est toute contraire a la sienne propre. M. l'arche-
véque prétend que «nul, en dehors de la hiérarchie sacrée,
n'a été préposé a la garde de lorthodoxie» (p. 130). Il se
trompe. La hiérarchie est dans 'Eglise, mais elle n’est ni une
Eglise, ni surtout 'Eglise; la hiérarchie a une mission spé-
ciale, mais qui ne saurait détruire les droits et les devoirs des
simples fideles. M. l'archevéque joue sur le mot préposé. nous
savons tous que les seuls membres de la hiérarchie sont, en



—— 375

effet, des préposés; mais cela empéche-t-il que les simples
fideles soient incorporés a J.-C. et membres actifs, vivants,
croyants, témoignants, de son Eglise? Nullement. Ce n'est pas
a la hiérarchie que J.-C. a promis son assistance, c'est a son
Eglise méme, qui est la société de tous ses disciples, et non
seulement le college des douze. Ceci est élémentaire.

Et encore, quelle étrange idée M. l'archevéque ne se fait-il
pas de I"Ecclesia discens! «Elle pose des questions, dit-il, sug-
gere de nouveaux points de vue, de nouvelles idées, lance
toute sorvte de ballons d’essai, sous forme de nonveautés sociales,
théologiques oun politigues,; puis vient l'action de l'autorité, pa-
tiente, prudente..., décourageant souvent les nouveautés par
son silence, d’autres fois les censurant d’'une fagcon positive,
ou bien les promulguant officiellement, mais agissant toujours
sur les matériaux fournis par ' FEcclesia discens» (p. 127). —
Ainsi donc, d’aprés M. l'archevéque, 1'Eglise du Christ aurait
le pouvoir de soulever toutes les questions et de les résoudre,
nouveautés sociales, théologiques ou politiques. Les théolo-
giens (1'Ecclesia discens) auraient le droit de «lancer toute
sorte de ballons d’essai», et l'autorité (I'Ecclesia docens) pour-
rait « promulguer officiellement», a son gré, ces nouveautés,
ces ballons d’essai! N'est-ce pas le comble de la fantaisie?
Comment! J.-C. a recommandé expressément a son Eglise
d’« enseigner ce qu'il lui a enseigné lui-méme» (omnia quce-
cumque mandavi vobis), et un archevéque interpréte ce texte
en disant que I'Eglise peut transformer en dogmes («promul-
guer officiellement ») des ballons d’essai, des «nouveautés so-
ciales et politiques»! Quoi! St. Paul enseigne qu'il ne connait
dans ses prédications que J.-C. crucifié (nos autem predicamus
Christum crucifixum..., non enim judicavi me scive aliquid inter
v0S nist Jesumt Christum el hunc crucifixum), et un arche-
véque de I'Eglise romaine, du reste a l'exemple de son pape
Léon XIII, méle la religion a la politique, au socialisme et a
toutes les nouveautés, et il semble croire que 1'Eglise est un
institut non seulement de renseignements, mais de décisions et
de définitions officielles, sur toutes les questions qui peuvent
passer par la téte de n'importe quel théologien, membre de
I'Eglise ¢tudiante! Peut-on indiquer plus clairement que par
cette théologie de ballons d’essai, 'abime qui sépare 1'Eglise
du Christ, 'Eglise de St. Paul et des apotres, et I'Eglise romaine
actuelle?



U

Autant M. l'archevéque d'Albi m’avait ravi par les aveux
de bon sens que j'ai cités précédemment, autant il me scan-
dalise par les incroyables erreurs que je viens de mentionner,
et qui démontrent que, dans son Eglise, les notions du dogme,
de la foi, de l'autorité et de I'Eglise, sont compleétement erro-
nées. Nouvelle et péremptoire preuve que le catholicisme ro-
main d'auyjourd’hui n'est plus le catholicisme de l'ancienne
Eglise.

Et c'est ce méme archevéque qui s'attaque a Decellinger
en ces termes: «Nous nous garderons de tomber dans l'exa-
gération du malheurenx Dcellinger, qui, dans son excessive
confiance en la théologie, la comparait aux prophetes de l'an-
tiquité, assistant et dominant le corps régulier des prétres, et
avait osé écrire cette phrase édfonnante ol couvait déja le prin-
cipe de son schisme: la théologie est la puissance devant
laquelle en dernier lieu tous doivent s’incliner, aussi bien les
chefs de l'Eglise que les détenteurs de la force» (p. 123).
M. l'archevéque d’Albi n’a probablement ni connu Decellinger,
ni lu les textes mémes de Dcellinger. S'il 'efit connu, il aurait
su qu'il était un de ces affamés et assoiffés de justice et de
vérité, dont le Christ lui-méme a dit qu'ils sont bienhecuveux.
Et s'il efit lu ses ceuvres, il aurait vu que Dcellinger, en par-
lant de la théologie, entendait la théologie scientifique et vraie,
et non la théologie fondée sur la fantaisie et le mensonge. Or,
quoi de plus exact que de dire que la théologie scientifique et
vraie doit assister et dominer le corps enticr des prétres, voire
méme les évéques, les archevéques et les papes? Quoi de plus
juste que de rappeler a ceux qui se disent «les chefs de
I'Eglise», que loin d’étre au-dessus de la vérité et de la science,
ils doivent leur étre soumis, non moins que les détenteurs de
la force? Ainsi parlent les vrais savants, les vrais théologiens,
les vrais prophétes. Dcellinger a préféré faire schisme contre
I'Eglise romaine pour rester fidele a4 l'unité dogmatique de
I'Eglise universelle. C'est 'Eglise romaine qui, en altérant la
toi, est tombée dans 1'hérésie et a fait schisme contre 'Eglise
catholique. Voila la vérité que Rome veut étouffer, mais que
I'histoire proclamera toujours plus hautement. Libre a M. l'ar-
chevéque d'Albi de trouver Dcellinger malheurecux et de se
compter lui-méme parmi les bienheureux, bien qu'il parle assez
douloureusement (p. 128) d'une «région des doutes et des



377 -

ombres », que linfaillibilit¢é du pape n'a pas réussi, parait-il, a
faire disparaitre. Qu’il se rassure dans sa béatitude archiépis-
copale: ceux qui ont piti¢ du malheurenx Deellinger sont vrai-
semblablement plus dignes de pitié que lui, et ils peuvent
apprendre de lui, non pas, il est vrai, l'art de «lancer toute
sorte de ballons d’essai», mais l'art autrement sérieux et autre-
ment précieux de constater exactement les faits de la véritable
histoire de I’Eglise, et de démasquer les erreurs de la papauté,
ainsi que les falsifications qui servent de fondements a I'Eglise
romaine. E. Micuaun.

III. — Theologie und Metaphysik?).

Alle Wissenschaft verbreitet sich in Aussagen tiber Gegen-
stiinde moglichen Vorstellens, deren Abgrenzung fir die einzel-
wissenschaftliche Behandlung teils auf Grund ihrer sachlichen
Verschiedenheit, teils in Anlehnung an praktische Bediirtnisse
erfolgt. Das Charakteristische des wissenschaftlichen Denkens
ist nun aber, dass es fiir seine Aussagen Allgemeingtltigkeit
beansprucht, und sofort erhebt sich damit die Frage, welche
Gegenstiinde moglichen Vorstellens derartige Aussagen zu-
lassen. — Indem wir voraussetzen, dass Allgemeingiltigkeit
fir ein Urteil nur durch Berufung auf allgemein menschliche
Erfahrung verbiirgt wird, ergiebt sich, dass diese zugleich den
Inbegrift dessen darstellt, was Gegenstand unseres Wissens
werden kann. Auch die Thatsache einer religiosen Erfabrung
der Menschheit tiberhaupt gehort in solchem Sinne der Wissen-
schaft an, zweifellos weiterhin eine Reihe von libereinstimmen-
den Ziigen, in welchen diese Erfahrung sich ausgeprigt hat,
aber ungewiss erscheint es, wenn man von einer rein geschicht-
lichen Betrachtung absieht, ob die fir sich so bestimmten und
in dieser Bestimmtheit so sehr voneinander abweichenden Be-
hauptungen der einzelnen Religionsgemeinschaften noch an dem
Vorzug, dem wissenschaftlichen Denken anzugehoren, teil-
nehmen, ob hier nicht vielmehr die praktischen Bediirfnisse
des Gemiitslebens und andere Faktoren so sehr individuali-

Yy Theologie und Metaphysik, Das Verhiltnis der Theologie zur modernen
Erkenntnis-Theorie und Psychologie, von Dr. Georg WoBBERMIN, DBerlin,
A. Dunker, 1901.



— 378 —

sierend wirken, dass eine mehr als subjektive Wahrheit nicht
erreicht wird.

Inzwischen tritt das Christentum mit dem Anspruch auf,
absolute Religion zu sein, und verlidsst damit fiir sich selbst
den Boden einer nur historischen Untersuchung, der es zu-
niachst wie jede andere geschichtliche Erscheinung unterliegt.
Die systematische Theologie wird sich demgeméss nicht aut
die Herausstellung und zusammenhingende Bearbeitung der
geschichtlich tberlieferten Begriffe des (Glaubens beschrinken,
sondern hat tiberdies noch einer iiber die Aufgabe der Einzel-

wissenschaften — in welche hier insbesondere die Dogmen-
geschichte einzubeziehen ist — hinausgreifenden Forderung zu

entsprechen. Ihr gilt das schone Gleichnis Dollingers, dass die
beiden Augen der Theologie Geschichte und Philosophie seien. —
Denn im Wesen der Religion liegt es, eine zusammenhingende
Welt- und Lebensanschauung aufzustellen; die absolute Religion
fiigt die ausdrickliche Behauptung hinzu, dass das von ihr
entwickelte Weltbild kein wandelbares, sondern ein fiur die
Menschheit letztes und abgeschlossenes sei. Zwar ist es auf
religionsgeschichtlichem Boden entstanden, aber es tritt sogleich
mit der Erwartung auf, sein Spiegelbild in dem allgemein
menschlichen Bewusstsein wiederzufinden, d. h. das Christen-
tum als eine historisch gegebene Weltanschauung will zugleich
als eine absolute gelten.

Daraus erwiichst fur die christliche Theologie die Ver-
pflichtung, sich mit den Wissenschaften auscinanderzusetzen,
welche entsprechend den Bedingungen und Thatsachen der
allgemein menschlichen Erfahrung ebenfalls die Konstruktion
einer theoretischen Weltauffassung versuchen; sie hat also
kritisch Stellung zu nehmen zu den unter sich so widerspruchs-
vollen Ergebnissen der Erkenntnistheorie und Metaphysik. Die
apologetische Aufgabe der Theologie, welche hier einsetzt,
muss ,als eine ihrer wichtigsten, wenn nicht geradezu als die
wichtigste iiberhaupt, bezeichnet werden® (Wobbermin, S. 4).
Mit den Mitteln der scholastischen Philosophie ist dieser Auf-
gabe nicht mehr zu geniigen; denn sie griindet sich auf den.
Aristotelismus, der den Begriff der Personlichkeit, den ,Central-
begriff der neueren Denkweise“, welche mit Kant oder besser
mit Descartes beginnt, im eigentlichen Sinne gar nicht kennt.
Eigenart und Eigenwert des psychischen Lebens gegeniiber



— 579 -

dem physischen Geschehen, damit aber auch die Bedeutung
der selbstbewussten Personlichkeit hat die antike Philosophie
fiir den Aufbau der Weltanschauung weder klar zu erfassen
noch hinreichend zu wiirdigen verstanden. Descartes’ Formu-
lierung des ,cogito, ergo sum“ leitet in historischer Kontinuitét
auf Augustinus zurtick, und dieser hatte inmitten einer ganz
anders gearteten Geistesrichtung diese Erkenntnis des Wesens
der Personlichkeit dem Evangelium entnommen. (W. S. 7, —
vergl. auch H. Schéler, Augustins Verhiltnis zu Plato. Jena
1897, S. 28 f.) — Gott und die Menschenseele sind fir das
Christentum die Angelpunkte des Wirklichen; inwieweit auch
die wissenschaftliche Erfahrung sich auf diese zuriickbezieht
oder zum wenigsten ihre Realitit unangetastet lisst, das bildet
den Gegenstand der Kontroverse, in welche die Theologie als
Apologetik mit der modernen Erkenntnistheorie und Metaphysik
einzutreten hat.

Die Untersuchungen Wobbermins nun leisten hierzu einen
sehr schitzenswerten Beitrag: eine klare (Gedankenfihrung,
eine scharfe Pricisierung der Probleme zeichnen sie aus. Die
Kritik gegenteiliger Auffassungen, so hiufig ein Ballast der
Darstellung, erweist sich bei ihm als ein vorziigliches Mittel,
sowohl zu den eigenen Ergebnissen hinzuftihren wie ihnen
Nachdruck und einen deutlichen Rahmen zu verleihen.

,Theologie ohne Metaphysik ist unmoglich“ (S. 27, 29) —
mit dieser Voraussetzung geht Wobbermin an seine Unter-
suchung heran, und er weist mit vollkommenem Recht den
Versuch zuriick, die Theologie zu einer bloss religionsgeschicht-
lichen Disciplin auszugestalten (S. 59). Denn damit wéare der
Verzicht ausgesprochen auf die Beantwortung der letzten Frage
nach der Wahrheit des Christentums tiberhaupt. Diese bleibt,
was auch gesagt werden mag, eine metaphysische. — Wobber-
min weist zum Teil im Anschluss an Kaftan nach, wie die
Systematisierung christlich-theologischer Gedanken auf allen

Gebieten — in der Lehre von Gott, S. 29, wie in der Christo-
logie, S. 30, 54—39 — zu metaphysischen Aussagen dringt

und solche in sich begreift. Damit aber ist die Theologie auf-
gefordert, die Wahrheit solcher Aussagen zum wenigsten als
eine fiir die Wissenschaft mogliche zu erweisen.

Denn auch diese gelangt zu metaphysischen Urteilen, d. h.
zu Urteilen tber das Transcendente. Allerdings beginnt hier



— BEE —

sogleich der Streit der Meinungen, ob und wie weit dasselbe
von der menschlichen Erkenntnis erreicht werden kann; ja die
Gegensiitze haben sich in den letzten Jahrzehnten noch ver-
scharft, insofern die von Avenarius und seiner Schule ver-
tretene Philosophie der ,reinen Erfahrung®, der ,Empirio-
kriticismus¥, wie ihn Wobbermin bezeichnet, nicht nur wie im
Grunde schon der transcendentale Idealismus alle Aussagen tiber
das Transcendente verwirft und dieses nur als einen Grenz-
begritt stehen lédsst, sondern den Begriff des Transcendenten
iberhaupt als einen unberechtigten ansieht, der zusammen mif.
dem Korrelatbegriff des Immanenten abgethan werden muss
(W. S.71). Wir kénnen nicht die scharfsinnige Kritik, mit der
sich Wobbermin der bezeichneten Auffassung und der von ihr
entwickelten Theorie der Introjektion entgegenstellt, an dieser
Stelle in  ihren Einzelheiten verfolgen (S. 656-—114); als ihr
Resultat kann der Verfasser den Doppelbegrift der Erfahrung,
Selbstwahrnehmung und Sinneswahrnehmung, als einen ge-
sicherten festhalten und nun das grosse Problem in Kants
Kritik der reinen Vernunft wieder aufmehmen: sind meta-
physische Aussagen auf Grund des Bestandes der allgemein
menschlichen Irfahrung moglich? (S. 117. — Bei Kant, wo die
I'rage zuerst prinzipiell und bewusst gestellt ist, lautet sie be-
kanntlich: ,wie sind synthetische Urteile a priori moglich ?% —
sie ist also dort erkenntnistheoretisch gewendet, lauft aber auf
die Entscheidung {tiber Sein oder Nichtsein der DJMetaphysik
hinaus.) Daran schliesst sich ftir den Religionsphilosophen un-
mittelbar die weitere Frage an: in welchem Verhiltnis stehen
die etwa gefundenen philosophisch metaphyvsischen Sitze zu
den von der religiosen Metaphysik vorausgesetzten Begriffen?
Beide Fragen schliessen sich konzentrisch insbesondere
auch um die Grundprobleme aller Metaphysik zusammen: das
Ichproblem und das Kausalititsproblem. Diese bilden darum
den wesentlichen Inhalt der Untersuchungen, welche Wobber-
min in dem letzten Teil seines Buches anstellt (S. 141—289).
Das Ichproblem -als erstes bedarf nun zu seiner Ent-
scheidung einer genauen Feststellung des psychologischen That-
bestandes; aus diesem sind dann entsprechende metaphysische
Hypothesen abzuleiten (S. 178/79). Fir diese hinwiederum wird
als Fragestelluug vorgeschlagen: 1) ,Kommt dem Ich Eigen-
realitit zu? 2) Ist das Ich ein Etwas von (in irgend welchem



— 381 —

Masse) dauerndem Bestand ?“ (S. 147). — Das Interesse der
Theologie an einer hierauf moglichen Antwort wird durch den
Hinweis auf die Voraussetzung der personlichen Unsterblichkeit
und die Annahme des christlichen Gottesbegriffs, in welchem
der absolute Geist als ein personlicher gedacht ist, gentigend
hervorgehoben (S. 155—62). — Die psychologische Untersuchung,
im Verlauf deren sich Wobbermin mit den verschiedensten
abweichenden Anschauungen auseinanderzusetzen hat (Hume
und Kant; von neueren Psychologen: Natorp, Wundt, Ziehen,
Mach, Miinsterberg u. a.), ergiebt fiir die Analyse des Ich-
bewusstseins als psychischen Thatbestand dieses: ,Das Bewusst-
sein wirkender Ursachlichkeit, verbunden mit dem Selbigkeits-
bewusstsein“ (5. 175). Hierauf grindet der Verfasser die
metaphysische Behauptung: ,Das Ich ist ein dauerndes, wirken-
des Reales* (S. 179). Dagegen lehnt er es nachdriicklich ab,
dieses als Substanz zu bezeichnen (S. 181). Was er erreichen
wollte, erscheint ihm auch so gesichert, ndmlich der Nachweis
der Moglichkeit, dass das Ich als individuelles Bewusstseins-
centrum auch nach dem Tode noch fortdauere (S. 205). Doch
miisse, diesen Gedanken fihrt Wobbermin zuletzt noéch kurz
aus, das Ich sich in seiner Realitit so festigen und einen
solchen Selbstwert gewinnen auf dem Wege sittlich-religioser
Durchbildung, dass es dadurch der Vergianglichkeit entnommen
werde. Als Vertreter dieser Anschauung wird unter den Theo-
logen des vergangenen Jahrhunderts besonders Rothe genannt;
unter den Philosophen scheint Lotze, wie wir hinzuftigen kénnen,
dhnlich gedacht zu haben (cf. Mikrokosmos I, 439 f.). — Wir
konnen uns zu dieser Auffassung nicht entschliessen, welche
~in der Unsterblichkeit nur ein mogliches Ergebnis der leben-
digen Entwicklung des Ich zu erblicken vermag. FEs ist uns
durchaus nicht begreiflich, wie selbst aus dem hochst gesteigerten
geistigen und sittlichen Wert der Personlichkeit fiir sie mehr
als ideelle Unsterblichkeit gefolgert werden konnte, wenn diese
nicht als eine allgemeine Eigenschaft des wirklichen Ich auf-
gefasst wird. — Die Abstufungen in der sittlichen Entwicklung
sind iiberdies so verwickelte, insofern moralische und un-
moralische Triebe und Eigenschaften sich oft in derselben
Personlichkeit kreuzen und so iiberraschend nebeneinander
bestehen, dass wir glauben, die Schwierigkeiten dieser Un-
sterblichkeitstheorie kommen zu keinem Ende. — Noch eine histo-

Revue intern. de Théologie, Heft 38, 1902, 25



- B —

risch-kritische Bemerkung schliessen wir an die Wobberminsche
Behandlung des Ichproblems an. 5. 156 f. wird behauptet, dass
der psychophysische Parallelismus in seiner strengen Durch-
fihrung die Fortdauer individueller Personlichkeiten aus-
schliesse. — s ist immerhin beachtenswert, dass Fechner,
welcher jene Hypothese in so weitem Umfang in der modernen
Psychologie wieder zur Geltung brachte, dennoch einen schart-
sinnigen und kithnen Versuch gemacht hat, den Unsterblichkeits-
glauben zu retten (vergl. besonders die Schrift ,Uber die
Seelenfrage®, Leipzig 1861).

Es eriibrigt uns noch, kurz auf die Behandlung des Kau-
salitiitsproblems durch Wobbermin einzugehen. Er formuliert
die erkenntnistheoretische Grundfrage, welche durch jenes ge-
stellt wird, dahin: ,Giebt es fiir die wissenschaftliche Erkennt-
nis irgend einen Weg, von dem Ich als einem in voller HKigen-
realitiit existierenden zur berechtigten Annahme anderer
Iixistenzen von gleicher Eigenrealitiit zu gelangen?* (S. 209.)
Dieser Weg scheint nur durch die Anerkennung des Grund-
satzes der Kausalitiit gegeben: Jede Wirkung setzt ein wirken-
des Subjekt und ein gewirktes oder durch Wirkungen be-
einflusstes Objekt voraus. Jede Wirkung ist irgendwie Wechsel-
wirkung. — Mit einem solchen Kausalitiitsbegrift rechnet der
christliche Gottesglaube!): seine Elimination aus der Wissen-
schaft wiirde daher fiir die Theologie den Vorwurf einschliessen,
dass sie mit einem unmoglichen Begriff operiere.

Die psychologische Ableitung des Kausalititsgedankens,
welche Wobbermin S. 217 als eine ,hiéchst wahrscheinliche*
bezeichnet, fiihrt nun unmittelbar zum Problem der Willens-
freiheit hintitber. .Ob auch das menschliche Innenleben ein
mit mechanischer Notwendigkeit ablaufendes (GGeschehen auf-
weise, oder ob das menschliche Ich frei von sich aus zu wirken
vermoge, das ist also die entscheidende Grundfrage, auf die
sich das ganze Problem zuspitzt* (S. 218). — Der Thatbestand
des sittlichen Bewusstseins, des (Gewissens, welches immer und
tiberall die menschlichen Handlungen sittlichen Werturteilen
unterwirft, mag auch sein Massstab dabel ein noch so ver-
schiedener sein, nétigt zu dem Glauben an eine sittliche Wahl-

M) ,.Der Gott, der die Welt geschaffen hat und sie erhiilt, der Gott,
der in viiterlicher Fiirsorge iiber den Seinen wacht und sie erlost — er
ist ein wirkungskriftiger, ein real wirkender Gott.“ S. 212.



— 383 —

freiheit (S. 257). Dieser Glaube aber wird psychologisch ge-
stiitzt durch die Erfahrung des Ich als eines wirkenden Realen
(S. 283). Das Freiheitsproblem ist losgelést vom Ichproblem
nicht zu Ende zu fithren (S. 287). Denn die Willensfreiheit
hat keinen anderen Sinn als den, dass mit ihr eine Wahl-
freiheit fiir das dauernde, iibergreifende Ich zwischen den ver-
schiedenen, in ihm wirksamen Motiven angenommen wird (S. 284).
Wir haben hiermit den reichen Inhalt des Buches nur
dirftig skizziert; wir missen es uns versagen, auf eine Reihe
von feinsinnigen Bemerkungen néiher einzugehen, die sich ge-
rade in der psychologischen Behandlung des Freiheitsproblems
durch seine Scheidung von der theologisch-metaphysischen
Konstruktion  des Gottesbegriffs in diesem letzten Abschnitt
finden. Aber wir koénnen durchaus die Auseinandersetzung,
welche Wobbermin zwischen Theologie und Metaphysik vor-
nimmt, als eine grundliche und gediegene bezeichnen, ja wir
stehen nicht an, mit der Anerkennung zuriickzuhalten, dass
wir seclbst dem Verfasser vielfache Kliarung und Vertiefung
der eigenen Anschauungen verdanken. R. KEUSSEN.

IV. — Papst Leo XIII. auf dem Index?

»verschiedene Zeitungen berichten, eines der durch den
Index verbotenen Biicher habe T.eo XIII. zum Verfasser.“

So war noch jingst in ultramontanen Blittern zu lesen.

Genaueres zur Sache wurde aber bereits 1895 durch das
,Leipziger Tageblatt® Nr. 538, 1. Beilage, vom 6. November,
bekannt gegeben wie folgt:

»Im ,Journal® teilt Jean de Bonnefon die interessante That-
sache mit, dass zu den Autoren, deren Werke auf dem Index
der durch die katholische Kirche verbotenen Biicher stehen,
auch der jetzige Papst Leo XIII. gehort. Die Schrift betitelt
'sich: ,Del sangue sacratissimo di Maria® und erschien im
Jahre 1874 zu Perugia. Kardinal Pecci lebte zu jener Zeit in
seinem Erzbistum zu Perugia wie im Exil. Pius IX. liebte ihn
nicht, weil er ihn nicht fromm genug fand. Da nun Pecci
wusste, dass Pio nono eine besondere Verehrung fir die Jung-
frau Maria besitze, verfiel er auf den Gedanken, ein Werk
von grosser Frommigkeit zu schreiben, worin er fiir das heiligste



— 384 —

Blut der Maria &hnliche Ehren und Festlichkeiten vorschlug,
wie sie fur das Blut Christi im Gebrauche sind. Diese Arbeit
verfehlte jedoch ihren Zweck, da sie ihn allzu deutlich verriet.
Die theologische Begrimdung war schwach und zeigte die
hastige Zusammenstoppelung. Der Papst liess daher das Buch
auf den Index setzen, wo es sich heute noch befindet, da
Leo XIII. nicht gewagt hat, die Entscheidung seines Vor-
giangers aufzuheben. Der Index fiugt tibrigens die Notiz bei:
»Der Verfasser unterwarf sich in lobenswerter Weise und miss-
billigte sein Werk.“

Diese Mitteilung romisch-katholischen Ursprungs war pikant
genug, um auch in gut péapstlich gesinnten Kreisen Aufsehen
zu erregen. So brachte denn einige Zeit spiiter die ,,Kilnische
Volkszeitung® einen Artikel des Inhalts: Das verurteilte Buch
sel anonym erschienen, der Verfasser also unbekannt; Bonnefon
aber sei dafiir bekannt, dass er gern Skandalgeschichten von
hochgestellten Geistlichen erzihle. Diesem Dementi folgte noch
zu Anfang des Jahres 1896 ein bestimmteres, das von London
ausging. Der dortige ,,Standard” hatte néimlich vom Privat-
kdmmerer des regierenden Papstes, Mons. Jercy del Val, eine
Zuschrift erhalten, wonach das inkriminierte Buch nicht von
dem Kardinal Pecci, sondern von einem Priester Carlo Paoletti
zu Perugia, dem Sitz des damaligen Erzbischofs Pecci, ver-
fasst und mit seinem vollen Namen, aber ohne Erlaubnis der
kirchlichen Behorde, veroffentlicht worden sei. Der Verfasser
sei einmal geisteskrank und entmiindigt gewesen. XKardinal
Pecci habe das Buch, als es verboten worden, aufkaufen lassen.
Damit schien die Frage zur Geniige erledigt zu sein.

Um so auffallender ist es, dass sie jetzt, nach 7 Jahren,
aufs neue auftaucht und von ultramontaner Seite unter Vortritt
der Berliner ,Germania“ nur eine so dirftige und matte Aut-
klarung findet, wie sie im ,Mainzer Journal® Nr. 32 vom
7. Februar d. J. reproduziert wird:

» Wir finden in dem revidierten Index allerdings ein Buch
Del sangue sacratissimo di Maria, das 1875 verurteilt wurde.
Aber der Verfasser ist genannt und heisst zwar nicht Joachim
Pecci, sondern Karl Paoletti. Ein anderes Buch mit gleichem
oder ahnlichem Titel findet sich im Index nicht. s fragt sich
nur, ob der Name Karl Paoletti nicht etwa ein Pseudonym ist.“

Woher mag es wohl kommen, dass in dieser spérlichen Notiz



— 380 —

keinerlei Bezug auf jene fritheren Verdftentlichungen zur Sache
genommen ist? Noch seltsamer will uns die ganz neue Wen-
dung bedunken, wonach Paoletti moglicherweise ,ein Pseudo-
nym ist¢, hinter dem also doch am Ende der ,zwar nicht“
genannte Joachim Pecci versteckt sein moéchte!

Jedenfalls steht so viel fest, dass ein Buch wie das in
Rede stehende, zumal in einer italienischen Erzdiocese, zu seiner
Veroffentlichung an die vorschriftsméissige Druckerlaubnis des
Erzbischofs, also des damaligen Kardinals Pecci, gebunden war.
Eben so zweifellos ist es, dass der fragliche Autor, sofern er
unter der Jurisdiktion des Erzbischofs stand, diesem nicht un-
bekannt bleiben konnte; denn die Zahl der klerikalen Autoren
muss doch wohl in dem Kkleinen Perugia fiir das wachsame
Auge der kirchlichen Censurbehorde leicht tibersehbar gewesen
sein. Wie sollte da tibrigens ein einfacher Priester bei Heraus-
gabe eines Buches von gar so frommem Inhalt zugleich so un-
fromm, ja unbotmiissig gehandelt und gegen die strenge Pflicht
der Einholung des Imprimatur sich versindigt haben! Geschah
dies aber trotz alledem, so musste der geistliche Didcesan-
vorstand alsbald die Thatsache feststellen und gegen den
litterarischen Frevel und seinen Urheber einschreiten. Davon
hat jedoch bis jetzt nie etwas verlautet. Kardinal Pecci scheint
also vielmehr die Drucklegung der 1874 erschienenen Schrift
mindestens selbst stillschweigend approbiert zu haben. FErst
als im folgenden Jahr das Buch von Rom verdammt wurde,
sollen dann simtliche Exemplare, wie es in oben erwihnter
Londoner Mitteilung heisst, auf Veranlassung Peccis aufgekauft
worden sein. Das klingt nun freilich, als habe sich der Kar-
dinal nachtrdglich auch in eigener Person zu einer Art Siihne
verpflichtet gefiihlt.

Noch ein weiterer Punkt in der neuerlichen Auslassung
der Centrumsorgane ist uns aufgefallen, niimlich die Behauptung:
,Ein anderes Buch mit gleichem oder &dhnlichem Titel findet
sich im Index nicht.* So apodiktisch dies lautet, ist doch nur
das Gegenteil richtig. Denn der Dominikaner Fr. Vinc. Leo
Salua verkiindigte unterm 28. Januar 1875 als General-
kommissar der Inquisition, letztere habe Fer.1V. 13. Jan. unter
Zustimmung des Papstes zwei Schriften verdammt und auf den
Index zu setzen befohlen, wobei an erster Stelle die dem Inhalt
wie Wortlaut des Titels nach jener anderen (s. 0.) gewiss ganz



— 386 —

gleichartige genannt wird: Del sangue purissimo e verginale
della gran matre di Dio Maria santissima. Nap. 1863.%

Gleichzeitig wurden kraft pipstlicher Verordnung (Acta
Sancte sedis, 8. 269) ,auch andere Schriftsteller” (alios etiam
scriptores), die in Tageszeitungen éhnliche Neuerungen auf dem
(Gebiete des Kultus anstrebten wie die Verfasser der beiden
vorgenannten Schriften, gewarnt und vermahnt, von solchem
Vorhaben abzustehen. Aus den pépstlich-offiziellen Analecta
Juris Pontificii 14, 499 war dann spiter zu ersehen, dass diese
Warnung besonders auf die Mailinder Scuola cattolica gemtnzt
war, die ,mehrere Artikel iber den Gegenstand von einem
frommen DBischof (dem spitern Kard. Parocchi?) gebracht und
noch im Dezember 1874 diese Artikel als einen der Religion
geleisteten Dienst bezeichnet hatte®.

Uber diese Sachlage hitten sich die ,Germania“-Theologen
und ihre Nachbeter mit leichter Mithe aus Fr. H. Reuschs
klassischem Werke: ,Der Index der verbotenen Biicher® II,
S. 1158, unterrichten koénnen und sollen; das wire fir ihre
Index-Weisheit entschieden vorteilhafter gewesen.

Und nun mag zum Schlusse noch in kurzer Zusammenfassung
auf die merkwiirdige Wandlung hingewiesen sein, welche im
romisch-katholischen Lager selbst innerhalb kurzer Frist die
Frage nach der Autorschaft des von hyperorthodoxem Geist
eingegebenen und eben dadurch der romischen Kurie anstossig
gewordenen Perugianer Elaborates durchgemacht hat.

1. Den Vortrab bildet der franzésische Publizist, der — nicht
ohne seine Bekundung einigermassen plausibel zu machen —
auf Kardinal-Erzbischof Pecci als den Urheber jener 1874 an
seinem Bischofssitz erschienenen Schrift hinweist, Dann folgt

2. das rheinische Hauptorgan des Centrums, die ,Kolnische
Volkszeitung®; sie wendet sich feindselig gegen Herrn Jean
de Bonnefon, lisst aber mit der Versicherung, das dem Index
verfallene Buch sel anonym veroffentlicht worden, die Frage
nach dem Verfasser unentschieden. Hieran schliesst sich

3. die aus der nédchsten Umgebung des jetzigen Papstes
stammende Meldung, als Autor sei auf dem Titelblatt ein Geist-
licher zu Perugia, Carlo Paoletti, genannt; derselbe habe jedoch
fir sein Werk — was sehr befremdlich lautet! — die Er-
laubnis der bischoflichen Censurbehorde nicht eingeholt. Und
endlich kommt ganz hinterher



— 7 ~

4. die ,Germania® mit der Eroftnung, es frage sich nur,
ob jener Paoletti, den der pipstliche Privatkimmerer als ,ein-
mal geisteskrank und entmiindigt gewesen® charakterisiert
hatte, nicht etwa ein Pseudonym, also ein an Stelle des wirk-
lichen Urhebers jener mariologischen Uberspanntheit bloss
vorgeschobener Name sei!

Wer soll nun aus all den sich kreuzenden Nachrichten
der Blatter ,fur Wahrheit® das Wahre und Wahrhaftige heraus-
schilen? An zustindiger Stelle in Rom, im Kollegium der Index-
kongregation, ist gewiss in der beztliglichen Angelegenheit tiber-
haupt nichts fraglich. Warum bleibt von dort die rechte Auf-
klarung, die schlicht und einfach mit ein paar Worten erfolgen
konnte, aus?

Fiir das offentliche Interesse kann es ja allerdings hoéchst
gleichgiiltig sein, ob dieser oder jener romische Kleriker, und
sei es selbst ein Tiara-Triager, fir eine neue Verehrung des
Lheiligsten Blutes Marias® schwirmt.

Wenn aber mit voller Sicherheit festzustellen wiire, dass
ein zum ,Charisma der Unfehlbarkeit” pridestinierter Kardinal
wie Pecci aut Grund einer dogmatischen Auslassung unter
seinem unfehlbaren Vorginger dem lehramtlichen Verzeichnis
von schriftstellerischen Irrlehrern und Ketzern eingereiht wurde
und ,sich loblich unterwarf”, so wire das immerhin auch fir
nicht-ultramontane Kreise interessant genug. Doch nichtsowohl
dieser Umstand hat zu vorstehendem Aufsatz Veranlassung
gegeben, als vielmehr die Erwigung, es koénne von Nutzen
sein, auch einmal an einem innerkirchlichen Fall zu zeigen,
in welch verschiedenen Zungen unsere jesuitisch geschulten
Verteidiger romischen Kirchenwesens auf Kosten der un-
geschminkten Wahrheit zu reden verstehen.

Mainz. Dr. A. DEXNK.




	Variétés

