
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


354

VARIETES.

I. — Neue Abhandlungen über die Beichte.

Unter dem Titel : A Treatise on the History of Confession
until it developed into Auricular Confession A. D. 1215 (London,
C. J. Clay and Sons, 1901, 124 S.), liegt uns eine Abhandlung-
vor, die C. M. Roberts herausgegeben hat.

Der Verfasser glaubt den Beweis geleistet zu haben, dass
in den zwölf ersten Jahrhunderten keine „Notwendigkeit"
(necessity) verlag, „einem Priester alle bösen Gedanken und
geringern Sünden", deren sich ein Mitglied der Kirche etAva

schuldig fühlte, zu offenbaren. Er ist auch der Meinung, dass
bisher in keiner Abhandlung über diesen Gegenstand die
chronologische Aufeinanderfolge der Zeugen so sorgfältig beobachtet
Avorden sei, Avie nun ven ihm.

Dass erst die Lateransynode vom Jahr 1215 jedem
Gläubigen die Verpflichtung auferlegt hat, dem eigenen Priester
„alle seine Sünden getreulich zu beichten", ist eine notorische
Thatsache. Was die chronologische Ordnung bei der Aufzählung
der Zeugen betrifft, die für oder gegen die Beichte in Anspruch
genommen werden, so scheint mir, dass in diesem Punkte doch
viele andere Theologen nicht minder sorgfältig zu Werke
gegangen seien. Wichtiger ist die Würdigung der geltend
gemachten Zeugnisse. In dieser Hinsicht füllt nach meinem Urteil
die vorliegende Schrift keine Lücke in der bereits vorhandenen
Litteratur aus. Ich bin im Gegenteil der Meinung, dass gewisse
Thatsachen und Beweisstellen, die in einer Abhandlung über
die Beichte zu erörtern sind, von Roberts viel zu wenig ein-

lässlich und sorgfältig berücksichtigt worden seien.
Schon mit der ersten Zeile bin ich nicht einverstanden.

Auricular Confession or Sacramental Confession (Ohrenbeichte
oder sakramentale Beichte) hat doch Avohl zur Voraussetzung,
dass Ohrenbeichte und Busssakrament sich gegenseitig deckende



— 355

Begriffe seien. Das halte ich für unrichtig. Ich glaube, class

schon die apostolische Kirche Bussakte kannte, die zwar von
der Ohrenbeichte sehr verschieden sind, mit Avelchen sich aber
doch die Christgläubigen der sakramentalen Sündenvergebung
teilhaftig machen konnten. Über die hier in Betracht kommenden
Schriftstellen ist der Verfasser viel zu rasch hiiiAveggegangen.
Allerdings war es nicht notig, eine Erklärung der Worte Jesu
Matth. IG, 19 zu geben; hier ist von der Beichte nicht die Rede.
Wenn sich das „Binden und Lösen" auf das Sündenbehalten
und Sündenvergeben bezieht, Avas ich anerkenne, so ist doch
zu beachten, class der Heiland da von der erst noch zu
erbauenden Kirche spricht (oixooo^aoi). Das hier gemeinte
Sündenvergeben ist daher dasjenige, das zu Pfingsten seinen Anfang
nahm, als sich 3000 taufen Hessen „zur Vergebung der Sünden"
(Apg. 2, 38). Anders verhält es sich mit der Stelle Matth. 18,

15—20. Hier Aersetzt sich Jesus in die Zeit, in Avelcher seine
Kirche als organisierte Gemeinschaft ins Dasein getreten ist.
Daher ist an dieser Stelle das „Binden und Löseir' mit der
kirchlichen Bussdisciplin in Beziehung zu bringen. Ich
vermisse jedoch (S. 6) eine nähere Belehrung darüber, Avie die
Handhabung dieser Disciplin zu denken sei und Avelche religiöse
Bedeutung ihr zukomme. Eine sorgfältige Prüfung der citierten
Stelle würde dem Verfasser Gelegenheit geboten haben, die in
„dunkeln Zeiten der Kirche" gehegte Vorstellung zu beleuchten,
nach Avelcher man vermittelst der piiesterlichen Binde- und
LösegeAvalt seiner Sünden entlastet Averden konnte (S. 8).

Völlig überflüssig Avar die Besprechung der Berichte Matth.
3, 5—6 und Apg. 19, 18—20 (S. 8 — 11). Die durch den Täufer
Aeranlasste Bussübung kann ebensoAvenig Avie das mit der
Bekehrung zum Christentum verbundene Sündenbekenntnis zur
Rechtfertigung des kirchlichen Bussinstitutes dienen. Es ist
übrigens unrichtig, wenn der Verfasser behauptet, der griechische
Ausdruck è'£of.wioydot>m (Matth. 3, 6) sei von einem in Worte
gekleideten speciellen Sündenbekenntnis zu verstehen. Dagegen
spricht schon der Zusammenhang. Noch der hl. Chrysostomus
gebraucht die Ausdrücke èï-opoïoy^oiç, i'So/.io?.oytn- an vielen
Stellen ven einem innern Akt der Reue, mit Avelchem man sich
allein vor Gott anklagt.

Auf eine kirchliche Bussübung, die zur Erlangung der
Sündenvergebung dienlich ist, beziehe ich die Weisung Jak. 5,



— 356 —

14—16. Roberts sagt (S. 13), dass die Verteidiger der römischen
Lehre mit der angeführten Stelle die Verpflichtung zum
Sündenbekenntnis vor dem Priester zu rechtfertigen suchen. Das ist
nicht der Fall. Die Verteidiger der römischen Lehre müssen
sich nach der für sie massgebenden Lehre der Trienter Synode
auf Joh. 20, 23 berufen. Würden sie Jak. 5, 14—16 für die
sakramentale Beichte in Anspruch nehmen, so mussten sie auch
zugeben, dass die Gnade der Sündenvergebung nicht einem
richterlichen Urteil des mit Jurisdiktion ausgerüsteten Priesters,
sondern dem „Gebet des Glaubens", mit welchem sich die
Organe der Kirche fürbittend an Gott wenden, zugesichert
werde. Damit wäre die römische Lehre neuerdings
preisgegeben.

Es fällt mir auf, dass der Verfasser die Stelle Joh. 20,
20— 26 einfach mit Stillschweigen übergeht. Sollte ihm
unbekannt sein, class die Trienter Synode ein Dogma gemacht hat,
nach Avelchem die angeführte Stelle auf die Einsetzung der
speciellen Beichte ver dem Priester bezogen werden muss?

Römische Leser werden ihm den Vorwurf machen, class er
absichtlich den Schein zu erwecken suche, als gebe es im Neuen
Testament keinen Ausspruch, mit clem man die Ursprünglichkeit

des Busssakramentes beweisen könne.
Mit Recht beruft sich Roberts auf I. Kor. 5 und IL Kor. 2,

um an einem Beispiel zu zeigen, Avie der Apostel das „Binden"
und „Lösen" geübt hat (S. 14 f.). Nur Aväre hier die MitAvirkung
der Gemeinde zu erörtern geAvesen. Dann hätte leicht dar-
gethan Averden können, dass sich hinsichtlich der priesterlichen
Lösegewalt aus Matth. 18, 15—20, Jak. 5, 14—16 und dem
Verfahren des Apostels Paulus im Grunde die gleiche urchristliche
Lehre ergebe.

Die Ausführungen über die EntAvicklung der Beichte in den
ersten christlichen Jahrhunderten Aerlieren Aviederum dadurch
alle Beweiskraft, dass der Verfasser nicht unterscheidet zwischen
der Busse, die vor der Taufe gefordert Avar, und der Bussübimg
der Getauften, Avährend doch nur die letztere mit der Beichte
in Beziehung gebracht Averden kann. Sodann scheint Roberts
ven der der einmaligen Taufe entsprechenden einmaligen
Bussübung, die groben Missethätern gestattet wurde, nichts zu
Avissen. Und doch ist dieser Punkt für die richtige Beurteilung
des BussAvesens in der alten Kirche ven entscheidender Be-



— 357 —

deutung. Grobe Missethäter, die infolge ihrer Vergehen die
Abendmahlsgemeinschaft verloren hatten, mussten die verübten
Frevel allerdings reumütig eingestehen und büssen, falls sie
Avieder zur Kommunion zugelassen werden wollten. Aber diese
Rekonziliation war nur einmal (semel) im Leben zu erlangen.
Nun waren aber auch in der alten Kirche derartige Missethäter
nur Ausnahmen; die grosse Masse der Gläubigen kam nie in
die Lage, mit solchen speciellen Bekenntnissen vor den Organen
der Kirche die Rekonziliation nachsuchen zu müssen. Dass

gleichwohl auch die Gläubigen im allgemeinen Avenigstens
moralisch verpflichtet waren, ihre täglichen Verfehlungen ven
Zeit zu Zeit dem Bischof oder einem Priester zu beichten, lässt
sich auch nicht mit einem einzigen Zeugnis aus den fünf ersten
Jahrhunderten belegen. Die Kirchenschriftsteller gedenken Avohl

häufig der Bussübungen, die täglich vorzunehmen waren, namentlich

auch der Bussakte der versammelten Gemeinde, reden
aber niemals ven einem speciellen Sündenbekenntnis, das

vollberechtigte Gemeindemitglieder vor dem Priester abzulegen
gehabt hätten, um Sündenvergebung zu erlangen. Für die

grosse Masse der Gläubigen gab es keine „Beichte" mit
specialem Sündenbekenntnis Aer dem Priester.

Die Wiedergabe der einzelnen patristischen Zeugnisse
bedarf vielfach der Richtigstellung. So wie sie Roberts mitteilt,
Hessen sie sich bisweilen eher zur Rechtfertigung der römischen
Ohrenbeichte verwerten. Das gilt schon vom Clemensbrief.
Nach Roberts heisse es im Clemensbrief c. 52: „Gott ist keiner
Sache bedürftig und verlangt ven uns weiter nichts, als dass
AAir ihm unsere Sünden bekennen." Damit verbindet der
Verfasser eine Stelle aus c. 57. die er folgendermassen wiedergiebt:
„Ihr also unterwerfet euch euern Priestern und lasst euch
unterweisen zur Busse." In dieser Form und in dieser
Verbindung sind die beiden Aussprüche offenbar ein sehr
einleuchtendes Zeugnis dafür, class die Ohrenbeichte vor dem
Priester schon am Ende des ersten Jahrhunderts zur Pflicht
gemacht worden ist. Allein Roberts hat c. 52 etwas beigefügt,
c. 57 etwas weggelassen, was den angeführten Worten einen
Avesentlich andern Sinn giebt. Clemens spielt c. 52 auf Ps. 49,
9 ff. (nach hebr. Zählung Ps. 50) an, avo Gott von sich sagt,
dass er keiner materiellen Opfergaben bedürftig sei, sondern
Hingabe des Herzens und Geistes, aufrichtige Lobpreisung ver-



— 358 —

lange. Da nun der griechische Ausdruck für lobpreisen (s^of.io?.o-

ysioB-ai), wie confiteli, auch im Sinne ven beichten gebraucht
Averden kann, fügen die römischen Theologen geAvöhnlich noch
die Worte hinzu : „unsere Sünden", so dass Clemens den
einfältigen Gedanken aussprechen würde, den ihm leider mit der
gleichen Beifügung auch Roberts unterschiebt. Kap. 57 aber
wird die Mahnung gegeben: ..Ihr also, die ihr den Anfang mit
dieser Empörung gemacht habt, unterwerfet euch den Priestern."
Mit der Empörung ist der Streit gemeint, der in Korinth zur
Absetzung der Presbyter geführt hatte. Dadurch, dass Roberts
die unterstrichenen Worte Avegiässt und den Satz mit „also"
einfach auf das aus c. 52 genommene (falsche) Citat folgen
lässt, gewinnt der Leser den Eindruck, das Sündenbekenntnis
habe gerade in der Untenverfüng unter die priesteiiiche Autorität,

also in einem Bekenntnis Aror dem Priester zu bestehen
Ebenso Avillkürlich ist die Berufung auf den sog. zweiten

Clemensbrief (eine Homilie aus der Mitte des zweiten
Jahrhunderts). Roberts findet hier (c. 8) den BeAveis, class „sichtbare

Bussakte" verlangt Avorden seien (S. 20). Das ist richtig;
aber die verlangte Bussübung ist nicht die Beichte, sondern
die mit der Bekehrung zum Christentum und dem Empfang der
Taufe geforderte Sinnesänderung.

Die WTeisung des Barnabasbriefes : „Du sollst deine Sünden
bekennen und nicht mit einem bösen GeAvisscn zum Gebete
kommen", will Roberts freilich nicht auf die Ohrenbeichte
beziehen, denn wie das Gebet so sei auch das Sündenbekenntnis
hier als ein solches zu denken, das an Gott gerichtet sei (S. 17).
Ich glaube nicht, dass diese Bemerkung römische Leser
überzeugen wird; Avirksamer wäre es geAvesen, wenn der Verfasser
festgestellt hätte, dass sich der Barnabasbrief auf Kap. 4 der
„Didache" stützt, avo es deutlicher heisst: „In der Versammlung

bekenne deine Sünden". Avas eben nur Aen einem
gemeinschaftlichen Bussakt verstanden Averden kann. Die „Didache"
scheint dem Verfasser bisher unbekannt geblieben zu sein.

Vom Pastor Hermä sagt Roberts (S. 25), er „scheine" nur
ven einem Bekenntnis vor Gott zu wissen. Das ist wieder
unrichtig. Der genannte Zeuge betont vielmehr sehr bestimmt
(Mand. 4, 3; vgl. 4, 1; Sim. 8, 7), class es für die Getauften
eine einmalige Busse gebe (êov).oiç rod hsov (ucdvoid èaviv (.da).

Unter dieser einmaligen Busse kann nur ein kirchlicher Akt



— 359 —

gemeint sein, durch den Gefallene wieder in die ursprüngliche
Beziehung zur Gemeinde zurückversetzt wurden und in der
kirchlichen Fürbitte ein Unterpfand dafür erhielten, dass ihnen
auch Gott Arergebe — also ein auch vor der Kirche abgelegtes
Bekenntnis.

Auf diese einmalige Busse bezieht sich auch, was (S. 27;
Irenäus über die Bekenntnisse der Weiber berichtet, die sich
von den Gnostikern lossagten und in die Kirche zurückkehrten.
Dass Gefallene und aus der Gemeinde Ausgeschiedene erst nach
reumütigem Eingeständnis der verübten Vergehen und nach
geleisteter Busse wieder zur Kommunion zugelassen Avurden,
kann niemand bestreiten, der von diesen Dingen auch nur eine

ganz oberflächliche Kenntnis hat. Allein diese Thatsache hat
mit der Verpflichtung der Gläubigen im allgemeinen zu einem
speciellen Sündenbekenntnis vor dem Priester nichts zu thun.
Wenn Origenes (S. 33) und andere gelegentlich die Weisung
geben, sich an den priesterlichen Arzt zu wenden und
demselben die Wunde zu zeigen, so ist diese Mahnung an Sünder
gerichtet, die sich durch grobe Missethaten aus der kirchlichen
Gemeinschaft ausgeschieden hatten oder doch fürchten mussten.
ausgeschieden zu sein.

Ich darf den Raum dieser „Zeitschrift" nicht weiter in
Anspruch nehmen. Eine einlässliche Prüfung der von Roberts
namhaft gemachten Zeugnisse würde den Umfang eines Buches
bekommen. Ein Verdienst der vorliegenden Schrift besteht
darin, dass sie den Leser auf die Beweisstellen aufmerksam
macht, auf welche sich gewöhnlich die Verteidiger und die
Gegner der obligatorischen Ohrenbeichte berufen. Nur werden
leider, AAie wir gesehen haben, diese Stellen häufig in einer
Weise verwertet, class man sich fragen muss, ob der Verfasser
eigentlich die Beichte rechtfertigen oder eine Verpflichtung zur
Beichte als unbegründet hinstellen wolle. Er sagt, seine Schrift
sei das Resultat „der Arbeit vieler Monate". Ich glaube, dass
die Arbeit vieler Monate nicht genügt, eine Geschichte der
Beichte bis zum Jahre 1215 zu schreiben; dazu bedarf
derjenige, der nicht schon durch seine sonstigen Studien mit dem
Gegenstand vertraut geAvorden ist, der Arbeit von Jahren.



— 360 —

Durch freundliche Vermittlung erhalte ich Nr. 170 einer
in Paris (bei Letouzey & Ano) unter Mithülfe vieler Geistlichen
von Vikar Bricout an der St-Vincent de Paul-Kirche
herausgegebenen Zeitschrift, die den Titel hat „Revue du Clergé
Français". Sie erscheint jeden Monat zweimal in Heften von
je 120 Seiten. Es handelt sich also um eine ganz bedeutende
Publikation. Wie auf dem Titel gesagt ist, soll sie als Organ
zur Besprechung aller Fragen der Avissenschaftlichen und
praktischen Theologie und des kirchlichen Lebens dienen.

Der Ausdruck „Clergé Français" frappiert. Das klingt
gallikanisch. Sollte Avirklich die Erinnerung an die grosse
Vergangenheit und ehemalige nationale Selbständigkeit der
gallikanischen Kirche immer noch nicht ganz erloschen sein

In dem vorliegenden Heft Avird unter dem Titel „Quelques
hommes éminents de l'Eglise de France" eine Serie von Artikeln
begonnen. Der erste Artikel ist dem gelehrten Jesuiten Denis
Petau, geb. 21. August 1583, gestorben 11. Dezember 1652,
gewidmet. Es fällt mir auf, class der Verfasser mit besonderer
Ausführlichkeit die Anschauung des — gewöhnlich Petavius
genannten — berühmten Gelehrten über das Busswesen der
alten Kirche behandelt und, soweit, dieselbe richtig war,
zustimmend darstellt.

In einer Abhandlung, die Petavius 1622 als Anhang zu
den Werken des hl. Epiphanius herausgab, überraschte er die
Welt mit der Entdeckung, dass in den ersten Jahrhunderten
groben Sündern nur einmal im Leben Gelegenheit zu einem
religiösen Akt geboten war, der ungefähr der heutigen Beichte
entsprach. Man wusste zwar auch damals, 1622, schon, dass

Rückfällige zu keiner Rekonziliation mehr zugelassen wurden;
aber man beruhigte sich, wie der Referent bemerkt, mit der
Annahme, dass die Rückfälligen doch immer noch in privater
Weise hätten Busse thun und in privater Weise die
sakramentale Lossprechung erhalten können. So schien die Beichte
im modernen Sinne gerettet zu sein. Allein Petavius habe
gezeigt, dass die gewöhnliche Ausflucht völlig unhaltbar sei. Das
wäre doch, habe er gesagt, eine seltsame Einrichtung gewesen,
wenn man Sünder nach dem ersten schweren Fall harten
Bussübungen unterworfen und erst nach Jahren, bisweilen erst am
Ende des Lebens losgesprochen, Rückfälligen hingegen die
Absolution ohne jene Demütigungen erteilt hätte. Wer das Vor-



— 361 —

handensein einer solchen Einrichtung behaupte, müsse für seine

Behauptung auch BeAveise bringen ; vron solchen Beweisen wisse
man aber bisher gar nichts.

Ebenso energisch habe Petavius eine andere Behauptung
zurückgeAviesen, mit der man für das Vorhandensein der Beichte
im modernen Sinn Raum zu geAvinnen suchte. Die Synode von
Elvira zählt eine Reihe von Vergehen auf, die zur Folge
hatten, class der Sünder, auch Avenn er Busse that, erst am
Ende seines Lebens die Eucharistie wieder erhalten konnte.
Man pflegte nun zu sagen: gCAviss, die Eucharistie konnte
der betreffende Sünder erst Avieder erhalten, Avenn er am
Sterben war ; aber die sakramentale Lossprechung konnte er
auch verlier und so oft, Avie er sich dem Bussgericht unter-
Avarf, bekommen Petavius habe beAviesen, dass auch diese
Ausrede völlig grundlos sei und dass es eine Rekonziliation
(Lossprechimg) ohne Zulassung zur Eucharistie überhaupt nicht
gegeben habe. Die notorische Thatsache, dass schweren Sündern
unter Umständen auch nach dem ersten Fall erst am Ende
des Lebens die Eucharistie wieder gewährt wurde, zeige abermals,

dass man in den ersten Jahrhunderten die Beichte im
modernen Sinne nicht gekannt habe.

Eine schwankende Ansicht scheint Petavius darüber gehabt
zu haben, Avie eine bezügliche Weisung zu verstehen sei, die
Innocenz I. am 20. Februar 405 dem Bischof Exsuperius ven
Toulouse erteilt hat (Mansi, III, p. 1038 ss.). Exsuperius hatte
angefragt, Avie es mit Leuten zu halten sei, die nach der Taufe
fortAvährend ein ausschweifendes Leben geführt hätten (omni
tempore incontinentia? Aeluptatibus dediti), aber am Ende
desselben gleichzeitig Busse und Wiederaufnahme (pœnitentiam
simul et reconciliationem communionis) begehrten. Innocenz
antwortet, die kirchliche Disciplin sei in dieser Hinsicht früher
strenger geAvesen. Früher nämlich habe man in solchen Fällen
die Busse (pœnitentia) geAvährt, die Wiederaufnahme jedoch
(communio) venveigert. Um die Gläubigen vor dem Abfall
abzuschrecken, habe man in der Zeit der Verfolgung mit gutem
Grund die Wiederaufnahme (communio) versagt, jedoch, um nicht
völlig alles zu verweigern (ne totum penitus negareturi, die
Busse (pœnitentia) gestattet. (Das war wirklich der Fall. So

schreibt Cyprian [Ep. 52 ad Antonian.], dass „Gefallenen", die
sich der Kuchenbusse nicht unterzogen, sondern erst in Todes-



— 362 —

gefahr um die Rekonziliation baten, die Wiederaufnahme nicht
zu geAvähren sei.) Später jedoch, fährt Innocenz fort, als der
Herr „seinen Kirchentt den Frieden zurückgegeben hatte, sei

es Regel geworden, den Sterbenden (abeuntibus) die
Wiederaufnahme (communionem) „gleichsam als Wegzehrung auf die
Reise" i quasi viaticum profecturis) zu bewilligen, damit man
nicht den Schein auf sich ziehe, als wolle man die Härte der
Novatianer, welche die Verzeihung (venia) verweigerten,
nachahmen. „Es wird also zuletzt mit der Busse auch die Gemeinschaft

erteilt (tribuitur ergo cum pœnitentia extrema communio),
damit derartige Menschen, die Avenigstens in ihren letzten
Stunden Busse thun (vel in supremis suis pceuitentes), durch
die Erbarmung unseres Erlösers vor dem eAvigen Verderben
beAvahrt bleiben." — Dürfte man nun pœnitentia vroni
Busssakrament, communio von der Eucharistie verstehen, so hätte
man in den angeführten Äusserungen ein Zeugnis dafür, dass

man in den ersten Jahrhunderten die Übung gekannt habe,
den Sündern in gewissen Fällen die Absolution, nicht aber die
Kommunion zu erteilen. Allein in diesem Sinne hat Innocenz
seine Antwort nicht gemeint. Namentlich zeigt die Berufung auf
die Novatianer, die auch in der Todesstunde clic venia
versagten, dass unter pœnitentia einfach die Zulassung zur
kirchlichen Bussübung, unter extrema communio die am Lebensende
zu gewährende Wiederaufnahme in die Gemeinschaft oder die
reconciliatio zu verstehen ist. Die Rekonziliation schloss immer
zwei Dinge in sich, die nicht zu trennen waren, die Fürbitte
für den reuigen Sünder, der Busse gethan hatte, und die
Erteilung der Eucharistie. Die Eucharistie war stets das Unterpfand

der communio, d. i. der vorhandenen, bezw. Aviederher-
gestellten kirchlichen Gemeinschaft. Die A'on Papst Innocenz
erlassene Weisung zeigt nur wieder, dass es zu seiner Zeit für
Gefallene eine beliebig zu wiederholende Beichte mit Absolution

nicht gab.
Ich bekenne übrigens, bisher nicht gewusst zu haben,

dass ich mich hinsichtlich der Beichte mit dem gelehrtesten
Jesuiten, der diese Frage studiert hat, im allgemeinen in
Übereinstimmung befinde. Allerdings macht der Jesuit zum Schluss
auf eine kleine Hinterthür aufmerksam, durch die er glaubt,
das moderne Beichtwesen bequem zu jeder Zeit hereinschaffen
zu können : die Bischöfe der ersten Jahrhunderte hätten es eben



— 363 —

für richtig gehalten, von ihrer „unbegrenzten Schlüsselgewalt"
nicht den vollen Gebrauch zu machen Man hätte also den

groben Sündern die Lossprechung vorenthalten, Aveil es den
Herren Bischöfen so beliebte; als es ihnen anders beliebte,
wurde die Absolution öfter erteilt und schliesslich die jährliche
Einholung der Absolution obligatorisch gemacht! Erteilung oder
Vorenthaltung oder Aufnötigung der Sündenvergebung war in
das Belieben der Bischöfe gestellt!

Immerhin hatte die Entdeckung des Jesuiten Petavius ein
Nachspiel, das zeigt, dass man selbst im 17. Jahrhundert über
die Beichte noch nicht ganz zu den korrekten Vorstellungen
der heutigen römischen Kirche gelangt war. Man wird Avohl

vermuten, das Nachspiel habe wesentlich in Angriffen auf die
mit tridentischen Dogmen wenig harmonierenden Auseinandersetzungen

des Jesuiten bestanden. Dem ist nicht so! Vielmehr
Avurde der damalige Bischof Laubépine auf den grossen
Gelehrten eifersüchtig und beschuldigte ihn, in seiner Abhandlung
Dinge veröffentlicht zu haben, die er nicht selbst gefunden,
sondern durch ihn, den Bischof, bei dem frühem intimen
Verkehr kennen gelernt hatte; Petavius sei ein Plagiator! Dieser
Avollte natürlich den herben Vonvurf nicht auf sich sitzen
lassen, sondern erklärte, er sei durch seine eigenen Studien
zu der Avichtigen Entdeckung gelangt.

Allein der genannte Jesuit Avar ein zu gelehrter Mann, um
die gefährlichen Konsequenzen seiner Publikation nicht selbst
auch zu empfinden. Im Jahr 1633 liess er mit seiner Ausgabe
der Schriften des Synesius eine neue Abhandlung erscheinen,
in welcher er im wesentlichen die früher geAvonnene Anschauung
widerrief. Er suchte nun darzuthun, dass Avenigstens den
Sterbenden die Absolution niemals venveigert Avorden sei, also
auch den Rückfälligen nicht. Der Referent findet, dass es dem
Jesuiten nicht gelungen sei, seine frühere BeAveisführung zu
Aviderlegen ; er ist der Meinung, Petavius müsse ganz besondere
Gründe gehabt haben, die Resultate seiner frühem Forschung
mit künstlichen Auslegungen selbst Avieder in Frage zu stellen.
Das glaube ich auch. Namentlich ist die Berufung auf den
13. Kanon des Konzils von Nicäa nichtig. Das Konzil redet
nicht ven Rückfälligen, sondern korrigiert Übungen, die auch
ven der Synode zu Elvira gebilligt worden Avaren und nach
welchen in geAvissen Fällen den Sündern auf dem Todbette



— 364 —

auch die erste und einmalige Rekonziliation versagt blieb. Der
Referent erkennt jedoch mit Genugthuung an, dass Petavius
1644 in einer Schrift gegen Arnauld wieder, wenn auch nur
furchtsam (bien que timidement), zu der ursprünglichen und
richtigen Erkenntnis zurückgekehrt sei. Er habe wohl beigefügt,

dass nach der Meinung gelehrter Schriftsteller die
Absolution auf dem Todbette niemals verweigert worden sei; er
lasse jedoch durchblicken, dass seiner Meinung nach diese
Ansicht der Wirklichkeit nicht entspreche.

Dass in einer „Revue du Clergé Français" derartige Dinge
heute wieder gesagt werden dürfen, scheint mir bemerkensAvert.

In der von der theologischen Fakultät in Freiburg (SchAveiz)

herausgegebenen Revue Thomiste, Nr. 4, 1901, finde ich S. 487 f.
die Analyse eines Aufsatzes, der in der Revue du Clergé Français
veni f. August 1901 erschienen Avar und ebenfalls ven der
Beichte in der Kirche der ersten Jahrhunderte handelt. Wenn
die Auszüge richtig sind, so ist der Aufsatz oberflächlich genug.
Auch die lässlichen Sünden, heisst es da, seien ven jeher einer
Busse (une peine) unterworfen geAvesen. GeAviss! So erinnert
ja noch der heilige Augustin bei jedem Anlass an die Bitte des
Vaterunsers: „Vergieb uns unsere Schulden, wie auch wir
vergeben unsern Schuldigem". Das ist eine Bitte, die nach der
Weisung des Herrn täglich zu sprechen ist und als Bussübung
für die täglichen Vergehen angesehen werden kann.

Von Clemens Alexandrinus wird ohne Anführung ven Be-
weisstellen behauptet, er rede in seiner Schrift quis dives sal-
vetur ven einem „Gewissensrat" (Directeur de conscience), der
für den Sünder um Axergebung bitte; man wisse jedoch nicht,
ob nach seiner Ansicht auch ein einfacher Christ ein solcher
„GeAA'issensrat" sein könne; es scheine jedoch, class darunter
ein Priester oder Bischof zu verstehen sei. Die Absolutions-
gewalt sei nur sehr unbestimmt beschrieben. — Vermutlich
hat der Autor des Artikels die von Clemens erläuterte Geschichte
vein geretteten Jüngling im Auge, den der Apostel Johannes
zu Gott zurückführte. Zu einer Rechtfertigung der römischen
Ohrenbeichte lässt sich diese GJeschichte allerdings nicht
gebrauchen.

Origenes, heisst es Aveiter, unterscheide sehr genau zwischen



— 365 —

schAverern und gewöhnlichen Vergehen. Zur Abbüssung der
letztern gebe es sieben Mittel ; das siebente bestehe in der
Busse, die mit einem Sündenbekenntnis vor dem Priester
verbunden sei. Das ist die gewöhnliche römische Fälschung.
Origenes unterscheidet allerdings zwischen den angegebenen zwei
Klassen Aen Sünden ; allein die kirchliche Busse, die die
Beiziehung eines Seelenarztes nötig macht, forciert er nicht für die
peccata communia, sondern für die peccata graviora, und
betont, Avie auch sein Lehrer Clemens von Alexandrien, dass in
solchen Fällen die Vergebung nur einmal im Leben zu
erlangen ist.

In Konstantinopel finde man zum erstenmal einen eigentlichen

Busspriester ; man Avisse aber nicht, ob derselbe auch
von kleinem Sünden losgesprochen habe Wenn der Busspriester
auch über die täglichen Vergehen der BcAvohner der Kaiser-
stadt Beichten abzunehmen hatte, so war er sehr beschäftigt.
Der Verfasser will nicht darauf bestehen, class derselbe das
Beichthören auch in solchen Fällen geübt habe ; allein das sei

unzAveifelhaft, dass er die Vollmacht gehabt hätte, auch von
lässlichen Sünden zu absolvieren Mit dieser klugen Bemerkung

beweist der Mann nur, dass er nichts von der Sache
versteht. Die Aufgabe des Busspriesters bestand nicht im
Absolvieren, sondern in der Auferlegung und Überwachung der
Bussübung. Die Absolution war ein gemeinschaftlicher liturgischer
Akt, der nach Beendigung der Busse geAvöhnlich in der
Karwoche vorgenommen wurde. Dass unter Nektarius das Buss-

priestertum in Konstantinopel abgeschafft wurde, Aveiss der
Verfasser; aber er hat nun die geAvöhnliche Ausrede, die Mass

regel bedeute einfach die Ersetzung der öffentlichen Busse durch
die geheime Beichte; der Nachfolger des Nektarius, der hl.
Chrysostomus, „empfehle den Gläubigen die geheime Beichte
vor dem Priester". Wie falsch das ist, Avissen die Leser aus
der vorigen Nummer dieser Zeitschrift.

Immer die gleiche Erscheinung Wo ein römischer Theologe

den Versuch macht, die Ohrenbeichte mit Zeugnissen aus
dem Zeitalter der Kirchenväter zu rechtfertigen, Aviederholt er
die stereotypen Fälschungen.

E. H.

Re-çne intern, de Theologie. Heft 38, 1902. 24



366

II. — La méthode de la théologie, d'après M. l'archevêque
Mignot.

M. l'archevêque d'Albi a prononcé, à Toulouse, le 13

novembre 1901, un très important discours sur «la méthode de
la théologie». Je dis «très important», non en ce sens qu'il
aurait éclairci et précisé cette méthode : il a fort bien dit que
les théologiens doivent étudier les sciences, respecter la tradition

et progresser, mais il n'a indiqué ni la méthode même ni
les moyens à employer pour bien étudier, pour bien informer,
pour bien interpréter; il n'a pas dit non plus comment on peut
concilier le respect de la tradition et le progrès. Bref, la nature
même de la vraie méthode théologique et les moyens pratiques
de la distinguer nettement des fausses méthodes, me semblent
aussi peu expliqués et même aussi obscurs après le discours
de M. l'archevêque qu'avant; disons le mot, l'orateur a
oublié que son sujet était exclusivement scientifique, et non
oratoire, et il a éloquemment passé à côté de la question.

Toutefois son discours n'est pas moins remarquable à un
autre point de vue: d'une part, à cause des excellentes vérités
et des précieux aAreux qu'il contient; et, d'autre part, à cause
des incroyables méprises qu'il commet.

I. Vérités et aveux: — «Nous ne reprendrons d'influence
sur la société que par notre supériorité intellectuelle et
morale :). » — « L'idée chrétienne, pour se réaliser dans sa
plénitude, doit répondre par sa compréhension à toutes les

exigences légitimes de la vie intellectuelle et morale de l'humanité

» (p. 115). — «La théologie catholique n'a pas encore
atteint, au point de vue de la méthode, le degré de précision
auquel sont parvenues d'autres sciences de moindre importance

» (p. 116). — «Il est permis de dire que, si la religion
est acheAee, puisqu'elle est tout entière contenue dans le Christ,
la science de la religion ne Test pas, et ne peut l'être, parce
que son objet est inépuisable de profondeur et de complexité...
Du côté de la dogmatique, nous constatons, chez beaucoup de

théologiens2), plus d'une hésitation: ce sont tantôt des entraîne-

') Nous citons le texte publié par la Jievtie du clergé français, 15 décembre
1901, p. 114.

*) M. l'archevêque parle des théologiens de l'Eglise romaine.



— 367 —

ments irréfléchis, et tantôt d'aveugles intransigeances devant
les affirmations des sciences voisines, en tout cas des tâtonnements,

qui semblent indiquer que l'esprit n'est pas toujours
maître de sa marche, ni entièrement sûr de ses procédés. »

— M. l'archevêque trouve qu'au moyen âge la méthode fut
«si imparfaite», et que les moyens dont la raison se servit
furent «si pauvres» (p. 117). Il cite Galilée et Gassendi parmi
ceux auxquels la nature s'est révélée, et cela, malgré les
traitements que Rome infligea au premier, et malgré l'hostilité
dont le second fut l'objet à cause de son sensualisme philosophique.

M. l'archevêque cite aussi Auguste Comte pour appuyer
une de ses assertions (p. 118). Il continue: «C'est en se
soumettant aux lois (de l'ordre scientifique) que la théologie prendra

son rang véritable dans le cycle de la pensée contemporaine.

» — Etant donné que l'objet de la théologie ne peut être
« déterminé quant à ses rapports avec les autres objets de la
connaissance qu'à l'aide des sciences critiques, la théologie
dogmatique, à ce point de vue, dépend de l'histoire générale,
de l'exégèse, de la philosophie, de l'épigraphie, que sais-je
encore?» (p. 119). — «Il faut admettre que la théologie se

trouve également, à ce titre, clans la dépendance des sciences

philosophiques et naturelles... La théologie est donc une science
conditionnée, précisément parce qu'elle occupe le sommet du
savoir humain» (p. 120). — «Il importe essentiellement de ne

pas confondre l'enseignement du dogme par l'Eglise avec
l'organisation méthodique de la science, seule en cause ici, sous
le nom de la théologie. » — A propos des définitions des
conciles, M. l'archevêque remarque qu'« avec des termes terrestres
et relatifs, des choses divines furent dites» (p. 121). Dans la
phrase qui précède, il reconnaît leur vocabulaire «imparfait et
mobile». Il ajoute: «L'époque du développement scientifique
est venue, la voûte de cristal s'est évanouie ; notre mentalité
est aussi différente de celle du moyen âge que le ciel de Copernic

diffère de celui de Ptolémée.»
Et encore (N.B.): «Le caractère même de notre esprit

rend révisables toutes nos connaissances, même les plus évi-
dentes et les plus vraies ; car après les avoir comprises, il
reste à les mieux comprendre, et il n'est ni foi ni certitude si
fortes qui ne puissent être accrues par des clartés nouvelles.
Bossuet, écrivant son Discours sur l'histoire universelle ou sa



— 368 —

Politique tirée de l'Ecriture Sainte, se montra théologien de

génie ; quel est le théologien, cependant, qui oserait aujourd'hui

signer ces chefs-d'œuvre? Il suffit parfois de quelques
années pour modifier l'aspect d'une question: le dernier numéro
de la Revue biblique '.) nous signalait un cas de ce genre : tandis

que dans les premiers volumes du Cursus scriptures sacrœ
le P. Cornély consacrait environ cent cinquante pages à établir
par le dehors l'authenticité, l'intégrité, la mosaïcité du
Pentateuque — voici que le P. de Hummelauer, arrivé au terme de
ses commentaires sur la Thora, opine, dans ce même ouvrage
et à l'aide du même nombre de pages, que la composition du
Pentateuque n'a pas été l'œuvre d'un homme ni d'une époque,
mais de plusieurs siècles. Il n'est pas jusqu'aux dogmes les plus
essentiels dont l'interprétation rationnelle n'ait profondément
varié dans le cours du temps. Nous sourions aujourd'hui de

l'explication dont un certain nombre de Pères se sont contentés,
suiA'ant laquelle le sacrifice sanglant de Jésus aurait été une
sorte de rançon payée au diable par le Père céleste. L'insuffisance
manifeste de cette idée la fit remplacer par la théorie plus
rationnelle d'une substitution du Christ à l'humanité pour acquitter
la dette de justice contractée par l'homme pécheur, non envers
le démon, mais envers Dieu. Et voici que la critique s'exerce
à son tour sur cette thèse, qui a pourtant satisfait les plus
grands théologiens; on s'aperçoit qu'elle n'exprime qu'un côté
fort incomplet du mystère; Dieu n'est-il pas au-dessus des

injures de l'homme? Cette dette exigeait-elle de Jésus une si
affreuse passion? Peu à peu la question prend un nou\el aspect:
on fait intervenir l'amour, l'idée de l'épreuve, une sorte de

solidarité gracieusement établie entre Dieu et l'homme. Sous
divers aspects c'est toujours le même dogme du Christ mort
pour le salut des hommes.» — «Ce travail d'adaptation et de

fécondation de la science sacrée, évoluant autour de la même
doctrine immuable, faisant jaillir de la même intarissable
source des flots de clartés nouvelles, ce travail, dis-je, est
nécessaire. Il est caractéristique de l'incessante activité de l'Esprit

qui anime et vivifie le christianisme. Sans lui, notre foi
ressemblerait à ces religions de la Phénicie ou cle l'Egypte qui
sont maintenant fixées pour toute la durée des siècles sur la

') 1er octobre 1901.



— 369 —

pierre des stèles et des tombeaux, doctrines mortes qui n'éclairent

plus d'âme, qui n'émeuvent plus de cœur, monuments que
le savant exhume péniblement des sables où ils sont ensevelis,
et devant lesquels le voyageur s'arrête indifférent, parce que
sa vie s'alimente ailleurs et qu'il porte en lui un autre idéal »

(p. 123-125).
De plus : « Toute l'Eglise est-elle comparable à un train

remorqué par le pape qui lui servirait de locomotive, les

évêques, les prêtres et les laïques n'étant que des voitures
rattachées à lui? Nous avons déjà dit que cette conception est
incompatible avec la nature de l'esprit humain et les caractères

de la science. Il faut se garder d'enfermer la Aie de

l'Eglise dans la pensée d'un seul homme, même lorsque cet

homme est revêtu d'un pouvoir d'infaillibilité-» (p. 126). —
«D'aucuns s'inquiètent de voir quelques-unes de nos conclusions

scientifiques coïncider avec les opinions émises par des

savants hétérodoxes ou non chrétiens : ils appellent cela pro-
testantiser l'Eglise, la rationaliser. Ces barbarismes n'empêcheront

pas la science d'être une, la certitude de s'imposer à

l'esprit de l'homme, et la théologie sérieuse d'accueillir toute
vérité d'où qu'elle vienne... Depuis que l'analyse a précisé le
contenu de l'idée d'évolution, on est à peu près unanime à

reconnaître qu'une certaine façon d'entendre l'évolution est
conciliable avec une conception religieuse et chrétienne de
l'univers» (p. 129-130).

Certes, ce sont là des idées très élevées et des aveux
très précieux; et si l'auteur a conscience de toutes les
conséquences que l'on peut logiquement en tirer, nous ne pouvons
que l'applaudir très hautement. Avec de tels aveux, il n'est
pas difficile de saper par la base, très logiquement, tout le
système romain.

Toutefois, nous devons faire suivre ces applaudissements
de regrets non moins vifs.

II. Obscurités et erreurs. — M. l'archevêque parle des « grandes
synthèses théologiques d'Hésiode et d'Epiménide» (p. 118).

Quelles sont ces grandes synthèses? Sont-elles vraiment
théologiques et non légendaires, et qu'ont-elles à faire dans un
discours sur la méthode de la théologie? Il est permis, je crois,
de trouver ces points quelque peu obscurs. N'est-il pas bien



— 370 —

étrange qu'au XXe siècle un archevêque remonte à la
Théogonie d'PIésiode pour établir la méthode théologique?

En outre, M. l'archevêque circonscrit « l'objet propre de la
théologie» aux «vérités révélées, telles qu'elles se retrouvent
dans l'Ecriture et dans la tradition de l'Eglise» (p. 120). C'est
là, en effet, l'objet de la théologie chrétienne, ou plutôt de la
foi chrétienne. La théologie, en soi, est plus vaste; elle est la
science dont Dieu est l'objet, et avant d'étudier Dieu tel qu'il
apparaît dans la révélation chrétienne, elle doit l'étudier tel
qu'il apparaît dans l'univers, dans la raison, dans les sciences,
dans l'âme humaine tout entière. Il y a une théologie naturelle

et philosophique, que les vrais théologiens ne sauraient
sacrifier. M. l'archevêque semble la méconnaître.

M. l'archevêque réduit le travail de la théologie à ce qu'il
appelle l'interprétation critique et l'interprétation dogmatique
(p. 120). Mais à peine a-t-il employé le mot «interprétation»
qu'il lui substitue le mot «information»; il veut sans doute
parier du travail de constatation des faits, de définition des

mots, de précision du sens exact des textes, toutes choses qui
doivent précéder les explications plus ou moins philosophiques,
plus ou moins scientifiques, ainsi que les applications morales
qui peuvent en être faites dans la vie individuelle et dans la
vie sociale. Qu'il nous soit permis d'insister particulièrement
sur la constatation historique et sur le travail philologique,
dont on se dispense trop facilement dans les écoles romanistes,
où, même encore aujourd'hui, nous voyons les historiens et les

exégètes assez maltraités.
M. l'archevêque veut que la méthode théologique soit «

traditionnelle et progressive» (p. 123). Mais qu'est-ce qu'une
méthode traditionnelle et progressive? N'est-ce pas la théologie
même, qui, comme science, doit à la fois s'appuyer sur les
vérités acquises et en découvrir de nouvelles? N'y aurait-il
pas ici confusion de la méthode avec la théologie même? Ni la
tradition, ni le progrès, ne sont une méthode. Que M. l'archevêque

veuille bien me pardonner, si j'ai mal compris sa pensée

et si j'ose trouver très insuffisante son explication de la
méthode.

Mon obscurité redouble encore, lorsque je lis les lignes
suivantes : « Le progrès théologique sera une simplification,
un retour intelligent et pleinement justifié, à travers la com-



— 371 —

plexité des expériences intellectuelles, à la netteté si

comprehensive des formules premières, qui enferment déjà tout ce

qu'il est possible de savoir sur nos destinées; et les
innombrables aspects de ce mystère unique, que la tradition aura
développés dans la série des définitions et des dogmes, se

résoudront, comme une magnifique discussion algébrique,
en une équivalence clairement aperçue de données très
simples, dont le fond lumineux demeurera impénétrable » (p. 132).

Oui, certes, le progrès théologique sera une vue plus simple
et plus une des sublimes vérités religieuses; mais qu'est-ce
que ces « formules premières » dont parle M. l'archevêque sans
même les indiquer? Qu'est-ce que » ce mystère unique» et cette
«série des définitions et des dogmes»? Où J.-C, l'auteur du
dogme, a-t-il enseigné qu'il y aurait une série de dogmes?
Pourquoi, dans cette question, parler d'«une magnifique
discussion algébrique», et qu'est-ce que «ce fond lumineux
impénétrable»? Ce qui est lumineux n'est-il pas penetrable?

Mais voici des difficultés plus grandes encore. Dois-je le
dire? M. l'archevêque me semble avoir du dogme, de la
révélation et de l'Eglise, des notions très erronées.

En effet, il parie du dogme « teinté d'hellénisme par les
Pères» (p. 117). Or, le dogme est la vérité même enseignée

par J.-C, rien de plus, rien de moins. Il est impossible
d'admettre que la parole de J.-C. puisse être «teintée d'hellénisme»,
pas plus que de latinisme ou de germanisme. Que les Pères
aient expliqué le dogme par des considérations empruntées à

la philosophie grecque, comme nous l'expliquons aujourd'hui
par des considérations puisées dans les sciences actuelles, très
bien ; mais ces explications et ces considérations ne sont pas
le dogme; le dogme reste le dogme, intangible et diAin, et
aucune théorie humaine ne doit le « teinter » aux yeux des vrais
croyants, qui savent toujours le distinguer des spéculations
théologiques.

M. l'archevêque enseigne « que l'objet de la théologie n'est
formellement discernable qu'en fonction (sic) d'un principe
d'autorité qui, par sa Aertu propre, détermine un grand nombre
des conclusions de la théologie» (p. 119). — Remettons les
choses au point. M. l'archevêque reconnaît lui-même qu'il faut
distinguer le dogme et la théologie, quand il dit : « U importe
essentiellement de ne pas confondre l'enseignement du dogme



- 372 —

par l'Eglise avec l'organisation méthodique de la science, seule
en cause ici, sous le nom de théologie» (p. 121). Or le dogme
ne relève que du Christ, puisqu'il est sa parole même; il a
été confié comme un dépôt par le Christ à l'Eglise, qui n'en est

que la gardienne et non la maîtresse; simple dépositaire, l'Eglise
ne peut que le conserver tel quel, le transmettre tel quel, le
défendre tel quel, sans y ajouter et sans en retrancher un
iota. Si donc on parle d'autorité en fait de dogme, il n'y en
a qu'une, celle de J.-C. même, le seul maître (Magister vester
unus est, Christus; Matth. XXIII, 10). Le témoignage de l'Eglise
répétant et transmettant les vérités enseignées par le Christ,
ne constitue pas dans l'Eglise une autorité spéciale, autre que
celle du Christ même. L'Eglise n'a donc pas d'autorité autre
que celle du Christ; elle n'a aucun droit sur le dogme, mais
seulement des devoirs, le devoir de le conserver intact (depositimi

custodi), le devoir de le témoigner et de l'enseigner
(docentes eos servare omnia quaeumque mandavi vobis); comme
l'indique ce dernier texte, ce n'est pas l'Eglise qui ordonne ou

qui révèle, c'est le Christ même, mandavi vobis ; l'Eglise ne
fait qu'enseigner ce que le Christ lui a ordonné et confié.

Si, au contraire, M. l'archevêque veut parler des spéculations

théologiques, des considérations humaines au sujet des

dogmes, en un mot cle la théologie comme science, alors il n'y
a pas d'autre autorité que l'autorité qui préside à toutes les
sciences: l'autorité de l'intelligence, de la raison, de la science,
de la logique. Si donc M. l'archevêque ATeut parler, comme il
semble, d'un «principe d'autorité» qui serait l'Eglise ou plutôt
le pape, et qui aurait «la vertu propre» de «déterminer
un grand nombre des conclusions de la théologie », j'ose dire
qu'il se trompe. La théologie scientifique, comme telle, n'admet
d'autre autorité que celle de la science même. Libre à la théologie

papiste de se courber sous le joug du pape et de ses
consulteurs ; mais celle-là ne compte plus dans le monde de la
science, parce que, encore une fois, la A7raie science ne relèAre

que d'elle-même.
M. l'archevêque dit: t Tout comme la physique ou

l'histoire, la théologie est autonome par sa méthode et son objet »

(p. 121). Très bien. Mais il ajoute aussitôt: «Mais il se

rencontre (sic) que cet objet est une vérité transcendante, située
en dehors de la nature, et inaccessible à l'expérience natu-



— 373 —

relie aussi bien qu'à la déduction logique; une vérité révélée,
qui ne peut être connue que par le témoignage: veilà pourquoi

le théologien est contraint, par sa méthode même, d'en
appeler à l'autorité. Il recourt au magistère infaillible, comme
l'astronome à son télescope» (p. 122). — Pardon! il y a, dans
la théologie, deux domaines : le domaine de la vérité naturelle,
qui n'est nullement situé en dehors de la nature et que la raison

humaine peut atteindre par ses moyens naturels; et le
domaine de la vérité surnaturelle et révélée, qui, en effet, est
connu par le témoignage comme tous les faits historiques.
Quel est ce témoignage? Celui de toute l'Eglise, parce que
c'est à toute son Eglise que J.-C. a confié le dépôt de. sa
révélation. M. l'archevêque parle d'autorité, comme si témoignage
et autorité étaient synonymes dans sa pensée. Qu'il veuille
bien remarquer qu'il commet ici une première confusion d'idées
et une fausse équivalence de mots. Ensuite, de même qu'il
passe du mot témoignage au mot autorité, il passe du mot
autorité au mot magistère infaillible: seconde fausse équivalence.

Où M. l'archevêque voit-il que J.-C. ait fondé, en dehors
de lui et de sa parole, un magistère quelconque, à plus forte
raison un magistère infaillible? Est-ce lorsqu'il a dit que, dans
son Eglise, il n'y a pas d'autre maître que lui M. l'archevêque

en veut venir simplement à la nécessité d'un pape infaillible,

maître de la théologie ; son insinuation est très claire,
mais elle a le défaut, très grand en théologie surnaturelle non
moins qu'en théologie naturelle, d'être aussi contraire à l'Ecriture

et à la tradition universelle qu'à la raison et à la science.
Il est Arrai que M. l'archeAeque compare ce « magistère infaillible

» au télescope dont se sert l'astronome; mais un télescope
n'est pas un magistère, encore moins un magistère infaillible.
Le théologien recourt à l'histoire, qui a enregistré le fait de

l'enseignement de J.-C; il a son critérium comme l'astronome
a son télescope, et ce critérium est le témoignage universel,
constant et unanime des Eglises chrétiennes particulières, témoignage

parfaitement infaillible quand il est bien appliqué. Dès
lors, qu'est-il besoin d'un, pape infaillible? Que M. l'archevêque
me permette de le lui dire : son jeu est mauvais et ses cartes
biseautées.

M. l'archevêque, qui se trompe si gravement sur la
prétendue autorité de l'Eglise, ou plutôt du pape, se trompe plus



— 374 —

gravement encore sur la nature même de l'Eglise. En effet,
J.-C. n'a fondé qu'une Eglise, que St. Paul appelle son corps.
Or, M. l'archevêque en fonde deux, comme si le Christ pouvait

avoir deux corps : l'une, qu'il appelle l'Eglise enseignante,
et l'autre l'Eglise enseignée. Il est vrai que l'expression,
l'Eglise enseignée, ne lui plaît pas et qu'il propose de la
remplacer par l'Eglise étudiante (Ecclesia discens). Ne jouons
pas de nouAreau sur les mots. M. l'archevêque conserve l'Eglise
enseignante comme distincte de l'Eglise étudiante; donc ce sont
deux Eglises. Je dis que cette conception de l'Eglise est erronée,

contraire à l'Ecriture et à l'ancienne Eglise. C'est à tous
ses apôtres et à tous ses disciples que J.-C. a ordonné de

rendre témoignage à la vérité qu'il leur a enseignée. C'est à

tous ses disciples qu'il a dit : Vous serez mes témoins, eritis
mihi testes. S'il a imposé à ses apôtres une mission spéciale
de prédicateurs et cle surveillants, il n'a nullement déchargé
pour cela ses simples disciples du devoir de témoigner leur
foi, et, par conséquent, de la connaître. C'est ainsi que les

apôtres eux-mêmes ont compris ses ordres. Ce n'était pas
seulement St. Paul, c'était aussi Timothée, son disciple, qui devait
garder le dépôt de la foi; c'est à tous les simples fidèles que
St. Paul recommande de tout éprouver et de ne retenir que
ce qui est bien; c'est à tous les simples fidèles que St.Jean
recommande aussi d'éprouver si les esprits sont de Dieu,
c'est-à-dire de constater et d'examiner s'ils confessent exactement

J.-C. Etc., etc.
Ce n'est pas le lieu de donner à cette thèse l'ampleur de

démonstration qu'elle doit avoir. Je le ferai, certes, s'il est
nécessaire. En attendant, M. l'archevêque n'a qu'à relire
attentivement les Ecritures; il n'a qu'à étudier l'ecclésiologie des

Pères; et puisqu'il cite St. Augustin en particulier, il n'a qu'à
préciser la notion que ce Père a eue de l'Eglise, et il constatera

qu'elle est toute contraire à la sienne propre. M. l'archevêque

prétend que « nul, en dehors de la hiérarchie sacrée,
n'a été préposé à la garde de l'orthodoxie» (p. 130). Il se

trompe. La hiérarchie est dans l'Eglise, mais elle n'est ni une
Eglise, ni surtout l'Eglise ; la hiérarchie a une mission
spéciale, mais qui ne saurait détruire les droits et les devoirs des

simples fidèles. M. l'archeATêque joue sur le mot préposé: nous
savons tous que les seuls membres de la hiérarchie sont, en



— 375

effet, des préposés; mais cela empêche-t-il que les simples
fidèles soient incorporés à J.-C. et membres actifs, vivants,
croyants, témoignants, de son Eglise? Nullement. Ce n'est pas
à la hiérarchie que J.-C. a promis son assistance, c'est à son
Eglise même, qui est la société de tous ses disciples, et non
seulement le collège des douze. Ceci est élémentaire.

Et encore, quelle étrange idée M. l'archevêque ne se fait-il
pas de l'Ecclesia discens.' «Elle pose des questions, dit-il,
suggère de nouveaux points de vue, de nouvelles idées, lance
toute sorte de ballons d'essai, sous forme de nouveautés sociales,
théologiques ou politiques; puis vient l'action de l'autorité,
patiente, prudente..., décourageant souvent les nouveautés par
son silence, d'autres fois les censurant d'une façon positive,
ou bien les promulguant officiellement, mais agissant toujours
sur les matériaux fournis par l'Ecclesia discens» (p. 127). —
Ainsi donc, d'après M. l'archevêque, l'Eglise du Christ aurait
le pouvoir de soulever toutes les questions et de les résoudre,
nouveautés sociales, théologiques ou politiques. Les théologiens

(l'Ecclesia discens) auraient le droit de « lancer toute
sorte de ballons d'essai», et l'autorité (YEcclesia docens) pourrait

«promulguer officiellement», à son gré, ces nouveautés,
ces ballons d'essai! N'est-ce pas le comble de la fantaisie?
Comment! J.-C. a recommandé expressément à son Eglise
d'« enseigner ce qu'il lui a enseigné lui-même» (omnia quœ-

cumque mandavi vobis), et un archevêque interprète ce texte
en disant que l'Eglise peut transformer en dogmes («promulguer

officiellement ») des ballons d'essai, des « nouveautés
sociales et politiques»! Quoi! St. Paul enseigne qu'il ne connaît
dans ses prédications que J.-C. crucifié (nos autem prœdicamus
Christum crucijixum..., non enim judicavi me scire aliquid inter
vos nisi Jesum Christum el hunc crucijixum), et un archevêque

de l'Eglise romaine, du reste à l'exemple de son pape
Léon XIII, mêle la religion à la politique, au socialisme et à

toutes les nouveautés, et il semble croire que l'Eglise est un
institut non seulement de renseignements, mais de décisions et
de définitions officielles, sur toutes les questions qui peuvent
passer par la tête de n'importe quel théologien, membre de

l'Eglise étudiante Peut-on indiquer plus clairement que par
cette théologie de ballons d'essai, l'abîme qui sépare l'Eglise
du Christ, l'Eglise de St. Paul et des apôtres, et l'Eglise romaine
actuelle?



— 376 —

Autant M. l'archevêque d'Albi m'avait ravi par les aveux
de bon sens que j'ai cités précédemment, autant il me
scandalise par les incroyables erreurs que je viens de mentionner,
et qui démontrent que, dans son Eglise, les notions du dogme,
cle la foi, de l'autorité et de l'Eglise, sont complètement
erronées. Nouvelle et péremptoire preuve que le catholicisme
romain d'aujourd'hui n'est plus le catholicisme de l'ancienne
Eglise.

Et c'est ce même archevêque qui s'attaque à Dœllinger
en ces termes: «Nous nous garderons de tomber dans
l'exagération du malheureux Dœllinger, qui, dans son excessive
confiance en la théologie, la comparait aux prophètes de

l'antiquité, assistant et dominant le corps régulier des prêtres, et
avait osé écrire cette phrase étonnante où couvait déjà le principe

de son schisme: La théologie est la puissance devant
laquelle en dernier lieu tous doiAent s'incliner, aussi bien les
chefs de l'Eglise que les détenteurs de la force» (p. 125).
M. l'archevêque d'Albi n'a probablement ni connu Dœllinger,
ni lu les textes mêmes de Dœllinger. S'il l'eût connu, il aurait
su qu'il était un de ces affamés et assoiffés de justice et de

Aérité, dont le Christ lui-même a dit qu'ils sont bienheureux.
Et s'il eût lu ses œuArres, il aurait vu que Dœllinger, en parlant

de la théologie, entendait la théologie scientifique et vraie,
et non la théologie fondée sur la fantaisie et le mensonge. Or,
quoi de plus exact que cle dire que la théologie scientifique et
vraie doit assister et dominer le corps entier des prêtres, voire
même les évêques, les archevêques et les papes? Quoi de plus
juste que cle rappeler à ceux qui se disent « les chefs de

l'Eglise», que loin d'être au-dessus de la vérité et de la science,
ils doivent leur être soumis, non moins que les détenteurs de

la force? Ainsi parlent les vrais savants, les A-rais théologiens,
les vrais prophètes. Dœllinger a préféré faire schisme contre
l'Eglise romaine pour rester fidèle à l'unité dogmatique de

l'Eglise universelle. C'est l'Eglise romaine qui, en altérant la
foi, est tombée dans l'hérésie et a fait schisme contre l'Eglise
catholique. Voilà la vérité que Rome veut étouffer, mais que
l'histoire proclamera toujours plus hautement. Libre à M.

l'archevêque d'Albi de trouver Dœllinger malheureux et de se

compter lui-même parmi les bienheureux, bien qu'il parle assez
douloureusement (p. 128) d'une «région des doutes et des



377 --

ombres», que l'infaillibilité du pape n'a pas réussi, paraît-il, à

faire disparaître. Qu'il se rassure dans sa béatitude archiépiscopale

: ceux qui ont pitié du malheureux Dœllinger sont
vraisemblablement plus dignes de pitié que lui, et ils peinent
apprendre de lui, non pas, il est vrai, l'art de «lancer toute
sorte de ballons d'essai», mais l'art autrement sérieux et autrement

précieux de constater exactement les faits de la véritable
histoire de l'Eglise, et de démasquer les erreurs de la papauté,
ainsi que les falsifications qui servent de fondements à l'Eglise
romaine. E. Michaud.

III. — Theologie und Metaphysik1).

Alle Wissenschaft verbreitet sich in Aussagen über Gegenstände

möglichen Vorstellens, deren Abgrenzung für die einzel-
wissenschaftliche Behandlung teils auf Grund ihrer sachlichen
Verschiedenheit, teils in Anlehnung an praktische Bedürfnisse
erfolgt. Das Charakteristische des wissenschaftlichen Denkens
ist nun aber, class es für seine Aussagen Allgemeingültigkeit
beansprucht, und sofort erhebt sich damit die Frage, welche
Gegenstände möglichen Vorstellens derartige Aussagen
zulassen. — Indem wir voraussetzen, dass Allgemeingültigkeit
für ein Urteil nur durch Berufung auf allgemein menschliche
Erfahrung verbürgt wird, ergiebt sich, dass diese zugleich den

Inbegriff dessen darstellt, was Gegenstand unseres Wissens
werden kann. Auch die Thatsache einer religiösen Erfahrung
der Menschheit überhaupt gehört in solchem Sinne der Wissenschaft

an, zweifellos weiterhin eine Reihe von übereinstimmenden

Zügen, in welchen diese Erfahrung sich ausgeprägt hat,
aber ungewiss erscheint es, wenn man von einer rein geschichtlichen

Betrachtung absieht, ob die für sich so bestimmten und
in dieser Bestimmtheit so sehr voneinander abAveichenclen

Behauptungen der einzelnen Religionsgemeinschaften noch an dem

Vorzug, dem AAissenschaftiichen Denken anzugehören,
teilnehmen, ob hier nicht vielmehr die praktischen Bedürfnisse
des Gemütslebens und andere Faktoren so sehr individuali-

') Tlteologie und Metaphysik, Das Verhältnis der Theologie sur modernen
Erkenntnis-Theorie und Psychologie, von Dr. Georg AVobberjiin. Berlin,
A. Dunker, 1901.



— 378 —

sierend wirken, dass eine mehr als subjektive Wahrheit nicht
erreicht wird.

Inzwischen tritt das Christentum mit dem Anspruch auf,
absolute Religion zu sein, und verlässt damit für sich selbst
den Boden einer nur historischen Untersuchung, der es
zunächst AAie jede andere geschichtliche Erscheinung unterliegt.
Die systematische Theologie wird sich demgemäss nicht auf
die Herausstellung und zusammenhängende Bearbeitung der
geschichtlich überlieferten Begriffe des Glaubens beschränken,
sondern hat überdies noch einer über die Aufgabe der Einzel-
Avissenschaften — in welche hier insbesondere die Dogmen-
geschichte einzubeziehen ist — hinausgreifenden Forderung zu
entsprechen. Ihr gilt das schöne Gleichnis Döllingers, class die
beiden Augen der Theologie Geschichte und Philosophie seien. —
Denn im Wesen der Religion liegt es, eine zusammenhängende
Welt- und Lebensanschauimg aufzustellen ; die absolute Religion
fügt die ausdrückliche Behauptung hinzu, dass das Aen ihr
entwickelte Weltbild kein Avancleibares, sondern ein für die
Menschheit letztes und abgeschlossenes sei. Zwar ist es auf
religionsgeschichtlichem Boden entstanden, aber es tritt sogleich
mit der Erwartung auf, sein Spiegelbild in dem allgemein
menschlichen BeAvusstsein Aviederzufinclen, d. h. das Christentum

als eine historisch gegebene Weltanschauung aaìII zugleich
als eine absolute gelten.

Daraus erwächst für die christliche Theologie die
Verpflichtung, sich mit den Wissenschaften auseinanderzusetzen,
Avelche entsprechend den Bedingungen und Thatsachen der
allgemein menschlichen Erfahrung ebenfalls die Konstruktion
einer theoretischen Weltauffassung versuchen; sie hat also
kritisch Stellung zu nehmen zu den unter sich so Aviderspruchs-
vTollen Ergebnissen der Erkenntnistheorie und Metaphysik. Die
apologetische Aufgabe der Theologie, welche hier einsetzt,
muss „als eine ihrer Avichtigsten, Avenn nicht geradezu als die
Aviehtigste überhaupt, bezeichnet werden" (Wobbermin, S. 4).
Mit den Mitteln der scholastischen Philosophie ist dieser
Aufgabe nicht mehr zu genügen; denn sie gründet sich auf den.

Aristotelismus, der den Begriff der Persönlichkeit, den „Central-
begriff der neueren Denkweise", welche mit Kant oder besser
mit Descartes beginnt, im eigentlichen Sinne gar nicht kennt.
Eigenart und Eigenwert des psychischen Lebens gegenüber



- 379 —

dem physischen Geschehen, damit aber auch die Bedeutung
der selbstbewussten Persönlichkeit hat die antike Philosophie
für den Aufbau der Weltanschauung weder klar zu erfassen
noch hinreichend zu würdigen verstanden. Descartes'
Formulierung des „cogito, ergo sum" leitet in historischer Kontinuität
auf Augustinus zurück, und dieser hatte inmitten einer ganz
anders gearteten Geistesrichtung diese Erkenntnis des Wesens
der Persönlichkeit dem Evangelium entnommen. (W. S. 7, —
vergi, auch H. Schöler, Augustins Verhältnis zu Plato. Jena
1897. S. 28 f.) — Gott und die Menschenseele sind für das
Christentum die Angelpunkte des Wirklichen ; inwieweit auch
die Avissenschaftliche Erfahrung sich auf diese zurückbezieht
oder zum Avenigsten ihre Realität unangetastet lässt, das bildet
den Gegenstand der Kontroverse, in Avelche die Theologie als

Apologetik mit der modernen Erkenntnistheorie und Metaphysik
einzutreten hat.

Die Untersuchungen Wobbermins nun leisten hierzu einen
sehr schätzenswerten Beitrag; eine klare Gedankenführung,
eine scharfe Präcisierung der Probleme zeichnen sie aus. Die
Kritik gegenteiliger Auffassungen, so häufig ein Ballast der
Darstellung, erweist sich bei ihm als ein vorzügliches Mittel,
sowohl zu den eigenen Ergebnissen hinzuführen Avie ihnen
Nachdruck und einen deutlichen Rahmen zu verleihen.

„Theologie ohne Metaphysik ist unmöglich" (S. 27, 29) —
mit dieser Voraussetzung geht Wobbermin an seine
Untersuchung heran, und er Aveist mit Aellkommenem Recht den
Versuch zurück, die Theologie zu einer bloss religionsgeschichtlichen

Disciplin auszugestalten (S. 59). Denn damit Aväre der
Verzicht ausgesprochen auf die BeantAvortung der letzten Frage
nach der Wahrheit des Christentums überhaupt. Diese bleibt,
was auch gesagt werden mag, eine metaphysische. — Wobbermin

Aveist zum Teil im Anschluss an Kaftan nach, Avie die
Systematisierung christlich-theologischer Gedanken auf allen
Gebieten — in der Lehre von Gott, S. 29, Avie in der Christologie,

S. 30, 34—39 — zu metaphysischen Aussagen drängt
und solche in sich begreift. Damit aber ist die Theologie
aufgefordert, die Wahrheit solcher Aussagen zum wenigsten als
eine für die Wissenschaft mögliche zu erAveisen.

Denn auch diese gelangt zu metaphysischen Urteilen, d. h.

zu Urteilen über das Transcendente. Allerdings beginnt hier



— 380 —

sogleich der Streit der Meinungen, ob und wie weit dasselbe
von der menschlichen Erkenntnis erreicht werden kann; ja die
Gegensätze haben sich in den letzten Jahrzehnten noch
verschärft, insofern die von Avenarius und seiner Schule
vertretene Philosophie der „reinen Erfahrung", der „Empirio-
kriticismus", Avie ihn Wobbermin bezeichnet, nicht nur AAie im
Grunde schon der transcendentale Idealismus alle Aussagen über
das Transcendente verwirft und dieses nur als einen Grenzbegriff

stehen lässt, sondern den Begriff' des Transcendenten
überhaupt als einen unberechtigten ansieht, der zusammen mit
dem Korrelatbegriff des Immanenten abgethan werden muss
(W. S. 71). Wir können nicht die scharfsinnige Kritik, mit der
sich Wobbermin der bezeichneten Auffassung und der von ihr
entwickelten Theorie der Introjektion entgegenstellt, an dieser
Stelle in ihren Einzelheiten verfolgen (S. 65-114;; als ihr
Resultat kann der Verfasser den Doppelbegriff der Erfahrung,
SelbstAvahrnehnumg und SinnesAvahrnehmung, als einen
gesicherten festhalten und nun das grosse Problem in Kants
Kritik der reinen Vernunft wieder aufnehmen : sind
metaphysische Aussagen auf Grund des Bestandes der allgemein
menschlichen Erfahrung möglich'? (S. 117. — Bei Kant, avo die
Frage zuerst prinzipiell und beAvusst gestellt ist, lautet sie
bekanntlich: „wie sind synthetische Urteile a priori möglich?" —
sie ist also dort erkenntnistheoretisch geAvenclet, läuft aber auf
die Entscheidung über Sein oder Nichtsein der Metaphysik
hinaus.) Daran schliesst sich für den Rcügionsphilosophen
unmittelbar die Aveitere Frage an: in welchem Verhältnis stehen
die etAva gefundenen philosophisch metaphysischen Sätze zu
den von der religiösen Metaphysik verausgesetzten Begriffen?

Beide Fragen schüessen sich konzentrisch insbesondere
auch um die Grundprobleme aller Metaphysik zusammen: das

Ichproblem und das Kausalitätsproblem. Diese bilden darum
den wesentlichen Inhalt der Untersuchungen, Avelche Wobbermin

in dem letzten Teil seines Buches anstellt (S. 141—289).
Das Ichproblem als erstes bedarf nun zu seiner

Entscheidung einer genauen Feststellung des psychologischen That-
bestancles ; aus diesem sind dann entsprechende metaphysische
Hypothesen abzuleiten (S. 178/79). Für diese hinwiederum wird
als Fragestellung vergeschlagen: 1) „Kommt dem Ich
Eigenrealität zu? 2) Ist das Ich ein Etwas von (in irgend Avelchem



— 381 —

Masse) dauerndem Bestand ?" (S. 147). — Das Interesse der
Theologie an einer hierauf möglichen Antwort wird durch den
Hinweis auf die Voraussetzung der persönlichen Unsterblichkeit
und die Annahme des christlichen Gottesbegriffs, in Avelchem

der absolute Geist als ein persönlicher gedacht ist, genügend
hervorgehoben (S. 155—62). — Die psychologische Untersuchung,
im Verlauf deren sich Wobbermin mit den verschiedensten
abweichenden Anschauungen auseinanderzusetzen hat (Hume
und Kant; von neueren Psychologen: Natorp, Wundt, Ziehen,
Mach, Münsterberg u. a.), ergiebt für die Analyse des Ich-
bewusstseins als psychischen Thatbestand dieses : „Das Bewusstsein

Avirkender Ursächlichkeit, verbunden mit dem Selbigkeits-
beAvusstsein" (S. 175). Hierauf gründet der Verfasser die
metaphysische Behauptung: „Das Ich ist ein dauerndes, wirken-
cles Reales" (S. 179). Dagegen lehnt er es nachdrücklich ab,
dieses als Substanz zu bezeichnen (S. 181). Was er erreichen
wollte, erscheint ihm auch so gesichert, nämlich der Nachweis
der Möglichkeit, dass das Ich als individuelles Bewusstseins-
centrum auch nach dem Tode noch fortdauere (S. 205). Doch
müsse, diesen Gedanken führt Wobbermin zuletzt noch kurz
aus, das Ich sich in seiner Realität so festigen und einen
solchen SelbstAvert geAAinnen auf dem Wege sittlich-religiöser
Durchbildung, dass es dadurch der Vergänglichkeit entnommen
werde. Als Vertreter dieser Anschauung Avird unter den Theologen

des vergangenen Jahrhunderts besonders Rothe genannt;
unter den Philosophen scheint Lotze, Avie wir hinzufügen können,
ähnlich gedacht zu haben (cf. Mikrokosmos I, 439 f.). — Wir
können uns zu dieser Auffassung nicht entschliessen, Avelche

in der Unsterblichkeit nur ein mögliches Ergebnis der lebendigen

EntAvicklung des Ich zu erblicken vermag. Es ist uns
durchaus nicht begreiflich, wie selbst aus dem höchst gesteigerten
geistigen und sittlichen Wert der Persönlichkeit für sie mehr
als ideelle Unsterblichkeit gefolgert Averden könnte, wenn diese
nicht als eine allgemeine Eigenschaft des Avirklichen Ich auf-
gefasst wird. — Die Abstufungen in der sittlichen Entwicklung
sind überdies so verAvickelte, insofern moralische und
unmoralische Triebe und Eigenschaften sich oft in derselben
Persönlichkeit kreuzen und so überraschend nebeneinander
bestehen, dass wir glauben, die Schwierigkeiten dieser Un-
sterblichkeitstheorie kommen zu keinem Ende. — Noch eine histo-

Revue intern, de Theologie. Heft 38, 1902. 25



— 382 —

risch-kritische Bemerkung schüessen wir an die Wobberminsche
Behandlung des Ichproblems an. S. 156 f. wird behauptet, dass
der psychophysische Parallelismus in seiner strengen
Durchführung die Fortdauer individueller Persönlichkeiten aus-
schliesse. — Es ist immerhin beachtenswert, dass Fechner,
welcher jene Hypothese in so Aveitem Umfang in der modernen
Psychologie wieder zur Geltung brachte, dennoch einen
scharfsinnigen und kühnen Versuch gemacht hat, den Unsterblichkeits-
giauben zu retten (vergi, besonders die Schrift „Über die
Seelenfrage", Leipzig 1861).

Es erübrigt uns noch, kurz auf die Behandlung des Kau-
salitätsproblems durch Wobbermin einzugehen. Er formuliert
die erkenntnistheoretische Grundfrage, Avelche durch jenes
gestellt wird, dahin: „Giebt es für die wissenschaftliche Erkenntnis

irgend einen Weg. von dem Ich als einem in veller
Eigenrealität existierenden zur berechtigten Annahme anderer
Existenzen von gleicher Eigenrealität zu gelangen?" (S. 209.)
Dieser Weg scheint nur durch die Anerkennung des Grundsatzes

der Kausalität gegeben : Jede Wirkung setzt ein AAirken-
des Subjekt und ein gewirktes oder durch Wirkungen be-
einflusstes Objekt voraus. Jede Wirkung ist irgendwie Wechselwirkung.

— Mit einem solchen Kausalitätsbegriff rechnet der
christliche Gottesglaube *) : seine Elimination aus der Wissenschaft

Avurde daher für die Theologie den Vorwurf einschliessen,
dass sie mit einem unmöglichen Begriff operiere.

Die psychologische Ableitung des Kausalitätsgedankens,
welche Wobbermin S. 217 als eine „höchst Avahrscheinliche"
bezeichnet, führt nun unmittelbar zum Problem der Willensfreiheit

hinüber. ..Ob auch das menschliche Innenleben ein
mit mechanischer Notwendigkeit ablaufendes Geschehen auf-
Aveise. oder ob das menschliche Ich frei Aen sich aus zu wirken
vermöge, das ist also die entscheidende Grundfrage, auf die
sich das ganze Problem zuspitzt" (S. 218). — Der Thatbestand
des sittlichen Bewusstseins, des GeAvissens, Avelches immer und
überall die menschlichen Handlungen sittlichen Werturteilen
unterwirft, mag auch sein Massstab dabei ein noch so
verschiedener sein, nötigt zu dem Glauben an eine sittliche Wahl-

') „Der Gott, der die Welt geschaffen hat und sie erhält, der Gott,
der in väterlicher Fürsorge über den Seinen wacht und sie erlöst — er
ist ein wirkungskräftiger, ein real wirkender Gott." S. 212.



— 383 —

freiheit (S. 257). Dieser Glaube aber Avird psychologisch
gestützt durch die Erfahrung des Ich als eines wirkenden Realen
(S. 283). Das Freiheitsproblem ist losgelöst veni Ichproblem
nicht zu Ende zu führen (S. 287). Denn die Willensfreiheit
hat keinen anderen Sinn als den, dass mit ihr eine
Wahlfreiheit für das dauernde, übergreifende Ich ZAvischen den
verschiedenen, in ihm wirksamen Motiven angenommen Avird (S. 284).

Wir haben hiermit den reichen Inhalt des Buches nur
dürftig skizziert; wir müssen es uns Aersagen, auf eine Reihe
von feinsinnigen Bemerkungen näher einzugehen, die sich
gerade in der psychologischen Behandlung des Freiheitsproblems
durch seine Scheidung von der theologisch-metaphysischen
Konstruktion' des Gottesbegriffs in diesem letzten Abschnitt
finden. Aber wir können durchaus die Auseinandersetzung,
Avelche Wobbermin ZAvischen Theologie und Metaphysik
vornimmt, als eine gründliche und gediegene bezeichnen, ja Avir

stehen nicht an, mit der Anerkennung zurückzuhalten, dass

wir selbst dem Verfasser vielfache Klärung und Vertiefung
der eigenen Anschauungen verdanken. R. Keussen.

IV. — Papst Leo XIII. auf dem Index?

„Verschiedene Zeitungen berichten, eines der durch den
Index verbotenen Bücher habe Leo NHL zum Verfasser."

So Avar noch jüngst in ultramontanen Blättern zu lesen.
Genaueres zur Sache Avurde aber bereits 1895 durch das

„Leipziger Tageblatt" Nr. 538, 1. Beilage, veni 6. November,
bekannt gegeben Avie folgt:

„Im „Journal" teilt Jean de Bonnefon die interessante
Thatsache mit, dass zu den Autoren, deren W'erke auf dem Index
der durch die katholische Kirche verbotenen Bücher stehen,
auch der jetzige Papst Leo XIIL gehört. Die Schrift betitelt
"sich: „Del sangue sacratissimo di Maria" und erschien im
Jahre 1874 zu Perugia. Kardinal Pecci lebte zu jener Zeit in
seinem Erzbistum zu Perugia Avie im Exil. Pius IX. liebte ihn
nicht, weil er ihn nicht fromm genug fand. Da nun Pecci
wusste, class Pio nono eine besondere Verehrung für die Jungfrau

Maria besitze, verfiel er auf den Gedanken, ein Werk
von grosser Frömmigkeit zu schreiben, Avorin er für das heiligste



— 384 —

Blut der Maria ähnliche Ehren und Festlichkeiten vorschlug,
wie sie für das Blut Christi im Gebrauche sind. Diese Arbeit
verfehlte jedoch ihren Zweck, da sie ihn allzu deutlich verriet.
Die theologische Begründung Avar schwach und zeigte die
hastige Zusammenstoppelung. Der Papst liess daher das Buch
auf den Index setzen, avo es sich heute noch befindet, da
Leo XIIL nicht gewagt hat, die Entscheidung seines
Vorgängers aufzuheben. Der Index fügt übrigens die Notiz bei:
„Der Verfasser unterwarf sich in lobenswerter Weise und
missbilligte sein Werk."

Diese Mitteilung römisch-katholischen Ursprungs war pikant
genug, um auch in gut päpstlich gesinnten Kreisen Aufsehen
zu erregen. So brachte denn einige Zeit später die „Kölnische
Volkszeitung" einen Artikel des Inhalts : Das verurteilte Buch

sei anonym erschienen, der Verfasser also unbekannt ; Bonnefon
aber sei dafür bekannt, dass er gern Skandalgeschichten von
hochgestellten Geistlichen erzähle. Diesem Dementi folgte noch
zu Anfang des Jahres 1896 ein bestimmteres, das ven London
ausging. Der dortige „Standard" hatte nämlich vom Privet-
kämmerer des regierenden Papstes, Moris. Mercy del Mil, eine
Zuschrift erhalten, Avonach das inkriminierte Buch nicht von
dem Kardinal Pecci, sondern ven einem Priester Carlo Paoletti
zu Perugia, dem Sitz des damaligen Erzbischofs Pecci,
verfasst und mit seinem vollen Namen, aber ohne Erlaubnis der
kirchlichen Behörde, veröffentlicht Avorden sei. Der Verfasser
sei einmal geisteskrank und entmündigt geAvesen. Kardinal
Pecci habe das Buch, als es verboten Avorden, aufkaufen lassen.
Damit schien die Frage zur Genüge erledigt zu sein.

Um so auffallender ist es. dass sie jetzt, nach 7 Jahren,
aufs neue auftaucht und von ultramontaner Seite unter Vortritt
der Berliner „Germania" nur eine so dürftige und matte
Aufklärung findet, Avie sie im „Mainzer Journal" Nr. 32 vom
7. Februar d. J. reproduziert wird:

„Wir finden in dem revidierten Index allerdings ein Buch
Del sangue sacratissimo eli Maria, das 1875 Aerurteilt Avurde.

Aber der Verfasser ist genannt und heisst ZAvar nicht Joachim
Pecci, sondern Karl Paoletti. Ein anderes Buch mit gleichem
oder ähnlichem Titel findet sich im Index nicht. Es fragt sich

nur, ob der Name Karl Paoletti nicht etAva ein Pseudonym ist."
Woher mag es wohl kommen, dass in dieser spärlichen Notiz



— 385 —

keinerlei Bezug auf jene früheren Veröffentlichungen zur Sache

genommen ist? Noch seltsamer will uns die ganz neue Wendung

bedünken, wonach Paoletti möglicherweise „ein Pseudonym

ist", hinter dem also doch am Ende der „zwar nicht"
genannte Joachim Pecci versteckt sein möchte

Jedenfalls steht so viel fest, dass ein Buch Avie das in
Rede stehende, zumal in einer italienischen Erzdiöcese, zu seiner
Veröffentlichung an die vorschriftsmässige Druckerlaubnis des

Erzbischofs, also des damaligen Kardinals Pecci, gebunden war.
Eben so zweifellos ist es, dass der fragliche Autor, sofern er
unter der Jurisdiktion des Erzbischofs stand, diesem nicht
unbekannt bleiben konnte ; denn die Zahl der klerikalen Autoren
muss doch wohl in dem kleinen Perugia für das wachsame
Auge der kirchlichen Censurbehörde leicht übersehbar gewesen
sein. Wie sollte da übrigens ein einfacher Priester bei Herausgabe

eines Buches von gar so frommem Inhalt zugleich so un-
fromm, ja unbotmässig gehandelt und gegen die strenge Pflicht
der Einholung des Imprimatur sich versündigt haben Geschah
dies aber trotz alledem, so musste der geistliche Diöcesan-
vorstand alsbald die Thatsache feststellen und gegen den
literarischen Frevel und seinen Urheber einschreiten. Davon
hat jedoch bis jetzt nie etwas verlautet. Kardinal Pecci scheint
also vielmehr die Drucklegung der 1874 erschienenen Schrift
mindestens selbst stillschweigend approbiert zu haben. Erst
als im folgenden Jahr das Buch von Rom Aerdammt wurde,
sollen dann sämtliche Exemplare, vrie es in oben erwähnter
Londoner Mitteilung heisst, auf Veranlassung Peccis aufgekauft
worden sein. Das klingt nun freilich, als habe sich der
Kardinal nachträglich auch in eigener Person zu einer Art Sühne

verpflichtet gefühlt.
Noch ein weiterer Punkt in der neuerlichen Auslassung

der Centrumsorgane ist uns aufgefallen, nämlich die Behauptung :

„Ein anderes Buch mit gleichem oder ähnlichem Titel findet
sich im Index nicht." So apodiktisch dies lautet, ist doch nur
das Gegenteil richtig. Denn der Dominikaner Fr. Vine. Leo
Salua verkündigte unterm 28. Januar 1875 als
Generalkommissar der Inquisition, letztere habe Fer. IV. 13. Jan. unter
Zustimmung des Papstes zicei Schriften verdammt und auf den
Index zu setzen befohlen, Avobei an erster Stelle die dem Inhalt
wie Wortlaut des Titels nach jener anderen (s. o.) gewiss ganz



— 386 -
gleichartige genannt wird: Del sangue purissimo e verginale
della gran matre di Dio Maria santissima. Nap. 1863."

Gleichzeitig wurden kraft päpstlicher Verordnung (Acta
Sancta? sedis, 8. 269) „auch andere Schriftsteller" (alios etiam
scriptores), die in Tageszeitungen ähnliche Neuerungen auf dem
Gebiete des Kultus anstrebten wie die Verfasser der beiden
vorgenannten Schriften, geAvarnt und vermahnt, von solchem
Vorhaben abzustehen. Aus den päpstlich-offiziellen Analecta
Juris Pontificii 14, 499 war dann später zu ersehen, dass diese

Warnung besonders auf die Mailänder Scuola cattolica gemünzt
war, die „mehrere Artikel über den Gegenstand ven einem
frommen Bischof (dem spätem Kard. Parocchi?) gebracht und
noch im Dezember 1874 diese Artikel als einen der Religion
geleisteten Dienst bezeichnet hatte".

Über diese Sachlage hätten sieh die „Germania"-Theoiogen
und ihre Nachbeter mit leichter Mühe aus Fr. IL Reuschs
klassischem Werke: „Der Index der verbotenen Bücher" II,
S. 1158, unterrichten können und sollen; das wäre für ihre
Index-Weisheit entschieden vorteilhafter geAvesen.

Und nun mag zum Schlüsse noch in kurzer Zusammenfassung
auf die merkwürdige Wandlung hingewiesen sein, Avelche im
römisch-katholischen Lager selbst innerhalb kurzer Frist die
Frage nach der Autorschaft des ven hyperorthodoxem Geist
eingegebenen und eben dadurch der römischen Kurie anstössig
geAvordenen Perugianer Elaborates durchgemacht hat.

1. Den Vortrab bildet der französische Publizist, der - - nicht
ohne seine Bekundung einigermassen plausibel zu machen —
auf Kardinal-Erzbischof Pecci als den Urheber jener 1874 an
seinem Bischofssitz erschienenen Schrift hinweist. Dann folgt

2. das rheinische Hauptorgan des Centrums, die „Kölnische
Volkszeitimg" ; sie wendet sich feindselig gegen Herrn Jean
de Bonnefon, lässt aber mit der Versicherung, das dem Index
verfallene Buch sei anonym veröffentlicht Avorden, die Frage
nach dem Verfasser unentschieden. Hieran schliesst sich

3. die aus der nächsten Umgebung des jetzigen Papstes
stammende Meldung, als Autor sei auf dem Titelblatt ein
Geistlicher zu Perugia, Carlo Paoletti, genannt ; derselbe habe jedoch
für sein Werk — Avas sehr befremdlich lautet! — die
Erlaubnis der bischöflichen Censurbehörde nicht eingeholt. Und
endlich kommt ganz hinterher



— 387 —

4. die „Germania" mit der Eröffnung, es frage sich nur,
ob jener Paoletti, den der päpstliche Privatkämmerer als „einmal

geisteskrank und entmündigt gewesen" charakterisiert
hatte, nicht etwa ein Pseudonym, also ein an Stelle des
wirklichen Urhebers jener mariologischen Überspanntheit bloss

vorgeschobener Name sei!
Wer soll nun aus all den sich kreuzenden Nachrichten

der Blätter „für Wahrheit" das Wahre und Wahrhaftige
herausschälen? An zuständiger Stelle in Rom, im Kollegium der
Indexkongregation, ist gewiss in der bezüglichen Angelegenheit
überhaupt nichts fraglich. Warum bleibt von dort die rechte
Aufklärung, die schlicht und einfach mit ein paar Worten erfolgen
könnte, aus?

Für das öffentliche Interesse kann es ja allerdings höchst
gleichgültig sein, ob dieser oder jener römische Kleriker, und
sei es selbst ein Tiara-Träger, für eine neue Verehrung des

„heiligsten Blutes Marias" schwärmt.
Wenn aber mit voller Sicherheit festzustellen wäre, dass

ein zum „Charisma der Unfehlbarkeit" prädestinierter Kardinal
wie Pecci auf Grund einer dogmatischen Auslassung unter
seinem unfehlbaren Vorgänger dem lehramtlichen Verzeichnis
Aen schriftstellerischen Irrlehrern und Ketzern eingereiht Avurde

und „sich löblich unterwarf", so wäre das immerhin auch für
nicht-ultramontane Kreise interessant genug. Doch nicht sowohl
dieser Umstand hat zu vorstehendem Aufsatz Veranlassung
gegeben, als vielmehr die Erwägung, es könne von Nutzen
sein, auch einmal an einem inn erkirchlichen Fall zu zeigen,
in welch Aerschiedenen Zungen unsere jesuitisch geschulten
Verteidiger römischen Kirchenwesens auf Kosten der
ungeschminkten Wahrheit zu reden verstehen.

Mainz. Dr. A. Denk.


	Variétés

