Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Artikel: Les congrégations religieuses
Autor: Chrétien, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 317 —

LES CONGREGATIONS RELIGIEUSES.

Le 1° juillet 1901, une loi dite des associations était
votée ou plutdt était promulguée en France. A la suite de cette
loi, les nombreux religieux et religieuses qui n'ont pas voulu
s'y soumettre ont dfi, devant la dissolution de leurs couvents
qui s'imposait a partir du 10 octobre 1901, chercher ailleurs
asile et fortune. La Suisse romande a ¢té immédiatement en-
vahie, bien que la plupart de ses cantons soient en majorité
protestants. Dans le Valais, les exilés volontaires ont été regus
a bras ouverts, non seulement par les populations, mais encore
par le gouvernement trés catholique-romain de ce canton. A
Geneve et dans les cantons de Vaud et de Neuchditel, aussi
bien que dans une partie du Jura bernois, il semble qu'un
mouvement d'opinion se dessine contre 'exode ou plutdt contre
I'établissement en Suisse des congrégations évadées. Ce mou-
vement va plus loin, il tend & réagir contre l'interprétation
par trop large que les autorités fédérales semblent avoir don-
née précédemment dans divers cas aux articles 51 et 32, et
aussi a l'art. 27 de la Constitution fédérale. Ces articles sont
les suivants:

Art. 51, L'ordre des jésuites et les sociétés qui lui sont
affiliées ne peuvent étre recus dans aucune partie de la Suisse
et toute action dans I'Eglise et dans 1'école leur est interdite,
Cette interdiction peut s'étendre aussi par voie d'arrété fédéral
4 d'autres ordres religieux dont l'action est dangereuse pour
I'Etat ou trouble la paix entre les confessions,

Art. 52. 11 est interdit de fonder de nouveaux couvents
et ordres religieux et de rétablir ceux qui ont été supprimés.

Art. 27... Les cantons pourvoient a l'instruction primaire
qui doit étre suffisante et placée exclusivement sous la direc-
tion de l'autorité civile. Elle est obligatoire et dans les écoles

Revue intern, de Théologie. Heft 38, 1902. 21



— 318 —

publiques gratuite. Les écoles publiques doivent pouvoir étre
fréquentées par les adhérents de toutes les confessions sans
qu’ils aient a souffrir d'aucune facon dans leur liberté de
conscience ou de croyance. La Confédération prendra les me-
sures nécessaires contre les cantons qui ne satisferaient pas
a ces obligations.

C'est pour entrer dans l'esprit méme de ce mouvement
que nous avons cru utile d'étudier, d'abord, 1'origine et le dé-
veloppement des congrégations religieuses en général; ensuite
leur histoire contemporaine en France, ol elles sont actuelle-
ment non pas traquées comme elles se plaisent a le dire, mais
simplement soumises de par la loi nouvelle au régime du droit
commun, ainsi que leur récent exode, particulierement en Suisse
et tout spécialement dans la Suisse romande, ol elles cherchent
a s'établir en assez grand nombre.

Nous remarquerons tout d'abord que nous entendons ici
I'appellation de congrégations religieuses dans le sens le plus
large, dans le sens étymologique, comme synonyme de cou-
vent, de monastere, d'abbaye, de toute réunion d’hommes vivant
habituellement en communauté pour motif ou sous prétexte
religieux. Nous n'ignorons pas que l'Eglise romaine distingue
les ordres religieux des congrégations religieuses, les premiers
a 'encontre des secondes faisant des voeux solennels et irré-
vocables, les premiers aussi antérieurs au concile de Trente,
les secondes étant de fondation plus moderne. Nous ne tien-
drons pas compte dans notre article de cette distinction, qui
n'est guére connue ou admise que des canonistes.

I. — Les congrégations religieuses en général.

Les congrégations religieuses ne sont point, comme on le
pense vulgairement, d'origine chrétienne; elles existaient bien
avant la venue de J.-C. Le pape Clément XIV a dit lui-méme:
«Les beaux siecles de I'Eglise n'eurent ni moines ni reli-
gicux. » Le christianisme n’a fait, & cet égard, que propager
les idées et les pratiques depuis longtemps déja en honneur
dans 1'Orient. On peut dire que le monachisme est d’origine,
nous dirions volontiers d’essence orientale. Les orientaux, en
effet, sont moins actifs, mais plus contemplatifs que les occi-
dentaux; ils aiment a s'absorber souvent et longtemps dans
la pensée divine. Aussi les diverses religions de l'lnde, le



— 319 —

brahmanisme et le bouddhisme, pratiquaient-elles longtemps
avant J.-C. et pratiquent-elles encore aujourd’hui la vie con-
templative. LLes Vanaprosthas indiens dont parle Hérodote, une
partie des prétres de I'Egypte et des Mages persans, les Essé-
niens et les Thérapeutes chez les Juifs, étaient de véritables
moines peu différents des anachoreétes chrétiens de la Thébaide.
Quant aux Grecs et aux Romains, ils eurent des prétres, mais
non des moines; la vie monastique leur était inconnue; on a
comparé¢ a tort les vestales romaines aux religieuses chré-
tiennes; les vestales n’étaient qu'au nombre de six, et elles
n'étaient pas tenues a observer le célibat pendant toute leur
vie, mais seulement pendant les trente années que durait leur
ministére., L'Eglise chrétienne dans les premiers temps ne con-
nut ni le monachisme ni 'ascétisme. « Nous ne sommes point,
disait Tertullien, des brahmines ou des solitaires de 'Inde; nous
ne nous retirons point dans les foréts; nous habitons avec vous ce
monde; nous fréquentons vos marchés, vos places publiques...
nous mélons notre industrie a la votre.» Ce ne fut que plus
tard, qu'interprétant mal certaines paroles de J.-C. et l'oppo-
sition que St. Paul établit entre la chair et 1'esprit, on en vint
a croire que la vie ascétique était la vie normale, en tout cas
la vie supérieure du chrétien. Le célibat fut considéré comme
un ¢tat de perfection auquel les chrétiens parfaits étaient appe-
lés; on renonca au mariage et a la vie de famille, et pour
se faciliter & soi-méme ce renoncement, on se retira dans les
lieux déserts pour y vivre en ermite. Ajoutons que parfois,
comme sous la persécution de Deéce, cette retraite au désert,
cette vie dans la solitude, ¢taient autant dictées par la nécessité
que par la vertu.

L’anachorétisme conduisit bientdt et naturellement au
systéme conventuel: linstinct invincible de la société porta
d'abord les ermites a se rapprocher les uns des autres, a
rapprocher leurs cabanes. Bientdt le désir de s'exciter mu-
tuellement au parfait, ou du moins & 'ascétisme qu’ils croyaient
étre le parfait, leur fit désirer une direction commune et amena
la fondation de couvents. Pacdome le premier con¢ut la pen-
sée de réunir ses disciples dans une méme maison et de les
soumettre a une régle commune, sous un supérieur de leur
choix. Dans ce but, il fonda, dans une ile du Nil, le célébre
monasteére de Tabenne, qui compta des milliers de religieux.



= OO0 ==

Cette vie religieuse commune (le cénobitisme) fut accueillie
avec ferveur dans tout 1'Orient, surtout lorsque Hilarion et Ba-
sile s’en furent constitués les défenseurs.

En Occident, la vie monastique fut introduite vraisembla-
blement par Athanase, vers le milieu du IV® siécle. Forcé de
s'exiler, il établit des couvents aux environs de Rome; il fut
second¢ dans cette ceuvre par St. Martin de Tours et par
St. Jérome. Vers la méme époque, Cassien fonda a Marseille le
couvent de St.Victor, dont la regle fut adoptée en beaucoup
d'endroits. Deés lors, le nombre des couvents se développa si
considérablement qu'a la fin du 1IV® sigcle, le nombre des
moines des deux sexes atteignait presque, en certains pays
chrétiens, celui des gens mariés. L’empereur Valens, effrayé
du dépeuplement qui se faisait sentir de ce fait, essaya de
lutter contre les tendances nouvelles. Le prétre Vigilantius, de
Barcelone, attaqua alors avec beaucoup de vivacité la vie mo-
nastique. St. Jérome lui répondit avec fougue. La cause du mo-
nachisme fut définitivement gagnée, lorsque Benoit de Nursie
eut donné au couvent qu’il avait fondé sur le Mont-Cassin (529),
un code qui lui fut emprunté par la grande majorité des mo-
nasteres de 1’Occident. Benoit imposa a4 ses moines des vceux
perpétuels et irrévocables, et les astreignit & des travaux ma-
nuels auxquels Cassiodore joignit plus tard des travaux litté-
raires. Par l'adoption de la regle de St.Benoit, les monasteéres,
qui avaient jusqu'alors vécu dans l'isolement, se rapprocheérent
et, par l'unité d’organisation, formerent, pour ainsi dire, une
seule communauté. C'est lorigine des ordres monastiques.
En signe d'obéissance, les moines se rasérent la téte comme
c’¢tait I'habitude pour les esclaves chez les Grecs et chez les
Romains.

D’énormes abus envahirent bientot les couvents; il ne pou-
vait en étre autrement pour plusieurs raisons, qui se résument
en trois principales: [loisiveté, le célibat et la wvichesse. Le
peuple chrétien se persuada follement que le plus sir moyen
de s’ouvrir le ciel était d'encourager par ses dons cette vie
de priéres rythmées, qui n'était, de fait, pour un trés grand
nombre, qu'une vie de tainéantise. Enrichir les couvents devint
le procédé le plus simple, employé par les princes et les fideles
en général, pour obtenir le pardon de leurs péchés. L’histoire des
moines, en particulier du IX® au XII® siecle, n’est guére, a part



— 321 —

quelques nobles exceptions et quelques grands réformateurs
monastiques, qu'un tissu de débauches et de scandales.

C'est pour réagir contre les mceurs dissolues des moines
corrompus par l'oisiveté et la richesse, que les papes favori-
serent la création dordres mendiants, qui commencérent a
apparaitre au XIII® siecle: ce tut l'origine des Franciscains,
des Dominicains, des Carmes et des Augustins. Si le but fut
atteint, il ne le fut pas longtemps; bientot le crédit excessif
attribué aux ordres mendiants rendit les religieux de ces ordres
ambitieux, intrigants, rivaux les uns des autres, puis ennemis
déclarés du clergé séculier; ils devinrent si nombreux et si
puissants qu’aux XIII¢, XIVe® et XV*® siécles surtout, la tiare pon-
tificale ne fut guere portée que par des Dominicains et des
Franciscains. Un danger sérieux résulta pour les nations de
cette multiplication des couvents: les moines n'étaient plus ni
sujets ni citoyens; ils ne reconnaissaient plus d'autre autorité
que celle de leur général et du pape, et souvent ils se sen-
tirent assez forts pour résister avec succés aux rois, aux
princes ou au clergé séculier lui-méme, représenté par ses
évéques.

La Réforme fit disparaitre les ordres religieux en Alle-
magne, en Hollande, en Suede, en Danemark. En Angleterre,
Henri VIII supprima les monastéres, «aprés avoir prouvé au
peuple, par la publication du proces-verbal d'une visite qu'il
fit préalablement faire dans tout son royaume, que les cou-
vents, tant d’hommes que de femmes, n’étaient autre chose
que des maisons de débauches infimes, des retraites, comme
il les nomma, d’idolatres superstitieux et de faux-monnayeurs »
(V. Burnet, Histoire de la Réformation, Londres, 1863, L. III,
T. Ier, p. 258).

En méme temps que la Réforme et contre la Réforme,
apparut au XVI°® siecle 'ordre fameux des Jésuites. Il mérite-
rait & lui seul toute une longue étude, tant a été grande et
néfaste son influence dans le monde et dans I'Eglise. Nous ne
ferons que citer, pour appuyer notre jugement, les paroles de
Sauvestre et d'Henri Martin. «Loyola, le fondateur des Jésuites,
dit Sauvestre, entreprit de barrer le chemin a 'humanité en
marche. A la raison qui s'affirmait, il opposa l'obéissance aveugle;
aux idées de libre examen, de discussion, de gouvernement
libre sous 'empire des lois, il opposa la monarchie absolue et



le droit divin.» Et Henri Martin: «Les Jésuites, dit-il, avec une
sagacité et une précision de mouvement extraordinaires, exé-
cutent une vaste évolution. Le monde ne vient pas; on ira au
monde. On n’a pu enfermer le monde dans I'Eglise; on trans-
portera ’Eglise dans le monde. On atténuera le plus possible
I'antique et redoutable opposition de J.-C. et du siécle: on ga-
gnera le siécle en donnant la consécration religieuse a ses
pompes et 4 ses ceuvres naguére maudites. Bref, on transfor-
mera le fond pour garder la forme. Qu’a-t-il manqué & ce plan
de génie? La droiture, la franchise, 'esprit vraiment religieux,
qui pouvait seul rendre a la nature ses droits sans attenter aux
lois éternelles du bien et du vrai.»

Presque en méme temps que les Jésuites, parurent les Ora-
toriens et plus tard d'autres congrégations religieuses, dont le
nombre est immense. Nous ne citerons que les plus connues:
les Lazaristes, les Sulpiciens, les Maristes, les Rédemptoristes
ou Liguoriens, etc., etc., jusqu'aux Assomptionnistes, d'invention
toute récente. Quant aux congrégations de femmes, elles sont
légion.

Les apologistes des ordres religieux se sont constamment
attachés a démontrer qu'en méprisant systématiquement les
biens et les passions terrestres pour s’occuper exclusivement
de la conquéte du ciel, les religieux avaient donné et don-
naient au monde le plus utile exemple. Nous ne discuterons
pas ici la question de savoir si l'idéal religieux qui consiste a
rejeter les devoirs de lordre social et a vicler les lois les
plus intimes de la nature humaine, sous prétexte d’atteindre
une perfection presque toujours chimérique, n’est pas une vé-
ritable aberration. Nous nous bornerons a interroger l'histoire,
pour examiner si les congrégations religieuses ont toujours
offert un exemple de conduite a4 suivre, et elle nous répondra
sommairement: Dans la période qu'on a appelé 'age d'or du
christianisme, lorsque les déserts de la Thébaide étaitent le
centre d’attraction mystique de milliers de moines, est-ce que la
plupart d’entre eux, en voulant supprimer lanature, ne deviennent
pas des excessifs, des malades et des fous plus encore que des
saints? Ecoutez l'aveu du plus grand des cénobites du désert:
« Environné de bétes féroces et d’affreux reptiles, dit St. Jérome, -
je me revoyais en pensée parmi les danses des vierges ro-
maines. Mon visage était abattu par la pénitence, mon cceur



— B3 —

brlé par les infAmes désirs; dans un corps exténué, dans une
chair morte avant 'homme, la concupiscence attisait ses feux
dévorants. Je me souviens d'avoir passé des semaines entiéres
sans manger, craignant méme d’'entrer dans ma cellule ou

. javais nourri de si coupables pensées.» Si St.Jérome a été
I'objet de semblables tentations, il nous est permis de croire
que beaucoup d'autres moines en ont ¢té les victimes. Et si
des chrétiens sont tentés d’admiration pour des ceuvres de
macération qu'ils croient étre inspirées seulement par la reli-
gion chrétienne, qu'ils se détrompent. M. le prof. Montet, de
Geneve, 'a prouvé dans les conférences qu'il a données en
1901 sur les congrégations religieuses musulmanes du Maroc.
Les bouddhistes, eux aussi, ont des moines nombreux. « Chez
les peuples fervents de la Mongolie et du Thibet, dit Taine,
on voit les laiques se mettre a4 genoux devant les religieux,
pour obtenir d’eux qu’ils veuillent bien agréer des offrandes,
car il est plus méritoire de nourrir un religieux que plusieurs
milliers de laiques fideles. On estime 'ensemble des religieux
et des religieuses dans le Thibet au cinquieme, dans la Mon-
golie au tiers de la population totale.» Les moines de I'Inde
ou Mounis se sont imposé une vie beaucoup plus rigourcuse
que celle des moines chrétiens. « On ne saurait, dit 'abbé Ber-
trand, se faire une idée de la multiplicité des tortures que ces
malheureux s’'imposent; il en est qui se font enterrer vivants
dans des sépulcres et y restent des semaines entiéres sans
prendre la moindre nourriture. »

Un mot résume donc l'histoire des congrégations religieuses
a leur berceau: elles tombent facilement dans des extrava-
gances voisines de la folie. Un autre mot résume leur histoire
postérieure: elles se corrompent. N'est-ce pas la chronique
des moines chrétiens, en tout cas des moines occidentaux du
VIII® au X1II® siecle? Les documents abondent, nous les passons
sous silence.

On a beaucoup loué les moines du moyen age d'avoir
conservé dans leurs couvents les monuments littéraires de 'an-
tiquité, Ces panégyristes oublient d’ajouter que trés souvent
les moines ignorants ou trop avares pour acheter du parche-
min neuf, ont gratté les parchemins qu'ils possédaient et qui
étaient recouverts des chefs-d’ceuvres de Tite-Live, de Cicéron



— g3 —

et d’autres, pour y inscrire les comptes de cuisine du couvent
ou d’'absurdes ¢lucubrations théologiques. Combien peu de ces
parchemins grattés ou palimpsestes ont pu révéler au savant
le manuscrit qui les recouvrait primitivement et que les reli-
gieux avaient fait disparaitre! Combien d'autres ouvrages dont
ils ont mutilé les textes, sous prétexte de les expurger a leur
fantaisie! Combien auxquels ils ont substitué leurs propres
élucubrations! L’humanité ne doit pas la reconnaissance que
I'on a dite, aux moines du moyen Aage, pour le peu de science
qu’ils ont conservé et transmis. Elle ne leur en doit pas da-
vantage pour les landes qu'ils auraient défrichées. Quelques
monastéres seulement ont accompli ce travail: on arpenterait
facilement les terrains ainsi mis en état de culture. Ajoutons
que le défrichement a eu lieu au profit des moines eux-mémes,
peut-étre sous la direction des moines, mais certainement pas
par le travail exclusif des moines.

Au passif des ordres religieux, on peut relever ici que
nulle part les meeurs barbares du moyen age ne se sont per-
pétuces aussi longtemps que dans les couvents. En 1763,
l'abbaye de Clairvaux était encore condamnée par le Parle-
ment de Paris a 40,000 écus d’amende, pour avoir laissé¢ périr
des religieux dans les culs de basse-fosse d'un 7n pace. Lcs
prisons pontificales vidées en 1870, révélerent des faits hor-
ribles a la charge des moines. Et plus prés de nous encore,
que n’a-t-on pas fait souffrir de tortures morales, sinon phy-
siques, au P. Didon, lors de son exil & Corbara! «Je ne puis
écrire, lisons-nous dans trois de ses lettres, des 24, 26 et 28 jan-
vier 1881; mon cceur étouffe, ma douleur est infinie, nul sacri-
fice ne m’est épargné... La destinée a des heures effrayantes.
La main de Dieu peése sur moi, je suis broyé... Vous ne m’a-
vez jamais vu pleurer, par moments les sanglots m’étouffent.
Que m'importe la douleur a présent! Corbara et le reste...
Tout m'est indifférent. Rien ne peut accroitre ma douleur. Le
grand coup de Dieu est frappé. Qu'est-ce que les hommes y
peuvent ajouter?» C'en est assez, nous connaissons maintenant
les moines. Voyons-les particulierement en France, ou ils
sont ou se croient attaqués, et pour restreindre notre étude

dans de justes limites, voyons-les a 'époque actuelle, soit au
XIXe siecle.



II. Les congrégations religieuses en France au XIX°®siecle
et la loi de 1901 sur les associations.

La Révolution frangaise, en supprimant les ordres reli-
gieux, fut diversement accueillie par les moines des deux sexes
auxquels elle ouvrit les portes des monasteres. Les uns profi-
terent avec bonheur de cette liberté inespérée; d’'autres, plus
attachés soit 4 leurs devoirs professionnels, soit a leur oisiveté
séculaire, ne se consolérent jamais de 'expulsion qu'ils avaient
subie; mais il faut constater que le nombre des religieux ma-
riés a été de beaucoup plus grand que celui des prétres sécu-
liers qui suivirent la méme voie. Depuis la Révolution, les
moines ont pu croire sous certains gouvernements leur beau
temps revenu, mais une chose leur a toujours manqué, c'est
la considération publique d’antan. Sauf le voile noir ou la
coiffe blanche de quelques sceurs de charité, le peuple fran-
¢cais est resté assez indifférent, et pourtant la France a été,
méme au XIXe siécle, I'Eldorado des ordres religieux, qui y
sont pourvus de toutes sortes de privileges. Clest ainsi qu'en
matiere d'impot, les biens de mainmorte n'ont pas ¢été jus-
qu'aujourd’hui grevés des droits de mutation qui frappent si
lourdement ceux des laiques. En matiére d’instruction publi-
que, aucun brevet de capacité n'était exigé des religicuses
pour l'enseignement primaire des filles. L’art. 49 de la loi du
15 mars 1850 portait «que les lettres d’obédience tiendraient
lieu de brevet de capacité aux institutions appartenant a des
congrégations religieuses vouées a 1'enseignement et reconnues
par I'Etat». — La mendicité est interdite en France (art. 274
et suivants du code pénal); or les ordres religieux la prati-
quent impunément; ils quétent & domicile en plein Paris sans
avoir l'autorisation écrite de l'administration, autorisation exi-
gée par la loi. De méme pour la liberté d’association et de
réunion. L’ordre des Jésuites a été supprimé par une lol preé-
cise et formelle qui n'a jamais été abrogée; or les Jésuites
(nous entendons ceux a robe longue) ont pullulé en France
jusqu’a la derniere loi. Les décrets de 1880, relativement récents,
n'ont été exécutés que pour la forme; iln'y a pas eu un moine
de moins en France,

I1 est instructif de suivre les progressions du rétablissement
des congrégations religieuses en France, et d’en évaluer la



— 326 —-

proportion pour chacun des gouvernements qui se sont succédé
depuis la Révolution. Le premier Empire a autorisé 1261
communautés, en moyenne 157 par année. Napoléon favorisait
systématiquement la restauration de toutes les choses de l'an-
cien régime, qu'il espérait adapter au régime impérial. La
Restauration en autorisa 648, soit en moyenne 45 par année.
Le gouvernement de Louis-Philippe, 15; c’est la moyenne incom-
parablement la plus faible, 1 par année. La Seconde Répu-
blique, 207: c’est une moyenne annuelle de 51; c'est l'aurore
de l'ere nouvelle du cléricalisme. Le second Empire autorisa 982
congrégations jusqu'en 1860, donc une moyenne annuelle de 109,

En résumé, il y avait, en 1861, 17,776 hommes et 90,343
femmes dans les couvents, total: 108,119. 12,845 hommes ¢taient
voués a l'enseignement, et 58,883 femmes. Dans les hopitaux,
on comptait 389 hommes et 20,292 femmes. Enfin, a la téte
des maisons de refuge ou d'instituts agricoles pour enfants,
496 hommes et 8,095 femmes étaient employés. En 1877, une
enquéte ministérielle fut faite. M. Marchand s’en est servi dans
son livre: Moines et Nonnes (Paris, 1880, 2 vol. in-12). Il y
constate des omissions incroyables, décelant la négligence, la
timidit¢ ou la répugnance des fonctionnaires publics pour ce
genre de recensements. Il procéda alors lui-méme a de labo-
rieuses recherches, dont il résulte que, vers 18380, les congré-
gations masculines possédaient 4549 maisons, contenant un
personnel de 37,660 moines, et que les congrégations fémi-
nines possédaient 14,930 établissements, contenant 166,270 re-
ligieuses. Total: 19,479 établissements, comprenant 203,930
personnes.

En 1901, on comptait en France, en chiffre rond, 190,000
religieux et religieuses. C’est cette armée, parfaitement orga-
nisée du reste, qui €tait en train de renverser la troisitme
République, lorsque M. Waldeck-Rousseau arriva au pouvoir. Déja
en 1883, comprenant l'imminence du péril, il avait présenté un
projet de loi qui ne trouva pas grace devant la Chambre
d'alors. Le récent proces des PP. Assomptionnistes, ordre reli-
gieux né d’hier et cré¢ expressément pour combattre le gou-
vernement par la presse et par d’habiles campagnes électo-
rales, fournit au président du ministére une raison suffisante
pour reprendre, quelque peu modifié, son projet de loi sur les
associations.



— 327 —

Nous ne pouvons évidemment le transcrire ici en entier:
il est admirable, en ce sens qu'il atteint moins les personnes
que les biens amoncelés par elles et qui constituent le nervis
belli dans la lutte acharnée de I'Eglise romaine contre la
société moderne. Voici les principaux articles de ce projet:

Art. 2. Les associations de personnes pourront se former
librement, sans autorisation ni déclaration préalable, mais elles
ne jouiront de la capacité juridique que si elles se sont con-
formées aux dispositions de l'art. 5.

Art. 5. Toute association qui voudra obtenir la capacité
juridique prévue par l'art. 6, devra étre rendue publique par
les soins de ses fondateurs. LLa déclaration préalable en sera
faite a la préfecture du département ou a la sous-préfecture
de l'arrondissement ou l'association aura son sieége social. Elle
fera connaitre le titre et l'objet de l'association, le si¢ge de
ses €tablissements et les noms, professions et domiciles de ceux
qui, a un titre quelconque, sont chargés de son administra-
tion ou de sa direction. Il en sera donné récépissé. Deux
exemplaires des statuts seront joints a la déclaration.

Art. 6. Toute association régulierement déclarée peut, sans
aucune autorisation spéciale, ester en justice, acquérir a titre
onéreux, posséder et administrer en dehors des subventions
de I'Etat, des départements et des communes: — 1° les cotisa-
tions de ses membres ou les sommes au moyen desquelles ces
cotisations ont été¢ rédimées, ces sommes ne pouvant étre su-
périeures a cing cents francs; — 2° le local destiné a 'admi-
nistration de l'association et a la réunion de ses membres; —
3° les immeubles strictement nécessaires a l'accomplissement
du but qu’elle se propose.

Art. 71. Les associations peuvent faire tous les actes de
la vie civile qui ne sont pas interdits par leurs statuts, mais
elles ne peuvent posséder ou acquérir d'autres immeubles que
ceux nécessaires au but qu'elles se proposent. Toutes les va-
leurs mobilieres d'une association doivent étre placées en
titres nominatifs C % B F & % B 8 & ¥ & ¥ v s

Art. 14, Nul n'est admis a diriger, soit directement, soit
par personne interposée, un établissement d’enseignement de
quelque ordre qu'il soit, ni & y donner l'enseignement, s'il
appartient & une congrégation religieuse non autorisée



— 328 —

La termeture de 1'établissement pourra, en outre, étre pronon-
cée par le jugement de condamnation.

Art. 15. Toute congrégation religieuse tient un état de ses
recettes et dépenses; elle dresse chaque année le compte finan-
cier de l'année écoulée et I'état inventorié de ses biens meu-
bles et immeubles. La liste compléte de ses membres men-
tionnant leur nom patronymique, ainsi que le nom sous lequel
ils sont désignés dans la congrégation, leur nationalité, age
et lieu de naissance, la date de leur entrée doit se trouver au
siege de la congrégation. Celle-ci est tenue de présenter, sans
déplacement, sur toute réquisition du préfet, a lui-méme ou
a son délégué, les comptes, états et listes ci-dessus indiqués.

C'en est assez pour indiquer Pesprit de la loi présentée
aux Chambres par M. Waldeck-Rousseau.

« Dispersés mais non supprimés en 1880, disait-il ¢loquem-
ment le 11 avril 1900, les ordres religieux se sont reformés
plus nombreux et plus militants, couvrant le territoire du réseau
d'une organisation politique dont un proces récent a montré
les mailles innombrables et serrées, et les voici assez enhardis
par le sentiment de leur puissance pour braver jusqu'aux dé-
positaires de I'Eglise qui n'acceptent pas leur vassalité. Ce
n'est pas le lieu ni le moment de faire de la statistique, mais
pour montrer qu'en signalant & la tribune le péril d'une main-
morte grandissante et qui menace le principe de la circulation
des biens, nous n'avons pas obéi a de vaines alarmes, il suf-
fira, je pense, de dire que la valeur des immeubles occupés
ou possédés par les congrégations, était, en 1880, de 700 mil-
lions déja, et qu'aujourd’hui elle dépasse un milliard. Quelle
peut étre, si on part de ce chiffre, l1a mainmorte mobiliere? Ce
n'est pas seulementle développement de la mainmorte qui atteste
et décele le véritable péril. Sous la méme action et la méme
influence, dans ce pays dont l'unité morale a fait & travers les
si¢cles la force et la grandeur, deux jeunesses moins séparées
encore par leur condition sociale que par 'éducation qu'elles
recoivent, grandissent sans se connaitre jusqu'au jour ou elles
se rencontreront si dissemblables qu’elles risquent de ne plus
se comprendre. Peu a4 peu se préparent ainsi deux sociétés
différentes... C’est 1a une situation intolérable... Tout effort sera
vain aussi longtemps qu'une législation rationnelle, efficace,



n'aura pas ¢té substituée a une législation a la tois illogique,
arbitraire et inopérante. »

Et dans son discours a la Chambre du 16 novembre 1900:
« Toute mesure qui se bornera a faire cesser en apparence
I’habitation des moines en commun sera une mesure vaine et
stérile... Examinant quels avaient été les effets de la loi de
1880, il nous a été facile de reconnaitre combien cette législa-
tion était impuissante. Pour ne pas sortir du département de
la Seine, 39 congrégations avaient été dispersées en 1880: en
1888 tous les congréganistes dispersés étaient de nouveau réu-
nis. Aussi longtemps que la législation ne permettra pas d’at-
teindre la mainmorte, la congrégation subsistera, et elle dispa-
raitra le jour, au contraire, ol la mainmorte étant atteinte,
elle devra nécessairement cesser d'étre.»

Et plus tard encore, stigmatisant comme elles le méritent
les congrégations et leurs agissements depuis le XIV® siecle:
«C'est a cette date, s’écrie-t-il, que s'engage d'une facon plus
pressante la lutte qui n'a jamais cessé de rester ouverte, non
pas entre le catholicisme religion et une monarchie qui aurait
été une monarchie athée — car aucun de ces termes ne serait
exact — mais entre un organisme qui prétendait étre un gou-
vernement temporel et théocratique, et une monarchie résolue
a4 ne pas sacrifier des privileges essentiels & sa conservation
et & son progrés. Tel est, en effet, le grand duel qui se con-
tinue de Grégoire VII 4 Boniface VIII. A cette époque, le pou-
voir des rois est au pouvoir de la papauté «ce que le plomb
est & V'or; le prétre a ¢té institué par Dieu, tandis que les
princes doivent leur origine aux hommes d'orgueil, et lorsque
Dieu a confi¢ & Pierre le pouvoir de lier et de délier, il n’a
point fait d'exception pour les rois».

A ceux qui soutenaient la nécessité des congrégations
religieuses dans I'Eglise romaine, le premier ministre répond:
«Plus vous aurez démontré que les congrégations ne font qu'un
avec I'Eglise de France, plus vous aurez prouvé que de deux
choses 'une: ou bien elles sont dans le concordat et néces-
sairement surveillées et assujetties, ou bien elles sont hors du
concordat et par conséquent elles n'ont au regard de U'Etat
francais aucun droit contractuel a faire wvaloir..... Comment
admettre que le concordat se soit épuisé en précautions pour
ne point permettre qu'un évéché ou qu’'une paroisse puissent



— 330 —

étre institués sans l'intervention de I'Etat; comment admettre
que ni un évéque ni un curé ne puissent étre nommeés sans
l'intervention de I'Etat, et gque celui-ci ait accepté de rester
les bras croisés devant cette hyvpotheése de dix, cent, mille
congrégations venant & surgir, ayant non pas leurs curés,
mais leurs moines, non pas leurs évéques, mais leurs abbés,
plus puissants en nombre, plus puissants nécessairement en
richesses, et que cet homme de gouvernement — car on ne
contestera pas ce titre au premier consul — efit jugé d’'étendre
sa main sur les évéques et curés et qu’il l'ait écartée de tous
les ordres monastiques et autres congrégations? »

Puis M. Waldeck-Rousseau exécute de main de maitre les
prétres congréganistes: «Si 1'on recherche avec le concordat,
dit-il, quelles sont les fonctions essentielles du culte, on constate
qu'elles se rameénent a trois: il y a la chaire, il v a l'ensei-
gnement dans les séminaires, il y a enfin la célébration du
culte lui-méme. Qu'est devenue la chaire? Dans les hameaux
¢loignés, dans les paroisses lointaines de Normandie, de Bre-
tagne ou de Gascogne, le prétre monte bien encore en chaire
pour donner l'enseignement 4 ses paroissiens, mais partout ol
la chaire a de l'autorité, de la sonorité, partout ot l'on parle
de haut pour que la parole porte loin, qu'avons-nous trouvé ?
Nous avons trouvé le religieux, nous avons trouvé l'ordre mo-
nastique. A Paris méme, dans toute église importante, les pré-
dications annuelles sont faites par des moines: on réserve a
quelques faubourgs surburbains la parole des ccclésiastiques
concordataires... Comment admettre que, de par le concordat,
si on ne peut monter en chaire pour y enseigner la religion
qu'aprés avoir regu la consécration d’une autorisation gouver-
nementale, ce ministére si puissant, en France surtout ol la
parole €branle les esprits et remue les masses, puisse étre
abandonné a un religieux, venu quand il a voulu, d'ou il a
voulu, qui disparaitra demain, que toute esp&ce de controle
est impuissant a saisir, qui n'est en définitive et en derniére
analyse responsable que devant ceux qui trop souvent l'au-
ront envoyé dans notre pays pour y enseigner des maximes
qu'il ne peut pas recevoir? — Il en est de méme de l'ensei-
gnement des séminaires... Le clergé francais s'est affaibli. Pen-
sez-vous qu'un homme d’une haute intelligence, d'une grande
envergure.., s'il se trouve amené A choisir entre le role ingrat



— 331 —

de curé et le role qui consiste & aller précher de ville en ville
avec le costume brillant de quelque ordre célébre... pensez-
vous, dis-je, que cet homme hésite et que le développement
des congrégations soit favorable au recrutement du clergé
frangais? «J'ai trois professeurs, me disait 'évéque de Ver-
sailles, qui appartiennent a l'ordre de Picpus; je suis a la téte
d’'un grand diocése et je ne puis trouver dans mon diocése les
trois professeurs qui remplaceraient les trois membres de la
congrégation.» — Quant au culte enfin, ne suffit-il pas de
traverser Paris? Est-ce une hyperbole et une affirmation témé-
raire de dire que la chapelle fait & la paroisse une concurrence
désastreuse, qu'elle se réserve la clientele d’élite et qu’elle laisse
a4 la paroisse la clienteéle des pauvres gens? »

On pourrait appliquer excellemment aux cingrégations
religicuses ce que Victor Hugo disait dans un langage imagé
jusqu'a 'emportement: «Je ne vous confonds pas, vous parti .,
clérical, avec U'Eglise, pas plus que je ne confonds le gui
avec le chéne; vous étes les parasites de 1'Eglise, la maladie
de I'Eglise. Cessez donc de méler 'Eglise a vos affaires, a
vos stratégies, 4 vos combinaisons, a vos doctrines, a vos am-
bitions. Ne l'appelez pas votre mere pour en faire votre ser-
vante. »

Enfin nous ne pouvons nous empécher de citer encore les
admirables paroles de M. Waldeck-Rousseau défendant 'art. 14:
«]1 faut, s’écrie-t-il, opter entre deux systémes, et il faut que
la loi dise I'une des deux choses suivantes: Ou bien que les
membres des congrégations non autorisées ne pourront jamais
enseigner, ou bien, et je porterais volontiers le respectueux
défi & mes adversaires de l'oser faire, il faudra inscrire ces
paroles dans un texte de loi: «Art. 14. Les membres des
congrégations non autorisées peuvent donner l'enseignement a
la jeunesse.» Présentée sous cette forme, la question est par
la méme dépouillée d’artifice. Il ne s’agit pas de savoir, enten-
dez-le bien, si les catholiques ont le droit d'élever leurs enfants
suivant leur conscience, si des laiques catholiques peuvent
ouvrir des écoles: oui, ils le peuvent et vous le savez. Il ne
s'agit pas de savoir si les prétres séculiers peuvent ouvrir des
¢tablissements d'instruction; ils le peuvent et vous le savez.
Il ne s'agit méme pas de savoir si des congrégations autori-
sées qui se seront inclinées devant la loi pourront donner 1'en-



seignement; elles le peuvent et vous le savez. Il s'agit pour
vous d’obtenir que l'enseignement soit livré a des religieux
qui ont traversé les siecles, entendez-le bien, contemplant avec
le méme dédain et avec le méme mépris les monarchies et les
républiques, parce que les uns et les autres de ces gouverne-
ments synthétisaient & leurs yeux I'Etat, et qui ont refusé¢ de
demander a une époque, quelle qu’elle fat, I'autorisation de
vivre. Et vous venez dire que la liberté sera violée, si ces
congrégations qui ne veulent pas reconnaitre I'Etat, le trou-
vent aujourd’hui comme jadis résolu a ne pas mettre entre
leurs mains ce qu'il a de plus précieux, la jeunesse, qui trou-
verait chez elles cette premiére lecon de choses qu'on peut
impunément violer les lois les plus essentielles de I'Etat...
Pourquoi voulez-vous donc le secours de religieux non recon-
nus, dédaignant et le laique et le prétre séculier, et méme le
religieux reconnu? Parce que sa persévérance a ne pas de-
mander lautorisation de I'Etat, est absolument concordante
avec le but qu'il poursuit et que nécessairement il poursuivra
dans son enseignement. Il faudra toujours revenir a cette idée
maitresse et supérieure que, pour certains ordres religieux, il
n'y a de vérité, il n'y a d’avenir, il n'y a de salut que dans
la toute-puissance et dans la prééminence absolue du pouvoir
religieux sur la société laique. Et on ne trouvera pas d'autres
explications & ce phénomene que les Jésuites, par exemple, n'aient
jamais & un régime quelconque demandé P'autorisation. Et c'est
a ceux qui professent de pareilles maximes qu'en nous demande
de confier la jeunesse pour acquérir ou pour consolider la paix
religieuse! »

Nous arrétons ici ces longues et nombreuses citations, mais
il nous semble qu’elles prouvent avec ¢éloquence et vérité la
juste these soutenue par tous les esprits libéraux, aussi bien
au point de vue religieux et ecclésiastique qu'au point de vue
politique et social. Les efforts de M. Waldeck-Rousseau furent
couronnés de succes. La loi sur les associations fut votée par
la Chambre francaise, et aprés quelques semaines d'interstice,
causées par une laryngite du premier ministre, dans laquelle
les ultramontains voyaient déja le chiatiment de Dieu et l'an-
nonce d'un mutisme irrémédiable, sinon d'une mort pro-
chaine, la méme loi fut votée par le Sénat. Elle fut promul-
guée le 1°f juillet, et elle devenait exécutoire pour les insoumis
des le 1°r octobre 1901.



— 333 —

Nous ne suivrons pas les péripéties, les luttes intestines,
les tergiversations, les hésitations, les décisions finales de
chaque congrégation et de chaque couvent. Disons seulement
que bien des moines et des religieuses se réjouirent iu petto
de quitter leurs tristes cellules pour commencer a travers le
monde une série de pérégrinations, qui auraient au moins pour
résultat de rompre la monotonie de leur existence. C’est ainsi
que, dans l'ordre des capucins, qui finit du reste par deman-
der l'autorisation, sur 225 religieux, il y en avait 222 qui vou-
laient s'en aller et 3 qui ne voulaient pas. Seulement a ces 3
récalcitrants vint s’'ajouter le général de l'ordre. Du coup, la
majorité¢ fut déplacée, puisque 3 capucins et un général de
l'ordre représentent tout l'ordre des capucins plus 3. Ecoutons
plutot la Liberté: «Les 4 provinciaux et tous les péres gar-
diens de l'ordre, réunis en chapitre, avaient écrit au général
qu’ils refusaient de demander 'autorisation. Celui-ci leur intima
par dépéche l'ordre de la demander. Les 4 provinciaux et tous
les gardiens donnerent alors leur démission. Elle fut refusée. Dans
Iintervalle, ils firent appel au référendum Les 225 capucins de
France furent consultés; 3 seulement optérent pour la demande
d’autorisation., Forts de ce référendum, ils s’adressérent de nou-
veau au général dont la réponse fut de se soumettre au nom
de la sainte obéissance. Les Peres liés par l'obéissance se sou-
mirent la mort dans l'dme.» Il est a croire que de petites
révolutions intérieures égayerent ainsi la vie de communauté
dans beaucoup de congrégations jusqu'a la date fatidique du
1er octobre 1901. En voici le résultat: Le nombre total des
congrégations existant en France était de 1663, dont 152
d’hommes et 1511 de femmes. Sur ce nombre, 910 étaient au-
torisées, dont 5 d’hommes et 905 de femmes. Sur ces 905,
629 ¢taient en regle avec la loi pour tous leurs établissements;
276 avaient donc a solliciter lautorisation en Conseil d'Etat
pour une partie de leurs établissements; 143 seulement dépo-
serent leur demande; sur les 147 congrégations d’hommes non
autorisées, 87 n'ont pas déposé de demande d'autorisation. La
totalité des demandes présentées au ministére de I'Intérieur fut
de 607, dont 64 émanaient de congrégations d’hommes et 543
de congrégations de femmes. Le nombre des établissements
était de 9397, dont 2001 pour les hommes et 7396 pour les
femmes. De ces 607 demandes indiquées plus haut, 449 sont

Revue intern. de Théologie. Heft 38, 1902, 22



— B84 —

soumises au Parlement, et 158 pourront étre admises par un
décret rendu en Conseil d’Etat.

Les insoumis partirent pour l'étranger, mais contrairement
a leur attente, ils n'y furent recus nulle part, pas méme dans
les pays les plus catholiques, avec enthousiasme. L'Espagne,
qui ne veut méme plus de ses religieux et qui lapide ses moines
retour des Philippines, a fait un accueil plutot froid aux rares
exilés qui se sont aventurés chez elle. A Séville, la foule a
récemment lapidé le couvent des Carmélites et 1'église des
Jésuites. — L’Italie, rongée par ses mendiants de toute robe,
se cabre a la perspective d’'en recevoir une nouvelle armée;
le gouvernement de ce pays fait procéder en ce moment &
une enquéte sur les maisons religieuses qui existent 4 Rome
et en Italie, sur le but de ces établissements, le nombre de
leurs membres, leurs revenus probables. L'Allemagne avait
d’abord donné la consigne de ne laisser entrer personne sur
son territoire; si elle est revenue sur cette décision, on peut
étre convaincu qu’'elle sera trés circonspecte a l'endroit des
nouveaux venus. La Belgique, par la voix de ses ¢véques, a
interdit aux congrégations venant de France de quéter et
d’ouvrir des écoles. L'Angleterre a pris des mesures pour cou-
per court a l'invasion, surtout dans I'ile de Jersey; UIrlande
elle-méme a déclaré qu’elle avait déja plus que sa charge avec
ses landlords rapaces et ses religieux faméliques. Au Parle-
ment d’Autriche, les députés germanistes surtout ont voulu
interpeller le gouvernement sur sa conduite a l'égard des
congrégations {ranc¢aises; nous ne connaissons pas encore le
résultat de leurs démarches. On dit que le sultan lui-méme,
dans un iradé récent, a interdit ’entrée de son empire aux
membres des congrégations qui auraient refusé de se sou-
mettre a4 la loi francaise. Il n’est pas jusqu’'aux Américains
eux-mémes qui ne surveillent de prés le mouvement d'exode.
D’aprés une information de 1'American Register, les évéques
catholiques américains manifestent une vive inquiétude, depuis
qu’ils ont appris que quelques ordres religieux francais vou-
laient aller s’é¢tablir aux Etats-Unis. En Afrique, les Jésuites
ont fait acheter a leur intention le palais Khereddine, prés de
la Goulette, sur le bord de la mer, par un groupe de laiques
qui s'empressera de le mettre a leur disposition pour qu'ils
puissent y installer prochainement un college colonial. Un vif



— 335 —

mouvement de protestation s'est dessiné, parait-il, en Tunisie, et
va chaque jour s'accentuant.

On comprendra sans peine pourquoi nous avons conservé
la Suisse pour y étudier en dernier lieu l'exode des congré-
gations religieuses: c’est notre bien et nous le défendons. Il
ne semble pas jusqu'alors que les cantons de la Suisse alle-
mande aient attiré de nombreux religiecux ou religieuses, et
c’est compréhensible. Les cantons catholiques sont plutdt pau-
vres et en sont saturés. Les cantons protestants ou mixtes ne
verraient pas avec plaisir l'invasion noire; le libéralisme y est
de tradition; enfin la langue de nos confédérés les a garantis
de moines et de nonnes qui pour avoir une influence dans le
milieu ot ils se fixent, doivent nécessairement en parler la
langue; or les Francais, surtout les Franc¢ais de 'ancien régime,
du régime monacal, n’étudient guére les langues modernes.
C’est le cas pour nos confédérés de dire: a quelque chose
ignorance est bonne. 1l y aurait bien le Jura bernois, le Jura
catholique-romain surtout, qui a da tenter plus d'une congré-
gation, mais le malheur est que ce pauvre Jura fait partie du
canton de Berne, oli régne en maitre 'ours fameux dont 1'ceil
a toujours été mauvais, autant que la patte lourde, pour la
sainte Eglise de Rome, dont tous les moines sont les féaux
soldats. Fribourg efit ouvert ses portes, mais c'est un canton
mi-allemand, pauvre et déja fourni de toutes sortes de reli-
gieux et de religieuses. Neuchatel et Geneve sont bien petits
et bien protestants. Le Kulturkampf y regne encore dans
quelque coin et menace toujours d'y éclater de nouveau devant
la moindre provocation faite a l'opinion publique. Mais il reste
les beaux et grands cantons du Valais et de Vaud, le premier
trés catholique, si catholique qu’on n'y connait pas et que
Ms* Abbet ne veut pas y connaitre les protestants, le second
si protestant qu'on n'y craint pas, que dis-je, qu'on n'y connait
pas le catholicisme. C’est sur ces deux cantons que les moines
semblent avoir jeté leur dévolu. Pas moins de dix congrégations
ont fait irruption dans le Valais, dont quatre & Monthey seu-
lement. Dans le canton de Vaud, cing établissements sont déja
signalés a Coppet, & Nyon, a Lavey, a Bex et a4 Vevey, qui
se proposent d'ouvrir des pensionnats et font miroiter aux
yeux des populations de gros avantages pécuniaires & réaliser.

Le Conseil fédéral s'est ému de cet envahissement. Il a



— 336 —

demandé aux pouvoirs cantonaux des rapports détaillés sur
I'installation des religieux francais, sur leurs statuts, sur leurs
réglements, sur leurs usages, etc. Nous applaudissons. Un gou-
vernement sage doit s'entourer de toutes les lumiéres néces-
saires, non seulement pour faire la justice, mais encore pour
I'établir victorieusement aux yeux de ceux qui en nient l'exis-
tence parce qu'ils ne veulent pas la voir. En particulier, il
serait excellent autant qu'élémentaire que le Conseil fédéral
stit au moins combien il y a de couvents de religieux et de
religieuses en Suisse. Or tel n'est pas le cas, parait-il. Der-
nierement, il a été demandé, au Palais fédéral, la statistique,
basée sur le dernier recensement, des religieux habitant la
Suisse, et ila été répondu qu'on ne la possédait point, aucune
rubrique ne comportant dans les feuilles de recensement cette
question. C'est le comble de la discrétion, pour ne pas dire
davantage! Quoi qu'il en soit, nous espérons bien que le Conseil
fédéral donnera a lart. 52 de la Constitution son vral sens et
qu'il ne cherchera pas a le tourner pour plaire & Rome. Dans
un article trés logique et trés clair, paru le 26 octobre der-
nier dans le Catholique national, la question est posée et ré-
solue sans ambages, nous semble-t-il. «Qu’est-ce qu'un cou-
vent? On avait cru, en 1893, dans le canton d’Argovie, qu'il
y a couvent la ou il y a groupement de moines, de nonnes ou
de simples congréganistes; mais un arrété fédéral du 21 octo-
bre 1897 a décidé que la résidence et 1'établissement des
membres d'nn ordre religieux ou d’une congrégation similaire,
ne constituent pas un couvent. Cela est juste si ces religieux
ou religieuses ne vivent pas en couvent ou en commiunauté,
mais chacun ou chacune en particulier ou séparément. L'éty-
mologie du mot con-venturn: est d'une clarté extréme; la poli-
tique romaine seule peut l'obscurcir... Qu'un seul moine ne soit
pas un couvent, c'est évident, mais le proverbe est juste qui
dit que trois suffisent pour en faire un. Trois moines forment
donc une communauté; or une communauté est un couvent
(conventum). Vous dites qu’il faut encore que la communauté
vive «sous la reégle de l'ordre». Ceci est de la naiveté. Un
gouvernement qui doit étre positif, n'a pas plus a4 s’occuper
si la communauté pratique sa régle qu’'il n'a mission pour
constater si la communauté fait bien ses oraisons, ses jelines
et si elle se sanctifie devant Dieu. Il est clair qu'une commu-



— BBF -

nauté composée de religieux vit ipso facto sous la regle de
l'ordre, bien ou mal (c'est son affaire). Et cela est encore plus
clair, quand cette communauté fait des actes qui ne sont pas
des actes individuels, mais des actes de communanté, comme
I’enseignement, la tenue d'un pensionnat, d’un hospice, etc...»
C'est clair, aussi clair que cet article 52, qu'il faut de la bonne
volonté pour tourner: «Il est interdit de fonder de nouveaux
couvents et ordres religieux et de rétablir ceux qui ont été
supprimés. » Et si le Conseil fédéral a pu étre doux jusqu’a la
faiblesse, en permettant a4 des Suisses, dans certains cantons
catholiques, de vivre en communautés (qui sont bel et bien
de nouveaux couvents), ce n'est pas une raison pour ouvrir
les portes de la Suisse, sous prétexte de précédents et de
logique, 4 des étrangers qui nous nuiront au triple point de vue
matériel, intellectuel et moral: maiériel, parce qu’ils vivront aux
dépens de la population au milieu de laquelle ils s'établiront:
c'est 'histoire de tous les moines; les Philippines nous l'ont
redite encore, il n'y a pas longtemps; wmatériel encore, s'ils se
livrent a de certains travaux manuels, car ils le feront 4 des
prix qui défieront toute concurrence, parce qu'ilsont des moyens
d'exploitation de la main-d’ceuvre qui défient aussi toute concur-
rence. Au point du vue zwuitellectuel, s'ils se livrent a l'ensei-
gnement. [Ils tourneront sans doute l'art. 27. Leur enseigne-
ment ne sera tout d'abord ni primaire ni public, afin de ne
pas tomber sous l'article fédéral; il sera exclusivement réservé
aux étrangers, et puis la mode viendra (celle qui fleurit si tris-
tement en France) de confier ses enfants aux congrégations
religieuses pour qu’ils apprennent d’'elles 'obéissance, la dis-
cipline et les bonnes manieres. M. Jaures servira d'exemple a
nos meilleurs libéraux. Les protestants suivront; déja ils en-
voient leurs filles dans des pensionnats interconfessionnels, a
Kempten ou a Lindau, olt les bonnes sceurs ne leur parlent
presque point religion. Une simple allusion est faite presque
d’'une facon badine a leur état malheureux d'hérésie: les éleves
protestantes sont appelées les anges noirs, tandis que les jeunes
filles catholiques sont des anges blancs. Il est si facile de pas-
ser de la premiére 4 la seconde catégorie! Nous n’avons nul
doute que si des pensionnats se fixent dans nos cantons ro-
mands, la fine fleur du catholicisme-romain ne leur confie bientot
ses enfants, les futures épouses, les futures meres des géné-



— 338 —

rations suisses qui vont suivre. Au point de vue wmoral, I'éta-
blissement des congrégations religieuses quittant la France ne
sera pas moins néfaste. Nous ne parlons pas ici de la mora-
lité intrinséque des couvents, que nous voulons admettre a
priori, mais de cet enseignement latent, qui se dégagera de la
présence elle-méme des couvents en Suisse, On fera volontiers
des martyrs de ces religieux ou religieuses qui parleront d’exil,
alors qu'ils auront quitté leur pays ou parce que leurs statuts
n’étaient pas présentables ou, ce qui est pire encore, parce que,
pouvant obtenir l'autorisation, ils n’ont pas voulu la demander
et reconnaitre ainsi la puissance légitime et souveraine de la
loi civile et républicaine. Cet enseignement, qui est une legon
de choses, est immoral en Suisse autant qu’en France; il peut
influer tristement sur nos populations respectueuses de la loi
et de la démocratie. Donc, en fait pas plus qu'en droit, le Conseit
fédéral n'est fondé a laisser violer les art. 27, 51 et 52 de notre
Constitution helvétique.

Et veut-on savoir pourquoi d'une facon plus générale les
congreégations religieuses ont jeté leur regard de faveur sur la
Suisse protestante, sur le canton de Vaud protestant, écou-
tons la KRevue popularre, organe de 1'Association catholique
suisse et de la Fédération romande. Dans son numéro du
10 novembre 1901, elle nous apprend qu'une activité fébrile
régne dans des centres importants, pour créer des cercles et
des associations catholiques. C'est non seulement le cercle
catholigue de Payerne, une nouveclle conquéte de I’Association
(il a ¢té, parait-il, un appoint important dans le résultat des
derniéres ¢lections communales); mais c'est le progres catho-
lique dans la Suisse tout entiere que chante la Revue popu-
laire. « Notre succeés en Suisse, dit-elle, est d a l'esprit d’as-
sociation. Ces vallées sont la terre promise des assemblées et
des congres. Le bien coOtoie le mal... Les Grisons repoussent
de leurs écoles les manuels impies et Ms* Abbet obtient du
gouvernement fédéral le respect de sa parole épiscopale, sous
la protection de ses diocésains, contre la propagande indis-
crete des calvinistes. » Voici maintenant la conclusion: « Plus
on mettra de vigoureux brochets dans les marécageux étangs
des carpes protestantes, mieux cela vaudra. Peut-étre qu'en
voyant une Eglise véritable indépendante, on finira par s’aper-
cevoir que 1'Eglise protestante n'’est plus du tout une puissance



— 339 —

et qu'elle ne le redeviendra plus tant qu’elle sera une institu-
tion de I'Etat.»

Au canton de Vaud, a la Suisse protestante, au Conseil
tédéral de répondre. La parole est aux carpes. Pour nous,
nous sommes plus que jamais de ceux qui pensent que le clé-
ricalisme, avec ses tenants et ses aboutissants, d’ou qu'ils sor-
tent, est un danger religieux et politique. Or les congréga-
tions religieuses sont, a n'en pas douter, les meilleurs émissaires
du cléricalisme, le grand adversaire du christianisme. C’est le
péril noir, nous le dénoncons. Caveant consules!!!

- Geneve.
Dr A. CHRETIEN.




	Les congrégations religieuses

