
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Artikel: Les congrégations religieuses

Autor: Chrétien, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


317

LES CONGRÉGATIONS RELIGIEUSES.

Le 1er juillet 1901 une loi dite des associations était
votée ou plutôt était promulguée en France. A la suite de cette
loi, les nombreux religieux et religieuses qui n'ont pas voulu
s'y soumettre ont dû, devant la dissolution de leurs couvents
qui s'imposait à partir du 10 octobre 1901, chercher ailleurs
asile et fortune. La Suisse romande a été immédiatement
envahie, bien que la plupart de ses cantons soient en majorité
protestants. Dans le Valais, les exilés volontaires ont été reçus
à bras ouverts, non seulement par les populations, mais encore
par le gouvernement très catholique-romain de ce canton. A
Genève et dans les cantons de Vaud et de Neuchâtel, aussi
bien que dans une partie du Jura bernois, il semble qu'un
mouvement d'opinion se dessine contre l'exode ou plutôt contre
l'établissement en Suisse des congrégations évadées. Ce
mouvement va plus loin, il tend à réagir contre l'interprétation
par trop large que les autorités fédérales semblent avoir donnée

précédemment dans divers cas aux articles 51 et 52, et
aussi à l'art. 27 de la Constitution fédérale. Ces articles sont
les suivants:

Art. 51. L'ordre des jésuites et les sociétés qui lui sont
affiliées ne peuvent être reçus dans aucune partie de la Suisse
et toute action dans l'Eglise et dans l'école leur est interdite.
Cette interdiction peut s'étendre aussi par voie d'arrêté fédéral
à d'autres ordres religieux dont l'action est dangereuse pour
l'Etat ou trouble la paix entre les confessions.

Art. 52. U est interdit de fonder de nouveaux couvents
et ordres religieux et de rétablir ceux qui ont été supprimés.

Art. 27... Les cantons pourvoient à l'instruction primaire
qui doit être suffisante et placée exclusivement sous la direction

de l'autorité civile. Elle est obligatoire et dans les écoles
ReYue intern, de Théologie. Heft 38, 1902. 21



— 318 —

publiques gratuite. Les écoles publiques doivent pouvoir être
fréquentées par les adhérents de toutes les confessions sans
qu'ils aient à souffrir d'aucune façon dans leur liberté de
conscience ou de croyance. La Confédération prendra les
mesures nécessaires contre les cantons qui ne satisferaient pas
à ces obligations.

C'est pour entrer dans l'esprit même de ce mouvement
que nous avons cru utile d'étudier, d'abord, l'origine et le
développement des congrégations religieuses en général; ensuite
leur histoire contemporaine en France, où elles sont actuellement

non pas traquées comme elles se plaisent à le dire, mais
simplement soumises de par la loi nouvelle au régime du droit
commun, ainsi que leur récent exode, particulièrement en Suisse
et tout spécialement dans la Suisse romande, où elles cherchent
à s'établir en assez grand nombre.

Nous remarquerons tout d'abord que nous entendons ici
l'appellation cle congrégations religieuses dans le sens le plus
large, dans le sens étymologique, comme synonyme de
couvent, de monastère, d'abbaye, de toute réunion d'hommes vivant
habituellement en communauté pour motif ou sous prétexte
religieux. Nous n'ignorons pas que l'Eglise romaine distingue
les ordres religieux des congrégations religieuses, les premiers
à rencontre des secondes faisant des vœux solennels et
irrévocables, les premiers aussi antérieurs au concile de Trente,
les secondes étant de fondation plus moderne. Nous ne
tiendrons pas compte dans notre article de cette distinction, qui
n'est guère connue ou admise que des canonistes.

I. — Les congrégations religieuses en général.
Les congrégations religieuses ne sont point, comme on le

pense vulgairement, d'origine chrétienne; elles existaient bien
avant la venue de J.-C. Le pape Clément XIV a dit lui-même :

« Les beaux siècles de l'Eglise n'eurent ni moines ni
religieux, » Le christianisme n'a fait, à cet égard, que propager
les idées et les pratiques depuis longtemps déjà en honneur
dans l'Orient. On peut dire que le monachisme est d'origine,
nous dirions volontiers d'essence orientale. Les orientaux, en
effet, sont moins actifs, mais plus contemplatifs que les
occidentaux ; ils aiment à s'absorber souvent et longtemps dans
la pensée divine. Aussi les diverses religions de l'Inde, le



— 319 —

brahmanisme et le bouddhisme, pratiquaient-elles longtemps
avant J.-C. et pratiquent-elles encore aujourd'hui la vie
contemplative. Les Vanaprosthas indiens dont parle Hérodote, une
partie des prêtres de l'Egypte et des Mages persans, les Essé-
niens et les Thérapeutes chez les Juifs, étaient de véritables
moines peu différents des anachorètes chrétiens de la Thébaïde.
Quant aux Grecs et aux Romains, ils eurent des prêtres, mais
non des moines; la vie monastique leur était inconnue; on a

comparé à tort les vestales romaines aux religieuses
chrétiennes; les vestales n'étaient qu'au nombre de six, et elles
n'étaient pas tenues à observer le célibat pendant toute leur
vie, mais seulement pendant les trente années que durait leur
ministère. L'Eglise chrétienne dans les premiers temps ne connut

ni le monachisme ni l'ascétisme. « Nous ne sommes point,
disait Tertullien, des brahmines ou des solitaires de l'Inde; nous
ne nous retirons point dans les forêts; nous habitons avec vous ce
monde; nous fréquentons vos marchés, vos places publiques...
nous mêlons notre industrie à la vôtre. » Ce ne fut que plus
tard, qu'interprétant mal certaines paroles de J.-C. et l'opposition

que St. Paul établit entre la chair et l'esprit, on en vint
à croire que la vie ascétique était la vie normale, en tout cas
la vie supérieure du chrétien. Le célibat fut considéré comme
un état de perfection auquel les chrétiens parfaits étaient appelés;

on renonça au mariage et à la vie de famille, et pour
se faciliter à soi-même ce renoncement, on se retira dans les
lieux déserts pour y vivre en ermite. Ajoutons que parfois,
comme sous la persécution de Dèce, cette retraite au désert,
cette vie dans la solitude, étaient autant dictées par la nécessité
que par la vertu.

L'anachorétisme conduisit bientôt et naturellement au
système conAentuel: l'instinct imincible de la société porta
d'abord les ermites à se rapprocher les uns des autres, à

rapprocher leurs cabanes. Bientôt le désir de s'exciter
mutuellement au parfait, ou du moins à l'ascétisme qu'ils croyaient
être le parfait, leur fit désirer une direction commune et amena
la fondation de couvents. Pacôme le premier conçut la pensée

de réunir ses disciples dans une même maison et de les
soumettre à une règle commune, sous un supérieur de leur
choix. Dans ce but, il fonda, dans une île du Nil, le célèbre
monastère de Tabenne, qui compta des milliers de religieux.



— 320 —

Cette vie religieuse commune (le cénobitisme) fut accueillie
avec ferveur dans tout l'Orient, surtout lorsque Hilarion et
Basile s'en furent constitués les défenseurs.

En Occident, la vie monastique fut introduite vraisemblablement

par Athanase, vers le milieu du IVe siècle. Forcé de
s'exiler, il établit des couvents aux environs de Rome ; il fut
secondé dans cette œuvre par St. Martin de Tours et par
St. Jérôme. Vers la même époque, Cassien fonda à Marseille le
couvent de St. Victor, dont la règle fut adoptée en beaucoup
d'endroits. Dès lors, le nombre des couArents se déATeloppa si
considérablement qu'à la fin du IVe siècle, le nombre des
moines des deux sexes atteignait presque, en certains pays
chrétiens, celui des gens mariés. L'empereur Valens, effrayé
du dépeuplement qui se faisait sentir de ce fait, essaya de

lutter contre les tendances nouvelles. Le prêtre Vigilantius, de

Barcelone, attaqua alors avec beaucoup de vivacité la Aie
monastique. St. Jérôme lui répondit avec fougue. La cause du
monachisme fut définitivement gagnée, lorsque Benoît de Nursie
eut donné au couvent qu'il avait fondé sur le Mont-Cassin (529),
un code qui lui fut emprunté par la grande majorité des
monastères de l'Occident. Benoît imposa à ses moines des vœux
perpétuels et irrévocables, et les astreignit à des travaux
manuels auxquels Cassiodore joignit plus tard des travaux
littéraires. Par l'adoption de la règle de St. Benoît, les monastères,
qui avaient jusqu'alors vécu dans l'isolement, se rapprochèrent
et, par l'unité d'organisation, formèrent, pour ainsi dire, une
seule communauté. C'est l'origine des ordres monastiques.
En signe d'obéissance, les moines se rasèrent la tête comme
c'était l'habitude pour les esclaves chez les Grecs et chez les
Romains.

D'énormes abus envahirent bientôt les couvents; il ne pouvait

en être autrement pour plusieurs raisons, qui se résument
en trois principales : l'oisiveté, le célibat et la richesse. Le
peuple chrétien se persuada follement que le plus sûr moyen
de s'ouA'iir le ciel était d'encourager par ses dons cette vie
de prières rythmées, qui n'était, de fait, pour un très grand
nombre, qu'une vie de lainéantise. Enrichir les couvents devint
le procédé le plus simple, employé par les princes et les fidèles
en général, pour obtenir le pardon de leurs péchés. L'histoire des

moines, en particulier du IXe au XIIe siècle, n'est guère, à part



— 321 —

quelques nobles exceptions et quelques grands réformateurs
monastiques, qu'un tissu de débauches et de scandales.

C'est pour réagir contre les mœurs dissolues des moines

corrompus par l'oisiveté et la richesse, que les papes favorisèrent

la création d'ordres mendiants, qui commencèrent à

apparaître au XIIIe siècle : ce fut l'origine des Franciscains,
des Dominicains, des Carmes et des Augustins. Si le but fut
atteint, il ne le fut pas longtemps; bientôt le crédit excessif
attribué aux ordres mendiants rendit les religieux de ces ordres
ambitieux, intrigants, rivaux les uns des autres, puis ennemis
déclarés du clergé séculier ; ils devinrent si nombreux et si

puissants qu'aux XIIIe, XIVe et XVe siècles surtout, la tiare
pontificale ne fut guère portée que par des Dominicains et des
Franciscains. Un danger sérieux résulta pour les nations de

cette multiplication des couvents: les moines n'étaient plus ni
sujets ni citoyens; ils ne reconnaissaient plus d'autre autorité
que celle de leur général et du pape, et souAent ils se
sentirent assez forts pour résister avec succès aux rois, aux
princes ou au clergé séculier lui-même, représenté par ses

évêques.
La Réforme fit disparaître les ordres religieux en

Allemagne, en Hollande, en Suède, en Danemark. En Angleterre,
Henri Vili supprima les monastères, « après aA-oir prouAe au
peuple, par la publication du procès-verbal d'une visite qu'il
fit préalablement faire dans tout son royaume, que les
couvents, tant d'hommes que de femmes, n'étaient autre chose

que des maisons de débauches infâmes, des retraites, comme
il les nomma, d'idolâtres superstitieux et de faux-monna}eurs »

(V. Burnet, Histoire de la Réformation, Londres, 1863, L. III,
T. Ier, p. 258).

En même temps que la Réforme et contre la Réforme,
apparut au XVIe siècle l'ordre fameux des Jésuites. U mériterait

à lui seul toute une longue étude, tant a été grande et
néfaste son influence dans le monde et dans l'Eglise. Nous ne
ferons que citer, pour appuyer notre jugement, les paroles de

Sauvestre et d'Henri Martin. « Loyola, le fondateur des Jésuites,
dit Sauvestre, entreprit de barrer le chemin à l'humanité en
marche. Ala raison qui s'affirmait, il opposa l'obéissance aveugle;
aux idées de libre examen, de discussion, de gouvernement
libre sous l'empire des lois, il opposa la monarchie absolue et



— 322 —

le droit divin.» Et Henri Martin : « Les Jésuites, dit-il, avec une
sagacité et une précision de mouvement extraordinaires,
exécutent une vaste évolution. Le monde ne vient pas; on ira au
monde. On n'a pu enfermer le monde dans l'Eglise; on
transportera l'Eglise dans le monde. On atténuera le plus possible
l'antique et redoutable opposition de J.-C. et du siècle: on
gagnera le siècle en donnant la consécration religieuse à ses

pompes et à ses œuvres naguère maudites. Bref, on transformera

le fond pour garder la forme. Qu'a-t-il manqué à ce plan
cle génie? La droiture, la franchise, l'esprit vraiment religieux,
qui pouvait seul rendre à la nature ses droits sans attenter aux
lois éternelles du bien et du vrai. »

Presque en même temps que les Jésuites, parurent les Ora-
toriens et plus tard d'autres congrégations religieuses, dont le
nombre est immense. Nous ne citerons que les plus connues:
les Lazaristes, les Sulpiciens, les Maristes, les Rédemptoristes
ou Liguoriens, etc., etc., jusqu'aux Assomptionnistes, d'invention
toute récente. Quant aux congrégations de femmes, elles sont
légion.

Les apologistes des ordres religieux se sont constamment
attachés à démontrer qu'en méprisant systématiquement les
biens et les passions terrestres pour s'occuper exclusivement
de la conquête du ciel, les religieux avaient donné et
donnaient au monde le plus utile exemple. Nous ne discuterons
pas ici la question de savoir si l'idéal religieux qui consiste à

rejeter les devoirs de l'ordre social et à violer les lois les
plus intimes de la nature humaine, sous prétexte d'atteindre
une perfection presque toujours chimérique, n'est pas une
véritable aberration. Nous nous bornerons à interroger l'histoire,
pour examiner si les congrégations religieuses ont toujours
offert un exemple de conduite à suivre, et elle nous répondra
sommairement: Dans la période qu'on a appelé l'âge d'or du
christianisme, lorsque les déserts de la Thébaïde étaitent le
centre d'attraction mystique de milliers de moines, est-ce que la
plupart d'entre eux, en voulant supprimer la nature, ne deviennent
pas des excessifs, des malades et des fous plus encore que des
saints? Ecoutez l'aveu du plus grand des cénobites du désert:
«Environné de bêtes féroces et d'affreux reptiles, dit St.Jérôme,
je me revoyais en pensée parmi les danses des vierges
romaines. Mon visage était abattu par la pénitence, mon cœur



-- 323 —

brûlé par les infâmes désirs ; dans un corps exténué, dans une
chair morte avant l'homme, la concupiscence attisait ses feux
dévorants. Je me souviens d'avoir passé des semaines entières
sans manger, craignant même d'entrer dans ma cellule où
j'avais nourri de si coupables pensées.» Si St.Jérôme a été

l'objet de semblables tentations, il nous est permis de croire
que beaucoup d'autres moines en ont été les victimes. Et si
des chrétiens sont tentés d'admiration pour des œuvres de

macération qu'ils croient être inspirées seulement par la
religion chrétienne, qu'ils se détrompent. M. le prof. Montet, de

Genève, l'a proiué dans les conférences qu'il a données en
1901 sur les congrégations religieuses musulmanes du Maroc.
Les bouddhistes, eux aussi, ont des moines nombreux. « Chez
les peuples fervents de la Mongolie et du Thibet, dit Taine,
on voit les laïques se mettre à genoux devant les religieux,
pour obtenir d'eux qu'ils veuillent bien agréer des offrandes,
car il est plus méritoire de nourrir un religieux que plusieurs
milliers de laïques fidèles. On estime l'ensemble des religieux
et des religieuses dans le Thibet au cinquième, dans la Mongolie

au tiers de la population totale. » Les moines de l'Inde
ou Mounts se sont imposé une vie beaucoup plus rigoureuse
que celle des moines chrétiens. « On ne saurait, dit l'abbé
Bertrand, se faire une idée de la multiplicité des tortures que ces
malheureux s'imposent; il en est qui se font enterrer vivants
dans des sépulcres et y restent des semaines entières sans
prendre la moindre nourriture. »

Un mot résume donc l'histoire des congrégations religieuses
à leur berceau: elles tombent facilement dans des extravagances

voisines de la folie. Un autre mot résume leur histoire
postérieure : elles se corrompent. N'est-ce pas la chronique
des moines chrétiens, en tout cas des moines occidentaux du
VIIIe au XIIIe siècle? Les documents abondent, nous les passons
sous silence.

On a beaucoup loué les moines du moyen âge d'avoir
conservé dans leurs couvents les monuments littéraires de

l'antiquité. Ces panégyristes oublient d'ajouter que très souvent
les moines ignorants ou trop avares pour acheter du parchemin

neuf, ont gratté les parchemins qu'ils possédaient et qui
étaient recouverts des chefs-d'œuvres de Tite-Live, de Cicéron



— 324 —

et d'autres, pour y inscrire les comptes de cuisine du couvent
ou d'absurdes élucubrations théologiques. Combien peu de ces
parchemins grattés ou palimpsestes ont pu révéler au savant
le manuscrit qui les recouvrait primitivement et que les
religieux avaient fait disparaître! Combien d'autres ouvrages dont
ils ont mutilé les textes, sous prétexte de les expurger à leur
fantaisie Combien auxquels ils ont substitué leurs propres
élucubrations L'humanité ne doit pas la reconnaissance que
l'on a dite, aux moines du moyen âge, pour le peu de science
qu'ils ont conservé et transmis. Elle ne leur en doit pas
davantage pour les landes qu'ils auraient défrichées. Quelques
monastères seulement ont accompli ce travail: on arpenterait
facilement les terrains ainsi mis en état de culture. Ajoutons
que le défrichement a eu lieu au profit des moines eux-mêmes,
peut-être sous la direction des moines, mais certainement pas
par le travail exclusif des moines.

Au passif des ordres religieux, on peut relever ici que
nulle part les mœurs barbares du moyen âge ne se sont
perpétuées aussi longtemps que dans les couvents. En 1763,

l'abbaye de Clairvaux était encore condamnée par le Parlement

de Paris à 40,000 écus d'amende, pour avoir laissé périr
des religieux dans les culs de basse-fosse d'un in pace. Les
prisons pontificales vidées en 1870, révélèrent des faits
horribles à la charge des moines. Et plus près de nous encore,
que n'a-t-on pas fait souffrir de tortures morales, sinon
physiques, au P. Didon, lors de son exil à Corbara! «Je ne puis
écrire, lisons-nous clans trois de ses lettres, des 24, 26 et 28
janvier 1881 ; mon cœur étouffe, ma douleur est infinie, nul sacrifice

ne m'est épargné... La destinée a des heures effrayantes.
La main de Dieu pèse sur moi, je suis broyé... Vous ne m'avez

jamais atu pleurer, par moments les sanglots m'étouffent.
Que m'importe la douleur à présent! Corbara et le reste...
Tout m'est indifférent. Rien ne peut accroître ma douleur. Le
grand coup de Dieu est frappé. Qu'est-ce que les hommes y
peuvent ajouter? » C'en est assez, nous connaissons maintenant
les moines. Voyons-les particulièrement en France, où ils
sont ou se croient attaqués, et pour restreindre notre étude
dans de justes limites, voyons-les à l'époque actuelle, soit au
XIXe siècle.



325

II. Les congrégations religieuses en France au XIXe siècle
et la loi de 1901 sur les associations.

La Révolution française, en supprimant les ordres
religieux, fut diversement accueillie par les moines des deux sexes
auxquels elle ouvrit les portes des monastères. Les uns
profitèrent aATec bonheur de cette liberté inespérée; d'autres, plus
attachés soit à leurs devoirs professionnels, soit à leur oisiveté
séculaire, ne se consolèrent jamais de l'expulsion qu'ils avaient
subie; mais il faut constater que le nombre des religieux
mariés a été de beaucoup plus grand que celui des prêtres séculiers

qui suivirent la même voie. Depuis la Révolution, les
moines ont pu croire sous certains gouvernements leur beau

temps revenu, mais une chose leur a toujours manqué, c'est
la considération publique d'antan. Sauf le voile noir ou la
coiffe blanche de quelques sœurs de charité, le peuple français

est resté assez indifférent, et pourtant la France a été,
même au XIXe siècle, l'Eldorado des ordres religieux, qui y
sont pourvus de toutes sortes de privilèges. C'est ainsi qu'en
matière d'impôt, les biens de mainmorte n'ont pas été
jusqu'aujourd'hui grevés des droits de mutation qui frappent si
lourdement ceux des laïques. En matière d'instruction publique,

aucun breA^et de capacité n'était exigé des religieuses
pour l'enseignement primaire des filles. L'art. 49 de la loi du
15 mars 1850 portait «que les lettres d'obédience tiendraient
lieu de brevet de capacité aux institutions appartenant à des

congrégations religieuses vouées à l'enseignement et reconnues
par l'Etat». — La mendicité est interdite en France (art. 274

et suivants du code pénal) ; or les ordres religieux la
pratiquent impunément; ils quêtent à domicile en plein Paris sans
avoir l'autorisation écrite de l'administration, autorisation exigée

par la loi. De même pour la liberté d'association et de

réunion. L'ordre des Jésuites a été supprimé par une loi précise

et formelle qui n'a jamais été abrogée ; or les Jésuites
(nous entendons ceux à robe longue) ont pullulé en France
jusqu'à la dernière loi. Les décrets de 1880, relativement récents,
n'ont été exécutés que pour la forme ; il n'y a pas eu un moine
de moins en France.

Il est instructif de suivre les progressions du rétablissement
des congrégations religieuses en France, et d'en évaluer la



— 326 —

proportion pour chacun des gouvernements qui se sont succédé
depuis la Révolution. Le premier Empire a autorisé 1261

communautés, en moyenne 157 par année. Napoléon favorisait
systématiquement la restauration de toutes les choses de l'ancien

régime, qu'il espérait adapter au régime impérial. La
Restauration en autorisa 648, soit en moyenne 45 par année.
Le gouvernement de Louis-Philippe, 15; c'est la moyenne
incomparablement la plus faible, 1 par année. La Seconde
République, 207: c'est une moyenne annuelle de 51; c'est l'aurore
de l'ère nouvelle du cléricalisme. Le second Empire autorisa 982

congrégations jusqu'en 1860, donc une moyenne annuelle de 109.

En résumé, il y avait, en 1861, 17,776 hommes et 90,343
femmes dans les couvents, total: 108,119. 12,845 hommes étaient
voués à l'enseignement, et 58,883 femmes. Dans les hôpitaux,
on comptait 389 hommes et 20,292 femmes. Enfin, à la tête
des maisons de refuge ou d'instituts agricoles pour enfants,
496 hommes et 8,095 femmes étaient employés. En 1877, une
enquête ministérielle fut faite. M. Marchand s'en est servi clans

son livre: Moines et Nonnes (Paris, 1880, 2 vol. in-12). Il y
constate des omissions incroyables, décelant la négligence, la
timidité ou la répugnance des fonctionnaires publics pour ce

genre de recensements. Il procéda alors lui-même à de
laborieuses recherches, dont il résulte que, A-ers 1880, les congrégations

masculines possédaient 4549 maisons, contenant un
personnel de 37,660 moines, et que les congrégations
féminines possédaient 14,930 établissements, contenant 166,270
religieuses. Total: 19,479 établissements, comprenant 203,930

personnes.
En 1901, on comptait en France, en chiffre rond, 190,000

religieux et religieuses. C'est cette armée, parfaitement organisée

du reste, qui était en train de renverser la troisième
République, lorsque M. Waldeck-Rousseau arriva au pouvoir. Déjà
en 1883, comprenant l'imminence du péril, il avait présenté un
projet de loi qui ne trouva pas grâce devant la Chambre
d'alors. Le récent procès des PP. Assomptionnistes, ordre
religieux né d'hier et créé expressément pour combattre le gou-
vernement par la presse et par d'habiles campagnes électorales,

fournit au président du ministère une raison suffisante

pour reprendre, quelque peu modifié, son projet de loi sur les
associations.



— 327 —

Nous ne pouvons évidemment le transcrire ici en entier:
il est admirable, en ce sens qu'il atteint moins les personnes
que les biens amoncelés par elles et qui constituent le nervus
belli dans la lutte acharnée de l'Eglise romaine contre la
société moderne. Voici les principaux articles de ce projet:

Art. 2. Les associations de personnes pourront se former
librement, sans autorisation ni déclaration préalable, mais elles
ne jouiront de la capacité juridique que si elles se sont
conformées aux dispositions de l'art. 5.

Art. 5. Toute association qui voudra obtenir la capacité
juridique prévue par l'art. 6, devra être rendue publique par
les soins de ses fondateurs. La déclaration préalable en sera
faite à la préfecture du département ou à la sous-préfecture
de l'arrondissement où l'association aura son siège social. Elle
fera connaître le titre et l'objet de l'association, le siège de

ses établissements et les noms, professions et domiciles de ceux
qui, à un titre quelconque, sont chargés de son administration

ou cle sa direction. Il en sera donné récépissé. Deux
exemplaires des statuts seront joints à la déclaration.

Art. 6. Toute association régulièrement déclarée peut, sans
aucune autorisation spéciale, ester en justice, acquérir à titre
onéreux, posséder et administrer en dehors des subventions
de l'Etat, des départements et des communes: — 1° les cotisations

de ses membres ou les sommes au moyen desquelles ces
cotisations ont été rédimées, ces sommes ne pouvant être
supérieures à cinq cents francs; — 2° le local destiné à

l'administration de l'association et à la réunion de ses membres; —
3° les immeubles strictement nécessaires à l'accomplissement
du but qu'elle se propose.

Art. 11. Les associations peuvent faire tous les actes de
la vie civile qui ne sont pas interdits par leurs statuts, mais
elles ne peuvent posséder ou acquérir d'autres immeubles que
ceux nécessaires au but qu'elles se proposent. Toutes les
valeurs mobilières d'une association doivent être placées en
titres nominatifs

Art. 14. Nul n'est admis à diriger, soit directement, soit

par personne interposée, un établissement d'enseignement de

quelque ordre qu'il soit, ni à y donner l'enseignement, s'il
appartient à une congrégation religieuse non autorisée



— 328 —

La fermeture de l'établissement pourra, en outre, être prononcée

par le jugement de condamnation.
Art. 15. Toute congrégation religieuse tient un état de ses

recettes et dépenses; elle dresse chaque année le compte financier

de l'année écoulée et l'état iuventorié de ses biens meubles

et immeubles. La liste complète de ses membres
mentionnant leur nom patronymique, ainsi que le nom sous lequel
ils sont désignés dans la congrégation, leur nationalité, âge
et lieu de naissance, la date de leur entrée doit se trouver au
siège de la congrégation. Celle-ci est tenue de présenter, sans
déplacement, sur toute réquisition du préfet, à lui-même ou
à son délégué, les comptes, états et listes ci-dessus indiqués.

C'en est assez pour indiquer l'esprit de la loi présentée
aux Chambres par M. Waldeck-Rousseau.

«Dispersés mais non supprimés en 1880, disait-il éloquem-
ment le 11 avril 1900, les ordres religieux se sont reformés
plus nombreux et plus militants, couvrant le territoire du réseau
d'une organisation politique dont un procès récent a montré
les mailles innombrables et serrées, et les voici assez enhardis

par le sentiment de leur puissance pour braver jusqu'aux
dépositaires de l'Eglise qui n'acceptent pas leur vassalité. Ce

n'est pas le lieu ni le moment de faire de la statistique, mais

pour montrer qu'en signalant à la tribune le péril d'une
mainmorte grandissante et qui menace le principe de la circulation
des biens, nous n'avons pas obéi à de vaines alarmes, il
suffira, je pense, de dire que la valeur des immeubles occupés
ou possédés par les congrégations, était, en 1880, de 700
millions déjà, et qu'aujourd'hui elle dépasse un milliard. Quelle
peut être, si on part de ce chiffre, la mainmorte mobilière? Ce

n'est pas seulement le développement de la mainmorte qui atteste
et décèle le véritable péril. Sous la même action et la même
influence, dans ce pays dont l'unité morale a fait à travers les
siècles la force et la grandeur, deux jeunesses moins séparées
encore par leur condition sociale que par l'éducation qu'elles
reçoivent, grandissent sans se connaître jusqu'au jour où elles
se rencontreront si dissemblables qu'elles risquent de ne plus
se comprendre. Peu à peu se préparent ainsi deux sociétés
différentes... C'est là une situation intolérable... Tout effort sera
vain aussi longtemps qu'une législation rationnelle, efficace,



— 329 —

n'aura pas été substituée à une législation à la fois illogique,
arbitraire et inopérante. »

Et dans son discours à la Chambre du 16 novembre 1900:
« Toute mesure qui se bornera à faire cesser en apparence
l'habitation des moines en commun sera une mesure vaine et
stérile... Examinant quels avaient été les effets de la loi de
1880, il nous a été facile de reconnaître combien cette législation

était impuissante. Pour ne pas sortir du département de
la Seine, 39 congrégations avaient été dispersées en 1880: en
1888 tous les congréganistes dispersés étaient de nouveau réunis.

Aussi longtemps que la législation ne permettra pas
d'atteindre la mainmorte, la congrégation subsistera, et elle disparaîtra

le jour, au contraire, où la mainmorte étant atteinte,
elle devra nécessairement cesser d'être. »

Et plus tard encore, stigmatisant comme elles le méritent
les congrégations et leurs agissements depuis le XIVe siècle :

« C'est à cette date, s'écrie-t-il, que s'engage d'une façon plus
pressante la lutte qui n'a jamais cessé de rester ouverte, non
pas entre le catholicisme religion et une monarchie qui aurait
été une monarchie athée — car aucun de ces termes ne serait
exact — mais entre un organisme qui prétendait être un
gouvernement temporel et théocratique, et une monarchie résolue
à ne pas sacrifier des privilèges essentiels à sa conservation
et à son progrès. Tel est, en effet, le grand duel qui se
continue de Grégoire VII à Boniface Vili. A cette époque, le pouvoir

des rois est au pouvoir de la papauté « ce que le plomb
est à l'or ; le prêtre a été institué par Dieu, tandis que les
princes doivent leur origine aux hommes d'orgueil, et lorsque
Dieu a confié à Pierre le pouvoir de lier et de délier, il n'a
point fait d'exception pour les rois».

A ceux qui soutenaient la nécessité des congrégations
religieuses clans l'Eglise romaine, le premier ministre répond:
«Plus vous aurez démontré que les congrégations ne font qu'un
avec l'Eglise de France, plus vous aurez prouvé que de deux
choses l'une : ou bien elles sont dans le concordat et
nécessairement surveillées et assujetties, ou bien elles sont hors du
concordat et par conséquent elles n'ont au regard de l'Etat
français aucun droit contractuel à faire valoir Comment
admettre que le concordat se soit épuisé en précautions pour
ne point permettre qu'un évêché ou qu'une paroisse puissent



— 330 —

être institués sans l'intervention de l'Etat; comment admettre
que ni un évêque ni un curé ne puissent être nommés sans
l'intervention de l'Etat, et que celui-ci ait accepté de rester
les bras croisés devant cette hypothèse de dix, cent, mille
congrégations venant à surgir, ayant non pas leurs curés,
mais leurs moines, non pas leurs évêques, mais leurs abbés,
plus puissants en nombre, plus puissants nécessairement en
richesses, et que cet homme de gouvernement — car on ne
contestera pas ce titre au premier consul — eût jugé d'étendre
sa main sur les éAêques et curés et qu'il l'ait écartée de tous
les ordres monastiques et autres congrégations?»

Puis M. Waldeck-Rousseau exécute de main de maître les

prêtres congréganistes : « Si l'on recherche avec le concordat,
dit-il, quelles sont les fonctions essentielles du culte, on constate
qu'elles se ramènent à trois : il y a la chaire, il y a

l'enseignement dans les séminaires, il y a enfin la célébration du
culte lui-même. Qu'est devenue la chaire? Dans les hameaux
éloignés, dans les paroisses lointaines de Normandie, de

Bretagne ou de Gascogne, le prêtre monte bien encore en chaire
pour donner l'enseignement à ses paroissiens, mais partout où
la chaire a de l'autorité, de la sonorité, partout où l'on parle
de haut pour que la parole porte loin, qu'avons-nous trouvé
Nous aAens trouvé le religieux, nous avons trouvé l'ordre
monastique. A Paris même, dans toute église importante, les
prédications annuelles sont faites par des moines : on réserve à

quelques faubourgs surburbains la parole des ecclésiastiques
concordataires... Comment admettre que, cle par le concordat,
si on ne peut monter en chaire pour y enseigner la religion
qu'après avoir reçu la consécration d'une autorisation
gouvernementale, ce ministère si puissant, en France surtout où la
parole ébranle les esprits et remue les masses, puisse être
abandonné à un religieux, venu quand il a a-ou1u, d'où il a

voulu, qui disparaîtra demain, que toute espèce de contrôle
est impuissant à saisir, qui n'est en définitiAre et en dernière
analyse responsable que deArant ceux qui trop souvent l'auront

envoyé dans notre pays pour y enseigner des maximes
qu'il ne peut pas recevoir? — U en est de même de

l'enseignement des séminaires... Le clergé français s'est affaibli.
Pensez-vous qu'un homme d'une haute intelligence, d'une grande
envergure... s'il se trouve amené à choisir entre le rôle ingrat



— 331 —

de curé et le rôle qui consiste à aller prêcher de ville en ville
avec le costume brillant de quelque ordre célèbre... pensez-
vous, dis-je, que cet homme hésite et que le développement
des congrégations soit favorable au recrutement du clergé
français? «J'ai trois professeurs, me disait l'évêque de

Versailles, qui appartiennent à l'ordre de Picpus; je suis à la tête
d'un grand diocèse et je ne puis trouver dans mon diocèse les
trois professeurs qui remplaceraient les trois membres de la
congrégation. » — Quant au culte enfin, ne suffit-il pas de

traverser Paris? Est-ce une hyperbole et une affirmation téméraire

de dire que la chapelle fait à la paroisse une concurrence
désastreuse, qu'elle se réserve la clientèle d'élite et qu'elle laisse
à la paroisse la clientèle des pauvres gens »

On pourrait appliquer excellemment aux congrégations
religieuses ce que Victor Hugo disait dans un langage imagé
jusqu'à l'emportement: «Je ne vous confonds pas, vous parti,,
clérical, avec l'Eglise, pas plus que je ne confonds le gui
avec le chêne ; vous êtes les parasites de l'Eglise, la maladie
de l'Eglise. Cessez donc de mêler l'Eglise à vos affaires, à

vos stratégies, à vos combinaisons, à vos doctrines, à vos
ambitions. Ne l'appelez pas votre mère pour en faire votre
servente. »

Enfin nous ne pouvons nous empêcher de citer encore" les
admirables paroles de M. Waldeck-Rousseau défendant l'art. 14:
« U faut, s'écrie-t-il, opter entre deux systèmes, et il faut que
la loi dise l'une des deux choses suivantes : Ou bien que les
membres des congrégations non autorisées ne pourront jamais
enseigner, ou bien, et je porterais volontiers le respectueux
défi à mes adversaires de l'oser faire, il faudra inscrire ces
paroles dans un texte de loi: «Art. 14. Les membres des

congrégations non autorisées peuvent donner l'enseignement à

la jeunesse. » Présentée sous cetie forme, la question est par
là même dépouillée d'artifice. Il ne s'agit pas de savoir, entendez-le

bien, si les catholiques ont le droit d'élever leurs enfants
suivant leur conscience, si des laïques catholiques peuvent
ouvrir des écoles : oui, ils le peuvent et vous le savez. Il ne
s'agit pas de saAeir si les prêtres séculiers peuvent ouvrir des

établissements d'instruction ; ils le peuvent et vous le savez.
Il ne s'agit même pas de savoir si des congrégations autorisées

qui se seront inclinées devant la loi pourront donner l'en-



- - 332 —

seignement; elles le peuvent et vous le savez. 11 s'agit pour
vous d'obtenir que l'enseignement soit livré à des religieux
qui ont traversé les siècles, entendez-le bien, contemplant avec
le même dédain et avec le même mépris les monarchies et les

républiques, parce que les uns et les autres de ces gouvernements

synthétisaient à leurs yeux l'Etat, et qui ont refusé de
demander à une époque, quelle qu'elle fût, l'autorisation de

vivre. Et vous venez dire que la liberté sera violée, si ces

congrégations qui ne veulent pas reconnaître l'Etat, le trouvent

aujourd'hui comme jadis résolu à ne pas mettre entre
leurs mains ce qu'il a de plus précieux, la jeunesse, qui
trouverait chez elles cette première leçon de choses qu'on peut
impunément violer les lois les plus essentielles de l'Etat...
Pourquoi voulez-vous donc le secours de religieux non reconnus,

dédaignant et le laïque et le prêtre séculier, et même le

religieux reconnu? Parce que sa persévérance à ne pas
demander l'autorisation de l'Etat, est absolument concordante
avec le but qu'il poursuit et que nécessairement il poursuivra
clans son enseignement. Il faudra toujours revenir à cette idée
maîtresse et supérieure que, pour certains ordres religieux, il
n'y a de vérité, il n'y a d'avenir, il n'y a de salut que dans
la toute-puissance et clans la prééminence absolue du pouvoir
religieux sur la société laïque. Et on ne trouvera pas d'autres
explications à ce phénomène que les Jésuites, par exemple, n'aient
jamais à un régime quelconque demandé l'autorisation. Et c'est
à ceux qui professent de pareilles maximes qu'on nous demande
de confier la jeunesse pour acquérir ou pour consolider la paix
religieuse »

Nous arrêtons ici ces longues et nombreuses citations, mais
il nous semble qu'elles prouvent aAec éloquence et vérité la
juste thèse soutenue par tous les esprits libéraux, aussi bien
au point de vue religieux et ecclésiastique qu'au point cle vue
politique et social. Les efforts de M. Waldeck-Rousseau furent
couronnés de succès. La loi sur les associations fut Aetée par
la Chambre française, et après quelques semaines d'interstice,
causées par une laryngite du premier ministre, dans laquelle
les ultramontains voyaient déjà le châtiment de Dieu et
l'annonce d'un mutisme irrémédiable, sinon d'une mort
prochaine, la même loi fut Aetée par le Sénat. Elle fut promulguée

le 1er juillet, et elle devenait exécutoire pour les insoumis
dès le 1« octobre 1901.



— 333 —

Nous ne suivrons pas les péripéties, les luttes intestines,
les tergiversations, les hésitations, les décisions finales de

chaque congrégation et de chaque couvent. Disons seulement

que bien des moines et des religieuses se réjouirent in petto
de quitter leurs tristes cellules pour commencer à travers le
monde une série de pérégrinations, qui auraient au moins pour
résultat de rompre la monotonie de leur existence. C'est ainsi
que, dans l'ordre des capucins, qui finit du reste par demander

l'autorisation, sur 225 religieux, il y en avait 222 qui
voulaient s'en aller et 3 qui ne voulaient pas. Seulement à ces 3

récalcitrants vint s'ajouter le général de l'ordre. Du coup, la
majorité fut déplacée, puisque 3 capucins et un général de

l'ordre représentent tout l'ordre des capucins plus 3. Ecoutons
plutôt la Liberté: «Les 4 provinciaux et tous les pères
gardiens de l'ordre, réunis en chapitre, avaient écrit au général
qu'ils refusaient de demander l'autorisation. Celui-ci leur intima
par dépêche l'ordre de la demander. Les 4 provinciaux et tous
les gardiens donnèrent alors leur démission. Elle fut refusée. Dans
l'intervalle, ils firent appel au référendum Les 225 capucins de

France furent consultés; 3 seulement optèrent pour la demande
d'autorisation. Forts de ce référendum, ils s'adressèrent de
nouveau au général dont la réponse fut de se soumettre au nom
de la sainte obéissance. Les Pères liés par l'obéissance se
soumirent la mort dans l'âme. » Il est à croire que de petites
révolutions intérieures égayèrent ainsi la vie de communauté
dans beaucoup de congrégations jusqu'à la date fatidique du
1er octobre 1901. En voici le résultat: Le nombre total des

congrégations existant en France était de 1663, dont 152

d'hommes et 1511 de femmes. Sur ce nombre, 910 étaient
autorisées, dont 5 d'hommes et 905 de femmes. Sur ces 905,
629 étaient en règle avec la loi pour tous leurs établissements;
276 avaient donc à solliciter l'autorisation en Conseil d'Etat
pour une partie de leurs établissements; 143 seulement
déposèrent leur demande; sur les 147 congrégations d'hommes non
autorisées, 87 n'ont pas déposé de demande d'autorisation. La
totalité des demandes présentées au ministère de l'Intérieur fut
de 607, dont 64 émanaient de congrégations d'hommes et 543
de congrégations de femmes. Le nombre des établissements
était de 9397, dont 2001 pour les hommes et 7396 pour les
femmes. De ces 607 demandes indiquées plus haut, 449 sont

Kevue intern, de Théologie. Heft 38, 1902. 22



— 334 —

soumises au Parlement, et 158 pourront être admises par un
décret rendu en Conseil d'Etat.

Les insoumis partirent pour l'étranger, mais contrairement
à leur attente, ils n'y furent reçus nulle part, pas même dans
les pays les plus catholiques, avec enthousiasme. L'Espagne,
qui ne veut même plus de ses religieux et qui lapide ses moines
retour des Philippines, a fait un accueil plutôt froid aux rares
exilés qui se sont aventurés chez elle. A Seville, la foule a
récemment lapidé le couvent des Carmélites et l'église des

Jésuites. — L'Italie, rongée par ses mendiants de toute robe,
se cabre à la perspective d'en recevoir une nouvelle armée ;

le gouvernement de ce pa}rs fait procéder en ce moment à

une enquête sur les maisons religieuses qui existent à Rome
et en Italie, sur le but de ces établissements, le nombre de
leurs membres, leurs revenus probables. L'Allemagne avait
d'abord donné la consigne de ne laisser entrer personne sur
son territoire; si elle est reA'enue sur cette décision, on peut
être convaincu qu'elle sera très circonspecte à l'endroit des

nouveaux venus. La Belgique, par la voix de ses évêques, a
interdit aux congrégations venant de France de quêter et
d'ouvrir des écoles. L'Angleterre a pris des mesures pour couper

court à l'invasion, surtout dans l'île de Jersey; l'Irlande
elle-même a déclaré qu'elle avait déjà plus que sa charge avec
ses landlords rapaces et ses religieux faméliques. Au Parlement

d'Autriche, les députés germanistes surtout ont voulu
interpeller le gouvernement sur sa conduite à l'égard des

congrégations françaises ; nous ne connaissons pas encore le
résultat de leurs démarches. On dit que le sultan lui-même,
dans un iradé récent, a interdit l'entrée de son empire aux
membres des congrégations qui auraient refusé de se
soumettre à la loi française. Il n'est pas jusqu'aux Américains
eux-mêmes qui ne surA'eillent de près le mouvement d'exode.
D'après une information de Y American Register, les évêques
catholiques américains manifestent une vive inquiétude, depuis
qu'ils ont appris que quelques ordres religieux français
voulaient aller s'établir aux Etats-Unis. En Afrique, les Jésuites
ont fait acheter à leur intention le palais Khereddine, près de
la Goulette, sur le bord de la mer, par un groupe de laïques
qui s'empressera de le mettre à leur disposition pour qu'ils
puissent y installer prochainement un collège colonial. Un vif



— 335 —

mouvement de protestation s'est dessiné, paraît-il, en Tunisie, et
va chaque jour s'accentuant.

On comprendra sans peine pourquoi nous avons conservé
la Suisse pour y étudier en dernier lieu l'exode des congrégations

religieuses : c'est notre bien et nous le défendons. Il
ne semble pas jusqu'alors que les cantons de la Suisse
allemande aient attiré de nombreux religieux ou religieuses, et
c'est compréhensible. Les cantons catholiques sont plutôt
pauvres et en sont saturés. Les cantons protestants ou mixtes ne
verraient pas avec plaisir l'invasion noire; le libéralisme y est
de tradition; enfin la langue de nos confédérés les a garantis
de moines et de nonnes qui pour avoir une influence dans le
milieu où ils se fixent, doivent nécessairement en parler la
langue; or les Français, surtout les Français de l'ancien régime,
du régime monacal, n'étudient guère les langues modernes.
C'est le cas pour nos confédérés de dire: à quelque chose

ignorance est bonne. 11 y aurait bien le Jura bernois, le Jura
catholique-romain surtout, qui a dû tenter plus d'une congrégation,

mais le malheur est que ce pauvre Jura fait partie du
canton de Berne, où règne en maître l'ours fameux dont l'œil
a toujours été mauvais, autant que la patte lourde, pour la
sainte Eglise de Rome, dont tous les moines sont les féaux
soldats. Fribourg eût ouvert ses portes, mais c'est un canton
mi-allemand, pauvre et déjà fourni de toutes sortes de
religieux et de religieuses. Neuchâtel et Genève sont bien petits
et bien protestants. Le Kulturkampf y règne encore dans
quelque coin et menace toujours d'y éclater de nouveau devant
la moindre provocation faite à l'opinion publique. Mais il reste
les beaux et grands cantons du Valais et de Vaud, le premier
très catholique, si catholique qu'on n'y connaît pas et que
M»r Abbet ne veut pas y connaître les protestants, le second
si protestant qu'on n'y craint pas, que dis-je, qu'on n'y connaît
pas le catholicisme. C'est sur ces deux cantons que les moines
semblent avoir jeté leur dévolu. Pas moins de dix congrégations
ont lait irruption dans le Valais, dont quatre à Monthey
seulement. Dans le canton de Vaud, cinq établissements sont déjà
signalés à Coppet, à Nyon, à Lavey, à Bex et à Vevey, qui
se proposent d'ouvrir des pensionnats et font miroiter aux
3reux des populations de gros avantages pécuniaires à réaliser.

Le Conseil fédéral s'est ému de cet envahissement. Il a



— 336 —

demandé aux pouvoirs cantonaux des rapports détaillés sur
l'installation des religieux français, sur leurs statuts, sur leurs
règlements, sur leurs usages, etc. Nous applaudissons. Un
gouvernement sage doit s'entourer de toutes les lumières
nécessaires, non seulement pour faire la justice, mais encore pour
l'établir victorieusement aux yeux de ceux qui en nient l'existence

parce qu'ils ne veulent pas la voir. En particulier, il
serait excellent autant qu'élémentaire que le Conseil fédéral
sût au moins combien il y a de couvents de religieux et de

religieuses en Suisse. Or tel n'est pas le cas, paraît-il.
Dernièrement, il a été demandé, au Palais fédéral, la statistique,
basée sur le dernier recensement, des religieux habitant la
Suisse, et il a été répondu qu'on ne la possédait point, aucune
rubrique ne comportant dans les feuilles de recensement cette
question. C'est le comble de la discrétion, pour ne pas dire
davantage Quoi qu'il en soit, nous espérons bien que le Conseil
fédéral donnera à l'art. 52 de la Constitution son vrai sens et

qu'il ne cherchera pas à le tourner pour plaire à Rome. Dans
un article très logique et très clair, paru le 26 octobre
dernier dans le Catholique national, la question est posée et
résolue sans ambages, nous semble-t-il. « Qu'est-ce qu'un
couvent? On avait cru, en 1895, clans le canton d'Argovie, qu'il
y a couvent là où il y a groupement de moines, de nonnes ou
de simples congréganistes; mais un arrêté fédéral du 21 octobre

1897 a décidé que la résidence et l'établissement des

membres d'un ordre religieux ou d'une congrégation similaire,
ne constituent pas un couvent. Cela est juste si ces religieux
ou religieuses ne vivent pas en couvent ou en communauté,
mais chacun ou chacune en particulier ou séparément. L'éty-
mologie du mot cou-ventum est d'une clarté extrême; la
politique romaine seule peut l'obscurcir... Qu'un seul moine ne soit
pas un couvent, c'est évident, mais le proverbe est juste qui
dit que trois suffisent pour en faire un. Trois moines forment
donc une communauté; or une communauté est un couvent
(conventurni. Vous dites qu'il faut encore que la communauté
vive «sous la règle de l'ordre». Ceci est de la naïveté. Un
gouvernement qui doit être positif, n'a pas plus à s'occuper
si la communauté pratique sa règle qu'il n'a mission pour
constater si la communauté fait bien ses oraisons, ses jeûnes
et si elle se sanctifie devant Dieu. Il est clair qu'une commu-



— 337 —

nauté composée de religieux vit ipso facto sous la règle de

l'ordre, bien ou mal (c'est son affaire). Et cela est encore plus
clair, quand cette communauté fait des actes qui ne sont pas
des actes individuels, mais des actes de communauté, comme
l'enseignement, la tenue d'un pensionnat, d'un hospice, etc.. »

C'est clair, aussi clair que cet article 52, qu'il faut de la bonne
volonté pour tourner: «Il est interdit de fonder de nouveaux
couvents et ordres religieux et de rétablir ceux qui ont été

supprimés. » Et si le Conseil fédéral a pu être doux jusqu'à la
faiblesse, en permettant à des Suisses, dans certains cantons
catholiques, de vivre en communautés (qui sont bel et bien
de nouveaux couvents), ce n'est pas une raison pour ouvrir
les portes de la Suisse, sous prétexte de précédents et de

logique, à des étrangers qui nous nuiront au triple point de vue
matériel, intellectuel et moral: matériel, parce qu'ils vivront aux
dépens de la population au milieu de laquelle ils s'établiront:
c'est l'histoire de tous les moines ; les Philippines nous l'ont
redite encore, il n'y a pas longtemps; matériel encore, s'ils se

livrent à de certains travaux manuels, car ils le feront à des

prix qui défieront toute concurrence, parce qu'ils ont des moyens
d'exploitation de la main-d'œuvre qui défient aussi toute concurrence.

Au point du vue intellectuel, s'ils se livrent à

l'enseignement. Us tourneront sans doute l'art. 27. Leur enseignement

ne sera tout d'abord ni primaire ni public, afin de ne

pas tomber sous l'article fédéral; il sera exclusivement réservé
aux étrangers, et puis la mode viendra (celle qui fleurit si
tristement en France) de confier ses enfants aux congrégations
religieuses pour qu'ils apprennent d'elles l'obéissance, la
discipline et les bonnes manières. M. Jaurès servira d'exemple à

nos meilleurs libéraux. Les protestants suiAoent; déjà ils
envoient leurs filles dans des pensionnats interconfessionnels, à

Kempten ou à Lindau, où les bonnes sœurs ne leur parlent
presque point religion. Une simple allusion est faite presque
d'une façon badine à leur état malheureux d'hérésie: les élèves

protestantes sont appelées les anges noirs, tandis que les jeunes
filles catholiques sont des anges blancs. U est si facile de passer

de la première à la seconde catégorie! Nous n'avons nul
doute que si des pensionnats se fixent dans nos cantons
romands, la fine fleur du catholicisme-romain ne leur confie bientôt
ses enfants, les futures épouses, les futures mères des gêné-



— 338 —

rations suisses qui vont suivre. Au point de vue moral,
l'établissement des congrégations religieuses quittant la France ne
sera pas moins néfaste. Nous ne parlons pas ici de la moralité

intrinsèque des couvents, que nous voulons admettre a

priori, mais de cet enseignement latent, qui se dégagera de la
présence elle-même des couvents en Suisse. On fera volontiers
des martyrs de ces religieux ou religieuses qui parleront d'exil,
alors qu'ils auront quitté leur pays ou parce que leurs statuts
n'étaient pas présentables ou, ce qui est pire encore, parce que,
pouvant obtenir l'autorisation, ils n'ont pas voulu la demander
et reconnaître ainsi la puissance légitime et souveraine de la
loi civile et républicaine. Cet enseignement, qui est une leçon
de choses, est immoral en Suisse autant qu'en France ; il peut
influer tristement sur nos populations respectueuses de la loi
et de la démocratie. Donc, en fait pas plus qu'en droit, le Conseil
fédéral n'est fondé à laisser violer les art. 27, 51 et 52 de notre
Constitution helvétique.

Et veut-on savoir pourquoi d'une façon plus générale les
congrégations religieuses ont jeté leur regard de faveur sur la
Suisse protestante, sur le canton de Vaud protestant, écoutons

la Revue populaire, organe de l'Association catholique
suisse et de la Fédération romande. Dans son numéro du
10 novembre 1901, elle nous apprend qu'une activité fébrile
règne dans des centres importants, pour créer des cercles et
des associations catholiques. C'est non seulement le cercle
catholique de Payerne, une nouvelle conquête de l'Association
(il a été, paraît-il, un appoint important dans le résultat des
dernières élections communales) ; mais c'est le progrès catholique

dans la Suisse tout entière que chante la Revue populaire.

« Notre succès en Suisse, dit-elle, est dû à l'esprit
d'association. Ces vallées sont la terre promise des assemblées et
des congrès. Le bien côtoie le mal... Les Grisons repoussent
de leurs écoles les manuels impies et M=r Abbet obtient du

gouvernement fédéral le respect de sa parole episcopale, sous
la protection de ses diocésains, contre la propagande indiscrète

des calvinistes. » Voici maintenant la conclusion : « Plus
on mettra de vigoureux brochets dans les marécageux étangs
des carpes protestantes, mieux cela vaudra. Peut-être qu'en
voyant une Eglise véritable indépendante, on finira par s'apercevoir

que l'Eglise protestante n'est plus du tout une puissance



— 339 —

et qu'elle ne le redeviendra plus tant qu'elle sera une institution

de l'Etat. »

Au canton de Vaud, à la Suisse protestante, au Conseil
fédéral de répondre. La parole est aux carpes. Pour nous,
nous sommes plus que jamais de ceux qui pensent que le
cléricalisme, avec ses tenants et ses aboutissants, d'où qu'ils
sortent, est un danger religieux et politique. Or les congrégations

religieuses sont, à n'en pas douter, les meilleurs émissaires
du cléricalisme, le grand adversaire du christianisme. C'est le
péril noir, nous le dénonçons. Caveant consules

Genève.
Dr A. Chrétien.


	Les congrégations religieuses

