
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Artikel: Les Églises nationales : réponse à M. Brunetière

Autor: Kiréeff, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 287 —

LES ÉGLISES NATIONALES.
Réponse à M. Brunetière.

Parmi les articles fort intéressants du numéro du 15

novembre 1901 de la Revue des Deux Mondes, il y en a un
surtout qui mérite l'attention du lecteur, tant par l'importance de

son sujet que par le nom de son auteur, M. Brunetière. Je me
permettrai d'en dire mon avis.

Quand, il y a deux ou trois ans, M. Brunetière, découragé
par les vains efforts de la science à la recherche de la
vérité, est allé la demander à Rome, il se trouvait sous le

coup d'une étrange illusion: il croyait être, lui et l'humanité
entière, en face d'un terrible dilemme: d'un côté, il Aboyait

l'esprit humain (la science) cherchant la vérité et ne pouvant
l'atteindre; de l'autre, l'infaillible Rome affirmant qu'elle la
possède! M. Brunetière a choisi; il est allé s'incliner de\rant le
Saint-Siège

J'ai dit que M. Brunetière était sous le coup d'une étrange
illusion. Quand, mis au pied du mur par sa science, il répétait

avec désespoir: Rome et la soumission de l'intelligence, ou
la liberté et la banqueroute de cette même intelligence, de

toute la science humaine; tertium non datur.f il était, dis-je,
dans l'illusion la plus complète : car ce tertium existe
parfaitement et peut satisfaire l'esprit le plus critique et le plus
exigeant, ainsi que le sentiment le plus profond

M. Brunetière tombe dans une erreur commune à beaucoup

de ses coreligionnaires : quand ils parlent de religion
chrétienne, ils pensent à la religion catholique-romaine et à

l'Eglise romaine. Heureusement ils se trompent! U n'y a pas
que l'Eglise romaine Le Sauveur aurait bien mal tenu la
promesse qu'il a faite à l'humanité s'il n'avait laissé que Rome



— 288 —

pour lutter contre «les portes de l'enfer >. C'est sous la pression

de sa fausse idée que M. Brunetière a écrit son article,
et ses thèses s'en ressentent. Je vais les énumérer et tâcher
d'y répondre.

1° «Le nouveau décret du gouvernement français sur les
congrégations religieuses est une contre-partie, un pendant à

la révocation de l'Edit de Nantes.»
Cette comparaison me paraît bien risquée: car le gouvernement

français n'a imposé aux congrégations qu'une mesure
de simple administration ne touchant en rien ni les dogmes,
ni la morale, ni même la discipline ecclésiastique (communiquer

à l'Etat sa constitution, ses règlements, les noms de ses

membres, etc.) ; tandis que Louis XIV, en révoquant l'Edit de

Nantes, mettait les protestants dans la nécessité ou de quitter
la France, ou de renoncer au dogme protestant, au culte
protestant, à l'Eglise protestante. On voit la différence.

2° M. Brunetière s'élèA^e contre « tout Los von Rom, contre
toute nationalisation de l'Eglise et de la Religion». Toute
Eglise locale (nationale), dit-il, « a le tort de localiser la
religion, ce qui est contraire à la catholicité, à l'universalité de

la religion».
Voilà bien l'erreur ancienne, où tombent tous les

catholiques-romains! Non, l'Eglise universelle n'est pas l'Eglise de

Rome ; c'est celle qui est composée de toutes les Eglises
autocéphales, indépendantes, qui maintiennent inviolable l'enseignement

de l'Eglise des huit premiers siècles (Eglise encore une
et non désunie par le grand schisme). Quelle est la grande
autorité, quel est le critérium que les Eglises actuelles
invoquent quand elles veulent prouver la Aderite, l'authenticité de

leur enseignement dogmatique? Elles en appellent toutes à

l'enseignement de cette ancienne Eglise, mère de toutes les autres, à

l'Eglise réellement universelle, réellement catholique. Quelque
petite que soit telle ou telle Eglise nationale, elle fait partie
de l'Eglise universelle tant que sa doctrine dogmatique ne
diffère en rien de celle de l'Eglise universelle. Et c'est aussi

pour cela que l'Eglise romaine actuelle n'est pas l'Eglise
universelle, l'Eglise catholique. Elle ne l'est pas, surtout depuis
la proclamation du dogme monstrueux de l'infaillibilité personnelle

du pape Le lien qui unit toutes ces Eglises orthodoxes-
catholiques, pour n'être pas représenté matériellement par un



— 289 —

homme quelconque, n'en existe pas moins et n'en est pas
moins fort. C'est dans ces conditions que se trouvent les Eglises
orthodoxes orientales et les Eglises anciennes-catholiques
occidentales. Notre Chef suprême est le Sauveur même; nous
n'avons nul besoin de son prétendu vicaire, et nous ne dépendons

que du concile œcuménique *).

3° «La sainteté de la morale», dit M. Brunetière (p. 293),
« dépend de l'union avec Rome. » Voilà une thèse bien hardie
Pour la défendre, il aurait fallu plus qu'une affirmation, quelque
apodictique qu'elle paraisse à l'auteur En attendant que M.
Brunetière fournisse les données statistiques à l'appui de sa thèse,
je me permettrai d'en produire d'autres. L'une des preuves
d'une bonne morale, d'une morale «sainte», comme s'exprime
l'auteur, est certainement la chasteté; et une preuve de chasteté

est, entre autres, de ne pas procréer d'enfants illégitimes.
Or, voici un tableau statistique, d'une authenticité incontestable,
qui probablement donnera à penser à M. Brunetière, si jamais
elle tombe sous ses yeux.

Pays Naissances illégitimes
En °/o

Hollande 3,22
Suisse 4,81

Angleterre 4,75
Allemagne (total) 8,57

Norvège 8,72
Suède 10,20
Danemark 10,40
Haute-Autriche 19,45
Basse-Autriche 27,79
Salzbourg 28,6

Styrie 28,71
Carinthie 45,83

Les pays les moins exposés aux « bienfaits » de l'influence
de Rome ont beaucoup moins de naissances illégitimes que
ceux qui se rapprochent de Rome, où le clergé romain est
tout-puissant. Je sais que les données statistiques doivent être
traitées avec soin et qu'il ne faut pas trop généraliser ; ainsi,

1) Inutile de faire remarquer que nous entendons parler non d'un semblant de

concile œcuménique, mais d'un concile vraiment œcuménique, satisfaisant à toutes
les conditions du concile réellement œcuménique.



— 290 —

on m'assure que les montagnards tyroliens sont d'un rigorisme
extrême et fort louable en fait de liaisons illégitimes, mais les
chiffres que je viens de citer sont pourtant éloquents et ne
prouvent guère que la sainteté de la morale soit en raison
directe de l'union avec Rome et de son régime.

4° «Une Eglise nationale, une religion unie à la patrie,
ne saurait suffire à l'âme humaine (p. 291). L'âme dépasse
l'horizon des frontières (p. 292). Il peut y avoir un art
allemand, une littérature anglaise, mais il ne saurait y avoir de
science russe, de morale américaine, ou de catholicisme français,

de religion française, car la religion est universelle. »

Certainement la religion est universelle, la morale aussi,
du moins elles doivent l'être; mais cette unité de la religion,
de la morale, en quoi consiste-t-elle et se manifeste-t-elle?
Précisément dans l'identité de l'enseignement dogmatique et éthique,
professé dans chaque Eglise, avec celui que professe
l'ancienne Eglise œcuménique, l'Eglise des premiers siècles, mais
nullement avec celui de l'Eglise romaine. Je reviendrai plus
tard sur ce point fort important.

5° «Une Eglise nationale est une Eglise soumise à l'Etat,
dirigée par lui, tyrannisée par lui (p. 285). Ses fonctionnaires
expurgeront le credo. C'est l'Etat qui prescrirait la morale; il
y aurait confusion de la morale et de la politique. Une Eglise
nationale n'est qu'une branche de l'administration nationale
(p. 294).»

Toutes ces sinistres prédictions, toutes ces accusations
peuvent être résumées en une seule : une Eglise nationale,
n'ayant pas de point d'appui au delà de ses frontières, serait,
en fin de compte, soumise par l'Etat et cesserait d'exister comme
unité morale, comme Eglise.

Or, il me semble d'abord que le point de départ cle tout
ce raisonnement est arbitraire; il s'est développé sous des
influences locales et spécialement occidentales. Pourquoi M.
Brunetière suppose-t-il un antagonisme nécessaire entre l'Etat et
l'Eglise Parce qu'il le vroit Mais encore faudrait-il voir juste ;

il faudrait se demander d'où vient cet état de choses, et quelle
en a été la raison première. Si M. Brunetière s'était posé ces
questions essentielles, il aurait vu que l'origine de cet état de
choses anormal sont précisément les empiétements illégaux
de la curie romaine, qui n'a pas voulu et qui ne veut pas



_ 291 —

suivre la parole de Jésus-Christ: «Mon royaume n'est pas de

ce monde», «rendez à César ce qui est à César». C'est parce
que l'évêque de Rome est sorti de son rôle, c'est parce qu'il
y a eu des Innocent III et des Grégoire VII qui ont voulu
s'emparer des droits de César, que la réaction est venue, que
l'état de guerre entre l'Etat et l'Eglise, que M. Brunetière
déplore à si juste titre, est devenu l'état normal des choses en
France, en Espagne, en Italie. Mais, comme je le dis plus
haut, l'état normal est l'union ou l'accord entre l'Eglise et

l'Etat; et cet état de choses se trouve précisément là où

l'Eglise, contrairement à l'exemple de Rome, n'a pas a-ou1u

empiéter sur les droits des laïques. On juge bien les choses,
quand on les juge en pratique, sur soi-même. Je suis orthodoxe

oriental, je tiens à ma religion plus que je ne saurais le

dire; mais, en même temps, je suis tout ce qu'il y a de plus
Russe, parfaitement prêt à donner ma vie pour mon pays et
mon souverain (je l'espère, du moins); je me sens à la fois
orthodoxe et Russe, mais je ne me sens nullement en antagonisme

avec moi-même, et c'est le cas de l'énorme majorité de

mes concitoyens. Ce sont là les rapports normaux entre
l'Eglise et l'Etat; et si la France avait su défendre son
indépendance contre les empiétements de Rome, elle aurait joui
de cette paix si nécessaire et à l'Etat et à l'Eglise.

Je le répète, s'il n'3r avait pas eu de Grégoire VII ou
d'Innocent III, que sans doute M. Brunetière aime beaucoup, il
n'y aurait pas eu de Waldeck-Rousseau, que M. Brunetière
semble aimer beaucoup moins

6° « Une Eglise nationale, dit M. Brunetière, devrait épouser
les préjugés, les passions du peuple. Un Dieu anglais est-il
encore un Dieu » (p. 288.)

U me semble, au contraire, que cette Eglise nationale, si
elle tient à la parole divine, aux préceptes du Seigneur, devra,
au lieu de suivre les défauts de la nation, au lieu d'épouser
ses mauvais penchants, les déraciner, les modifier dans le sens
chrétien. Ou bien, M. Brunetière suppose-t-il que ce n'est que
Rome qui puisse aA'oir une bonne influence sur les peuples?
Je reviendrai sur ce chapitre.

M. Brunetière dit et répète qu'une Eglise nationale finira
par être assujettie par l'Etat, ce qui, paraît-il, ne saurait être
le cas avec une branche de l'Eglise catholique-romaine. C'est



292 —

même là l'idée dominante de son article. Mais M. Brunetière
ne remarque-t-il pas que l'une des moitiés de son article
contredit l'autre? D'un côté, il dit qu'une Eglise nationale, n'ayant
pas l'appui du dehors, finira par être tyrannisée par l'Etat; de

l'autre, il dit que l'Etat en France tyrannise l'Eglise actuelle
de France, qui est parfaitement catholique-romaine, et qui est
une des parties intégrantes du royaume de Léon XIII. N'est-ce
pas là une contradiction évidente? Où donc est ce grand avantage

d'appartenir à l'Eglise romaine? Où est sa puissante
protection? Effectivement, au dire de M. Brunetière lui-même,
M. Waldeck-Rousseau agit à sa guise, tout comme si l'Eglise de

France était une simple Eglise nationale L'Etat-Ogre prend
des mesures coërcitives contre les congrégations, mesures
comparables à la tyrannique révocation de l'édit de Nantes et
il a l'air de ne point se préoccuper des foudres du Vatican

J'irai plus loin, il me semble que si cette Eglise de France
était une Eglise nationale, livrée à ses propres ressources,
elle aurait peut-être trouvé dans son individualité propre une
source d'énergie beaucoup plus grande que celle dont elle
fait preuve actuellement dans la défense de ses droits. Il se

peut même que l'habitude d'un recours au Saint-Siège a amoindri
la force de résistance des catholiques-romains de France.
Autrefois ces mêmes Français saATaient eux-mêmes défendre
leur religion. Voyez les Albigeois du XIIIe siècle, les Huguenots
du XVIe. Us ne comptaient pas sur le pape et ils ont donné
maille à partir à ceux qui les écrasaient. Ils savaient défendre
leur foi. Si M. Waldeck-Rousseau avait soupçonné dans
M. Brunetière un Raymond VI de Toulouse ou un Coligny, il
aurait certainement regardé à deux fois avant de signer le
fameux décret contre les congrégations. Non, ce n'est pas
Rome qui donne cette force-là. D'ailleurs, que peut un pape
dans les occurrences actuelles? M. Brunetière semble se tromper
étrangement sur la portée de sa puissance, s'il croit qu'il est

encore capable de protéger son Eglise contre l'Etat laïque
qui voudrait l'opprimer ; les événements actuels en France le

prouvent. M. Brunetière se trompe de plusieurs siècles. Le
pape se déciderait-il, comme il en a canoniquement le droit,
à lancer un interdit contre un pays dont le gouvernement
n'agirait pas à sa guise Mais le résultat immédiat d'une
incartade de ce genre serait, très probablement, qu'un conclave



— 293 —

réuni ad hoc déclarerait le souverain pontife atteint de maladie
mentale et incapable de gouverner l'Eglise. Non, ce n'est pas
le fait d'appartenir à Rome qui fait la force de l'Eglise, c'est
la valeur des gens qui la composent. Si les membres d'une
Eglise, quelle qu'elle soit, sont assez profondément chrétiens
pour risquer leur vie et leur avoir, et pour se mettre en lutte
ouverte contre l'oppresseur, le gouvernement laïque réfléchira
à deux fois avant de jouer va banque

Quand j'entends parler, en thèse générale, de lutte entre
l'Eglise et l'Etat, je suis enclin (en ma qualité d'orthodoxe
oriental) à me mettre du côté de l'Eglise ; toutefois, dans le
cas spécial dont parle M. Brunetière, et abstraction faite des

qualités ou des défauts de M. Waldeck-Rousseau, je dois dire

que l'Etat français, ainsi que tout autre Etat, n'a pas tort de

se mettre en garde contre l'Eglise de Rome, car ses prétentions

ne sont pas de nature à être acceptées par l'Etat moderne
sans beaucoup de réserves et de restrictions. Il ne faut pas
oublier que, depuis 1864, sous le pontificat de Pie IX et
même sous celui du diplomatique Léon XIII, l'Eglise de Rome
a formulé certains enseignements obligatoires de la plus haute
importance, et qui ne s'accordent guère avec les conditions
les plus essentielles de la vie moderne. Tel est le Syllabus
de 1864 ; nous y trouvons beaucoup de règles absolument
inapplicables à la société actuelle. Certes, je suis loin de la
défendre et de la trouver parfaite ; mais, d'abord, elle a du
bon, ensuite elle veut exister, elle veut vivre. Or elle ne
le pourrait pas, si les prescriptions du Syllabus lui étaient
appliquées ; elle deviendrait le Paraguay du temps du
Président Francia

Allons plus loin. Rome a décrété le prétendu dogme de

l'infaillibilité personnelle du pape, non seulement en matière
de foi, mais encore de morale '). Comment le monde catholique-
romain ne serait-il pas ému en face d'un droit absolument
nouveau sur la conscience, sur l'âme entière de l'homme, droit
que s'arroge un personnage exterritorial et irresponsable, qui
de plus ne cache pas son hostilité envers l'Etat moderne, et
qui, parmi ses prédécesseurs, compte des Alexandre Borgia,

') Le texte dit : « Ex sese, non autem ex consensu Ecclesiœ. » Quoi cle plus
explicite, de plus clair, de plus implacable



— 294 —

des Innocent III, des Boniface VIII, des Honorius e tutti quanti!
On répond naïvement : Mais l'Eglise n'avait-elle pas ce même
droit de l'infaillibilité que lui a octroyé le Sauveur lui-même?
Certainement, l'Eglise l'avait et le possède ; mais l'Eglise c'est
l'uniA'ersalité des croyants ; elle est en partie chacun de nous
représenté au concile par son évêque, dont il contrôle les
décisions, et non pas l'évêque de Rome seul C'est bien
différent.

Mais ce n'est pas tout. Le pape infaillible a décidé que,
dorénavant, la base philosophique de la théologie catholique,
de l'enseignement scientifique de la religion, serait la
philosophie de St. Thomas d'Aquin. Certainement St. Thomas était
un homme hors ligne, un grand philosophe en son temps ;

mais comment peut-on prendre les idées de n'importe quel
grand savant pour base immuable d'une science quelconque,
dont l'essence même est la modification, le développement?
On dirait que la science philosophique n'a pas marché depuis
le XIIIe siècle, qu'elle s'est cristallisée... Pour voir clairement
l'absurdité de cette idée, il suffit de l'appliquer à une autre
science moins ardue, moins abstraite. Figurons-nous que le

pape déclare qu'en médecine il faut s'arrêter à Ambroise Paré,
ou en astronomie à Ptolémée ; que ces sciences doivent
s'arrêter court à l'époque de ces savants, et que tout ce qui a
été fait depuis doit être considéré comme nul et non aArenu.

Spinoza, Bacon, Descartes, Leibniz, Kant lui-même, n'ont
rien fait qui vaille... St. Thomas reste seul et unique. La
science laïque n'a-t-elle pas mille fois raison de protester?

Allons plus loin. Le pape Léon XIII a décrété qu'en
morale il faut s'en tenir à celle de St. Alphonse de Liguori
Je n'insisterai pas sur la valeur de la morale de cet étrange Saint;
il suffit de dire qu'elle n'est que trop souvent celle des jésuites,
avec tous ses mensonges, ses escamotages, ses restrictions
mentales, etc. Son fameux questionnaire pour la confession est
aussi connu de tous ceux qui s'intéressent aux questions de

théologie ; on y trouve même, dans les questions que le prêtre
adresse aux femmes et aux filles, des choses réellement
infâmes Toutes ces considérations ont certainement une
importance considérable, et, je le répète, l'Etat actuel a le
droit, je dirai plus, le deA'oir de contrôler ce que veut lui
imposer Rome l'infaillible.



— 295 —

Non, ce n'est pas en enrayant le développement progressif
et légal des Eglises nationales, qu'on arriverait à atteindre le
but voulu de tous ; ce n'est pas, comme le Adoucirait M. Brunetière,
en concentrant les forces vitales de l'Eglise dans la main du

pape ; c'est précisément par la voie contraire, au mo3'en de
la fondation légale d'Eglises nationales, indépendantes les unes
des autres, mais étroitement unies par la communauté de la
foi et des sacrements, et ne relevant que d'une seule autorité,
le concile œcuménique.

Wiesbaden, 4/17 janvier 1902. A. Kiréeff.


	Les Églises nationales : réponse à M. Brunetière

