
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Artikel: Das System der autokephalen, selbständigen orthodoxen Kirchen
[Schluss]

Autor: Kyriakos, A. Diomedes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


27c

DAS SYSTEM
DER

AUTOKEPHALEN, SELBSTÄNDIGEN
ORTHODOXEN KIRCHEN.

Schluss1).

IL
Im ersten Teil haben wir bewiesen, dass das System der

autokephalen Kirchen das älteste ist, das immer in der
orientalischen Kirche geherrscht hat. Jetzt werden wir auch den
zweiten Teil unserer Behauptung zu beAveisen versuchen, dass

nämlich dieses System der autokephalen Kirchen das beste System
der Kirchenregierung, die Quelle con vielem Guten und dasjenige
ist, das allein schützt soAVohl vor dem päpstlichen Despotismus,
der die römische Kirche bedrückt, als auch vor der Anarchie
und Auflösung, in die die protestantische Kirche zu fallen in
Gefahr steht.

Erstens verhütet dieses System leichter die Zusammenstösse
und die Kämpfe von Kirche und Staat. Wenn die Kirche eines
Staates unter der Leitung eines geistlichen Hauptes steht, das
ausserhalb dieses Staates unter dem Einfluss einer fremden
Regierung sich befindet, die indifferent oder feindlich zu den
höchsten Interessen dieses Staates sein kann, oder wenn das
leitende geistliche Haupt einer anderen Nationalität mit anderen
patriotischen Wünschen angehört, dann werden Kirche und
politische Regierung dieses Staates sehr oft in Streit miteinander
geraten. Das fremde Oberhaupt, das indifferent oder feindlich
gesinnt ist, giebt oft Befehle, ohne zu bedenken, ob sie diesen
fremden Staat nicht beunruhigen AAœrden, ob sie dessen legi-

') Siehe 1902, Januar, Nr. 37. S. 99—115.



— 274 —

timen und wichtigen Interessen nicht hinderlich oder verderblich
sind. Dies fremde Haupt kann sogar aus Feindschaft auch
absichtlich den Zweck verfolgen, dem fremden oder feindlichen
Staate Schaden zuzufügen. Wenn im Gegenteil die nationale
oberste kirchliche Behörde aus Männern besteht, die demselben
Volke und Staate angehören und dessen Bürger sind, mit
denselben nationalen Interessen, und die als Mitglieder dieser
Behörde den Eid abgaben, dem Herrscher und den Gesetzen
des Staates zu gehorchen, dieser sie auch bestrafen kann,
wenn sie gegen diese Gesetze sich verschulden, dann wird
eine solche Behörde immer die Interessen des Staates mit
denjenigen der Kirche in Übereinstimmung zu bringen suchen
und durch jedes Mittel Zwistigkeiten zwischen Staat und Kirche
verhüten. Die Verhinderung solcher Zusammenstösse und
Kämpfe und das harmonische, freundliche und versöhnliche
Verhältnis zwischen Kirche und Staat ist ein grosses Glück
für die Völker und sichert und entwickelt die wahren Interessen

beider. Die ewigen Feindseligkeiten ZAvischen Papsttum
und römischem Klerus einerseits mit den Regierungen der
verschiedenen Völker anderseits rühren gewöhnlich davon her,
dass der Papst, der meistens ein Italiener ist und der mit seinen
Kardinälen und mit den Jesuiten, die ihn in allem leiten und
die ihn als Organ ihrer Pläne gebrauchen, den Interessen der
fremden Staaten fremd oder feindselig gesinnt ist; er befiehlt
oft Dinge, die gegen ihre legitimen Interessen und gegen die
Gesetze des Staates sind. Deshalb hören wir immer, dass die
Verhältnisse ZAvischen dem Vatikan und den Regierungen der
Aœrschiedenen Völker sehr gespannt sind, und dass sehr selten
Friede und Harmonie zwischen ihnen besteht. So etAvas Avurde
auch bei uns unvermeidlich eintreten, wenn der Patriarch von
Konstantinopel Papst Aväre und Befehle z. B. nach Bulgarien
oder Serbien, Rumänien oder Russland senden könnte ; da
Avurden wir überall in der ganzen orthodoxen Kirche ewigen
Streit zAAischen Staat und Kirche sehen. Man muss blind sein,
um statt dieses eAvigen Krieges ZAAischen Kirche und Staat,
wie er in der römisch-katholischen Welt sich findet und der
auch bei uns an der Tagesordnung Aväre, wenn auch bei uns
dasselbe System der Kirchenregierung herrschte, nicht den
eAvigen und fast niemals unterbrochenen Frieden \Torzuziehen,
der die Verhältnisse zwischen Staat und Kirche in den ortho-



— 275 —

doxen Ländern, die unabhängige Nationalkirchen haben,
charakterisiert. Kann ein Zweifel darüber bestehen, dass in dieser
Beziehung das System der autokephalen Kirchen, das in der
orthodoxen Kirche herrscht, vielmal besser ist, als das System
der papstlichen Omnipotenz?

Zweitens, das System der autokephalen Kirchen giebt dem

Klerus jedes orthodoxen Volkes einen nationalen Charakter. Nach
diesem Systeme ist der Klerus jedes orthodoxen Volkes Fleisch
von seinem Fleische, ein nationaler Klerus, der an allen Freuden
und Betrübnissen des Volkes teilnimmt, der immer wie das

Volk fühlt und dessen Interesse und Unglück als das seinige
betrachtet. Deshalb arbeitet und wirkt er in freundlichem
Geist für das eigene Volk. Er folgt mit Freude den
Avissenschaftlichen Fortschritten seines Vaterlandes, lebt in derselben
geistigen Atmosphäre, in demselben Milieu, wie das übrige
Volk, bildet sicli in denselben nationalen Schulen und
Universitäten, mit der übrigen nationalen Jugend eng verbunden,
und bereichert sich mit denselben allgemeinen Avissenschaftlichen

Kenntnissen auf dem Gebiete der Geschichte, der Philologie,

der Philosophie und der Naturwissenschaften, die jetzt
jeder Gelehrte haben soll, und studiert in demselben freien
Geist wie die übrigen Studenten, so dass ihm die ganze, wahre,
geistige EntAvickelung der neuen Zeit nicht unbekannt bleibt.
Diesen nationalen Charakter bemerkt man nicht bei dem

römisch-katholischen Klerus. Während der orthodoxe Kleriker
ein echter Grieche, Russe, Serbe, Walache, Bulgar ist, gehört
der römisch-katholische Kleriker vor allem dem Papst, er ist
aufmerksam auf Rom und wartet auf seine Winke, er ist fremd
seinem Vaterlande, fremd der geistigen EntAvickelung und dem
wissenschaftlichen Fortschritt seines Landes, er bildet sieh in
klerikalen Seminarien, die nach den Wünschen und im Geiste
Roms geleitet werden und wie durch eine chinesische Mauer
von der Bildung anderer Nationen getrennt sind; er wird in
allen Dingen in direktem Gegensatz zu den Fortschritten der
übrigen Welt herangebildet, er selbst lehrt dann das Volk in
einem solchen, der Wissenschaft feindlichen Geiste und er
bleibt der übrigen "Welt ganz fremd. Die Interessen aber seines

Vaterlandes, welches er verleugnen muss, kennt er oft nicht,
so dass er gegen die heiligsten vaterländischen Ideale und
Wünsche als offener Feind auftritt. Ein solcher antinationaler,



— 276 —

antipatriotischer Klerus würde gewiss auch der orthodoxe
Averden, Avenn auch wir in unserer Kirche ein orthodoxes
Papsttum hätten." Die orthodoxen Kleriker würden seine
Tendenzen und Wünsche, nicht die ihres Volkes, als blinde Diener
unterstützen; auch sie würden ihm, nicht ihrem Vaterlande
gehören ; sie würden sich nach dem Geiste, das im Centrum
herrscht, bilden, nicht nach dem ihres Volkes. Der russische,
serbische, Avalaehische Klerus wäre nicht mehr national, wie
er jetzt ist. Wir fragen noch einmal: kann auch der geringste
Zweifel herrschen, dass das System der nationalen,
autokephalen Kirchen, das einen patriotischen und nationalen
Klerus heranbildet, vielmal besser ist, als das System der
römischen Kirche mit ihrem alle Gewalt in einer Person
konzentrierenden Papsttum, das notwendigerweise einen unpatriotischen

und unnationalen Klerus bildet, wie (mit Avenigen
ehrlichen Ausnahmen) der römische es ist?

Drittens, das System der autokephalen, nationalen Kirchen
macht den Klerus bei den Völkern sehr beliebt. Dies folgt not-
Avendigenveise aus dem vorigen. Einen nationalen, atoii
patriotischen Gefühlen beseelten Klerus, dessen Geschichte mit der
Geschichte der Nation verbunden ist, A'on dem im Aroraus die
Überzeugung feststeht, dass er nicht allein nichts gegen die
nationalen Interessen thun, sondern zu jeder Zeit mit den

grössten Opfern für sie wirken wird, einen solchen Klerus
liebt das Volk natürlichenveise. Das erklärt auch, warum der
orthodoxe Klerus überall bei den orientalischen Völkern so

beliebt ist. Der Hass, der gegen den Klerus in Italien, Frankreich,
Spanien und in allen übrigen römisch-katholischen Völkern
gehegt wird, ist unbekannt bei uns. Dort Avird der Klerus ge-
Avöhnlich gehasst, Aveil das Volk mit Recht kein Vertrauen
und keine GeAvissheit von seiner nationalen Gesinnung hat,
da er oft die nationalen Interessen bekämpft, Avie in Frankreich
und in Italien, und Aveil das Volk jeden Tag die kirchlichen
Behörden im Kampfe gegen die nationale Regierung sieht.

Daraus erklärt es sich auch, warum die Hauptherde des

Materialismus, des Atheismus und des Hasses gegen das Christentum

besonders in den römisch-katholischen Völkern zu finden
sind. Jene Liebe des Volkes Avurde auch der griechische
Klerus verlieren, wenn er aufhörte, national zu sein, wenn er
in Priester - Seminarien ohne nationalen Charakter gebildet



— 277 —

Avurde, so dass er nicht seinem Volke, sondern dem fremden
kirchlichen Gebieter gehorchen sollte, dessen Tendenzen oft
denen seines Landes feindlich wären. Es würde auch bei
den orthodoxen Völkern dieselbe Antipathie, dasselbe
Misstrauen, derselbe Hass gegen unseren Klerus entstehen, wie
wir das in den römisch-katholischen Ländern bemerken. Mit
der Zeit würde aber auch bei uns aus dem Hasse gegen
den Klerus derjenige gegen das Christentum gezeugt werden,
welchen wir in Italien, Frankreich und den anderen päpstlichen

Völkern sehen. Auch in dieser Beziehung bleibt kein
ZAveifel, dass das System der nationalen, autokephalen Kirchen,
das einen von den Völkern geliebten Klerus bildet, der das
Christentum ihnen beliebt macht, vielmal besser ist, als das

päpstliche, despotische System, das einen verhassten Klerus
bildet, der auch zum Hasse gegen die christliche Religion
selbst die Völker zwingt.

Viertens, das System der autokephalen, nationalen Kirchen
erleichtert die Entwicklung der einzelnen Kirchen. Wo mehrere
geistige Centra existieren, da wird ein grösseres Leben
entwickelt. Dies hat man sowohl in den Staaten, wie auch in
den Kirchen. Das alte Griechenland verdankte seine grosse
EntAvicklung und Blüte dem Umstände, class es aus vielen
von einander unabhängigen Republiken bestand, atoii denen
jede ein eigenes politisches, geistiges und künstlerisches Leben
besass. Athen, Sparta., Theben, Korinth, Samos etc. waren
so viele Lebenscentra. Italien verdankte gleichfalls im Mittelalter

und später einer ähnlichen Ursache seine Blüte. Die
Aielen italienischen Staaten und ihre demokratisch regierten
Städte waren Kulturherde und Mittelpunkte der EntAvicklung.
Auch Deutschlands Blütezeit liegt vor seiner Einigung im Jahre
1870, als es in viele kleinere Reiche mit eigenen Hauptstädten
getrennt war, von denen jede einen Mittelpunkt eines eigenen
Lebens bildete. Zwar blühte es nicht in militärischer, wohl
aber in geistiger, Avissenschaftlicher und künstlerischer Hinsicht
mehr als jetzt. Wir sagen nicht, dass die Union Italiens und
Deutschlands nicht notAvendig war. Die nationale Vereinigung
der ATerschiedenen Teile derselben Nation wurde aus den
Umständen in beiden Ländern für die militärische Verstärkung
als notAvendig erachtet, aber diese Macht haben sie sehr teuer
bezahlt. Die Kirchen aber verfolgen keine äussere Macht,



— 278 —

deshalb ist eine solche grosse Konzentrierung nicht erforderlich.
Für die geistige EntAvicklung der Kirchen ist immer nützlicher,
Avenn mehrere kirchliche, geistige Centra existieren. In der
römischen Kirche hemmt die Konzentrierimg einer
unbeschränkten Gewalt in Händen der Päpste die Entwicklung
der einzelnen Kirchen der \*erschiedenen römisch-katholischen
Länder. Das zu starke und zu sclnvere Centrum drückt die
Glieder des Körpers und verurteilt sie zur Atrophie. Die
Kirchengeschichte lehrt, dass da, avo das Papsttum beschränkt
und den katholischen Kirchen eine geAvisse Freiheit und Selbst-

regierung gegeben wurde, bald ein neues religiöses und
theologisches Leben entstand. Wo aber diese massige Freiheit
und Unabhängigkeit nicht vorhanden war oder aufhörte,
erstickte auch dies Leben. Die gallikanische Kirche blühte auf
und erzeugte Männer wie Bossuet, Pascal, Massillon, Fénelon
und Fleury, als die berühmten gallikanischen Freiheiten in
Frankreich unter LucLvig XIV. verkündigt Avurden, die der
gallikanischen Kirche eine geAvisse Unabhängigkeit und Selbst-

regicrung gaben und sie fast selbständig und autokephal
machten. Auch in der deutschen römisch-katholischen Kirche
fingen die theologischen Studien an, sich zu heben, und es

erschien ein neues religiöses Leben, als Joseph II. A'on Österreich

die Macht des Papsttums in Deutschland beschränkte,
der deutschen Theologie eine geAvisse Freiheit schenkte
und die deutsche katholische Kirche befreite und in einem
geAvissen Grade autokephal machte. Damals erschienen die
berühmten katholischen Theologen Jahn, Dannenmayer und
Sailer, deren freier, wissenschaftlicher Geist sich auch bei
einigen spätem deutschen katholischen Theologen zeigt, die
A7on dem in den letzten Zeiten in der römischen Kirche
herrschend geAvordenen reaktionären, jesuitischen, scholastischen

Geist nicht beeinflusst wurden ; ich meine die Theologen

Möhler, Hug, Staudenmeyer, Kuhn, Hirscher, Hefele
und Döllinger. Seitdem aber die gallikanischen Freiheiten in
Frankreich jede Geltung Aœrloren und in Deutschland jede
Freiheit und Selbstregierung durch die Verbreitung des
ultramontanen Geistes des Papsttums unterging, hörte auch jedes
geistige und Avissenschaftliche Leben in diesen beiden Ländern
auf. Betrachtet man im Gegenteil die protestantischen Kirchen,
die alle sich selbst regieren : überall bei ihnen blühen die



— 279 —

theologischen Wissenschaften ; überall merkt man BeAvegung
und Leben ; überall in Deutschland, in der Schweiz, in Holland,
England, Amerika, befindet sich der Protestantismus in Blüte.
Das verdanken die Protestanten ihren vielen kirchlichen und
geistigen Centra. Auch dass in der orientalischen Kirche,
wegen des Systems der autokephalen Kirche, viele kirchliche
Centra existieren (ohne class die dogmatische Gemeinschaft und
Union ZAvischen ihnen etwa leide, Avie das bei den protestantischen

geschieht), dies wird sehr der EntAvicklung und dem
Blühen der orthodoxen Kirchen in der Zukunft helfen. Wir
sagen in der Zukunft, Aveil niemand, der die politische
Geschichte der östlichen Völker Europas kennt und weiss, Avelche

schwierige Zeiten die Russen wegen der mongolischen und die
andern Völker wegen der barbarischen türkischen Eroberung
erlebten und noch bis auf den heutigen Tag zum Teil erleben,
hoffen könnte, ein grosses kirchlich-Avissenschaftliches Blühen
bei ihnen zu sehen. Schon heute, avo diese trostlosen Zustände
in \ielen Ländern des Orients aufzuhören anfangen, beginnt
auch das theologische Aufblühen und das religiöse Leben
Avieder zurückzukehren. Die Aielen kirchlichen Centra Arer-

bürgen infolge ihrer grossen Freiheit, die dem System der
autokephalen Kirchen eigen ist, eine grosse und mächtige
theologische und religiöse EntAAicklung in der Zukunft. Wo
es mehrere kirchliche Centra giebt, da kann man sicher eine

grosse Zukunft erAvarten. Wird nicht durch das obige bewiesen,
dass auch in dieser Hinsicht das System der nationalen, auto,
kephalen Kirchen bedeutend besser ist als das System der
despotischen päpstlichen Herrschaft, das einige unter uns in paradoxer
Weise, infolge ihrer A-ollkommenen Verkennung des Geistes
und der Geschichte unserer Kirche, bei uns einführen möchten?

Fünftens fund dies ist der letzte Punkt), das System der
nationalen, autokephalen Kirchen schützt soicohl vor dem päpstlichen

Despotismus, der die römische Kirche drückt, als auch

vor der Auflösung, in die die protestantische Kirche zu fallen in
Gefahr steht, indem es am besten die Einheit der ganzen Kirche
mit der Freiheit der einzelnen Landeskirchen verbindet.

In der römischen Kirche herrscht offenbar ein unerträglicher

Despotismus der kirchlichen Regierung. Der Papst ist
absoluter, unbeschränkter Herr der römischen Kirche ; er regiert
alles nach seiner Willkür und fordert blinden Gehorsam von



— 280 —

allen Römisch-Katholischen der Welt, besonders seit dem
Jahr 1870, als das \*atikanische Konzil zum Erstaunen der

ganzen civilisierten Welt und aller freisinnigen katholischen
Theologen den Papst infallibel erklärte. Der Papst thut, was
er will; sein Wille ist Gesetz für 200 Millionen Katholiken,
dem alle blind gehorchen sollen. Die Kardinäle, seine Räte,
sind seine Geschöpfe und Organe, ganz seinen Wünschen und
Befehlen ergeben; die sogenannten ökumenischen lateinischen
Synoden, che die Päpste von Zeit zu Zeit berufen, haben keine
Unabhängigkeit, keinen eigenen Willen, keine eigene GeAvalt,
Avie die alten, Avahrhaftig ökumenischen Synoden der 8 ersten
Jahrhunderte; sondern sie sind einfache RatsATersammlungen,
avo die Mitglieder ihre Meinungen abgeben, aber, Avenn der
Papst anders denkt, sich seiner Ansicht willig unterziehen. Was
in diesen päpstlichen ökumenischen Synoden beschlossen Averden

muss, wird zuerst von denjenigen, die dem Papst am nächsten
stehen, vorbereitet und dann Avird es den Kardinälen
aufgedrungen, damit es der Form nach als Beschluss der Synode
herausgegeben Averden kann. Das geschah in Trient ; das
Aviederholte sich auch im Vatikanum (Hase, Kirchengeschichte III,
2, 759 ; Polemik 210). Die Päpste sind in der römischen Kirche
alles. Das Sic volo, sic jubeo ist ihr Grundsatz ; das Non possu-
mus sind sie immer bereit, jedem entgegenzusetzen, der ihrem
Willen nicht gehorcht, ohne A'on jemand eine Gegenrede
zu dulden. Die Kirchen der verschiedenen katholischen Völker
haben nicht eine Spur von Unabhängigkeit, Selbständigkeit
oder Selbstregierung. Ihre Metropoliten und die Synoden ihrer
Bischöfe sind verpflichtet, blind und ohne Gegenrede jedem
Befehle, der von Rom ausgeht, zu folgen. In jeder Frage giebt
der Papst Avillkiuiich die Lösung, Roma locuta est, questio soluta
est, dies ist das herrschende Prinzip. Jede Lehre ist erlaubt, wenn
sie die unausgesprochene oder offen erklärte Zustimmung der
päpstlichen Clique hat. Jedes theologische Werk, auch das
echt katholische, das mit der kirchlichen Überlieferung ganz
übereinstimmt, läuft Gefahr, als häretisches stigmatisiert und
auf den Index der verbotenen Bücher gesetzt zu Averden, Avenn

es den römischen Theologen und den Jesuiten um den Papst
(denn diese sind es, die ihn am meisten beeinflussen) nicht
gefällt; diese Jesuiten schenken oftmals falschen Gerüchten
über die Verfasser und deren Werke Avilliges Gehör, verurteilen



— 281 —

theologische Schriften in deutscher, englischer oder anderen
fremden Sprachen, ohne sie gelesen, geschweige denn
verstanden zu haben, da die meisten dieser Richter die fremden
Sprachen entweder gar nicht oder sehr unvollkommen kennen.
Peronne, einer der bedeutendsten neueren römischen Theologen,
konnte nicht Deutsch oder nur sehr wenig. Und doch war
er der hauptsächliche Ratgeber, wenn ein Urteil über Werke
deutscher Theologen gegeben werden sollte Wegen dieser
zu strengen, bornierten, engen und fanatischen Logokrisie
wurden viele sehr tüchtige Schriften, besonders deutscher
Theologen und Professoren, welche die römisch-katholische
Theologie ehren, wie die Werke von Möhler, Kuhn, Döllinger.
Hermes, Günther u. a., in Rom zum allgemeinen Skandal
verurteilt. Vollkommenerer und willkürlicherer Despotismus
erschien nie in der Welt. Aus diesem Grunde protestieren überall
die besseren römisch-katholischen Theologen mit Recht gegen
diesen päpstlichen Despotismus. Aus diesem Grunde erhoben
sich gegen ihn auch die Altkatholiken nach dem Jahre 1870.
Aus diesem Grunde haben auch die bedeutendsten politischen
Männer der katholischen Länder gegen die päpstliche Herrschsucht

ihre Stimme erhoben. Diese Protestationen gegen die
römisch-katholische Kirche waren bis heute unglücklicherweise
erfolglos. Zwar suchen die Katholiken dieses päpstliche Joch
von sich zu Averfen, aber ihre Kämpfe blieben bis jetzt fruchtlos.
So verhält sich die despotische, alles in sich konzentrierende
Regierung der römischen Kirche, die einige Orthodoxe aus
UiiAvissenheit bei uns einführen möchten!

Ganz das Gegenteil, aber eben so fehlerhaft ist die Regie-
rungsweise der protestantischen Kirchen. Während in der
römischen Kirche ein eiserner und absoluter Despotismus herrscht,
herrscht in den protestantischen Kirchen Trennung und
Auflösung. Weil sie weder eine bestimmte Lehre haben, die alle
zu lehren verpflichtet sind, noch dieselbe Verfassung und
denselben Gottesdienst besitzen, trennten sich die protestantischen
Kirchen ; die einen wurden den anderen ganz fremd und traten
mit der Zeit in solchen Gegensatz, dass ihre gegenseitige
Antipathie und Feindschaft oft grösser ist als diejenige, die sie

gegen die Katholiken und die anderen Christen hegen. Es
gab sogar eine Zeit, in der der gegenseitige Hass der Lutheraner

z. B. und Calviniste!! in Deutschland und in der Schweiz.



— 282 —

der Anglikaner und Presbyterianer in England grosse und furchtbare

Kriege hervorrief. Nicht einmal eine Spur A"on Einheit
findet man also in den vielen und unzähligen protestantischen
Kirchen und Sekten. Der Protestantismus hat gewiss vieles
Lobenswerte, Wissenschaft, kräftiges religiöses Leben, Eifer
zur Verbreitung des Christentums und der Bibel, verhältnismässig

reine Sitten ; er hat aber auch seine schwache Seite,
diese Zersplitterung in Aiele Kirchen und Sekten. Was die
eine von diesen Kirchen lehrt, wird von der andern bekämpft.
Die Verfassung der einen Kirche differiert vTon der der anderen
in Avesentlichen Punkten. Die einen haben Bischöfe, die anderen
allein Presbyter und Diakonen. Die einen übergaben die
Kirchenregierung den Ministerien oder den Fürsten, nach dem
Grundsätze Cujus regio, ejus religio; die anderen (die meisten)
haben die ganze Gewalt dem Volke übergeben ; andere
verwerfen jedes Amt und jede kirchliche Gewalt. Auch in dem
Gottesdienste herrscht dieselbe wesentliche Differenz. In der
ganzen protestantischen Welt herrscht also vollkommene
Konfusion. Die römische Kirche hat der Einheit des Ganzen jede
Freiheit der einzelnen Landeskirchen, die protestantische Kirche
im Gegenteil der Freiheit der einzelnen Kirchen die Einheit
des Ganzen geopfert.

Die griechische, orthodoxe Kirche allein, die das System der
autokephalen Kirchen auf Grund desselben Glaubens, derselben
Verfassung, desselben Kultus und derselben kirchlichen
Disciplin mit Anerkennung der ersten Ehren für den Patriarchen
atoii Konstantinopel bewahrt hat, verbindet beides, die Einheit
der Kirche als Ganzes und die Freiheit der einzelnen
Landeskirchen.

Wer kann zweifeln, dass die orthodoxe Kirche eine
einheitliche ist? Bekennen wir Orthodoxen '120 Millionen) nicht
alle denselben Glauben? Haben wir nicht alle dieselbe kirchliche

Regierung nach den Kanonen der alten Synoden Haben
wir nicht alle denselben Gottesdienst, dieselben Sakramente,
dieselben Kirchenfeste, dieselben religiösen Gewohnheiten
Der Grieche, der Russe, der Walache, der Serbe, avo wir in
der Welt einander begegnen, betrachten wir uns nicht als
Brüder in dem Glauben, gehen wir nicht in dieselbe Kirche,
ohne zu fragen, Avelcher Nationalität sie angehört? Nehmen
wir nicht alle in der Not die Kommunion in jedem ortho-



— 283 - -

doxeii Tempel, taufen wir nicht unsere Kinder, Aveihen Avir

nicht unsere Ehen, begraben wir nicht unsere lieben Toten
in der Not durch jeden orthodoxen Pfarrer, ohne zu fragen,
Avelcher Nationalität er angehört? Betrachten nicht alle
orthodoxen Kirchen der verschiedenen Völker einander als Schwestern,

und die Patriarchen und die Metropoliten, die ihnen
vorstehen, senden sie sich nicht gegenseitig freundliche Briefe
nach ihrer Einsetzung als Zeichen der gegenseitigen
Anerkennung, und Avenn es nötig ist, wechseln sie nicht ihre Ideen
miteinander über Angelegenheiten, die die ganze orthodoxe
Kirche betreffen? Ehren sie nicht alle den Patriarchen von
Konstantinopel als den ersten Bischof der orientalischen Kirche?
Hören sie nicht mit Respekt die Meinung der konstantinopolitanischen

Kirche als ihrer ältesten und ehnvürdigsten ScliAvester,
und Avenu es nötig ist, konzentrieren sie sich nicht um sie,
als dem Hauptcentrum der Orthodoxie Gewiss ist der Patriarch
A-on Konstantinopel kein Papst der orientalischen Kirche ; er
kann willkürlich Befehle nicht geben ; er ist kein Herr und
Beherrscher der Kirche. Er übt aber einen höheren moralischen
Einfluss auf die übrigen orthodoxen Bischöfe aus. Die
verschiedenen autokephalen Kirchen bilden gewissermassen einen
Bundesstaat, oder eine Familie ATon Schwesterkirchen, die
voneinander unabhängig sind, aber einen moralischen Mittelpunkt

in der älteren, geschichtlich bedeutendsten SchAvester-
kirche von Konstantinopel finden.

Ist nicht diese Einheit der orthodoxen Kirchen, die sich
auf denselben Glauben, auf die gegenseitige Liebe und auf die
Aron allen anderen freiAvillig der Kirche ATon Konstantinopel
zugestandene moralische Superiorität stützt, bedeutend besser
als die Einheit der römischen Kirche, die einen blinden und
sklavischen Gehorsam verlangt für einen Avillkürlichen,
absoluten, unbeschränkten, sich selbst infallibel erklärenden
Despoten und Tyrannen, den Papst? Ist die orthodoxe Einheit
nicht Aiel edler als die Einheit von SkhTven, die blind den
Avillkürlichen Befehlen des omnipotenten Pontifex in Rom
gehorchen? Dies ist die Differenz ZAAischen der Einheit der
orthodoxen Kirche und der Einheit der römischen Kirche.

Im Orient hat jede einzelne autokephale, nationale Kirche
ein eigenes Leben, beAvegt sich frei, hat eine A'ollkommene
Selbständigkeit. Jede hat ihre eigene oberste, autokephale



— 2S4 —

Kirchenbehörde, eine Synode von Bischöfen und an der Spitze
einen Patriarchen oder einen Metropoliten und eine jede regiert
sich selbst ganz unabhängig von jeglicher fremden kirchlichen
Behörde. Sie bildet ihren Klerus in eigenen, den nationalen
Charakter des Landes tragenden theologischen Schulen, sie

ordnet den Gottesdienst und die kirchliche Disciplin nach den
Bedürfnissen des eigenen Volkes, obwohl sie, wie es sich A-on

selbst versteht, in allen diesen Bestimmungen immer die
allgemeinen Grundsätze vor Augen hat, auf welchen sich alle
orthodoxen Kirchen aufbauen, und deren Aufrechthaltung die
Einheit der ganzen orientalischen Kirche erhält. Auf diese
Weise entwickelt sich jede einzelne autokephale, orthodoxe
Kirche mit einer gewissen Freiheit nach eigenem Typus, den
sie dem nationalen Charakter des betreffenden orthodoxen
Volkes entnimmt. Dieselbe dem Wesen nach orthodoxe Kirche
existiert der äusseren Erscheinung nach unter eigenem,
griechischem, russischem, serbischem, walaehischem Typus. Die
Bildung des Klerus, die Art der Avissenschaftlichen EntAvicklung,

die Predigt, der Gottesdienst, die kirchliche Architektur,
die Malerei und Musik, die kirchliche Disciplin, die religiösen
Gewohnheiten des Volkes, alles Avahrt in den verschiedenen
nationalen Kirchen seinen eigenen Charakter. Diese
Verschiedenheit in der Einheit ist nicht bloss kein Übel, sondern
im Gegenteil ein Vorzug. Sie zeigt, dass in unserer Kirche
die Einheit der Kirche im Ganzen mit der Freiheit der
einzelnen Kirchen sich sehr gut verträgt. Es gelingt nämlich
der orientalischen Kirche, was der römischen und der
protestantischen Kirche nicht möglich ist. Die orthodoxe Kirche
ist nicht, wie manche fälschlich meinen, in viele Kirchen
getrennt und zersplittert, wie die protestantische, da die
orthodoxen, autokephalen Kirchen bloss in der Regierung, nicht
aber in dogmatischer Hinsicht voneinander getrennt sind ;

dogmatisch sind alle vereinigt. Die römische Kirche betont die
Einheit des Ganzen bis zum absoluten Despotismus und bis
zur gänzlichen Vernichtung jeder Freiheit der einzelnen nationalen

Kirchen. Die protestantische Kirche betont die Freiheit
der einzelnen Kirchen mit Aufopferung der Einheit bis zu
vollkommener Trennung, nicht bloss hinsichtlich der Verwaltung,

sondern auch der Dogmatik. Im Gegensatz zu beiden
vermeidet die orthodoxe allein diese ZAvei Übel. Es ist aber



— 285 —

nicht wahr, wras von vielen gesagt und vom Prof. Geltzer
wiederholt Avird, dass dieses System die Kirchen der Willkür
der politischen Regierung der verschiedenen Staaten preisgiebt.
Die Konstitutionen der Synoden der autokephalen Kirchen
enthalten mit klaren Worten die Rechte dieser Synoden und geben
ihnen volle Freiheit in der Regierung der innern Angelegenheiten

ihrer Kirchen, die die Lehre, den Kultus, die kirchliche
Disciplin und die Aufsicht über die Sitten des Klerus und der
Mönche betreffen, und fordern bloss, dass allein in der
Eheschliessung, der Ehescheidung und der Direktion des klösterlichen

und kirchlichen Vermögens, die nicht rein geistlich sind,
sondern mit den materiellen Interessen und den politischen
Rechten der Bürger verbunden sind, auch der Staat mitwirken
soll. Der königliche Prokurator aber, der in der Synode an-
Avesend sein muss, was die Papisten skandalös finden, hat
keine Stimme in der Synode und nimmt keinen Anteil an ihren
Beschlüssen, er hat bloss ein Aufsichtsrecht, damit keine
Staatsgesetze übertreten Averden und jeder Streit und jeder Zusammenstoss

zwischen Staat und Kirche vermieden werde. Die Kirche
ist zwar im Staat, aber nicht wie ein Staat im Staat. Deshalb
gehört dem Staate das Recht der Aufsicht über ihr Wirken.
Diejenigen aber, die von Unterjochung der autokephalen Kirchen
unter die Staatsregierung sprechen, befinden sich in vollkommener

Umvissenheit über das wahre Verhältnis zwischen Staat
und Kirche in der orthodoxen Kirche.

Wir glauben, dass wir in dieser Abhandlung bewiesen
haben, was wir beweisen Avollten, nämlich 1°, dass das System
der autokephalen Kirchen das älteste in der christlichen Kirche
ist, und dasjenige, das immer in der orientalischen Kirche
gegolten hat, und II0, dass dieses System das beste für die
Kirchenregierung und die Quelle von vielem Guten ist.

Endlich wenden AAir das Wort an diejenigen, die das
Verlassen dieses Systems und die Unterordnung unter den
Patriarchen von Konstantinopel als einen orientalischen Papst
vorschlagen ; Avir empfehlen ihnen, diese falschen und unrichtigen

Ideen zu verlassen, da das, was sie fordern, unkanonisch,
unmöglich und verderblich ist; es ist unkanonisch, weil es das

System der kirchlichen Regierung untergräbt, und Aveil es

gegen die kanonischen Bestimmungen der ökumenischen und
Revue intern, de Théologie. Heft 88, 1902. 19



— 286 —

übrigen alten Synoden und gegen den Willen der Kirchenväter

einen orthodoxen Papismus begründen würde. Dies Avaren
Anleihen bei der römischen Kirche, derselben Kirche, gegen
die die orthodoxe Kirche im IX. Jahrhundert sich erhob, damit
sie nicht unter einen solchen Despotismus falle ; es ist unmöglich,
weil ein solcher Vorschlag nie die verschiedenen orthodoxen
Völker dazu überreden wird, die Unabhängigkeit und
Selbständigkeit ihrer nationalen Kirchen zu opfern ; und es ist
verderblich, weil ein solches päpstliches, despotisches Regierungssystem

nicht bloss eine Entfernung von den orthodoxen Regie-
rungsgrundsätzen bewirken muss, und eine Imitation der
päpstlichen Regierung wäre, sondern auch wreil es bei uns alle Übel
des päpstlichen Despotismus einführen würde ; es würde das
Centrum kräftigen, aber jedes Leben der einzelnen nationalen
Kirchen ertöten; es würde sehr oft die orthodoxen Staaten in
Streitigkeiten und Zusammenstösse verwickeln mit den
kirchlichen Behörden, die einem fremden, ausser dem Staat sich
befindenden Oberhaupt blind gehorchen müssen; es würde den
orthodoxen Klerus antipatriotisch machen und den nationalen
Interessen der verschiedenen Länder feindlich gegenüberstellen ;

es Avurde (was eine notwendige Folge ist) die orthodoxen
Kleriker Arerhasst machen, weil sie als Fremde und fremde
Interessen verfolgende Männer betrachtet würden, Avie wir das
bei katholischen Völkern sehen ; es würde die verschiedenen
einzelnen Centra der Orthodoxie aufheben und ihre jetzige und
zukünftige EntAvicklung schwieriger machen ; und endlich Avurde

es der Ordnung und Einheit der ganzen Kirche die Freiheit
der einzelnen Kirchen opfern, und auf diese Weise denjenigen
Vorzug unserer Kirche zerstören, auf den die orthodoxe Kirche
so stolz ist und welchen Aveder die römische Kirche besitzt,
mit ihrer Einheit ohne die Freiheit, noch die protestantischen
Kirchen mit ihrer Freiheit ohne die Einheit; es würde also
die harmonische Verbindung von Einheit und Freiheit aufheben,
die allein unsrer orthodoxen Kirche eigen ist.

Also lasst bestehen, Avas so gut steht!
Suchet nicht Unkanonisches, Unmögliches, Verderbliches
Athen. Prof. A. Diomedes Kyriakos.
Erratum. — In Nr. 37, pag-. 111, Zeile 3, ist statt : welche Stadt zu lesen :

welches Kloster, was wir zu berichtig'en bitten.


	Das System der autokephalen, selbständigen orthodoxen Kirchen [Schluss]

