Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Artikel: St. Maxime le confesseur et I'apocatastase
Autor: Michaud, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403532

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ST. MAXIME LE CONFESSEUR
ET L’APOCATASTASE.

Apres avoir exposé la doctrine de St. Grégoire de Nysse
sur la conversion finale des pécheurs et sur le régne universel
de Dieul), exposons celle de St. Maxime le confesseur sur le
méme sujet. Quoique ce grand Saint ne compte pas parmi les
théologiens de premier ordre, et qu’il n’ait laissé aucune grande
ceuvre a laquelle son nom ait pu rester attaché, cependant ce
tut un esprit éminent, aimant a approfondir les questions, dé-
fenseur courageux de la raison et de la science non moins que
de la foi, quelquefois aussi hardi que subtil et qu'on pourrait
a bon droit appeler le docteur de l'incarnation, tant il s’est
appliqué a en préciser la doctrine contre les confusions des
ariens, des nestoriens, des monophysites et des monothélites.
Il est & désirer que ses ouvrages soient plus étudiés en Oc-
cident.

Je suivrai, dans la présente étude, ma méthode habituelle,
et, aprés la citation des principaux textes du Saint, je résu-
merai sa doctrine.

I. Quaestiones ad Thalassium (presbyterum ac praepo-
situm). — Questio I7, n. 17, col. 271, edit. Migne: «... Adeo ut in
eum modum universorum reipsa actuque gratiam deificationis
ostenderit: ob quam Deus ac Verbum factus homo, ait: Pater meus
usque modo operatur et ego operor: Pater quidem pro bona
complacens voluntate; Filius autem, ipse operans: sancto
denique Spiritu, substantialiter fum Patris in omnibus bonam
complente voluntatem, tum Filii ipsam operationem, ut per

) Voir la Rewvwue de janvier 1902, p. 37-52.



— 258 —

omnia et in omnibus unus sit in Trinitate Deus, qui certa pro
modulo ratione in singulis per gratiam dignis inque universis
intelligatur, uti /n fofo ac singulis membris corporis citra dimi-
nutionem naturaliter anima exsistit (ive yévyren dic marviwv xei
&v miol elg 0 v Towidt @eds, dvaldywe exdary xerd ydow TOV
afovusvor, xai 0kois &vIewoorusvos, g 0Ap xel ExcOTm péker ToU
cwpatos diye nedoswg Svvmdoyst QuUOLxGS 1) Yuyr). »

Et scholia II*: «Singularium cum universalibus assimila-
tionem dicit, omuniun: hominum secundum unam animorum agi-
tationem cum naturee ratione unionem; quam Deus per provi-
dentiam efficit, ut sit ommium, sicut una natuva, sic et animi
Ssententia, cunctis cum Deo ac inter se Spiritus munere copulatis. »

Queestio VI, n. 24, col. 283. St. Maxime explique le texte
de la 1 Ep. de St. Pierre: Propter hoc enim et mortuis evan-
gelizatum est, ut judicentur guidem secundum hominem carne,
vivant autem secundum Deum spiritu: «....: spiriti, hoc est
anima, suscipientes apud inferos constituti vere fidei cogni-
tionem, per eum qui ef mortuos qui crvediderunt salvos facturus,
ad inferos Salvator descendit... Vel iterum mortuos forsitan
occulte vocat, qui mortificationem Jesu in corpore circumferunt,
quibus merito ipsis vere rebus divinum Evangelium datum
est.... Per hunc modum, qui propter Deum in hoc szculo
mortui sunt, carne judicantur; qui nimirum gerumnas et cru-
ciatus atque angustias habeant, et persecutiones innumeraque
tentationum genera cum gaudio sustineant.»

Queestio X1, n. 29, col. 294, St. Maxime dit d'unc maniere
générale que les liens éternels sont l'inertie et l'absence de
mouvement vers le bien, et que de la résulte I'impuissance a
jouir de la félicité divine. Mais le principe posé, reste la ques-
tion de fait. St. Maxime la résout ainsi: «Quant a ce qu'ils
devront souffrir au jour terrible du jugement, un seul le sail,
le juste Juge qui décerne a chacun la juste vécompense méritée.»

Questio XV, nn. 32 et 33, col. 298-299. St. Maxime explique
comment le Saint-Esprit est dans toutes les créatures, Il y est
de trois manieres, selon qu'on est iz natura, in lege et in
gratia: — 1% maniére: Spiritus sanctus a nullo abest eorum
quee in rerum natura sunt, idque maxime ab iis queae ratione
praedita sunt... Sic quidem in omnibus simpliciter est Spiritus
sanctus ... ut omnia conservans ac continens, providensque
ac naturalia semina excitans. — 2° maniére: Peculiari vero



— 259 —

ratione alioque sensu in omnibus est qui sunt in lege, ut lege
sanciens ac mysteria futura praenuntians, sensum eis indens
transgressionis mandatorum ac preenuntiatee christiana perfec-
tionis condens scientiam. — 3° maniere: In cunctis vero chris-
tianis, preeter ea queae dicta sunt, ut auctor adoptionis exsistit.
— St, Maxime exige que, pour étre «digne de I'habitation
déifique », on soit «purifié d’esprit et de corps».

Queestio XX, nn. 42 et 43, col. 314-315. St. Maxime enseigne
que le Verbe s’est fait homme pour délivrer des étreintes du
mal la nature des hommes (vér eév$odrmr gi'on); et que, de
fait, il 'a délivrée: «Merito sua potentia, humanam ipsam
omnem naturam, velut per quasdam primitias, per sanctam
suam nostra ex massa assumptam carnem, a malitia atque vitio
quod pro ejus patibili illi inoleverat, //beravit, eidem ipsi pati-
bili subjiciens, quee in eo quondam nature dominata fuerat,
nequissimant potestatem. »

Questio XXII: Si in szculis postea venturis ostendet Deus
suas divitias; quomodo fines s@culorum in nos devenerunt? —
Allusion aux passages de 'Ep. aux Ephésiens I, 17-18, et de
la Ir* aux Corinthiens X, 11. — La réponse de St. Maxime est
péremptoire. En voici les principaux passages:

«Nos quoque igitur seecula dividamus et tribuamus, alia
quidem, mysterio divinae incarnationis, alia vero gratiee humanze
deificationis; comperiemusque alia proprium nacta finem, alia
necdum advenisse. Et, ut summa dicam: tempora alia, ad Dei
ad homines descensum spectant; alia, ad hominum ad Deum
ascensum. »

Donc 'ceuvre de Dieu est double: d'une part, il est des-
cendu vers l'homme et s'est fait homme; d’autre part, il ¢leve
I'homme jusqu'a lui et il le déifiera. Sans doute il ne le déifiera
pas en transformant l'essence humaine en essence divine (ce
serait une contradiction et une impossibilité), mais il le déifiera
pour autant que la nature humaine est capable d’étre unie a
la nature divine ou de recevoir les dons divins. Sans doute
encore I'homme ne recevra cette déification qu'autant qu'il en
sera digne (eos qui digni sunt), mais il en sera digne avec la
grace de Dieu. St. Maxime explique cette doctrine dans les pas-
sages suivants:

«Quia alia agendi, alia patiendi ratio est, mystice scilicet
ac sapienter preeteritis seeculis atque futuris agendi rationem



e D60 =

ac patiendi divisit divinus apostolus. Puta carnis secula, in
quibus nunc vivimus, agendi proprietatis sacula sunt: futura
autem spirilus secula post praesentem vitam, paliende tem-
pora sunt immutationis. Hic igitur, ut quibus sit dedita actio,
in finem se;eculorum occurrimus, finem nanciscente qua agimus
et operamur facultate: in sweculis autem postea venluris, imi-
mutationen paticndo qua deitate dowmewr, non agimus, sed
patimur. »

St. Maxime ne veut pas dire par 1a que 'homme dans la
vie future cesse d'étre actif; linactivité serait la destruction
méme de sa nature intelligente et morale. Il veut dire que
cette déification n'est pas le résultat de notre action, mais un
don de Dieu (deitate donemitr), un don qui dépasse notre nature
et qui est au dela des limites de notre action naturelle. «ldque
in causa est, cur deificari nunquam desitnamts. Natura enim
tunc futura superior passio et affectio, nullamque rationem
habet qua /la in infinituin deijicatio, eorum qui illam passuri
sint, certo ullo limite finiatur. Agimus enim nos, qua tum
natura rationis facultatem virtutum effectricem in actu exer-
citam habemus, tum mentis vim, omnis scientiee capacem, omnem
absolute eorum quee existunt atque noscuntur, naturam per-
vadentem, cunctaque rtetro se saecula relinquentem: patimur
Vero, cum eorum qua&e ex non entibus sunt (id est creatorum)
perfecte superatis rationibus, ad eorum quée existunt auctorem
ignota ratione evaserimus, nostrasque illi facultates ac vires,
cum his queae natura finita sunt, conquiescere fecerimus; Joc
utique obtinentes, quod facultatis nature handquaquam [acinus
sit. .. Solius enim divine gratiee munus proprium est, ut pro
animoruin ratione et captu deificationem e¢is tribuat, ac luce
nature vim omnem excedente, magnifice illustret, suisque
ipsius finibus claritatis excellentia superiorem constituat. »

On voit que la déification a lieu selon la force des esprits.
Bienheureux donc celui qui se transforme en Dieu; transfor-
mation qui n'aura pas de fin (quod ut fiat, nullum unquam
finem habiturus sit). Dieu, qui accorde cette gréce, est lui-méme
infini, et sa bonté n'aura pas de fin (nunquam finem habitura
sit). — St. Maxime répete ces considérations dans ses Capita
quinquies centena, centuria I*, nn. 75-78, T. 1, col. 1210-1211.

Questio XXI1I, n. 49, col. 327, St. Maxime enseigne que
Dieu a donné¢ a son fils «toutes les nations»; que le Christ est



21 —

le «Sauveur de tous»; que le Seigneur a béni et adopté « toutes
les nations» dans la personne d’Abraham, qui a été établi par
lui «peére de toutes les nations ».

Ouwstio XXT17/, scholia, n. 7, col. 351: «Peribunt pecca-
tores, id est peccati auctores; ef erunl ommnes a peccato itmi-
menes, ac ideirco etiam a corruptione. Heec namque ex se
alia ex aliis nascuntur: curctique verum agnoscent vegnume, alii
quidem illustratione, alii quod illo puniantur; non omnes autem
bona consequentur, nec qui sunt consecuturi, paribus modis iis
potientur.» Le scholiaste veut sans doute dire que tous n'ob-
tiendront pas les biens dans le méme temps ni dans la méme
mesure, comme on n'en jouira pas non plus de la méme ma-
niere (md” ouoing).

Questio L7V, nn. 160 et 161, col. 526: Erit in ruinam et
resurrectionem. Facit enim carnis ruinam et carnalis sensus;
et naturalium virium, et virtutis, et earum rationum quee scien-
tiam constabiliunt et conservant, resurrectionem. Atque, ut
verbo dicam, fotins wveteris hominis secundunt Adaniiom littey e-
que legrs in iis qui digni sunt, rwimam Verbum operatur,
novique secundum ipsum ac spiritus legis resurrectionem. —
Scholia, n. 32, col. 335: Quemadmodum stannum contracta
nigredine, rursus inclarescit, sic fideles, etsi peccando nigres-
cant, rursus lamen panitentiam agendo candorem resumunt;
quamobrem etiam stanno fides assimilata fuit.

Qucestio LIX, n. 203, col. 610: «Deificatio est eorum qui
deificationis munus promerentur: deificatio autem (ut sic rudius
describam: omnium temporum ac seculorium, eorumaqie quce
i tempore ac swculo sunt, comprefensio et finis ¢st. Temporum
autem ac szeculorum, eorumqgue omnium que in eis sunt, com-
prehensio et finis, veri est vereque principii cum vero vereque
fine in iis qui salutem consequuntur indivisa unio.» St. Maxime
ajoute que cette déification, qui surpasse les forces de la nature,
est I'ceuvre de Dieu (Dei operatio et virtus afflatusque); que
cette ceuvre de Dieu se fait en tous, car ceux qui sont indignes
éprouvent une douleur inexplicable qui leur vient de Dieu et
qui les rameéne a Dieu: nullis verbis explicabilem dolorem
Deus natura contra gratiam indignis unitus consciscit: pro
subjecta enim cujusque qualitate ac affectione Deus cunctis
unitus (rols oy évovuerog), qua ipse novit ratione, singulis
sensum prebel pro eo ac quisqiue a seipso, ad eum Suscipien-



262

dum qui in fine seculorum cunctis omnino uniendus est, eftor-
matus est (v «lodnow éxdory magdystal, xaddc 0ty ExaGros
VY cavrod diemetAaouEros wEog Vodoyny Tob WEVTWS TRAGLY EVo-
INGOUEYOV xaT@ TO TTEQRS T@HY l@YwY).

St. Maxime explique ensuite comment s’opérent dans les
ames cette extinction du mal et cette attache au bien, d’abord
dans ce monde, ensuite dans la vie future, en union avec le
Christ sauveur; en quoi consistent la guesitio, la scrutatio,
puis Uexquisitio, 'exscrutatio, qui font trouver Dieu, principe
et fin de toutes les créatures.

Questio LXI, nn. 223 et 224, col. 616, St. Maxime enseigne
que Dieu, dans l'unique volonté de son infinie bonté, embrasse
tous les anges et tous les hommes, les bons et les mauvais;
mais que tous ne participeront pas de lui également (ovx {owg
usde&ovor @eorv); que chacun sera traité pro cujusque captu
rataque ratione, que Dieu, par son &tre et son étre éternel
(cel eiver), les contiendra tous: par son étre ¢ternellement
heureux (xare d& 10 sl ¢v siver), seulement les saints, et par
I'étre ¢ternellement malheureux (ro el ged ever). les cou-
pables ),

Queestio LX//, nn. 224-233, col. 616-663. St. Maxime explique
comment J.-C. est la faux volante dont a parlé le prophete
Zacharie. Il rappelle que la malédiction dont le péché d’Adam
a ¢té frappé, a été changée en bénédiction dans la personne
du Christ; qu’ainsi la bénédiction a aboli la malédiction; que
cette malédiction a ¢été abolie par le Christ sur sa croix (pec-
cati maledictionem propria morte per crucem interemit). Il
ajoute: «Falx ista (nempe Dominus noster ac Decus Jesus
Christus) consummat furem et perjurum, atque ejus evertit
domum; fur autem ac perjurus vere nequam diabolus est....

) Pour comprendre exactement ce passage incomplet, il faut évidemment le
rapprocher des passages plus complets et plus explicites dans lesquels St.Maxime ne
S’arréte pas 2 un premier jugement, mais indique le travail de conversion des dmes
pécheresses pendant les siecles des sitcles. Ici St, Maxime s’arréte au premier juge-
ment, A ceux qui objecteraient le mot wé&l, il faut répondre que ce mot, loin de
signifier une éternité absolue, signifie un temps plus ou moins indéfini. Alexandre
Vexplique ainsi dans son Dictionnaire: « 14&?, 1° toujours, 2° a fur et a mesure..
3 \ Q> < ¥ . b) [ S 3 ~ 3 3
Ast xcedd nuEoay, chaque jour, Ael EXGOTOTE, toutes et qufmtes fois. LU0 wrel,
jusqu’é présent, toujours jusqu’ici. Ai csl ’Tli',O()qul’Ofl ?’T&, les vaisseaux a
mesure qu’ils étaient remplis. 0! sl v C’OXU ()m'gc, ceux qui se succedent dans
le commandement, »



263 —

Eos qui longe, vocavit, sentientis animi motus, per naturam
longe existentes, ac a lege Dei procul extraneos; eos autem
qui prope, intelligentis animi operationes atque virtutes....
Etenim Deus meus et Salvator, rationalis omnis motus terminus
ac finis existit... Horum pectora ceu domos quasdam (id est,
cujusque animi affectionem) falx subiens (Dei scilicet ac Patris
sermo, ut qui secundum essentiam scientia sit ac virtus) ea
omimino consummat, mutatione in wmelius priorvem cujusque
animi staliuin abolens, ambosque ad ejus honi quo deficitur par-
ticipationem proveliens. »

Questio LXIII, n. 236, col. 667: «Abactis nequitice atque
vitii tenebris, cunctis via salutis effectus est (Christus)... omniun:
mentes divina agnitione adimplens.» St. Maxime parle de tous
ceux qui vivent dans le monde entier (qui fofo mundo ver-
sentur). Il déclare que tous les obstacles a la déification seront
vaincus (cunctis prorsus mediis superatis in quibus periculum
erat), et que, dans la durée indéfinie, tous les étres atteindront
leur destinée supréme (et ad ipsam infinitam infinitumque in-
finities infinite per naturam wuniversis eminentem summitatem...
pervenerint). Expliquant ensuite les deux olives qui sont sur
le candélabre d'or (Zach. 1V), il s'exprime ainsi: «Sin autem
etiam quee olivarum ostensa visio est praesentis @vi atque
futuri vitam designavit, sic quoque rite congruat modus sensus
spiritalis. Horum medius stat Sermo, ab illa abducens virtutis
cultu, atque ad hanc per scientiam reducens ... vitas appellans,
quemadmodum montes sneos et olivas magnus Zacharias, duos
mundos sive saecula aut vitas illis convenientes... aut duos
populos qui ex gentibus et Judaicum, aut duas leges naturalem
et spiritalem, aut fidem et bonam conscientiam: in quorum
medio stat, per omnia laudatus ac celebratus Sermo, cunctaque
ad unam recti ionestique concordiam trahens, ut omnium Deus;
quique eam ob rem ommnia fecerit, ut omnibus una ecademque
honesti ratione inter se consertis atque counitis, indissolubile
vinculum fieret. »

Queestio LXIV, n. 254, col. 699: «...Per resurrectionem
abstrahens, fofamque quee tenebatur nrafuram in ccelum tollens
atque reducens, nostra vere requies, sanitasque et gratia est...
Gratia, velut adoptionem in Spiritu per fidem, gratiamque deifi-
cationis, pro cujus merito preestans... Hisce nimirum atque
his similibus propense Deus ignoscit; atque talium gratia,
mundo universo (vot xdeuov Tavroc) parcit.» '



— DA —

II. Queestiones et dubia. — Dans la X///¢ interrogation,
n. 304, col. 795, St. Maxime traite expressément de l'apoca-
tastase «dont Grégoire de Nysse parle dans tous ses livres»,
et il l'explique «a ceux qui n'en comprennent pas assez la
profondeur et la sublimité » (his qui sublimis ejus intelligentize
altitudinem non satis capiant). Selon St. Maxime, 1'Eglise recon-
nait (novit Ecclesia) trois apocatastases: « Unam quidem, unius-
cujusque singulormwm, secundum virtutis rationem; ad quam
restituitur, ubi in se wvivtutis rationem expleverit. Alteram,
universe nalurcee in resurrectione, qua ad incorruptionem ac
immortalitatem reparetur. Tertia denique (qua et maxime Gre-
gorius Nyssenus in suis orationibus usus est)!), heaec scilicet est
qua animi vires quee peccato succubuerant, in pristinum illum
restituantur in quo conditee erant. Necesse enim est, ut sicut
omis natuya in resurrectione, quo tempore speramus, incor-
ruptionem carnis receptura est; sic et perversas animi vires,
msitas illi ad memoriam wvitiositatis malitieqite imagines, longa
seeculorum duratione (ry megardost twy wldvoy) amitiere, cunc-
tisque superatis seeculis (zel mepdoaoay Tovs TEVTRS ClBvag), NEC
requiem nactum, ad Deum qui fine caret, venire. Sicque agni-
tione, non bonorum participatione (x«i ovvwe i, siyrdos, ov T
uedeka vy aya$dyr), vires recipere ac in pristinum reparari, et
creatorem videri non auctorem peccati.» L’annotateur de 1'édi-
tion de Migne (le P. Combéfis) a pensé que, par ces mots
« agnitione, non bonorum participatione», St. Maxime a voulu
adoucir «lapocatastase condamnée d'Origéne et lui donner un
sens catholique». Cette interprétation me semble erronée:
d’'abord, parce qu'on ne saurait compter l'apocatastase parmi
les doctrines condamnées d'Origéne; ensuite, parce que cette
troisidme apocatastase, enseignée aussi par St. Grégoire de
Nysse et par d'autres autorités chrétiennes, n'a pas besoin
d’étre adoucie; enfin, parce que les paroles en question n'adou-
cissent rien, mais signifient simplement que le pécheur sera
réhabilité par la connaissance qu'il aura de la vérité, ou par
la reconnaissance de ses fautes, et non par un bonheur immérité.

Dans la LXX//I® iuterrogation, n. 330, col. 849, on lit, &

) Le traducteur, dans I'édition de Migne, a traduit par a@ébusus le mot grec
2aTaxeyonTel. 11 est impossible d’admettre que St. Maxime, étant donné qu’il
trouve sublime et profonde la doctrine de 'apocatastase, ait trouvé «abusif» le lan-
gage de St, Grégoire de Nysse.



propos du texte (si cujus opus comburetur, damnum accipiet,
ipse tamen salvabitur, sic vero quasi per ignem): «Quod attinet
ad illos qui bonas habent actiones, manifestabit judicii dies;
quod in igne, hoc est, in spiritu, eorum facta manifestatio est.
Quod vero ad peccatores, corum opera comburentur, nemipe
Jjudicii cognitione conscientiam comburente atque peccata dete-
rente, hominemque servante, multante tamen acti temporis in-
ertiam virtutum. Sed et in futuro seeculo (wile xwi év vq uél-
Aovwe alddv) ), peccati opera in nihilum cedent, natura virves suas
incolumes per ignem ac judicium rvecipiente (rig giosws vag (dins
dvvapss cwas anodafovons did To0 mveog xel Tig xploEWS). »

Dans la LXXV1I® interrogation, n. 332, col. 851, St. Maxime
parle encore de la future régénération qui saccomplira dans
I'élernité (die 1ig ol usvovrog cl@vog éoousvye makiyyeveaiac), et
des pécheurs qui, seulement jusqu'a la troisiéme, quatriéme,
dixieme génération et au deld, n’entreront pas dans la maison
de Dieu. D'ou la conclusion logique est que les pécheurs, lors-
qu'ils se seront régénérés par le repentir, entreront dans la
céleste Jerusalem, dans laquelle tous se réjouiront (2v ) mavroy
slgoavousrwy 1)

Dans la LXXV//I°, il parle, sans restriction, du pécheur
feprosus) qui est allé jusqu'a la derniere malice (qui ad extre-
mam malitiam venerit), mais qui fait pénitence, et qui recouvre
ainsi de nouveau la force vitale de la vertu (vitale virtutis
robur denuo recipere).

xeerotxice).

IlI. Expositio in Psalmum LIX. — «Psalmi hujus in-
scriptio est: [In finem, his qui immutabuntur,; tum propter
futuram in fine temporum, per adventum Christi, ex infideli-
tate ad fidem, exque vitio ad virtutem, ac ex ignorantia ad
scientiam, animi proposito ac voluntate, hominum mutationem;
tum propter exhibendam postremo in fine saeculorum (eis
voregor Eml tékel 1@y alwvor) per ipsum Salvatorem nostrum
Deum, wunivers: generis humani universam in gratia naturalem
a morte et corruptione ad vitam immortalem ac incorruptionem,
exspectata resurrectione, immutationem ac renovationem. »
St. Maxime insiste sur cette entiére abolition de la mort et de
la corruption: «tum propter futuram adhuc, Christo preestante,

) On voit par cette traduction que le mot ¢ft¥ est pris comme synonyme
de s@culum, et non de stricte éternité,



— 266 —

integram mortis ac corruptionis abolitionem ... Qui (Christus)
nostrum in se debitum receperit, a morte nos redemit, atque
in suam gloriam rursus revocavit». Expliquant le texte (mihi
alienigenze subditi sunt), il dit que le Seigneur non seulement
domptera les affections immondes et les vices, mais qu'il dé-
truira encore la malice de leurs auteurs et des démons (deudosst
0v woroy Td éugwleiovra avti axddagra wd Gy, alld xal Tovs Evep-
yoourvae Tadte mornpove xateoyroq deiuovec). Et encore: « In Deo
faciamus virtutem, et ipse ad nihilum deducet tribulantes nos.»
St. Maxime veut parler des démons (7orypove deiuoveg), que
Dieu vaincra (éx$difen): «ipse namque universorum Salvator
existit, quippe cum etiam sit omnium conditor; ipsi gloria in
seecula (elc Tove alwveac) ».

IV. Expositio orationis dominice. — St. Maxime en-
seigne que Dieu a 1'éternité pour rcaliser ses desseins et pour
« diviniser le genre humain (ad genus humanum deitate donan-
dum) »; qu'en conséquence il dirige les pensées des cceurs de
génération en géndration, soit en cette vie, soit dans la vie
Suture; qu'il donne la vie a 'humanité, de maniere a conduire
toute la nature (comnune un tout) vers la résurrection de la vie
(Cony 0¢ 1) yéver 10y avdodmoy, deer woTse gloaue Ty gion
Teo¢ «raoraaiy wiodowr {mig).

V. Capita de charitate. — Centuria I*, n. 25: «Quem-
admodum Deus natura bonus existens, et omnibus carens ad-
fectibus, ommes quidemn pariter et ex wquo diligit, veluti suas
creaturas, attamen virtute preeditum glorificat, ut eum qui sui
cognitionem observat. Improbi vero propter swuawt bonitatem:
museretur, eundemque in hoc seeculo castigans atque instituens
convertit. Non secus facit qui animo bono et adfectibus vacuo
preeditus fuerit, ommes enim: homines ex @quo amat: virtute
preeditum, propter naturam et bonum propositum; niprobum
vero, propter naturam et adfectum misericordiee, ut amentem
et vaecordem, et in tenebris ambulantem misertus.»

NN. 56 et 57. St. Maxime, parlant du chéitiment éternel
(tic wlwriov xoldoews), prend le mot «éternel» dans son sens
relatif, et non dans le sens absolu qu'on lui donne souvent
aujourd’hui. Sa these est que le chatiment est aussi éternel,
c’est-a-dire aussi durable que le péché méme. Il dit lui-méme
plus loin: «Longitudo dierum, vita aterna».



267

N. 61. St. Maxime nous engage a aimer nos ennemis et a
leur faire du bien, dans le but d’imiter Dieu «qui aime égale-
ment fous les hommes et qui veut que fous soient sauvés et
que fous arrivent & la connaissance de la vérité ».

N. 70: «Nondum perfectam charitatem ille assecutus est,
qui pro variis hominum ingeniis diverse adfectus, hunc quidem
diligit, illum vero odio prosequitur, propter hanc aut aliam
caussam. Aut etiam eundem aliquando diligit, aliquando vero
habet odio, propter easdem caussas.»

N. 71: «Perfecta charitas non dividit unam illam et ean-
dem hominum naturam propter diversas illorum sententias. Sed
in illam semper intentos habens oculos, omnes homines ex equo
diligit. Bonos quidem ut amicos, malos vero ut inimicos ada-
mat, multis officiis et longanimitate cunctos complectens, suf-
terens quoque ea qua ab illis inferuntur mala, injurias illatas
ommnino non rveputando. Sed exigentibus occasione et tempore
pro illis quoque patitur, ut et eos, si fieri possit, ex hostibus
amicos faciat. Sin illud non contigerit, proprio tamen instituto
non excidif, charitatis fructus semper ex cwquo omnibus homi-
ntbus ostendens. Quapropter etiam dominus noster et deus
Jesus Christus, eadem charitate nobis ostensa pro wuniverso
genere humano passus est, ef omnibus ex @quo spem vesur-
rectionis gratuilo largitus est, etsi quisque seipsum aut gloria
aut supplicio dignum constituat. »

N. 86: « Quando mens in totum ab adfectibus liberata fuerit,
tunc etiam ad rerum contemplationem irreversim contendit, ad
cognitionem sanctee trinitatis iter faciens.»

Centuria I7*, n. 34. St. Maxime dit que ce sont nos défauts
et notre ignorance qui sont les causes du chatiment « éternel».
Méme réflexion sur ce mot que précédemment (nn. 56 et 57).

N. 44: «Secundum inheerentem animae caussam adfectuum,
etiam pharmacum medicus animarum per sua judicia adhibere
consuevit, »

N. 46: «Cordatus homo, divinorum judicioruimn medicinam
reputans, animo @quo et gratanti suffert calamitates illi per
hec accidentes, nullam aliam harum causam quam sua peccata
esse existimans. »

Centuria I11*, n. 2: «Longitudo dierum, vita sterna.»

N. 29: «....Conditor creaturas propter bonitatem suam
semper vult esse, et a se indesinenter juvari.»



- 268 —

VI. Capita gnostica (ducenta) de theologia Deique
Verbi in carne dispensatione (édit. Migne, T. [, n. 461-512,
col. 1081-1176):

Centuria I*, n. 47: «Dei sabbatismus est rerum creatarum
in ipsum plena reductio. »

Centuria I7*, n. 10: «ldeo etiam dixit Dominus eum qui
fidem habeat sicut granum sinapis posse transferre montem,
diaboli scilicet adversum nos imperium et potestatem fugare,
a sede dejicere. ... Terreni sensus montem transfert (difficile
scilicet mobilem atque heerentem malitiee habitum vitiique a se
ipse per potestatem depellens) mandatorumque rationes et modos,
sive etiam divinas virtutes, velut cceli volucres in se requies-
cere facit.» — N. 27: «...ut Christus omibus omuia fiat, ut
ommnes salvos faciat. »

VII. Capita quinquies centena (ad theologiam et
ceconomiam spectantia, deque virtute ac vitio), édit
Migne, T. I, n. 512-634, col. 1177-1392:

Centuria I*, n. 42: «In hoc nos Deus condidit ut efficia-
mur divinae consortes naturse, ejusque eeternitatis participes,
atque illi similes appareamus per deificationem, quee ex gratia
est: ob quam rerum omninm constitutio et perennitas, eorum-
que quee necdum in rerum censu exsistunt, productio et ortus.»

N. 44: «Omnis @rumnz finis, gaudium est; omnisque
laboris, requies; omnis infamize, gloria. Atque ut semel dicam,
omnium quee virtutis causa molesta toleranius, f{inis est, ut
Deum nanciscamur semperque cum eo versemur, ac sempiterna
nullumque habitura finem requie ac beatitate {ruamur. »

N. 45: «Deus, cum preeter eam unionem qu& est natura,
etiam animorum sententia parique voluntate alios aliis sociare
vellet, et ut fofum vere humanum genus in hoc propositum
cogeret, benignissima pietate salutaria nobis mandata exaravit;
ac propterea ommuino misereri sanxit, ac his qui misereantur
miservicordiam preestari. »

Centuria I77%, n. 36: «Qui honesti amans est, per Provi-
dentiam sapientize rationibus sponte ad deificationis festinat
gratiam: quem vero illius tesedet, justo judicio castigationis
modis a pravitate ac malo invitus revocatur. »

Centuria IV*, n. 20: «Pro subjecta cujusque dispositionis
qualitate, qui cunctis uniatur, Deus, qua novit ipse ratione, pro



e0 ac quisque a seipso formatus est ac comparatus ad eum
suscipiendum qui omnino in fine sceculorum omnibus uniendus
est, singuli sensum prabet. »

N. 32: «Decebat revera eum qui secundum naturam es-
sentize rerum conditor sit, creatorum quoque deificationis, quae
per gratiam est, auctorem existere; ut qui ut essent conces-
serat, ejus quod est semper bene esse sempiternseque felicitatis
largitor eniteret. »

N. 35. St. Maxime enseigne que Dieu a attaché a la vo-
lupté beaucoup de souffrances et la mort méme, et cela, dans
le but de la détruire: «per multas eerumnas, in quibus et ex
quibus mortis origo, innaturalem amputans voluptatem». La
souffrance et la mort ont ainsi une mission d’amélioration.

N. 49: «Sic in Christo, mors peccati damnatio facta est,
In quo rursus natura mundam a voluptale et libidine originen:
nacta est. »

N. 51. St. Maxime enseigne que 'dme sera traitée par Dieu
selon qu’elle 'aura mérité par ses actes.

NN. 52 et 33. Il se demande quel sera le sort de ceux qui
auront manqué de piété et de vertu. Et il répond: «Deus
quidem, secundum unam infinitee virtutis bonitatis sua volun-
tatem, omnes omnino angelosque et homines, bonosque et malos
continebit (ovréfer); non tamen omnes @qualiter paribusque
modis, cunctis absolute atque libere immeantis Dei erunt par-
ticipes, sed pro eo ac quisque modo capit (¢Ad’ ¢vaddyws sevroig). »

N. 55: «Preesens Deus omnes continebit: ut autem bene
semper illis sit ac perpetua beatitate fruantur, peculiari dun-
taxat ratione sanctos, angelos pariter atque homines; ut semper
male sit iis qui non ejusmodi fuerint, tanquam eorum animi ac
voluntatis fructum commistum relinquens.» Donc les coupables
seront traités comme tels aussi longtemps que leur volonté
restera coupable.

VIII. Epistole (T. II, col. 363-650):

Epist. I, ad Georgium. Cette épitre porte le titre de
sermo hortatorius (Aéyoc magawverixdc). St. Maxime y développe,
en style oratoire, la crainte salutaire de la géhenne (vdr cwi-
ptov tig ye€vne @ofov). 11 est donc trés naturel qu'il insiste sur
la crainte du chatiment. Toutefois il le fait sans rien exagérer,
et se borne a dire que «la parole de justice prononcée sur les

Revue intern. de Théologie. Heft 38, 1902. 18



coupables reste indestructible ». Toute sentence juste, en effet,
reste juste. Mais il n’en faudrait pas conclure que le chatiment
méme est éternel: autre est la sentence, autre le chatiment.
St. Maxime se demande, effectivement, s'il n'aura jamais de fin,
et il répond qu'il ne cessera qu'a la condition que la culpabi-
1ité cesse d’abord: «Heu tremendam confusionem nullumque
unquam finem habituram, 7n:si mutatis vite rationibus, a multis
meis malis me ipse expediam ... nis: tandem aliquando sobrius
vigilansque altum pigritiee soporem excussero, sordidumquec
peccati indumentum exuero. »

Epist. IV, ad cubiculariuimn Joannem. St. Maxime expose
les causes de notre tristesse, et il indique parmi elles la crainte
de «1'éternel chatiment». Il prend certainement le mot «éternel»
dans son sens relatif. Cette lettre est une exhortation pieuse
plutot qu'une exposition doctrinale. — Méme réflexion sur les
épitres Ve, VIIIe, XXIVe,

Epist. XLIIT*, ad cumdem Joannem. St. Maxime dit qu'il
taut craindre le feu inextinguible de la géhenne (70 mip w75
yesving wo codesoror); et il 'appelle, d'autre part, «le feu qui
purifie la créature par 'avénement de Celui qui est pur (mrvgog
100 mooxadaigorvroc Ty xriow diw vy Tol xedagol magovainy)»,

IX. Mystagogia (1. 1I, col. 6537-718). — Au chapitre VI,
St. Maxime, & propos de la «consommation universelle qui est
attendue », s'exprime ainsi (col. 685): «...Quando et mundus
hic rerum aspectabilium more hominis morietur, rursusque
novus ex veterato resurget, in resurrectione gquam mox dein-
ceps futuram speramus: quando item noster homo, velut pars
cum toto, parvus mundus cum magno suscitabitur, id conse-
cutus, ut nihil deinceps interitui noxeque corruplionis exsistat
obnoxius,; quando tum corpus animsge, tum sensilia intellectili-
bus, decoris partibus ac claritatis quam simillima efficientur,
una in universis per evidentem ac efficacem prasentiam, pro
cujusque modulo ac captu, elucente divina potentia, suaque ipsius
vi insolubile unitionis vinculum conservante in saecula infinita. »

X. Ambiguorum liber. — Dans ce livre, St. Maxime
explique quelques passages difficiles de St. Denis et de St. Gré-
goire. A la colonne 1314 (n. 225%), il dit: «Sapientia Dei ac
Patris et prudentia est Dominus Jesus Christus, qui etiam uni-
versalia eorum qua sunt sapientiee potestate continet, et com-



s B -

pletivas horum partes intelligentiee prudentia comprehendit, ut
cunctorumn naturaliter artifex atque provisor, ingue unum con-
gregans per semetipsum ea quee distant, ac bellum in eis que
existunt profligans, et ad pacificum amorem inseparabilem
concordiam cuncta connectens, tam quee in ccelis quam quee in
terra, ut ait divinus apostolus. »

Conclusions.

1° Il faut d’abord distinguer, dans les ceuvres de St. Maxime,
celles qui sont exclusivement des ceuvres de piété et d'exhor-
tation, et celles qui sont plutdt doctrinales. Cette distinction
est trés facile a faire, par exemple dans ses Epitres. les 6° et
7¢ ou il traite de I'ame, les 12¢, 13¢, 14¢, 15° ou il traite prin-
cipalement de l'incarnation, sont manifestement des épitres
doctrinales; d'autres, généralement adressées 4 des moines, ne
sont guére que des considérations pieuses dont le but est d’ex-
horter les destinataires a résister a leurs passions et 4 redouter
le jugement de Dieu. Maintes réflexions sont de nature a donner
des moines du septieéme sieécle une triste idée. On comprend
des lors que St. Maxime, pour les détourner davantage du
relachement, ait plus insisté sur la crainte du chatiment que
sur U'espoir du pardon. Mais encore, dans ces passages, s’est-il
borné a citer simplement les paroles de 1'Ecriture, sans en
exagérer aucune. Il est & remarquer que, lorsqu'il a parlé du
«chatiment éternel», il n’a jamais dit qu'il fallait entendre le
mot «¢ternel» dans un sens absolu, et que, lorsqu’il a parlé
du «feu ¢ternel», il 'a aussi appelé «un feu purificateur ».

2° Trés souvent St. Maxime s’est tenu dans cette réserve.
Mais souvent aussi il est allé plus loin et s’est expliqué sur
les «siécles» ou les «éternités» qui doivent suivre le jugement.
Dans ces passages il a toujours enseigné la doctrine de I'apo-
catastase, c'est-a-dire de la consommation finale dans le bien
et par le triomphe du bien,

3° Dans 1'énoncé de cette doctrine, St. Maxime exprime
presque toujours la condition formelle que le pécheur se re-
pentira de ses fautes, reviendra au bien et s'unira a Dieu par
ladhésion a la vérité et par 'amour. De cette doctrine il est
donc impossible de conclure au laxisme: car chaque créature
raisonnable sera traitée comme elle 'aura mérité; aucune ne
sera sauvée ni par hasard, ni par faveur imméritée; toutes



devront concourir a cette ceuvre, avec la grace divine, par la
vertu et la science. «Absque virtute et scientia nemo unquamsalu-
tem potuit adipisci» (Capitum centuria V*, n. 62; T. 1, col. 1374).

4° Un des principes sur lesquels St. Maxime insiste souvent,
est celui-ci: Dieu n'a créé que pour conduire les étres créés
a leur destinée; créateur, il est aussi providence et sauveur,
a toutes les créatures auxquelles sa sagesse a donné |'étre, sa
bonté doit le bonheur auquel leur nature les rend aptes.
St. Maxime appelle presque toujours «déification « cette con-
duite des créatures par Dieu a leur fin derniére. Bref, Dieu
étant la cause premiere et la fin derniére des créatures, il est
inévitable que celles-ci atteignent leur fin; et ce que la nature ne
peut pas faire seule, Dieu l'opere en aidant la nature par sa grace.

5° La notion que St. Maxime a du mal, le porte aussi
logiquement a cette conclusion. A ses yeux, en effet, le mal
n'est ni une essence, ni une substance, ni une qualité, ni une
quantité, ni un principe, ni un moyen, ni une fin. Il le définit:
« Malum, facultatum est quae natura insunt, operationis a fine
defectio, nec preeterea omnino quidquam aliud. Aut rursum:
malum est naturalium facultatum errante judicio inconsideratus
motus, in aliud quam in finem tendens» (Quest. 1* ad Thalas-
sium, n. 7). Comment dés lors le mal pourrait-il étre plus fort
que Dieu et 'emporter finalement sur sa puissance infinie, sur
sa sagesse infinie, sur son amour infini?

6° Selon St. Maxime, 'ame humaine est immortelle non
seulement en ce sens qu'elle survit au corps, mais encore en
ce sens qu’elle conserve toutes les facultés spirituelles qui lui
sont propres, qu'elle les exerce et qu'elle peut avec la grace
de Dieu faire pénitence de ses fautes, se convertir et s'unir
toujours de plus en plus & Dieu. Selon St. Maxime il est donc
erroné que l'ame humaine soit fixée par la mort, ou au moment
de lamort, dans un état d'inertie quilarendraitincapable d'un acte
moral. (Voir son Ep. VII® au prétre Jean, T.II, col. 434-439.)

7° Pour faire ce travail de conversion, d’amélioration, de
«déification », les créatures raisonnables, hommes et esprits,
ont ia durée indéfinie de la vie future.

Telle est, en résumé, la doctrine de ce saint Docteur sur
I'apocatastase. E. MicHaUD.




	St. Maxime le confesseur et l'apocatastase

