
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Artikel: St. Maxime le confesseur et l'apocatastase

Autor: Michaud, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 257 —

St. MAXIME LE CONFESSEUR
ET L'APOCATASTASE.

Après avoir exposé la doctrine de St. Grégoire de Nysse
sur la conversion finale des pécheurs et sur le règne universel
de Dieul), exposons celle de St. Maxime le confesseur sur le

même sujet. Quoique ce grand Saint ne compte pas parmi les

théologiens de premier ordre, et qu'il n'ait laissé aucune grande
œuvre à laquelle son nom ait pu rester attaché, cependant ce
fut un esprit eminent, aimant à approfondir les questions,
défenseur courageux de la raison et de la science non moins que
de la foi, quelquefois aussi hardi que subtil et qu'on pourrait
à bon droit appeler le docteur de l'incarnation, tant il s'est

appliqué à en préciser la doctrine contre les confusions des

ariens, des nestoriens, des monophysites et des monothélites.
U est à désirer que ses ouvrages soient plus étudiés en
Occident.

Je suivrai, dans la présente étude, ma méthode habituelle,
et, après la citation des principaux textes du Saint, je
résumerai sa doctrine.

I. Quaestiones ad Thalassium (presbyterum ac praepo-
situm). — Quaestio II, n. 17, col. 271, edit. Migne: «... Adeo ut in
eum modum universorum reipsa actuque gratiam deificationis
ostenderit : ob quam Deus ac Verbum factus homo, ait : Pater meus
usque modo operatur et ego operor : Pater quidem pro bona
complacens voluntate ; Filius autem, ipse operans : sancto
denique Spiritu, substantialiter tum Patris in omnibus bonam
compiente voluntatem, tum Filii ipsam operationem, ut per

') Voir la Revue de janvier 1902, p. 37-52.



— 258 —

omnia et in omnibus unus sit in Trinitate Deus, qui certa pro
modulo ratione in singulis per gratiam dignis inque universis
intelligatur, uti in toto ac singulis membris corporis citra dimi-
nutionem naturaliter anima exsistit (Iva yévrpai aid nüvccov xaì
sv nàai sic ô sv Tqidâi @sóc, draXóyioc exctarip xarà %ciqiv twv
ctÇiovfiévwv, xcd oXoiç sv&swQovfisvoç, tag oXip xaì ixccOrm jis'Xst toc
ocâfiaroç Siy_a /isioîtTSOJç svvTzaQysi ifvOixtäc f ipv%q). »

Et scholia II* : « Singularium cum universalibus assimila-
tionem dicit, omnium hominum secundum unam animorum agi-
tationem cum naturse ratione unionem; quam Deus per provì-
dentiam efficit, ut sit omnium, sicut una natura, sic et animi
sententia, cunctis cum Deo ac inter se Spiritus munere copulatis.»

Qucestio VII, n. 24, col. 283. St. Maxime explique le texte
de la lre Ep. de St. Pierre: Propter hoc enim et mortuis eAran-

gelizatum est, ut judicentur quidem secundum hominem carne,
vivant autem secundum Deum spiritu : « spiritu, hoc est
anima, suscipientes apud inferos constituti verœ fidei cogni-
tionem, per eum qui et mortuos qui crediderunt salvos facturus,
ad inferos Salvator descendit. Vel iterum mortuos forsitan
occulte A'ocat, qui mortificationem Jesu in corpore circumferunt,
quibus merito ipsis vere rebus divinum Evangelium datum
est.... Per hunc modum, qui propter Deum in hoc speculo

mortui sunt, carne judicantur ; qui nimirum œrumnas et cru-
ciatus atque angustias habeant, et persecutiones innumeraque
tentationum genera cum gaudio sustineant. »

Qucestio XI, n. 29, col. 294. St. Maxime dit d'une manière-
générale que les liens éternels sont l'inertie et l'absence de

mouvement vers le bien, et que de là résulte l'impuissance à

jouir de la félicité divine. Mais le principe posé, reste la question

de fait. St. Maxime la résout ainsi : « Quant à ce qu'ils
deATont souffrir au jour terrible du jugement, un seul le sait,
le juste Juge qui décerne à chacun la juste récompense méritée.»

Qucestio XV, nn. 32 et 33, col. 298-299. St. Maxime explique
comment le Saint-Esprit est dans toutes les créatures. Il y est
de trois manières, selon qu'on est in natura, in lege et in
gratia: — lre manière: Spiritus sanctus a nullo abest eorum
quas in rerum natura sunt, idque maxime ab iis quae ratione
praedita sunt. Sic quidem in omnibus simpliciter est Spiritus
sanctus ut omnia conservans ac continens, providensque
ac naturalia semina excitans. — 2e manière : Peculiari vero



- 259 —

ratione alioque sensu in omnibus est qui sunt in lege, ut lege
sanciens ac mysteria futura prœnuntians, sensum eis indens

transgressionis mandatorum ac prsenuntiatae Christianas perfec-
tionis condens scientiam. — 3e manière: In cunctis vero chris-

tianis, praeter ea qua; dicta sunt, ut auctor adoptionis exsistit.
— St. Maxime exige que, pour être « digne de l'habitation
déifique», on soit «purifié d'esprit et de corps».

Quœstlo XXI, nn. 42 et 43, col. 314-315. St. Maxime enseigne

que le Verbe s'est fait homme pour délivrer des étreintes du

mal la nature des hommes (twv dvd-çconiov ipraiv); et que, de

fait, il l'a délivrée: «Merito sua potentia, humanam ipsam
omnem naturam, velut per quasdam primitias, per sanctam
suam nostra ex massa assumptam carnem, a malitia atque vitio
quod pro ejus patibili illi inoleverat, liberava, eidem ipsi patibili

subjiciens, quae in eo quondam naturae dominata fuerat,
nequissimani potestatem. »

Quccslio XXII: Si in steculis postea Venturis ostendet Deus

suas divitias; quomodo fines saeculorum in nos devenerunt? —
Allusion aux passages de l'Ep. aux Ephésiens I, 17-18, et de

la lre aux Corinthiens X, 11. — La réponse de St. Maxime est

péremptoire. En Aroici les principaux passages:
«Nos quoque igitur sœcula dividamus et tribuamus, alia

quidem, mysterio divinae incarnationis, alia A^ero gratias humanas

deificationis; comperiemusque alia proprium nacta finem, alia
needum advenisse. Et, ut summa dicam : tempora alia, ad Dei
ad homines descensum spectant ; alia, ad hominum ad Deum
ascensum. »

Donc l'œuATe de Dieu est double : d'une part, il est
descendu vers l'homme et s'est fait homme ; d'autre part, il élèA*e

l'homme jusqu'à lui et il le déifiera. Sans doute il ne le déifiera
pas en transformant l'essence humaine en essence divine (ce
serait une contradiction et une impossibilité), mais il le déifiera

pour autant que la nature humaine est capable d'être unie à

la nature divine ou de rece\roir les dons divins. Sans doute
encore l'homme ne recevra cette déification qu'autant qu'il en
sera digne feos qui digni sunt) ; mais il en sera digne avec la
grâce de Dieu. St. Maxime explique cette doctrine dans les
passages suivants :

« Quia alia agendi, alia patiendi ratio est, mystice scilicet
ac sapienter praeteritis saeculis atque futuris agendi rationem



— 260 —

ac patiendi divisit divinus apostolus. Puta camls scecula, in
quibus nunc vivimus, agendi proprietatis sascula sunt : futura
autem spiritus sœcula post praesentem vitam, pcttiendce
tempora sunt immutationis. Hic igitur, ut quibus sit dedita actio,
in finem sseculorum occurrimus, finem nanciscente qua agimus
et operamur facilitate : in sceculis autem posteci Venturis, im-
mutcdionem patiendo qua deitctte donemur, non agimus, sed

patimur. »

St. Maxime ne A'eut pas dire par là que l'homme dans la
vie future cesse d'être actif; l'inactivité serait la destruction
même de sa nature intelligente et morale. U veut dire que
cette déification n'est pas le résultat de notre action, mais un
don de Dieu (dettate donemur), un don qui dépasse notre nature
et qui est au delà des limites de notre action naturelle. «Idque
in causa est, cur deificavi nunquam desinamus. Natura enim
tunc futura superior passio et affectio, nullamque rationem
habet qua ilici In infinitum cleijìcatio, eorurn qui illam passini
sint, certo allo limite finiatur. Agimus enim nos, qua tum
natura rationis facultatem virtutum effectricem in actu exer-
citam habemus, tum mentis vim, omnis scientiae capacem, omnem
absolute eorum quœ existunt atque noscuntur, naturam per-
vadentem, cunctaque retro se ssecula relinquentem : patimur
vero, cum eorum qiuc ex non entibus sunt (id est creatorum)
perfecte superatis rationibus, ad eorum qu;e existunt auctorem
ignota ratione evaserimus, nostrasque illi faeultates ac vires,
cum his quae natura finita sunt, conquiescere fecerimus ; hoc

utique obtinentes, quod facultatis naturœ haudquaquctm /acinus
sit. Solius enim divina? gratise munus proprium est, ut pro
animorum ratione et captu detficatiouem eis tribuat, ac luce
naturae Aim omnem excedente, magnifico illustret, suisque
ipsius finibus claritatis excellentia superiorem constituât. »

On Aroit que la déification a lieu selon la force des esprits.
Bienheureux donc celui qui se transforme en Dieu; transformation

qui n'aura pas de fin (quod ut fiat, nullum unquam
finem habiturus sit). Dieu, qui accorde cette grâce, est lui-même
infini, et sa bonté n'aura pas de fin (nunquam finem habitura
sit). — St. Maxime répète ces considérations dans ses Capita
qulnquies centeuct, centuria I", nn. 75-78, T. I, col. 1210-1211.

Quœstio XXIII, n. 49, col. 327. St. Maxime enseigne que
Dieu a donné à son fils « toutes les nations » ; que le Christ est



- 261 —

le « Sauveur de tous » ; que le Seigneur a béni et adopté « toutes
les nations » dans la personne d'Abraham, qui a été établi par
lui «père de toutes les nations».

Quœstio XXVI, scholia, n. 7, col. 351: «Peribunt peccatores,

id est peccati auctores ; et critut omîtes a peccato
immunes, ac ideirco etiam a corruptions Hœc namque ex se

alia ex aliis nascuntur: cunctique verum agnoscent regnum, alii
quidem illustratone, alii quod ilio puniantur; non omnes autem
bona consequentur, nec qui sunt consecuturi, paribus modis iis
potientur. > Le scholiaste veut sans doute dire que tous
n'obtiendront pas les biens dans le même temps ni dans la même
mesure, comme on n'en jouira pas non plus de la même
manière (tra' ô/uoiioç).

Quœstio LIV, nn. 160 et 161, col. 526: Erit in ruinam et
resurrectionem. Facit enim carnis ruinam et carnalis sensus ;

et naturalium virium, et virtutis, et earum rationum quae scientiam

constabiliunt et conservant, resurrectionem. Atque, ut
verbo dicam, totitts veteris hominis secundum Adcimitm litterœ-
que legis in iis qui digui sunt, ruinam Verbum operatur,
novique secundum ipsum ac spiritus legis resurrectionem. —
Scholia, n. 32, col. 535: Quemadmodum stannum contracta
nigredine, rursus inclarescit, sic fidèles, etsi peccando nigres-
cant, rursus tarnen pœnitentiam agendo candorem resumunt ;
quamobrem etiam stanno fides assimilata fuit.

Quœstio LIX, n. 203, col. 610: < Deificatio est eorum qui
deificationis munus promerentur: deificatio autem (ut sic rudius
describam omnium temporum ac sccculorum, eorumque quœ
in tempore ac sœculo sunt, compreliensio et finis est. Temporum
autem ac saeculorum, eorumque omnium quœ in eis sunt,
compreliensio et finis, veri est vereque principii cum vero vereque
fine in iis qui salutem consequuntur indivisa unio.» St. Maxime
ajoute que cette déification, qui surpasse les forces de la nature,
est l'œuvre de Dieu (Dei operatio et Airtus afflatusque) ; que
cette œuvre de Dieu se fait en tous, car ceux qui sont indignes
éprouvent une douleur inexplicable qui leur Aient de Dieu et
qui les ramène à Dieu: nullis verbis explicabilem dolorem
Deus natura contra gratiam indignis unitus consciscit : pro
subjecta enim cujusque qualitate ac affectione Deus cunctis
unitus (iole Tcâaiv évoitfisyoç), qua ipse novit ratione, singulis
sensum prœbet pro eo ac quisque a seipso, ad eum suscipien-



— 262

dum qui in fine sœculorum cunctis omnino uniendus est, effor-
matus est (ii)v aïoD^Gtv sxc'ujto) TtciQty^sxai, xadioç sOctv sxccOtoç

vif tavzov ôia7iiTTXaaj.iivog tcqoç imoSoyrp' tov rcdvTwç ncïoiv svio-

-tIi~aoi-itvov xarà ro ttsquq xwv aiwrwv).
St. Maxime explique ensuite comment s'opèrent dans les

âmes cette extinction du mal et cette attache au bien, d'abord
dans ce monde, ensuite dans la \ie future, en union avec le
Christ sainœur; en quoi consistent la quœsitio, la scrutatio,
puis l'exquisitio, l'exscrutatio, qui font trouA-er Dieu, principe
et fin de toutes les créatures.

Quœstio LXI, nn. 223 et 224, col. 616. St. Maxime enseigne
que Dieu, dans l'unique volonté de son infinie bonté, embrasse
tous les anges et tous les hommes, les bons et les mauvais;
mais que tous ne participeront pas de lui également (ovx ïamç

ijisÜ-bSomii Osov); que chacun sera traité pro cujusque captu
rataque ratione; que Dieu, par son être et son être éternel
(cesi shai), les contiendra tous: par son être éternellement
heureux (xarà âè io dei ev slvai), seulement les saints, et par
l'être éternellement malheureux (tò chi g>sv s'h-ca). les
coupables y).

Quœstio LXII, nn. 224-233, col. 616-663. St. Maxime explique
comment J.-C. est la faux volante dont a parlé le prophète
Zacharie. Il rappelle que la malédiction dont le péché d'Adam
a été frappé, a été changée en bénédiction dans la personne
du Christ ; qu'ainsi la bénédiction a aboli la malédiction ; que
cette malédiction a été abolie par le Christ sur sa croix (peccati

maledictionem propria morte per crucem interemit). Il
ajoute : « Faix ista (nempe Dominus noster ac Deus Jesus
Christus) consummat furem et perjurum, atque ejus evertit
domum ; fur autem ac perjurus vere nequam diabolus est....

') Pour comprendre exactement ce passage incomplet, il faut évidemment le

rapprocher des passages plus complets et plus explicites dans lesquels St.Maximene
s'arrête pas à un premier jugement, mais indique le travail de conversion des âmes

pécheresses pendant les siècles des siècles. Ici St. Maxime s'arrête au premier
jugement. A ceux qui objecteraient le mot (isl, il faut répondre que ce mot, loin de

signifier une éternité absolue, signifie un temps plus ou moins indéfini. Alexandre
l'explique ainsi dans son Dictionnaire: « 'Asi. i° toujours. 2° à fur et à mesure
Asi xulj rjlXSQav, chaque jour. 'Asi SxdffTOTS, toutes et quantes fois. AsvQ dit.
jusqu'à présent, toujours jusqu'ici. Aï dsl nXl)QoiqiSVUl vf^SÇ, les vaisseaux à

mesure qu'ils étaient remplis. Ol cisi SV doyrj OVTSÇ, ceux qui se succèdent dans

le commandement. »



— 263 —

Eos qui longe, vocavit, sentientis animi motus, per naturam
longe existentes, ac a lege Dei procul extraneos ; eos autem
qui prope, intelligentis animi operationes atque virtutes....
Etenim Deus meus et Salvator, rationalis omnis motus terminus
ac finis existit. Horum pectora ceu domos quasdam (id est,
cujusque animi affectionem) falx subiens (Dei scilicet ac Patris
sermo, ut qui secundum essentiam scientia sit ac virtus) ea
omnino consummat, mutatione in melius priorem cujusque
animi statimi abolens, ambosque ad ejus boni quo deficititr par-
ticipationem provehens. »

Quœstio LXIII, n. 236, col. 667: «Abactis nequitiae atque
vitii tenebris, cunctis via salutis effectus est (Christus)... omnium
mentes divina agnitione adimplens. » St. Maxime parie de tous
ceux qui Ai\œnt dans le monde entier (qui toto mundo ver-
sentur). U déclare que tous les obstacles à la déification seront
vaincus (cunctis prorsus mediis superatis in quibus periculum
erat), et que, dans la durée indéfinie, tous les êtres atteindront
leur destinée suprême (et ad ipsam infinitam infinitumque
infinities infinite per naturam universis eminentem summitatem...
pervenerint). Expliquant ensuite les deux olives qui sont sur
le candélabre d'or (Zach. IV), il s'exprime ainsi : « Sin autem
etiam quœ olivarum ostensa visio est prœsentis œvi atque
futuri vitam designavit, sic quoque rite congruat modus sensus
spiritalis. Horum médius stat Sermo, ab ilia abducens Airtutis
cultu, atque ad hanc per scientiam reducens vitas appellans,
quemadmodum montes œneos et olÌAras magnus Zacharias, duos
mundos sive sœcula aut vitas Ulis convenientes aut duos

populos qui ex gentibus et Judaicum, aut duas leges naturalem
et spiritalem, aut fidem et bonam conscientiam : in quorum
medio stat, per omnia laudatus ac celebratus Sermo, cunctaque
ad unam recti honestique concordiam trahens, ut omnium Deus;
quique earn ob rem omnia fecerit, ut omnibus una eademque
honesti ratione inter se consertis atque counitis, indissolubile
vinculum fieret. »

Quœstio LXIV, n. 254, col. 699: «...Per resurrectionem
abstrahens, totamqne quœ tenebatur naturam in cœlum tollens
atque reducens, nostra vere requies, sanitasque et gratia est...
Gratia, velut adoptionem in Spiritu per fidem, gratiamque deifi-
cationis, pro cujus merito prœstans Hisce nimirum atque
his similibus propense Deus ignoscit; atque talium gratia,
mundo universo (coi xoaßov aarroç) pareil »



— 264 —

II. Quaestiones et dubia. — Dans la XIIIe interrogation,
n. 304, col. 795, St. Maxime traite expressément de l'apoca-
tastase «dont Grégoire de Nysse parle dans tous ses liATres»,

et il l'explique « à ceux qui n'en comprennent pas assez la
profondeur et la sublimité » (his qui sublimis ejus intelligentige
altitudinem non satis capiant). Selon St. Maxime, l'Eglise reconnaît

(novit Ecclesia) trois apocatastases : « Unam quidem, unius-
cujiisque singulorum, secundum virtutis rationem; ad quam
restituitili', ubi in se virtutis rationem expleverit. Alteram,
uuiversce naturœ in resurrectione, qua ad incorruptionem ac
immortalitatem reparetur. Tertia denique (qua et maxime
Gregorius Nyssenus in suis orationibus usus est)l), hœc scilicet est

qua animi Aires quœ peccato succubuerant, in pristinum illum
restituantur in quo conditœ erant. Neccsse enim est, ut sicut
omnis natura in resurrectione, quo tempore speramus, incor-
ruptioncm carnis receptura est; sic et perversas animi vires,
insitas illi ad memoriam vitiositatis malitiœque imagines, longa
sœculorum duratione (cfj naqaTâasi tiZv aìévm) amittere ; cunc-
tisque superatis sascnlis (xai nsQÛactauv tovç ttcîvtuq cdwvaç), nec
requiem nactum, ad Deum qui fine caret, Aœnire. Sicque agni-
tione, non bonorum participatione (xcà ollwç cf smyi-wasi, ov xf
/nsd-s'Çst rwr dya&wv), Aires recipere ac in pristinum reparari, et
creatorem videri non auctorem peccati. » L'annotateur de l'édition

de Migne (le P. Combéfis) a pensé que, par ces mots
« agnitione, non bonorum participatione», St. Maxime a voulu
adoucir « l'apocatastase condamnée d'Origène et lui donner un
sens catholique». Cette interprétation me semble erronée:
d'abord, parce qu'on ne saurait compter l'apocatastase parmi
les doctrines condamnées d'Origène ; ensuite, parce que cette
troisième apocatastase, enseignée aussi par St. Grégoire de

Nysse et par d'autres autorités chrétiennes, n'a pas besoin
d'être adoucie; enfin, parce que les paroles en question n'adoucissent

rien, mais signifient simplement que le pécheur sera
réhabilité par la connaissance qu'il aura de la vérité, ou par
la reconnaissance de ses fautes, et non par un bonheur immérité.

Dans la LXXIIF interrogation, n. 330, col. 849, on lit, à

l) Le traducteur, dans i'édition de Migne, a traduit par abusas le mot grec
XUTUXSyoi^Tai. Il est impossible d'admettre que St. Maxime, étant donné qu'il
trouve sublime et profonde la doctrine de l'apocatastase, ait trouvé «abusif» le

langage de St. Grégoire de Nysse.



— 265 —

propos du texte (si cujus opus comburenti', damnum accipiet,
ipse tamen safvabitur, sic vero quasi per ignem) : « Quod attinet
ad illos qui bonas habent actiones, manifestabit judicii dies ;

quod in igne, hoc est, in spirila, eorum facta manifestatio est.
Quod vero ad peccatores, eorum opera comburentur, nempe
judicii cognitione conscientiam comburente atque peccata
deferente, hominemque servante, multante tamen acti temporis in-
ertiam virtutum. Sed et in futuro saeculo (dXXà xai sv rc7 f.isX-

XovTi aitavi) ]), peccati opera in nihilum cedent, natura vires suas
incolumes per ignem ac judicium recipiente (xrjç ipvaswç zac lêîaç
âvvd/j,siç ao'mç aTCoXctßovaqc did tov ttvqoç xaì xijç xQi'aswç). »

Dans la LXXVIP interrogation, n. 332, col. 851, St. Maxime
parle encore de la future régénération qui s'accomplira dans
l'éternité (did xijç tov /.is'vovioç cdiàroç saofis'vqç nuXiyysveaiaq), et
des pécheurs qui, seulement jusqu'à la troisième, quatrième,
dixième génération et au delà, n'entreront pas dans la maison
de Dieu. D'où la conclusion logique est que les pécheurs,
lorsqu'ils se seront régénérés par le repentir, entreront dans la
céleste Jerusalem, dans laquelle tous se réjouiront (sv i) rrcivxcm

sv(f>ocmo/.urmi- ij xaxoixîa).
Dans la LXX VIIIe, il parle, sans restriction, du pécheur

(leprosus) qui est allé jusqu'à la dernière malice (qui ad extre-
mam malitiam venerit), mais qui fait pénitence, et qui recouvre
ainsi de nouveau la force Aitale de la vertu (vitale virtutis
robur denuo recipere).

III. Expositio in Psalmum LIX. — « Psalmi hujus in-
scriptio est : In finem, his qui immutabuntur ; turn propter
futuram in fine temporum, per adAœntum Christi, ex infideli-
tate ad fidem, exque vitio ad \irtutem, ac ex ignorantia ad

scientiam, animi proposito ac voluntate, hominum mutationem ;

turn propter exhibendam postremo in fine sœculorum (sic

vaTSQov sni xs'Xsi xwv alwvoiv) per ipsum Salvatorem nostrum
Deum, universi generis immani universam in gratia naturalem
a morte et corruptione ad vitam immortalem ac incorruptionem,
exspectata resurrectione, immutationem ac renovationem. »

St. Maxime insiste sur cette entière abolition de la mort et de
la corruption: « tum propter futuram adhuc, Christo prœstante,

1) On voit par cette traduction que le mot oclfàV est pris comme synonyme
de sœculum. et non de stricte éternité.



— 266 —

integram mortis ac corruptions abolitionem Qui (Christus)
nostrum in se debitum receperit, a morte nos redemit, atque
in suam gloriam rursus revocavit». Expliquant le texte (mihi
alienigenœ subditi sunt), il dit que le Seigneur non seulement
domptera les affections immondes et les vices, mais qu'il
détruira encore la malice de leurs auteurs et des démons (ôctj.iâaasi
OV (.IÓVOV TCC SIMfOoXsVOlTCl avxfj dxddciQTCl TTÛlll), ClXXÙ xaì TOVÇ SVSQ-

yovvxaç tuvxci novrjQovç xccTccQytjasi âaifiovaç). Et encore : « In Deo
faciamus virtutem, et ipse ad nihilum deducet tribulantes nos. »

St. Maxime veut parler des démons (ttovtjqovç âcapovaç), que
Dieu vaincra (sxd-Xlßstv) : « ipse namque universorum Salvator
existit, quippe cum etiam sit omnium conditor ; ipsi gloria in
sœcula (sic xovç alwvaç)».

IV. Expositio orationis dominicae. — St. Maxime
enseigne que Dieu a l'éternité pour réaliser ses desseins et pour
« diviniser le genre humain (ad genus humanuni deitate donan-
dum) » ; qu'en conséquence il dirige les pensées des cœurs de

génération en génération, soit en cette Aie, soit dans la vie
future ; qu'il donne la vie à l'humanité, de manière à conduire
toute la nature (comme un tout) vers la résurrection de la vie
(Çcoiijv (H- rdi ysvst vôSv dvd-QWTtojv, rcctactr wa.iso qvQccj.ia xi)v qvair
tcqoç ctrctffuceffiv wdovaur ^on~ç).

V. Capita de charitate. — Centuria P, n. 25 : «

Quemadmodum Deus natura bonus existens, et omnibus carens ad-

fectibus, omnes quidem pariter et ex œquo diligit, veluii suas
creaturas, attamen Airtute praeditum glorificat, ut eum qui sui
cognitionem observât. Improbi vero propter suam bonitatem
miseretur, eundemque in hoc saeculo castigans atque instituens
convertit. Non secus facit qui animo bono et adfectibus vacuo
prœditus fuerit, omnes enim homines ex œquo amat: virtute
praeditum, propter naturam et bonum propositum ; improbum
vero, propter naturam et adfectum misericordise, ut amentem
et vœcordem, et in tenebris ambulantem misertus. »

NN. 56 et 57. St. Maxime, parlant du châtiment éternel
(xijç alwriov xoXâasiûç), prend le mot « éternel » dans son sens
relatif, et non dans le sens absolu qu'on lui donne souvent
aujourd'hui. Sa thèse est que le châtiment est aussi éternel,
c'est-à-dire aussi durable que le péché même. Il dit lui-même
plus loin: «Longitudo dierum, vita œterna».



— 267 —

N. 61. St. Maxime nous engage à aimer nos ennemis et à

leur faire du bien, dans le but d'imiter Dieu « qui aime également

tous les hommes et qui veut que tous soient sauvés et

que tous arrivent à la connaissance de la vérité».
N. 70 : « Nondum perfectam charitatem ille assecutus est,

qui pro A-ariis hominum ingénus diverse adfectus, hunc quidem
diligit, illum Arero odio prosequitur, propter hanc aut aliam
caussam. Aut etiam eundem aliquando diligit, aliquando vero
habet odio, propter easdem caussas. »

N. 71 : « Perfecta charitas non dividit unam illam et ean-
dem hominum naturam propter diversas illorum sententias. Sed
in illam semper intentos habens oculos, omnes homines ex œquo
diligit. Bonos quidem ut amicos, malos vero ut inimicos ada-

mat, multis officiis et longanimitate cunctos complectcns, suf-
ferens quoque ea quœ ab Ulis inferuntur mala, injurias illatas
omnino non reputando. Sed exigentibus occasione et tempore
pro illis quoque patitur, ut et eos, si fieri possit, ex hostibus
amicos faciat. Sin illud non contigerit, proprio tarnen instituto
non excidit, charitatis fructus semper ex œquo omnibus homi-
nibus ostendens. Quapropter etiam dominus noster et deus

Jesus Christus, eadem charitate nobis ostensa pro universo
genere lumicino passus est, et omnibus ex œquo spent
resurrectionis gratuito largitus est, etsi quisque seipsum aut gloria
aut supplicio dlgnum constituât. »

N. 86 : « Quando mens in totum ab adfectibus liberata fuerit,
tunc etiam ad rerum contemplationem irreversim contendit, ad

cognitionem sanctœ trinitatis iter faciens. »

Centuria IP, n. 34. St. Maxime dit que ce sont nos défauts
et notre ignorance qui sont les causes du châtiment «éternel».
Même réflexion sur ce mot que précédemment (nn. 56 et 57).

N. 44 : « Secundum inhœrentem animœ caussam adfectuum,
etiam pharmacum medicus animarum per sua judicia adhibere
consuevit. »

N. 46: « Cordatus homo, divinorum judiciorum medicinam
reputans, animo œquo et gratanti suffert calamitates Uli per
hœc accidentes, nullam aliam harum causam quam sua peccata
esse existimans. »

Centuria IIP, n. 2: «Longitudo dierum, vita œterna. »

N. 29 : «. Conditor creaturas propter bonitatem suam
semper vult esse, et a se indesinenter juvari. »



— 268 —

VI. Capita gnostica (ducenta) de theologia Deique
Verbi in carne dispensatione (édit. Migne, T. I, n. 461-512,
col. 1081-1176):

Centuria P, n. 47 : «Dei sabbatismus est rerum creatarum
in ipsum piena reductio. »

Centuria IP, n. 10: «Ideo etiam dixit Dominus eum qui
fidem habeat sicut granum sinapis posse transferre montem,
diaboli scilicet adversum nos imperium et potestatem fugare,
a sede dejicere. Terreni sensus montem transfert (diffìcile
scilicet mobilem atque hœrentem malitiœ habitum vitiique a se

ipse per potestatem depellens) mandatorumque rationesetmodos,
sive etiam divinas virtutes, velut cœli volucres in se requies-
cere facit. a — N. 27 : «... ut Christus omnibus omnia fiat, ut
omnes salvos faciat. »

VII. Capita quinquies centena (ad theologiam et
ceconomiam spectantia, deque virtute ac vitio), édit
Migne, T. I, n. 512-634, col. 1177-1392:

Centuria P, n. 42: «In hoc nos Deus condidit ut efficia-
mur divinœ consortes naturœ, ejusque œternitatis participes,
atque illi similes appareamus per deificationem, quœ ex gratia
est : ob quam rerum omnium constitutio et perennitas, eorumque

qiue needum in rerum censii exsistunt, productio et ortus. »

N. 44: «Omnis œrumnœ finis, gaudium est; omnisque
laboris, requies; omnis infamia;, gloria. Atque ut semel dicam,
omnium quœ virtutis causa molesta toleramus, finis est, ut
Deum nanciscamur semperque cum eo versemur, ac sempiterna
nullumque habitura finem requie ac beatitate fruamur. »

N. 45 : « Deus, cum praeter earn unionem quœ est natura,
etiam animorum sententia parique voluntate alios aliis sociare
vellet, et ut totum vere humanuni, genus in hoc propositum
cogeret, benignissima pietate salutarla nobis mandata exaravit;
ac propterea omnino misereri sanxit, ac his qui misereantur
misericordiam prcestari. »

Centuria IIP, n. 36 : « Qui honesti amans est, per Provi-
dentiam sapientiœ rationibus sponte ad deificationis festinat
gratiam : quem vero illius tœdet, justo judicio castigationis
modis a pravitate ac malo invitus revocatur. »

Centuria IVe-, n. 20: «Pro subjecta cujusque dispositionis
qualitate, qui cunctis uniatur, Deus, qua novit ipse ratione, pro



— 269 —

eo ac quisque a seipso formatus est ac comparatus ad eum
suscipiendum qui omnino in fine sœculorum omnibus uniendus
est, singuli sensum prœbet. »

N. 32 : « Decebat revera eum qui secundum naturam
essentiœ rerum conditor sit, creatorum quoque deificationis, quœ

per gratiam est, auctorem existere ; ut qui ut essent conces-
serat, ejus quod est semper bene esse sempiternœque felicitatis
largitor eniteret. »

N. 35. St. Maxime enseigne que Dieu a attaché à la
volupté beaucoup de souffrances et la mort même, et cela, dans
le but de la détruire: «per multas œrumnas, in quibus et ex
quibus mortis origo, innaturalem amputans voluptatem». La
souffrance et la mort ont ainsi une mission d'amélioration.

N. 49: «Sic in Christo, mors peccati damnatio facta est,
in quo rursus natura mundam a voluptate et libidine originem
nacla est. »

N. 51. St. Maxime enseigne que l'âme sera traitée par Dieu
selon qu'elle l'aura mérité par ses actes.

NN. 52 et 53. U se demande quel sera le sort de ceux qui
auront manqué de piété et de Aœrtu. Et il répond : « Deus
quidem, secundum unam infinitœ Airtutis bonitatis suœ Arolun-

tatem, omnes omnino angelosque et homines, bonosque et malos
continebit (avvèrsi)] non tamen omnes œqualiter paribusque
modis, cunctis absolute atque libere immeantis Dei erunt
participes, sed pro eo ac quisque modo capit (uXF clvaXoymç èavxoiç). »

N. 55 : « Prœsens Deus omnes continebit : ut autem bene

semper illis sit ac perpetua beatitate fruantur, peculiari dun-
taxat ratione sanctos, angelos pariter atque homines ; ut semper
male sit iis qui non ejusmodi fuerint, tanquam eorum animi ac
A'oluntatis fructum commistum relinquens. » Donc les coupables
seront traités comme tels aussi longtemps que leur volonté
restera coupable.

Vili. Epistola; (T. II, col. 363-650):
Epist. P, ad Georgium. Cette épître porte le titre de

sermo hortatorius (Xoyoç naoainxixoç). St. Maxime y développe,
en style oratoire, la crainte salutaire de la géhenne (xóv aonij-
Qioe xijç yssvvqç ipoßov). Il est donc très naturel qu'il insiste sur
la crainte du châtiment. Toutefois il le fait sans rien exagérer,
et se borne à dire que « la parole de justice prononcée sur les

Revue intern, ile Théologie. Heft 38, 1902. 18



— 270 —

coupables reste indestructible». Toute sentence juste, en effet,
reste juste. Mais il n'en faudrait pas conclure que le châtiment
même est éternel : autre est la sentence, autre le châtiment.
St. Maxime se demande, effectivement, s'il n'aura jamais de fin,
et il répond qu'il ne cessera qu'à la condition que la culpabilité

cesse d'abord: «Heu tremendam confusionem nullumque
unquam finem habituram, nisi mutatis vitœ rationibus, a multis
meis malis me ipse expediam nisi tandem aliquando sobrius
vigilansque altum pigritiœ soporem excussero, sordidumque
peccati indumentum exuero. »

Epist. IV"-, ad cubicularium Joctunem. St. Maxime expose
les causes de notre tristesse, et il indique parmi elles la crainte
de «l'éternel châtiment». U prend certainement le mot «éternel»
dans son sens relatif. Cette lettre est une exhortation pieuse
plutôt qu'une exposition doctrinale. — Même réflexion sur les
épîtres Ve, VIIIe, XXIVe.

Epist. XLIIP, ad eumdem Joanuem. St. Maxime dit qu'il
faut craindre le feu inextinguible de la géhenne (tò ttvq xrjç

ystvvi)ç xò icoßeoTov); et il l'appelle, d'autre part, «le feu qui
purifie la créature par l'avènement de Celui qui est pur (ttvqoç
XOV TTQOXUUUtQOVTQÇ Tljv XTIOlV Olà lljv TOV XCiltcCQOV TCCCOOVffiav) ».

IX. Mystagogia (T. II, col. 657-718). — Au chapitre VI,
St. Maxime, à propos de la « consommation universelle qui est
attendue», s'exprime ainsi ^col. 685): «...Quando et mundus
hic rerum aspectabilium more hominis morietur, rursusque
novus ex \œterato resurget, in resurrectione quam mox dein-
ceps futuram speramus : quando item noster homo, velut pars
cum toto, parvus mundus cum magno suscitabitur, id conse-
cutus, ut nihil cleiuccps inferititi noxœque corruptiouis exsistctt
obnoxius ; quando tum corpus animœ, tum sensilia intellectili-
bus, decoris partibus ac claritatis quam simillima efficientur,
una in universis per evidentem ac efficacem prœsentiam, pro
cujusque modulo ac captu, elucente divina potentia, suaque ipsius
vi insolubile unitionis vinculum conservante in sœcula infinita. »

X. Ambiguorum liber. — Dans ce livre. St. Maxime
explique quelques passages difficiles de St. Denis et de St.
Grégoire. A la colonne 1314 (n. 225a), il dit: «Sapientia Dei ac
Patris et prudentia est Dominus Jesus Christus, qui etiam uni-
versalia eorum quœ sunt sapientiœ potestate continet, et com-



— 271 —

pletivas horum partes intelligentiœ prudentia comprehendit, ut
cunctorum naturaliter artifex atque provisor, inque unum con-
gregans per semetipsum ea quœ distant, ac bellum in eis quœ
existunt profligans, et ad pacificum amorem inseparabilem
concordiam cuncta connectens, tarn quœ in ccelis quam quœ in

terra, ut ait divinus apostolus. »

Conclusions.
1° U faut d'abord distinguer, dans les œuvres de St. Maxime,

celles qui sont exclusi\œment des œuvres de piété et d'exhortation,

et celles qui sont plutôt doctrinales. Cette distinction
est très facile à faire, par exemple dans ses Epîtres: les 6e et
7e où il traite de l'âme, les 12e, 13e, 14e, 15e où il traite
principalement de l'incarnation, sont manifestement des épîtres
doctrinales ; d'autres, généralement adressées à des moines, ne
sont guère que des considérations pieuses dont le but est
d'exhorter les destinataires à résister à leurs passions et à redouter
le jugement de Dieu. Maintes réflexions sont de nature à donner
des moines du septième siècle une triste idée. On comprend
dès lors que St. Maxime, pour les détourner davantage du

relâchement, ait plus insisté sur la crainte du châtiment que
sur l'espoir du pardon. Mais encore, dans ces passages, s'est-il
borné à citer simplement les paroles de l'Ecriture, sans en
exagérer aucune. U est à remarquer que, lorsqu'il a parlé du
«châtiment éternel», il n'a jamais dit qu'il fallait entendre le
mot « éternel » dans un sens absolu, et que, lorsqu'il a parlé
du «feu éternel», il l'a aussi appelé «un feu purificateur».

2° Très souvent St. Maxime s'est tenu dans cette réserAre.
Mais souvent aussi il est allé plus loin et s'est expliqué sur
les « siècles » ou les « éternités » qui doivent suivre le jugement.
Dans ces passages il a toujours enseigné la doctrine de

l'apocatastase, c'est-à-dire de la consommation finale dans le bien
et par le triomphe du bien.

3° Dans l'énoncé de cette doctrine, St. Maxime exprime
presque toujours la condition formelle que le pécheur se

repentira de ses fautes, reAiendra au bien et s'unira à Dieu par
l'adhésion à la vérité et par l'amour. De cette doctrine il est
donc impossible de conclure au laxisme : car chaque créature
raisonnable sera traitée comme elle l'aura mérité ; aucune ne
sera sauvée ni par hasard, ni par fa\œur imméritée ; toutes



— 272 —

devront concourir à cette œuvre, avec la grâce divine, par la
\*ertu et la science. «Absque virtute et scientia nemo unquam salutem

potuit adipisci» (Capitum centuria V*, n. 62; T. I, col. 1374).

4° Un des principes sur lesquels St. Maxime insiste souvent,
est celui-ci: Dieu n'a créé que pour conduire les êtres créés
à leur destinée ; créateur, il est aussi proAidence et sauveur ;

à toutes les créatures auxquelles sa sagesse a donné l'être, sa
bonté doit le bonheur auquel leur nature les rend aptes.
St. Maxime appelle presque toujours « déification « cette
conduite des créatures par Dieu à leur fin dernière. Bref, Dieu
étant la cause première et la fin dernière des créatures, il est
inévitable que celles-ci atteignent leur fin; et ce que la nature ne
peut pas faire seule, Dieu l'opère en aidant la nature par sa grâce.

5° La notion que St. Maxime a du mal, le porte aussi

logiquement à cette conclusion. A ses yeux, en effet, le mal
n'est ni une essence, ni une substance, ni une qualité, ni une
quantité, ni un principe, ni un moyen, ni une fin. Il le définit:
« Malum, facultatum est quœ natura insunt, operationis a fine
defectio, nec prœterea omnino quidquam aliud. Aut rursum:
malum est naturalium facultatum errante judicio inconsideratus
motus, in aliud quam in finem tendens » (Qucest. P ad Thalas-
sium, n. 7). Comment dès lors le mal pourrait-il être plus fort
que Dieu et l'emporter finalement sur sa puissance infinie, sur
sa sagesse infinie, sur son amour infini?

6° Selon St. Maxime, l'âme humaine est immortelle non
seulement en ce sens qu'elle survit au corps, mais encore en
ce sens qu'elle consenœ toutes les facultés spirituelles qui lui
sont propres, qu'elle les exerce et qu'elle peut avec la grâce
de Dieu faire pénitence de ses fautes, se convœrtir et s'unir
toujours de plus en plus à Dieu. Selon St. Maxime il est donc
erroné que l'âme humaine soit fixée par la mort, ou au moment
de la mort, dans un état d'inertie qui la rendrait incapable d'un acte
moral. (Voir son Ep. VIP au prêtre Jean; T. II, col. 434-439.)

7° Pour faire ce travail de comœrsion, d'amélioration, de

«déification», les créatures raisonnables, hommes et esprits,
ont la durée indéfinie de la vie future.

Telle est, en résumé, la doctrine de ce saint Docteur sur
l'apocatastase. E. Michaud.


	St. Maxime le confesseur et l'apocatastase

