Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Artikel: Le bilan théologigue du XIXme siéecle en France
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403531

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE BILAN THEOLOGIQUE DU XIX™ SIECLE
EN FRANCE.

Si le vrai pythagoricien devait faire, 4 la fin de chaque
journée, son examen de conscience, & plus forte raison le vrai
penseur qui assiste & une fin de siecle, doit-il, les siécles étant
les jours de lU'humanité, faire I'examen du siécle qui expire.
Cet examen du XIX® siecle a été fait, en 1901, 4 peu pres a
tous les points de vue: scientifique, philosophique, moral, so-
cial, politique, religieux, ecclésiastique, etc. Je voudrais, dans
cette étude, me borner au seul point de vue théologique, et ne
toucher aux précédents que sous l'angle méme de la théologie,
en tant que la théologie a des rapports nécessaires avec les
sciences et la société. Et encore, ne me sentant pas suffisam-
ment renseigné pour juger exactement la théologie et la situa-
tion théologique des pays de langue germanique, anglaise,
slave, scandinave, grecque, etc., dois-je me borner aux seuls
pays de langue francaise!). Je commencerai par quelques con-
sidérations générales, que je tacherai de préciser ensuite, pour
les rendre plus completes et plus justes.

L

Odilon-Barrot disait en 1845: «Toutes les questions reli-
gieuses ne sont pas finies.» En effet, on commencait précisément
alors une nouvelle période, celle qui devait aboutir au concile de
1870 et préparer la fameuse définition de 'infaillibilité papale; on
connait les étapes de 1854 et de 1864. En ouvrant le XX¢ siecle
et aprés avoir parcouru la période de 1870 a 1900, nous pou-
vions redire encore cette parole avec non moins de vérité, et

1) 1l serait a désirer que quelques-uns de nos amis fissent le méme travail pour
I'Allemagne, I'’Angleterre, la Hollande, la Russie et la Gréce. Ces études, en se com-
plétant, formeraient un ensemble tres instructif.

Revue intern. de Théologie. Heft 38, 1902, 15



— 222 —

les 102 congrégations qui ont quitté la France en octobre 1901
n'ont nullement tranché les questions pendantes; leur exode
n'a été la fin de rien. En sorte que l'on peut affirmer que le
XIXe siecle, loin d'avoir été une solution, a été plutot unc
accumulation de questions: questions anciennes non résolues,
questions nouvelles posées par la révolution de 1789 et non
résolues, questions plus nouvelles encore soulevées par les
événements mémes du XIX°® siécle et restées a I'état de pro-
blemes. Loin d'avoir fait la révolution religieuse que l'ancien
régime avait rendue plus nécessaire encore que la révolution
politique et la révolution sociale, le XIX® siecle 1'a a peine
posée. Il en a parlé maintes fois, comme il a parlé de tout;
il en a méme discouru dans les Chambres et dans la presse;
mais, étant donné le maintien du fameux concordat de 1801,
il n’a pas pu la poser sérieusement; ¢t tant que ce fatal con-
cordat (la plus grande faute de Napoléon [°7) sera maintenu,
la question ne sera pas posée. Elle existe cependant dans les
esprits, dans les bons comme dans les mauvais; tout le monde
sait et sent qu'elle est inévitable, cette Révolution religieuse,
qui devrait n’étre qu'une réforme sage et bien conduite, mais
qui sera peut-étre emportée, violente, excessive. Il faut le dire,
ni 'Eglise romaine, ni le gouvernement franc¢ais n'ont fait quoi
que ce soit pour la bien préparer et la bien diriger. Loin de
1a, par leur aveuglement, ils ont accumulé les difficultés et les
nuages; et les éclairs qui jaillissent de temps a autre de leurs
chocs, sont loin d’étre rassurants, L'air ambiant dans lequel
vivent la religion, les Eglises et la théologie, est en effet treés
chargé d'électricité et de passion.

Sans doute, le XIX¢®siecle a été un siecle de force, de science,
de philosophie, de littérature, de grandes oceuvres. Toute-
fois, ne nous payons pas de mots; a coté des incontestables
progreés et du bien considérable, voyons aussi le mal.

Oui, de grandes batailles ont été livrées, d'éclatantes vic-
toires ont été¢ remportées; mais la vérité est que les victoires
des uns sont toujours les revers des autres, et que, parmi les
résultats, il faut compter l'orgueil et 'ambition chez les uns,
la jalousie et la haine chez d’autres, la barbarie méme chez
beaucoup. Ce n’est donc pas par le fer et le sang que pro-
gressera la religion et que s'éclairciront les grandes vérités
qui doivent mener le monde.



— 223 —

Oui, les sciences physico-chimiques, les sciences naturelles, -
la chirurgie, etc., ont fait de tres grands progrés. Mais quel
revers! Toutes ces merveilles ne sont-elles pas souvent au ser- -
vice du mal? ne rendent-elles pas certains hommes orgueil-
leux au point de vouloir détroner Dieu et prendre sa place?
Et a coté de ces sciences, que de ténebres, que d’ignorances,
que de sophismes, que d'illogicités, que de contradictions et de
divagations dans ce pauvre esprit humain, surtout dans les
questions morales et religieuses! On dirait qu'il en est de la
découverte de la vérité comme de la marée qui monte et qui -
descend: plus on avance d’'un co6té, plus on recule de l'autre.

Oui, la philosophie a cherché aussi a se rendre plus lumi-
neuse. Mais, ici également, il y a un revers a la médaille. La,
c'est un retour au scolasticisme le plus puéril; plus loin, c'est
la négation méme de la métaphysique; ailleurs, 'abandon de
la logique et de la morale, comme superfluités. Ecoutons le
philosophe Fouillée: «Le XIXe siecle a perdu les trois quarts
de son temps en recherches d'histoire et d’érudition; 1'école
de Cousin a perdu la totalité de son temps a faire de mau-
vaise histoire de la philosophie. Aussi le fameux siecle de
I'histoire et de la critique — le XIX® — a-t-il été une époque
d’anarchie intellectuelle, de dilettantisme, de scepticisme, un
choc d’opinions sans preuves et sans régles, dont chacune pré-
tendait s'appuyer sur ce qui est éternellement mouvant: 1'his.
toire. A quoi aboutit le savant livre de deux excellents histo-
riens, MM. Langlois et Seignobos, [uiroduction aux ©études
historiques ? A cette conclusion que «les questions posées par
I'histoire restent insolubles par les procédés historiques». C'est
juste le contrepied de Taine et de Renan».!) Il ne faudrait certes
pas conclure de cette citation que M. Fouillée blame I'ensei-
gnement de la philosophie en France; il a parlé, au contraire,
de cet enseignement en termes tellement dithyrambiques 2)
qu'on ne peut s'empécher de sourire. La terrible phrase:
« Vous étes orfevre, Monsieur Josse», revient entre toutes les
lignes. M. Fouillée avoue toutefois «qu'il est temps de cher-
cher une philosophie plus méthodique, plus critique et plus
scientifique » (p. 179); il reconnait méme que nous «assistons

Y La Réforme de I’ Enseignement par la philosophie, p. 23-24; Colin, 1901.
% P. 154-160.



e B e

4 un mouvement de sophistique inconsciente et de dissolution
métaphysique » (p. 187). N'est-ce pas déja trop?

Oui, la littérature, elle aussi, a créé de nombreux chefs-
d’ceuvre. Mais quels revers encore! quel gachis, quelle absence
de regles, quelle «blague » et quelle stylistique «fin de siécle»!
Ce sont les locutions mémes du jour.

Oui, les ceuvres de bienfaisance ont été superbes: luttes
contre la souffrance sous toutes ses formes, protection de l'en-
fance et de la jeune fille, de la vieillesse, des malades, de la
femme abandonnée, des servantes, des ouvriers, des animaux;
épargne, assurance, rentes, logements, écoles, etc., rien n'a été
oublié. Et cependant, d’autre part, que d'injustices encore dans
cette bienfaisance, que de barbarie et de cruauté dans cet
humanisme, que de haines dans ce nationalisme! Quelle étrange
notion de I'homme se dégage de ces contradictions, de cette
sublimité et de cette sauvagerie!

Or, la théologie, qui vit dans ce milieu, pressée par toutes
ces choses contraires, ne peut pas ne pas se ressentir de cette
confusion, de ce bien et de ce mal, de ces obscurités, de ces
mensonges et de ces crimes. Elle est donc forcément un mé-
lange. Tel en verra peut-étre davantage les cOtés lumineux,
tel autre davantage les défectuosités et les anomalies. Il serait,
certes, aussi faux de proclamer la faillite de la théologie que
celle de la science. Mais ce qu'il faut reconnaitre, c’est la fail-
lite des prétentions de beaucoup de théologiens, la faillite de
beaucoup de fausses explications des divins mysteéres, la fail-
lite de beaucoup de prétendues solutions, de beaucoup de sys-
témes et d'écoles ol l'outrance remplagait 'exactitude, et ol
I'engouement était provoqué plutdt par 'excentricité des consi-
dérations que par la logique des raisonnements.

Tel est mon premier jugement d’ensemble. Peut-étre est-il
trop pessimiste. En général, on est peu satisfait du présent,
mais plutét de lavenir qui se laisse colorer et embellir
au gré des désirs; partout et dans tous les ordres de choses,
le présent est plutdt 'objet des griefs et des récriminations.
En jugeant le XIX® siécle que nous avons encore sous les
veux comme s’il était présent, peut-étre sommes-nous trop pres
de lui pour en voir le bien aussi nettement que le mal. Les
analyses que nous ferons dans les considérations suivantes,
nous aideront, je 'espére, a4 préciser davantage et & mieux voir.



IL.

Le XIXe si¢cle a été le siecle du romantisme et de la .
science. Le romantisme et la science, qui ont exercé une influence
capitale sur les lettres et les arts, ont eu aussi leur contre-coup
sur la théologie, soit sur la théologie romaniste, soit sur la théo-
logie protestante.

Le romantisme, chez les théologiens protestants, s’'est ma-
nifesté par un développement, généralement excessif, du sen--
timentalisme et de lindividualisme. Je dis «excessif», parce-
que, sous l'empire de ce sentimentalisme, on n'a pas craint
d’éliminer non seulement les anciens dogmes réputés ortho-
doxes, mais méme la théorie du dogme en général; on a pro-
clamé que le dogme n'est qu'une formule ou un ensemble de
. formules théologiques, et que toute formule de ce genre doit
-étre bannie; que le sentiment suffit, que la foi est un senti-
-ment, une confiance (fides), et qu'elle peut méme se passer de
croyances; que le dogme se rattache a lintellectualisme, et
que lintellectualisme en théologie est la négation méme de la
foi vivante et de la piété; que tout est dans le réveil des ames,
dans la vie et dans l'expérience religieuse; que la sainteté et
le salut sont 1a et la seulement; qu'il n'y a pas d’autre théo-
logie que celle du cceur et du sentiment. Des Facultés de théo-
logie dites libres et indépendantes ont ¢été fondées pour répandre
et développer cette théologie. «L'auxiliaire le plus actif du
matérialisme contemporain, a dit le pasteur Hauri, est l'intel-
lectualisme; 1'Eglise a besoin d'une théologie libérée de lin-
tellectualisme; nous autres pasteurs, nous devons précher
I'Evangile que nous avons vécu, et insensiblement nous arri-
verons a résoudre toutes les questions: la vie vaut mieux que
toute théoriel). »

Sous l'empire de l'individualisme connexe a ce sentimen-
talisme, la théologie protestante a poussé logiquement la théo-
rie et la pratique du libre examen individuel jusqu’'a ses extrémes
limites. Il en est résulté, chez beaucoup, la négation du prin-
cipe d'autorité, soit du principe d’autorité entrevu jusque-la
dans les Ecritures, soit du principe d’autorité dans I'Eglise.
De 1a un amoindrissement considérable de la doctrine de 'ins-
piration des Ecritures, et de la doctrine ecclésiologique. Le

1) Voir la Rewvue chrctienne, octobre 1901; lettre de Swisse, p. 305-300.



— 226 —

subjectivisme le plus arbitraire, en se dissimulant mal derriere
des appels a l'histoire et & la psychologie — histoire qui n’a-
vait rien d’objectif et qui n'était qu'une interprétation fantai-
siste des faits, psychologie qui n'était que la maniere de
« sentir» de l'auteur — a donné naissance A un systéme mort-
né, appelé «symbolo-fidéisme », qui, dans le sein méme du pro-
testantisme, a été l'objet des plus vives attaques, surtout dans la
« Revue de théologie et des questions religieuses » de Montauban.

Chez les romanistes, le. romantisme s’est manifesté d’une
tout autre maniére, parce que l'imagination et le sentiment
varient leurs effets, suivant que les ames dans lesquelles ils
opérent sont différemment préparées. Chez les protestants, le

sentimentalisme a poussé A la négation des anciens dogmes ;-

chez les ultramontains, il a, au contraire, créé des dogmes
nouveaux, dogmes d'imagination et de sentiment, le dogme de

I'immaculée-conception et le dogme de linfaillibilité du pape, -

l'un et l'autre romantiques et romanesques, résultats d'imagi- -

nations mystiques surmenées, émancipées de toute raison et de
toute science. Avec des dogmes de sentiment, on a imaginé
un dévotionisme de sentiment, on a passionné les dmes, on a
fabriqué des légendes ad Jlioc, des prieres ad hoc, des canoni-
sations ad hoc. De 1a 'extension prodigieuse du culte des saints,
de la mariologie et de la mariolatrie, des apparitions miracu-
leuses et des guérisons miraculeuses. De la cette théologie
hystérique de visions, d’extases, d’indulgences pour la déli-
vrance des Ames du purgatoire; ce mysticisme maladif qui a
multiplié les couvents: multiplication qui a d'ailleurs servi a
d’autres fins et qui a été favorisée par Rome pour d’autres
motifs encore. De 12 ce fanatisme dans la dévotion, qui n'a
eu d'égal, dans un autre camp, que le fanatisme des spirites.
De la ce propagandisme et ce zélotisme, ennemis de toute
raison. Les intellectuels ont été traités de rationalistes, c'est-
a-dire d'incrédules, d’infideles, d’hérétiques. Véritable anarchie
mystique, qui n'a méme plus le frein de la soumission 4 Rome:
car les mystiques que le pape désapprouve, ne craignent pas
de répliquer que le pape a besoin de se convertir; et ils prient
pour sa conversion, au lieu de lui obéir. Ces ennemis de la
raison et de lintellectualisme ont semé le vent de l'imagina-
tion, et ils récoltent la tempéte du piétisme révolté. Les erreurs
s’enchainent non moins que les vérités.

q



— B7

La tameuse dévotion donnan! donnani, qui consiste a pousser
les fideles qui veulent recevoir des faveurs de saint Antoine
ou autre saint, & déposer dans les troncs ad Aoc une somme
d’argent, a titre d’offrande ou d’action de graces, cette dévo-
tion, dis-je, «<a organisé a coups d’historiettes une réclame qui
fait penser invinciblement aux procédés des industriels en
faveur de leurs produits pharmaceutiques; elle a développé
dans beaucoup d’ames la confiance en la promesse d'argent,
au point de lui laisser prendre souvent le pas sur le senti-
ment religieux; elle a divulgué des anecdotes sans garanties
suffisantes et elle a exposé¢ les fideles & en tirer des conclu-
sions fausses qui obscurcissent chez eux la juste notion de la
priere et de nos autres rapports avec Dieul)». Cette dévotion
de vendeurs du temple a produit une littérature similaire,
toute d'anecdotes bizarres, de récits miraculeux dénués de
preuves, qui ont «créé chez leurs lecteurs habituels un état
d’esprit, une facilit¢ a tout croire, en un mot une crédulité
dont le danger a été démontré jusqu'a 1'évidence par le suc-
cés d'un mystificateur comme M. Léo Taxil». Telle est la théo-
logie qui dirige aujourd’hui les masses catholiques-romaines
des pays latins.

La dé¢cadence théologique a été encore activée par quel-
ques [Pevues spéciales: comme la « Revue des sciences ecclé-
siastiques », qui n’était guére qu'une succursale des congréga-
tions romaines; les <« Etudes religieuses» des jésuites, qui
jouaient a Paris le jeu de la «Civilta» a4 Rome; la «Revue
néo-thomiste », qui glorifiait subtilement la scolastique du moyen
age; le «Bulletin de St-Martin et de St-Benoit», qui, imbu de
Uesprit de I'école de Solesme, s’efforcait de répandre, sous le nom
d’«esprit liturgique », l'attachement le plus étroitement mes-
quin aux méticulosités des détails matériels du culte; etc.

De méme que le romantisme littéraire et artistique a
poussé au mépris de la raison et de la mesure, & la recherche
de l'effet extérieur, de la sonorité, de la couleur, du pittores-
que et du cliquetis des mots, les idées n’étant plus que vieux
jeu et le gofit chose bourgeoise, ainsi le romantisme, dans la
théologie ultramontaine, a conduit non les esprits, mais les

1) Tels sont les griefs formulés par M, Hemmer, méme dans la Semaiie r2/i-
gieuse de Paris, du 15 septembre 1900, malgré les éloges donnés a cette dévotion
par M. Jouve, qui en appelle a un bref de Léon XIII contre ses détracteurs.



— 228 —

imaginations, au triomphe des mots sur les idées, aux fausses
équivalences des mots, aux images insensées, aux métaphores
exagérées, aux sens accommodatices et fantaisistes en exégese,
aux légendes et aux falsifications en histoire, a4 la négation du
bon sens en dogmatique, aux excentricités en agiologie, a la
pompe théatrale en liturgie, a la théorie du plus grand nombre
comme critére de la catholicité, aux gros mots et aux injures
dans les discussions. En fait d'individualisme, on a fait des
personnalités 1a ol il aurait fallu faire des raisonnements; et,
au lieu de chercher a réfuter les erreurs, on s'est appliqué A
discréditer et a calomnier les adversaires.

De méme que les romantiques en littérature ont détesté
le XVII® siecle et se sont reportés au moyen age; ainsi, en
théologie, les romanistes ont déclaré Bossuet non moins « per-
ruque » que Racine, et ils n'ont plus juré que par la scolastique et
les dévotions du moyen age. Pie IX, qui connaissait le nom
de Thomas d’Aquin, a applaudi aux traductions francaises ae
la Sowume, qu'il ne connaissait pas, et Léon XIIT a exalté le
thomisme pour essayer de dissimuler son jésuitisme et son
molinisme. Les dominicains, les franciscains, les bénédictins
sont devenus a la mode dans le jeune clergé, qui s'est mis a
précher a la Lacordaire, c'est-a-dire en prenant les défauts de
Lacordaire, comme il s’est appliqué a défendre les idées du
premier Lamennais. Lamennais, dans sa premiére période, a
voulu abaisser les évéques pour exalter le pape,; et dans sa
seconde, il a voulu détruire le pape et le papisme pour res-
taurer le christianisme humanitaire ou universel. Les ultramon-
tains, méme ccux qui déclament contre le prétre breton
«orgueilleux et révolté», ne sont, gu'ils le veuillent ou non,
que «la queue» du premier Lamennais, selon le mot des gal-
licans de 1845. Ne vaudrait-il pas mieux étre avec la téte du
second?

Tels ont été les facheux effets du romantisme en théologie.
Quant a4 la science, clle a exercé une influence bienfaisante,
la du moins ou elle a été admise. Tout d'abord, Rome, fidele
a ses traditions obscurantistes ou de fausse science, a con-
damné le mouvement scientifique du XIXe® siécle, mouvement
qu’elle a confondu avec le matérialisme, le positivisme, la cri-
tique rationaliste et la libre-pensée négative. Presque tous les
théologiens qui ont ouvert leur théologie a la science, ont été,



en effet, condamnés par l'Index, et cela dans tous les pays.
En Allemagne, Hirscher en 1823 et 1849, Hermes en 1835,
Glinther en 1857, Knoodt, Baltzer, Huber, Braun en 1859, Car-
riere et Frohschammer dés 1854, Oischinger en 1859, Lasaulx
en 61, Pichler en 63, etc. En Ffrance, c’est une hécatombe. Je
laisse de coté les simples laiques, philosophes, savants, histo-
riens, comme Montlosier en 1826 et 1834, Quinet en 35, Miche-
let en 40, Dupin en 45, Huet en 55, Bordas-Demoulin en 56,
Cousin en 44, Sainte-Beuve pour son PFPort-Royval en 45, Va-
cherot en 50, Bouillet pour ses Diclionnairves en 52, Larousse
en 73, A. Comte en 64, Callet en 62, Pezzani en 65, Arthur
Mangin et Louis Figuier en 73, Lanfrey pour son ZHistoire
politique des papes en 75, méme l'excellente M™¢ Gréville en
82, etc. Je ne veux citer que quelques ecclésiastiques. Sans
remonter jusqu’a Daunou, qui fut condamné en 1819, ni a
I'éveque Grégoire qui le fut en 1827 et 1828, rappelons La-
mennais de 32 a 46, 'abbé Nicod et le chanoine Lequeux en 31,
I’abbé Laborde en 30 et 52, Bailly en 52, Guettée en 52 et 55,
Prompsault en 35, Bautain en 61, Michon de 60 a 66, l'abbé
Godard en 62, le chanoine Bertrand en 64, l'abbé Testory
en 65, I'abbé Migorel en 75, Mgr Chaillot en 82, etc. En Bel-
gique, de Potter en 1824, Fr. Laurent en 32 et 56, Ubaghs en 66,
Tiberghien en 80, etc. En /falie, Rosmini en 49, Gioberti en 52,
Prota Giurleo en 62, le P. Curci de 78 a 84, le chanoine
Audisio en 77, Campello et Savarese en 84, sans parler de Vera
en 76, de Mamiani en 81, etc. Pour ne pas rendre cette énu-
mération fastidieuse, je laisse de coté I'Espagne, le Portugal et
I’Angleterre.

I1 va de soi que les anciens-catholiques ont tous, ou & peu
prés, 'honneur de figurer dans le fameux /ndex. Il faut vrai-
ment, pour se faire une idée de 'impudence avec laquelle les
plus ignorants des cardinaux osent juger des ouvrages qu’ils
ne sauraient comprendre, et condamner des savants dont ils ne
seraient pas dignes d’allumer le bougeoir, il faut vraiment,
dis-je, étudier le superbe ouvrage de notre Reusch: Der Index
dev verbotenen Biicher '), C'est la démonstration péremptoire,
par des faits irrécusables, que Rome ne cherche pas la science,
mais seulement ce qui rentre dans son systéme d'idées pré-
concgues et arrétées, arrétées par son intérét et son ambition.

') Bonn, Max Cohen, 2 Bédnde in-8°, 1883 et 1885.



— 280 =

Ce n'est qu'apres le concile du Vatican et en présence de
I'appel des anciens-catholiques a la science exégétique, a la
science historique, a la science dogmatique, que Léon XIII
commen¢a a tolérer une certaine théologie scientifique, qui
plt, dans son espoir, contrebalancer celle des Decellinger, des
Reusch, des Langen, des Reinkens, des Friedrich, des Michelis,
des Herzog, des Weber, etc. C'est en 1877 seulement que I'abbé
Duchesne publia son FEfude sur le Liber Fontificalis et son
- Mémoire sur une mission au Mont Athos. Son Etude suy la lituy-
gie latine avant Charvlemagne n'est que de 1889. Son école, dite
¢cole critique, en opposition a I'école dite traditionniste, compte
quelques hommes de valeur, auxquels je me fais un plaisir de
rendre justice; mais nul n'ignore que Rome ne donne a ces
travailleurs qu'une liberté limitée, et qu'aussitdt que 'un d’entre
eux dépasse cette limite, fat-il 'abbé d’Hulst ou l'abbé ILoisy,
il est vite rappelé a l'ordre, c'est-a-dire au silence ou au men-
songe: c'est tout le choix qu'on lui donnel).

LLa science a ¢té plus efficace sur la théologie protestante
francaise. On en a vu les heureux effets dans les publications
luthériennes et calvinistes, notamment dans les études publiées
par la Revue chrétienne de Paris, par la Revue de théologie
de Montauban, par la Revue de philosophic el de théologic de
Lausanne, etc.

Bref, 'appel a la science est si général et si puissant que,
malgré les anathémes de Rome, il n’v a plus aujourd’hui d’autre
théologie qui compte que la théologie scientifique, celle a laquelle
les anciens-catholiques n'ont cessé¢ de se dévouer, celle que
nous avons constamment défendue dans cette Revie, et qui,
nous l'espérons, réussira a imposer partout, dans tous les
cercles théologiques, des méthodes toujours plus séveres et plus
exactes.

De ces deux courants romantique et scientifique, celui-ci
corrigeant celui-la et tous deux se complétant mutuellement,
s'est dégagé finalement un certain idéal, qui consiste a rendre
hommage avant tout a ce qui est rationnel et scientifique. Nul,
en effet, ne saurait, de nos jours, violer impunément cet idéal.
L’idéal dit mystique n’a lui-méme plus de prise sur les esprits
de quelque portée, des qu'il est contraire a la raison et a la

1) Voir la Revue, janvier 1902, p. 147-I134.



~ 231 —

science. C’est maintenant la raison seule qui doit avoir raison,
et la science seule qui peut donner le droit d’enseigner. Tout
dipléme provenant d'une autre origine, est actuellement nul
dans le monde de la pensée. Telle est l'immense conquéte
réalisée par l'esprit humain, au XIX¢ siécle, contre l'obscuran-
tisme et le pseudo-mysticisme. De 1a la nécessité, pour la t:éo-
logie qui veut avoir sa place dans le monde de la pensée,
d’étre réellement scientifique; et pour la religion qui veut étre
admise dans le méme monde, d'étre rationnelle, bienfaisante et
fraternelle. De la, également, pour 1'Eglise, 1a nécessité de res-
pecter les droits des consciences, de rendre aux fideles 'acti-
vité ecclésiastique qu'ils exercaient dans le christianisme pri-
mitif, d'étre par conséquent démocratique dans le grand sens
de ce mot si chrétien. Clest donc la résurrection du laicisme
religieux qu'il s’agit d'opérer, non certes contre le véritable
épiscopat, démocratique lui aussi (la ou les ¢évéques sont ¢lus
par les paroisses), mais pour aider les évéques dans leur pas-
toration et leur administration. Cette restauration des droits
religieux et ecclésiastiques des simples fideles, et aussi des
simples prétres que les évéques romanistes ont trop amoindris,
a €té tentée en FFrance par Tabaraud, les fréres Allignol et
plusieurs laiques, notamment de 1830 a 1850. Sous un certain
rapport, elle n’a que trop réussi, puisque c’est elle qui a per-
mis a Louis Veuillot de «fabriquer son dogme» de l'infaillibi-
lit¢ du pape et de mener les évéques a la baguette en les
terrorisant. Mais ce n'est pas 1a le vrai laicisme catholique,
qui doit étre soumis, lui aussi, non moins que les €évéques, au
critérium catholique, & la vraie foi et & la vraie science. Tel
a été un des buts de la réforme ancienne-catholique, et qui-
conque fréquente nos synodes sera convaincu, croyons nous,
que le but est atteint.

Quoi qu'il en soit, on peut dire que l'esprit du XVIII® siecle
a été corrigé et amélioré par celui du XIXe Le XVIII® siecle
avait légué, en effet, au XIXe, 1'Encvclopédie et avec elle une
foi absolue dans la raison raisonnante et dans l'infaillibilité de
la science. Or 1'Encyclopédie a été dépassée et corrigée; la
raison raisonnante a été abandonnée a cause de sa sécheresse,
de ses vides, de ses fausses abstractions; la science, tout en
faisant des merveilles dans l'ordre matériel, a montré et montre
encore son impuissance dans lordre moral. Il est donc vrai



— T e

que l'esprit du XVIII® siécle, ainsi résumé, n'a pas persisté
au XIXe® sauf dans quelques écrivains restés en infime mino-
rit¢. La critique étroite du XVIII® siécle a ¢té complétement
remplacée; nous critiquons moins arbitrairement, nous raison-
nons moins abstraitement, nous voyons mieux les puissances
et les impuissances de la science; dans cet état de choses, la
nécessité et le role de la religion bien comprise nous appa-
raissent plus exactement: nous lui reconnaissons sa raison
d'étre et ses droits, de par la nature humaine elle-méme. Il y
a donc eu, sous ce rapport, progres,

IIL.

Précisons davantage encore les points qui viennent d'étre
touchés d'une maniere trop générale, ct d’abord, ce qu’a été la
théologie catholique-romaine.

C’est un fait que la théologie dite gallicane a été vaincue
par la théologie vaticanesque. C'est 1a 1'événement capital de
la théologie au XIX°® siecle.

Le gallicanisme dégénéré de Bossuet était certainement
trop faible pour pouvoir se maintenir éternellement; il repo-
sait sur des principes entachés de trop d’illogicités et de trop
d’erreurs pour n'étre pas un jour réduit a 'impuissance !). Les
LLa Luzerne, les Grégoire, les Frayssinous, les Feutrier, les
Bouvier, les Emery, les Receveur, les Montlosier, les Bernier,
etc., avaient sans doute une valeur personnelle; mais c’était
leur systéme batard qui n'était pas viable. On pouvait espérer
qu'avec des ¢tudes plus approfondies et des caractéres plus
vigoureux on renoncerait a cette fausse situation pour revenir
a la source, a la véritable constitution de I'Eglise, au véritable
critérium catholique, qu’on connaissait encore, mais qu'on n’ap-
pliquait plus, et qu’alors la théologie gallicane, renouvelée dans
une exégese exacte et dans une dogmatique irréprochable,
redeviendrait vraiment catholique comme elle 1'était autrefois.
Malheureusement les événements se précipitérent, et ce réve
ne se réalisa pas. Le concile du Vatican, trés habilement pré-
paré par les jésuites, mené tambour battant par la bande veuil-
lotine, fut un véritable traquenard. Les Strossmayer furent

1) Voir la Revue, n° XX, 1897, p. 771-776: Ni wltrameontains, ni gallicans, ni
protestants, mais catheligues.



condamnés au silence malgré leur éloquence, les Darboyv
furent paralysés malgré leur prudence, les Dupanloup et les
Maret perdirent courage et se soumirent, eux, les évéques, les
juges! Ce fut une véritable abdication.

Je n’insiste pas sur les causes de ce guet-apens et de cette
abdication, parce qu'elles ne sont pas d’ordre théologique: le
coup monté par les ordres religieux, marionnettes entre les
mains des congrégations romaines et du pape; la terreur exer-
cée de longue date par les mises a l'index; les écrasements
pratiqués par la presse papiste et jésuitique contre les défen-
seurs des libertés de I'Eglise; la lacheté du gouvernement qui,
sous prétexte qu’il s’agissait de théologie, se déclarait incom-
pétent et s’en lavait les mains, tous ces procédés n'avaient
rien de doctrinal ni de scientifique, et aucun des arguments
des Janus, des Guettée, des Gratry, des Maret, etc., contre
linfaillibilité papale, n'a été réfuté sérieusement. On a insulté
leurs personnes, mais on a passé a coté de leurs theses.

Ce qu'il faut signaler ici, ce sont les conséquences fatales
et les conséquences heureuses de ce fait.

Les conséquences fatales furent: d'abord, chez les incré-
dules, une recrudescence d'incrédulité. « Voila donc, s’écrierent-
ils de toutes parts, comment on fabrique les dogmes! Nous
avons vu la conception, la gestation et la naissance du nou-
veau-né¢; nous en connaissons les coulisses, les trucs et la
«farce» (ludibrium vaticanuni). Tous les dogmes se valent.
Qui nous montrera que les anciens dogmes sont plus divins
que celui-ci? Donc, la dogmatique chrétienne n'est qu'une
invention humaine, disons le mot, une absurdité des théolo-
giens, dissimulant un znstrumentum regni.» Certes, 1'objection
n'est pas difficile a réfuter, mais encore taudrait-il que ceux
qui la font eussent la patience de faire 1'étude comparative
nécessaire entre la prétendue définition de 1870 et les défini-
tions des sept conciles cecuméniques de I'ancienne Eglise indi-
visée. Quant aux conciles papistes du I1X® au XVI® siecle, ils
ne valent pas mieux que celui du Vatican, et nous les aban-
donnons sans difficulté.

Ensuite, des conséquences plus fatales encore se produi-
sirent dans I'Eglise romaine elle-méme: 1° affaiblissement géné-
ral de la théologie: car, pour soutenir comme vérité divine
cette infaillibilité d'un homme, il a fallu mentir sur toute la



— 234 —

ligne, mentir en exégese, mentir en patrologie, mentir en his-
toire, fausser le critérium et la constitution de 1'Eglise, etc.
— 2° Décadence toute particuliere de l'apologétique, qui n'a
plus consisté qu’en un sentimentalisme creux, ou la nécessité
de la soumission aveugle est tout: «Si je suis dans l'erreur,
0 mon Dieu, c'est vous-méme qui m'y avez induit par votre
vicaire et par votre Eglise; deés lors je n’ai rien a me repro-
cher et ma conscience est en paix!» C'est le dernier mot de
Papologétique romaine. — 3° Accroissement de la supersti-
tion. La ou le vrai dogme est devenu impossible, il n’y a plus
de place, en effet, que pour la superstition. De 12 une recru-
descence de mariolatrie, de culte du sacré-cceur, de dévo-
tion aux miracles de la transsubstantiation (exposition et ado-
ration nocturnes); recrudescence du culte des saints: nouvelles
canonisations (et quelles canonisations! Un Benoit Labre sor-
dide, un Josaphat Kaucewicz, massacreur d’hérétiques, etc.),
nouvelle puissance de saint Joseph (dont l'immaculée-concep-
tion est en préparation), nouveaux privileges de saint Antoine
de Padoue, etc.; recrudescence des indulgences; recrudescence
de monachisme, de pseudo-mysticisme, de visions, d’apparitions,
de culte de La Salette, de Lourdes, etc. A Lourdes, comme a
Fourviéres et comme dans tous les pelerinages, la théologie
et la piété ne consistent plus qu'a acheter ou a vendre des
images, des statuettes, des médailles, des chapelets, des scapu-
laires, etc.

Cette immense faute du 18 juillet 1870 a cependant eu un
heureux résultat. Je ne parle pas, bien entendu, du résultat
pronostiqué par A. Comte, lorsqu’il a dit que l'infaillibilité du
pape serait une définition logique et méme bienfaisante, en
ce sens qu'en restreignant linspiration divine a un seul, elle
affranchirait d’autant le reste de 'humanité des préoccupations
théologiques! La prétendue définition de l'infaillibilité du pape
n’a nullement mis fin aux préoccupations théologiques chez les
hommes qui pensent; mais, effectivement, ellc a mis fin, comme
je viens de le montrer, a la théologie sérieuse et scientifique
dans 1'Eglise romaine. L’heureux résultat dont je veux parler
consiste en ce que la pseudo-définition du 18 juillet 1870,
comme un éclair qui fend la nue et qui met le ciel a
découvert, a déchiré le wvoile derriere lequel se cachait
le papisme, et fait tomber les écailles des yeux de tous les



235 —

anciens-catholiques qui croyaient pouvoir associer la papauté
romaine et le catholicisme vrai. Ce jour-la, ils ont wvu,
enfin, cette impossibilité; et voulant rester catholiques, ils ont
répudié cette papauté schismatique, hérétique, antichrétienne.
Ils se sont mis a 1'é¢tude pour voir s'ils ne se trompaient pas;
la véritable excégese, la véritable patristique, la véritable his-
toire leur ont donné raison. Ils ont alors entrepris 'ceuvre,
déja tant de fois tentée, mais cette fois dans des conditions
toutes nouvelles, de la réforme catholique: réforme qui est a
la fois une réforme disciplinaire et une réforme théologique.
Je n’ai point a faire ici I'histoire de cette double réforme, qui
heureusement tous les jours s'étend, se consolide et attire de
nouveaux adhérents. Depuis 1896, un nombre considérable de
prétres frangais sont sortis de Rome sous la direction de
M. Bourrier. Depuis 1900, le «Los von Rom», en Autriche,
retentit de plus en plus d'une frontiére a l'autre. Qui pourrait
prévoir aujourd’hui la fin de ce mouvement de réforme, sur-
tout si, comme nous l'espérons bien, 1'union entre les an-
ciens-catholiques d'Occident et les anciens-catholiques (ou
orthodoxes) d'Orient se réalise prochainement? C'est le cas de
répéter le mot connu et mystérieux: «[L’avenir est a Dieul!l»

En attendant, cet heureux résultat en a déja produit un
second dans le sein méme de I'Eglise romaine. J'ai déja signalé,
en effet, la petite phalange de théologiens sérieux et d'écri-
vains laborieux, qui, tout en laissant encore & part, trés soi-
gneusement, les fameux dogmes romains «intangibles» («sa-
crés ils sont, car personne n'y touche»), ne craignent pas
cependant d'y pratiquer de bonnes trouées dans la critique
historique, de sabrer, non moins que Launoy, les 1égendes du
bréviaire romain, de dire leur fait a dom Guéranger et a ses
pauvres [nstitutions liturgiques, etc., etc. Je ne saurais croire
que ce soit la le dernier mot de cette école critique; je crois
méme que, logiquement et 'amour de la vérité aidant, elle ira
beaucoup plus loin, si le pape «infaillible» la laisse faire.
Hélas! ce s7 n'est-il pas une chimeére? Comment le pape pour-
rait-il se laisser occire?

Il ne faut pas se faire illusion: la victoire du Vatican, du
18 juillet 1870, a été la consécration de l'union du papisme et
du jésuitisme, en d’autres termes, l'identification de 1'Eglise
romaine et de l'ultramontanisme jésuitique. Avant le nouveau



dogme, les deux institutions étaient distinctes et pouvaient
méme étre hostiles 'une a V'autre (elles 'ont été en plusieurs
cas, selon leurs intéréts réciproques); depuis, elles sont une
seule et méme chose, puisque la doctrine jésuitique de l'infail-
libilité papale est maintenant un dogme, c'est-a-dire une chose
essentielle, un élément divin, de 1'Eglise romaine. Est-ce un
mariage in extremis? L’avenir encore le dira. Quand on con-
nait tout le poison qui est caché dans la morale jésuitique et
dans l'histoire de ladite Compagnie, on doute que la malheu-
reuse Eglise romaine ait encore assez de force vraie pour y
résister. |

En présence de ces faits, il s’est cependant trouvé des
écrivains romanistes pour écrire les deux ouvrages intitulés:
Un siecle, monvement du monde de 1800 a 1900, et Un siecle
de I'Eglise de France, 1800-1900. Dans le premier, di a l'ini-
tiative de M. Péchenard, on raisonne ainsi: Pasteur et beau-
coup d’autres savants ont été catholiques, donc le catholicisme
romain est la science méme! Dans le second, du a M. Bau-
nard, toutes les superstitions papistes et tout le monachisme
dont je viens de parler sont représentés comme les plus belles
victoires que Rome ait jamais remportées. On se glorifie du
concordat de 1801, qui aurait été, dit-on, le relévement de
I'Eglise, et cela, au moment ol ce concordat va probablement
disparaitre! On met sa force dans les congrégations, a4 1'heure
ou un grand nombre doivent quitter la France! On anathé-
matise le gallicanisme, le jansénisme ct le protestantisme, «ces
trois nuits de gelée qui ont passé sur la piété chrétienne», et
cela, quand I'Eglise de Léon XIII, le grand diplomate dont
toute la théologie consiste en politique maladroite, subit les
plus manifestes échecs, méme en Italie, en Espagne, en Por-
tugal, en Belgique, etc.! Ce lyrisme de MM. Péchenard et Bau-
nard est une preuve de plus de la perspicacité et de la stireté
de critique dont sont doués les grands docteurs papistes de
France, depuis le lever de soleil du 18 juillet 1870! Ces deux
apologistes des triomphes de la papauté actuelle ne rappel-
lent-ils pas ces apologistes du pouvoir temporel du pape, qui
le proclamaient de droit divin et par conséquent nécessaire et
éternel, la veille méme du jour ou il s’effondra comme une
ruine treés humaine de l'ancien régime?

Je ne voudrais pas que Rome m’accusit d'avoir lironie



— 237 —

cruelle, et je me tais. Mais qu’'elle veuille bien lire la page sui-
vante, empruntée au Chrétien francais du b janvier 1901, Elle
verra si je suis seul de mon avis.

« Ceux qui ont suivi la marche en avant (nous dirions
plutét en arriere) du Romanisme depuis un demi-siecle, de
l'avenement de Pie IX (1846) jusqu’'en 1897, ont été témoins
des envahissements successifs de ce mysticisme propagé par
les moines de toute nuance. On s'appliquait a faire reculer le
romanisme vers le moyen age, en lui empruntant non ce qu'il
eut de grand, mais tout ce qu'il eut de petitesse et de supers-
tition.

» Des le début du regne de Pie IX, I'homme lige des Jé-
suites, apparurent les symptomes de la transformation qu'ils
voulaient faire subir a la piété catholique. Ils lancérent en
avant, comme ballon d’essai, la définition du dogme de 1'Im-
maculée-Conception, absurdité contre laquelle Bernard de Clair-
vaux s'était indigné au XII® sieécle, que les Dominicains du
XIII® avait repoussée, que 'on n'avait pas osé proposer au con-
cile de Trente au XVI® et qui semblait abandonnée depuis la
Réformation. Le 8 décembre 1854, en présence de plus de
400 éveques, le triomphe de ’absurde était consommeé, et Pie 1X,
du haut du baldaquin de Saint-Pierre, déclarait dogme de foi
ce que l'esprit ne pouvait admettre, ce que la piété des siécles
précédents avait repousseé,

» L'affaire avait si bien réussi que l'on ne pouvait s'ar-
réter en si beau chemin. Puisque le dogme de nouvelle inven-
tion avait été acclamé par la bigoterie inconsciente et par un
clerg¢ ignorant de la vieille théologie et de I'Ecriture inspiréc
de la Bible, les Jésuites pouvaient aller de l'avant et achever
le chef-d’'ccuvre par eux révé. Ils ne s'arrétérent pas un mo-
ment. A peine les lampions de 1'Immaculée-Conception étaient-
ils éteints, qu'ils poussaient Pie IX a affirmer les plus étranges
doctrines de politique religieuse et sociale dans le fameux
Syllabus de 1864. Ils y déclaraient la guerre & tous les pro-
grés sociaux, a la liberté de conscience, a la manifestation de
la pensée libre, &4 la Bible elle-méme et aux sociétés qui répan-
dent I'Evangile dans le monde. L’Eglise romaine, par ce fac-
tum indigeste et contraire au bon sens, reculait en arriére
jusqu’au temps des Grégoire VII, des Innocent III et des Boni-
face VIII. Rome entrait en insurrection contre ’humanité; les

Revue intern. de Théologie, Heft 38, 1902, 16



— 238 —

Jésuites affirmaient la prétention de la réduire entre les mains
du Pape a la passivité du fameux Perinde ac cadaver. 11 n'y
avait plus qu'un pas a faire, et il fut vite franchi; le 18 juillet 1870,
Rome rompait définitivement avec la saine raison en décrétant
le dogme extravagant de U'fufaillibilité personnelle du Pontife
vomain in rebus fidei et morum (dans les choses de la foi et
des meceurs).

» L'édifice était complet, quant au dogme: les ornements
qui devaient le revétir étaient déja a pied d'ccuvre, préts a étre
mis en place. Apreés avoir insulté a la raison, il n'y avait plus
qu'a froisser le sens moral et religieux. On n'y manqua pas.
Les Jésuites ou autres moines ont toujours recherché les dévo-
tions que nous appellerions de bas étage; les oripeaux de la
superstition leur ont toujours semblé nécessaires pour agir
sur les masses ignorantes que personne n'instruit et qu'on
illusionne ais¢ément par les fantasmagories soi-disant religieuses.

» En 1846, on inventa la Salette et sa madone, au cos-
tume ridicule, qui annonce la pourriture des pommes de tevre
a de petits bergers de Corps en Dauphiné; en 1857 apparait
au bord du Gave la madone de Lourdes; puis c'est Margue-
rite-Marie Alacoque, & Paray-le-Monial, et le culte du viscere
cardiaque (textuel) de Jésus; puis encore le Patronage de Saint-
Joseph, et enfin, brochant sur le tout, I'exploitation du Miracle
a Lourdes, a Corps, a Paray-le-Monial et jusqu'au fond de
I'Ardeche a La Louvrée, au tombeau du jésuite Jean-Frangois
Régis. Ajoutons a tous ces marchés ouverts, les dévotions mys-
tiques, les éjaculations amoureuses au Sacré-Coeur, les scapu-
laires de toutes couleurs, les rosaires de Marie, de Joseph et
la béatification du paresseux et pouilleux Benoit-Joseph Labre.
J'en oublie sans doute, mais cette énumération suffit, pour dé-
montrer a quel point le Jésuitisme et le Monachisme ont amené
la piété soi-disant chrétienne au sein du Romanisme. Tous les
moyens de publicité et de propagande sont employés & la fois:
journalisme, peélerinages, ventes de médailles de tout métal et
de tout format, sermons spéciaux, brochures menacgantes ou
mielleuses, tout sert a cet avilissement de la croyance reli-
gieuse. Saint Antoine de Padoue tient pour le moment le record
de la piété! Il fait retrouver les objets perdus (c'est sa vieille
mission), procure succés aux examens littéraires ou scienti-
fiques, dirige la pensée des chefs pour l'avancement de ses



— 239 —

clients, etc. Clest le saint & la mode: pourvu qu'on le prie
bien, il exauce toujours qui lui apporte une miche de pain.
Les Freres de I'Assomption sont les grands faiseurs et la
Croix est leur organe distingué, d'une exquise politesse envers
quiconque contredit 4 leurs stupides et rusées momeries. »

IV.

Aprés les considérations qui précedent, nous sommes a
méme, je crois, de répondre a la question suivante: Quel a
¢té le role théologique de la France au XIXe siecle?

Ecartons d'abord le gouvernement, qui n'a jamais voulu
jouer un role théologique proprement dit, Disons toutefois qu’il
a joué un rdle politico-ecclésiastique déplorable, en ce sens
que, loin d’enrayer les faux principes et les empiétements de
Rome (ce qu'il aurait da faire s'il efit eu souci de rester fidele
aux traditions et aux aspirations de la nation francaise), il les
a favorisés, soit indirectement par sa faiblesse et son indifté-
rence, soit méme directement par une fausse politique. Faible
a été Napoléon I°*: qu'avait-il besoin d'un concordat? Il a re-
connu plus tard, du reste, que ce concordat avait été la grande
faute de son régne. Il s'est mis en colére contre le pape, comme
si la colere remédiait &4 quoi que ce soit; ce qu'il fallait, ce
n'était pas de 'emportement contre un homme, mais une action
intelligente et énergique contre linstitution méme de la pa-
pauté. Faible a été la Restauration. Faible, le gouvernement
de Louis-Philippe, malgré ses beaux discours, monnaie habi-
tuelle avec laquelle on remplace l'action en France. Faible, la
République de 1848. Tres faible, 'empire de Napoléon III.
Plus faible encore, la III* République des Thiers, des Jules
Simon, des Freycinet, des Spuller et méme des Waldeck-Rous-
seau, dont les demi-mesures ne sont que des onguents la ou
1l faudrait le bistouri du chirurgien sauveur.

Précisons. Le gouvernement francais, en s’obstinant & main-
tenir le concordat de 1801, sous prétexte d'éviter la guerre
avec le clergé, a été, de fait, maladroit, puisqu'il n'a pas su
éviter cette guerre. Le gouvernement n'a su faire respecter
ni le concordat, ni les articles organiques; les évéques les ont
violés a leur gré. Il n’a pas su user de ses Facultés de théo-
logie, qui auraient di étre pour lui des instruments de propa-
gande, en faveur d'une saine théologie, du respect des tradi-



DA =

tions de 1'Eglise nationale, du respect des droits de I1'Etat,
etc. Il n'a pas su inspecter les séminaires, grands et petits,
comme il aurait da le faire, pour y fortifier les études et pour
préparer au pays un clergé instruit et vraiment patriote. Il
a poussé linintelligence de la situation jusqu’a supprimer les.
Facultés de théologie catholique, sous prétexte qu’elles étaient
en pleine décadence. N'aurait-il pas dfi, au contraire, les forti-
fier en mettant a leur téte des hommes de science? et, s’il n'en
avait pas, ne pouvait-il pas en former? Ce devoir était d’au-
tant plus impérieux que l'enseignement de la théologie était,
dans les grands séminaires, d'une faiblesse extréme: insuffi-
sance des maitres et des manuels, fermeture des bibliothéques,
impossibilité de consulter les sources de I'histoire et les ceuvres
des Petres, de controler les textes, de vérifier les faits, absence
compléte de toute critique séricuse, etc. En outre, le gouvernement
s’est croisé les bras en face des intrigues du concile du Vati-
can, et il n'a pas su défendre les éveéques et les curés qui
eussent ¢été pour lui des appuis. Il n'a su lancer que quelques
déclarations d’appels comme d’abus, dont riaient les ¢évéques
mémes qui en ¢étaient l'objet?). I s’est contenté, contre les
curés rebelles, de quelques suppressions de traitements, sup-
pressions qu'il savait parfaitement inefficaces. Contre ces mémes.
curés, il n'a jamais soutenu les communes, dont il aurait da,
au contraire, protéger les droits et les libertés. La plupart du
temps, il a nommé aux évéchés vacants des créatures de Rome,
secrétement patronnées par les jésuites et les jésuitesses. Jamais
il n'a su ni utiliser contre l'ultramontanisme les trésors qu’il
possede dans ses archives diplomatiques et ailleurs, ni favori-
ser les publications libérales et anticléricales qui eussent ¢clairé
le peuple et assaini le pays.

On comprend aisément quelle théologie les jésuites et leur

1 Tous les journaux francais parlent sur ce point comme le correspondant
parisien du Fowrnal de Genéve. «1Etat, a-t-il dit (n° du 21 aolt 1896), en bran-
dissant cette arme rowillie, trouvée dans l'arsenal de la vieille monarchie, qu'on
appelle la poursuite comme d’abus, n’est pas trés loin d’appréter a 7ére, méme a ses
adversaires. Que si, dans les articles organiques, il y a telle stipulation nettement
contraire & la liberté comme a la publicité du culte garanties par lart, 1°* du con-
cordat, que le Saint-Siége en demande la revision. Que l'on trouve n’importe quelle
solution, mais qu'on en trouve une, La situation actuelle est adsurde, presque ridicul,
et loin de présager la pacification religieuse, elle n’est qu'une arme de plus aux
mains des adversaires de tout culte reconnu, Le plus sir moyen de mener a la
dénonciation du concordat est de le garder et de 'entendre £/ gus/. »



— 241 —

parti ont su développer dans un tel milieu. Pour en avoir une
idée exacte, distinguons le role et l'attitude des laiques, le
Tole et l'attitude du clergé.

Parmi les laiques, les uns (et ce furent les plus nombreux)
se montrerent parfaitement indifférents. Leur unique théologie
a été lindifférence en matiere de religion, avec son cortege
de sophismes dans le but de faire passer la lacheté pour la
sagesse, et l'absence de religion positive pour la pensée libre.
Hélas! ce n’était pas la pensée libre, c'était la libre-pensée.
Cette theése libre-penseuse a tenu une place considérable dans
la presse antichrétienne.

Il faut remarquer que ces laiques, en s’'abstenant de toute
action dans I'Eglise, ont cédé leur place, soit au clergé, qui
s'est fortifi¢ de cette défection, soit aux laTques remuants, qui,
n'étant plus arrétés par personne, sont devenus facilement
fanatiques et superstitieux, au point de forcer souvent le clergé
modéré a sortir de sa modération, a déployer plus de zele
dans la voie erronée qu'ils parcouraient, eux, au pas de course.
Cette seconde catégorie de laiques, plus fanatiques que simples
dilettantes, faisaient de la théologie sans en connaitre les pre-
miers éléments, ou faussaient le peu qu'ils en savaient. Clest
ce gachis d'idées qui a rempli les journaux papistes, méme les
plus grands (j'entends les plus volumineux), comme 1'Univers
et le Monde, a ce point que les journaux religieux modérés
ont d finir, comme 1'Ami de la religion, par emboiter le pas
aux précédents ou disparaitre. [.a postérité, si tant est qu’elle
s'en occupe, jugera un jour les sentences jaculatoires des Veuil-
lot, des Dulac, des Coquille, des Gautier, des Aubineau, des
Chantrel, etc., comme nous jugeons aujourd’hui les «sentences»
de Pierre Lombard, les «décisions» puériles des scotistes et
des thomistes, la science physico-chimique et philosophique
d’Albert dit le Grand, les élucubrations théologiques des Ray-
mond Lulle, des Jean de Chaleur, des Denis Soullechat, des
Pierre d'Auvergne, etc.

Ces ultramontains fanatiques, quelquefois trés lettrés de
forme, comme Veuillot, mais prodigieusement ignorants quant
aux ¢léments mémes de la théologie, sont devenus tellement
compromettants pour la religion en général et pour le catho-
licisme en particulier, qu'une école catholique libérale s’est
fondée pour répliquer a leurs «engueulements» par une littés



— 242 —

rature respectueuse, a leurs sophismes par des essais de théo-
logie convenable, Telle a été 1'école catholique-libérale du
Correspondant, représentée par d’anciens ultramontains désil-
lusionnés, qui, rompant avec leur premiére maniére et voyant
enfin ou leur ultramontanisme de jeunesse les entrainait, sont
revenus a des idées moins erronées, a un libéralisme a l'eau
de rose, qui consistait & remplacer la science par I'habileté,
habileté qui se bornait, du reste, & chercher le moyen de s'as-
seoir entre deux chaises, entre la chaise gallicane qu'ils ne
voulaient pas et la chaise ultramontaine qu'ils ne voulaient
plus. Ce moyen, ils le trouvérent jusqu'au concile du Vatican;
mais ce concile rapprocha tellement les deux chaises qu'il
n'y eut plus moyen de s'asseoir entre elles. La chaise galli-
cane fut méme escamotée et la chaise ultramontaine seule fut
permise.

Les de Falloux, les de Broglie, les Augustin Cochin ayant
ainsi disparu, d’autres libéraux reprirent 1'épée, une épée libé-
rale plus acérée, et ne craignirent pas de faire assaut contre
le cléricalisme ultramontain. « Lie cléricalisme, voila 'ennemi! »
Ce cri de guerre, que Gambetta n'inventa pas, mais qu'il ren-
dit célebre, irrita naturellement les cléricaux, qui répliquerent
par un autre cri: «Le libéralisme, voila I'ennemi! » Les trente
dernieres années du XIX°® siecle se passérent A répercuter ce
double écho. La France en fut trés divisée et tres affaiblie
politiquement, religieusement et théologiquement. La théologie
moribonde du Correspondant s’exhala en des theses d’agonie.
On fonda, pour y suppléer, des Revues nouvelles: Revue
d’histoire et de littérature religieuses, Revue du clevgé fran-
cais, etc., qui essayerent de rendre un peu de vie 4 la théo-
logie libérale, mais qui lachent pied & la premiére menace du
jésuitisme. Ce sont toujours les FEfudes religieuses des jésuites,
qui, avec les trés anciennes Annales de philosophie chréiienne
et quelques autres, ménent la danse romaine.

Dans cet état de choses, de nombreux prétres, fatigués de
cette lutte stérile et peu idéale, sont sortis de I'Eglise romaine,
quelques-uns méme de l'Eglise catholique, et se sont adonnés
a4 une théologie semi-protestante, semi-catholique, semi-ratio-
naliste, qui ne saurait longtemps vivre dans cette confusion.
Certaines paroisses, d’autre part, se sont faites nettement pro-
testantes,



J

= O

G
|

Telles ont été les fautes des catholiques laiques et leurs
résultats: les uns par leur indifférentisme religieux, les autres
par leur fanatisme religieux, tous a peu prés par leur con-
naissance insuffisante des questions religieuses, ont provoqué
entre le cléricalisme et le libéralisme un conflit, qui ne pourra
finir que par la mort de l'un des combattants. En attendant
cette mort, c'est la France, I'Eglise, la religion et la saine
théologie qui en souffrent.

Quant au clergé, son role a ¢été plus désastreux encore:

1° 11 a manqué de respect a son passé, a sa vieille Eglise,
a ses ancétres religieux, & ses saintes traditions. Lorsque Gui-
zot a dit que I'Eglise catholique est une école de respect, ou
bien il n’a pas voulu parler de I'Eglise ultramontaine, ou bien
il ne la connaissait pas. En tout cas, la rupture du clergé
ultramontain avec le passé et avec la théologie catholique
d'autrefois est officiellement consommée; il vogue en pleine
théologie néo-catholique.

20 Il a faussé le principe d'autorité dans I'Eglise, en le
placant non plus dans I'Eglise méme (suivant cette parole du
Christ: Dic Ecclesice), mais dans le pape, et en osant déclarer
ce pape infaillible, source de la juridiction, régle de la foi, etc.
C’est I'anéantissement du catholicisme dans 1'Eglise romaine.
Le clergé a poussé l'ignorance de la théologie jusqu'a com-
mettre cette confusion incroyable et impardonnable.

3° 11 a abjuré les droits du sacerdoce, en laissant immoler
les prétres théologiens par les évéques, par les jésuites et par
Rome, en acceptant les prétendues décisions de I'lndex, en accep-
tant surtout la position fausse et antithéologique que les évéques
«grands seigneurs» ont faite aux simples prétres. Le congres
de Bourges, en 1900, a essayé¢, il est vrai, de réparer cette
faute; mais c’est encore une question de savoir si ce congres
n'est qu'un commencement, ou s'il n’est pas déja une fin.

4° Le clergé a laissé fausser par les Rohrbacher, par les
Bouix, par les André, par les Guéranger et autres, le grand
principe de la tradition catholique, qui était la base de son
Eglise; il a méconnu et abandonné dans la pratique le crité-
rium catholique, qui était la clef de son orthodoxie. La peur
des condamnations de I'Index, le désir de plaire & Rome, d’en
obtenir un titre ou une faveur, la soif de 1'épiscopat et des bas



— PRE —

violets, surtout des bas rouges, 1'a poussé dans cette lacheté
et dans cette trahison.

5° Il a laissé fausser la notion du surnaturel en l'identi-
fiant avec la notion du miracle, et en multipliant les miracles
a foison, croyant par la glorifier et répandre le surnaturel méme.
Hélas! il n'a guere répandu que l'incrédulité.

6° En méme temps qu'il a provoqué une recrudescence
d'incrédulité et méme d'athéisme, il a provoqué une recru-
descence extraordinaire de superstition par ses faux miracles,
ses fausses apparitions, ses fausses médailles miraculeuses, ses
fausses légendes, ses fausses indulgences, ses fausses dévo-
tions, etc. '

7° Il a considérablement ébranlé la foi chrétienne et affaibli
la théologie chrétienne, en reléguant au second plan la média-
tion du Christ, en mettant de fait, dans la pratique, celle de
Marie au premier, en multipliant outre mesure les fétes des
saints, et en donnant au culte des saints une portée nouvelle
et excessive. Il a, du reste, effacé aussi la médiation du
Christ par celle du pape, qui est maintenant la source des
dogmes, et par celle du prétre, qui est maintenant le remet-
teur des péchés et le transsubstantiateur de l'eucharistie.

8° De méme qu’il a laissé transformer 1I'Eglise catholique
en Eglise romaine, ou plutot en papauté militante (qu'il appelle
Ecclesia militans), ainsi a-t-il laissé transformer la théologie
scientifique en théologie de combat, remplacant la clarté par
l'agression, la démonstration par linjure, l'esprit de foi par
I'esprit de parti, les theses par les personnalités, les argu-
ments par les anatheémes, les textes de 'Evangile et des Peéres
par les bulles des papes et par les «décisions» de la curie
romaine.

9¢ Il a considérablement renchéri sur le concile de Trente
et aggraveé les erreurs de ce concile en acceptant les nou-
veaux dogmes de 1870, en se faisant le distributeur des nou-
velles indulgences, en préchant dans les coniréries les préten-
dus miracles eucharistiques connexes a la transsubstantiation
matérielle, etc.

10° 11 a singulierement abaissé les esprits, le sien avant
tout, en consentant a placer l'idéal chrétien dans le scolasti-
cisme du moyen age, dans le monachisme corrompu de cette
époque, dans une théologie entantine qui reposait sur les théo-



ries de la matiére premiere, des formes substantielles, des
accidents absolus, ainsi que sur une fausse astronomie, sur une
fausse philosophie, sur une ignorance compléte des lois de la
nature, sur une notion insensée du miracle, sur une conception
puérile du monde, etc.

Il faut rendre hommage toutefois & quelques éditeurs, aux
Migne, aux Vives, aux Palmé, aux Mame, qui auraient pu
rendre d'immenses services a4 la vérité c¢t a la science théo-
logique, mais qui, a cot¢ d'excellentes publications, ont mal-
heureusement ¢édité aussi une quantit¢ d’ccuvres ridicules et
malsaines, qui, avec les romans naturalistes, seront la honte
du siecle.

V.

Apres ce passif, analysons l'actif.

En premier lieu, il faut saluer l'apparition d'une nouvelle
science théologique: la science des religions. Jusqu'ici il n'y avait
que des descriptions de cultes, des recueils de traditions, des indi-
cations de croyances, tout cela décousu, péle-méle, sans aucune
méthode scientitique. C'est 'Allemand Creuzer qui, de 1810 a
1812, a jeté les premiéres bases de cette science par sa Sym-
bolique et Mvthologie des peuples de l'antiquité et surtout des
Grecs. Sans doute Dupuis avait déja publié en 1795 son Ori-
gine de tous les cultes, mais la fantaisie y étouffait trop lhis-
toire pour qu'on pht y voir une ceuvre scientifique. Vinrent
ensuite Benjamin Constant avec [la Religion considérée dans
sa source, ses formes el ses développeiments (1824-1830); Ottfried
Miller, avec ses Frolégoménes d'une myvihologie scientifique
(1823) et son Histoire de la littérature grecque (1841); Max
Miiller (école philologique), Taylor et Lang (école anthropolo-
gique), Tiele (école historique), avec leurs nombreux ouvrages;
puis Albert Réville, etc. Sans doute, cette science est encore
trés imparfaite; cependant elle est déja un titre de gloire théo-
logico-scientifique pour le XIX°® siecle. Au XIX°® siecle, en effet,
cn a mieux compris, méme dans I'Eglise romaine, que la théo-
logie ne pouvait plus étre une simple «harmonistique » ou
concordance de la révélation surnaturelle d’apres les vues plus
ou moins «accommodatices » de tels ou tels théologiens, mais
qu'elle doit étre, avant tout, une science de la religion et des



— 246 —

religions, science fondée sur l'histoire objectivement étudiée,
sur la philosophie exacte et sur la psychologie réelle?).

Ensuite, il faut reconnaitre comme un fait important, plus
important pour l'avenir que pour le présent, 1'établissement
de la Réforme catholique, Réforme triple: 1° en théologie;
2¢ dans I'Eglise et la discipline; 3° dans I'ccuvre de 1'union des
Eglises.

Depuis 1870, les anciens-catholiques ont travaillé a la ré-
forme catholique de la théologie par l'application du critérium
catholique, c'est-a-dire par la distinction du dogme et des sim-
ples spéculations théologiques, dans toutes les questions discu-
tées. Il suffit d’étudier nos livres, notre Deuischer Merkitr, notre
Revue internationale de théologie, notre Katholik, notre Catho-
ligue national et nos autres journaux, ainsi que nos cours de
théologie a la Facult¢ catholique de Berne, et aux séminaires
de Bonn et d’Amersfoort, pour constater que cette réforme est
en bonne voie. Les résultats en sont déja visibles, non seule-
ment dans le jeune et laborieux clergé qui a été instruit et
form¢é a4 Berne, & Bonn et &4 Amersfoort, mais encore dans les
sorties de Rome en Autriche et en France, et dans les efforts
de la jeune école critique (catholique-romaine) dont jai parlé
plus haut, efforts pour contrebalancer autant que possible, tout
au moins pour imiter le nouveau mouvement de théologie scien-
tifique, et pour tacher de donner confiance et satisfaction aux
esprits sérieux de 1'Eglise romaine,

I1 faut remarquer cette position, toute nouvelle en Occi-
dent, de la théologie ancienne-catholique. Jusqu'ici Rome avait
¢té attaquée, soit par les incrédules, parce qu’ils ¢taient hos-
tiles au christianisme méme, soit par les protestants, parce
qu'ils étaient hostiles au catholicisme, tandis que les anciens-
catholiques l'attaquent parce qu'ils sont & la fois chrétiens et
catholiques. Dans le premier cas, Rome, loin d'étre ¢branlée,
avait 'avantage d’étre défendue par tous les chrétiens; dans
le second, 'avantage d’étre défendue par tous les catholiques.
Dans le troisieme, la situation est tout autre: Rome a l'incon-
vénient d'étre attaquée et au nom du christianisme, et au nom
du catholicisme, en sorte que, sur ce nouveau champ de ba-

1) Voir 'étude de M. J. Réville sur Zla Sétuation actuslle de Uenseignement de
lhistoire des religions (dans les Actes du Congres d’histoire des religions), Paris 1900,
p. 165-181.



— B —

taille, elle n’est plus défendue que par les romanistes purs.
Voila pourquoi elle fait tant d’efforts pour identifier le roma-
nisme avec le catholicisme et avec le christianisme, et pour
faire croire aux chrétiens et aux catholiques que, s'ils veulent
étre chrétiens et catholiques, ils doivent aussi étre romanistes.
Elle n'y réussira pas: le masque romaniste est tombé, le visage
papiste est & découvert, le jésuitisme est en pleine lumiere;
griace au coup d'Etat du 18 juillet 1870, tous les voiles sont
déchirés, et il est démontré, a quiconque veut regarder, que
le vrai christianisme et le vrai catholicisme sont antipapistes.
Ce n'est plus que par une vieille routine, qui finira certaine-
ment par disparaitre, que l'on dit le «catholicisme » en par-
lant du romanisme et «1'Eglise» en parlant de I'Eglise romaine.
Les anciens-catholiques ont donc trouvé le joint et le vrai
défaut de la cuirasse; ils ont frappé au bon endroit. Aussi
l'auguste «Idole du Vatican» les déteste-t-elle de sa haine la
plus « sainte» et tout son parti les comble-t-il de ses injures
les plus remarquables; les protestants ne sont plus que des
« fréres séparés», mais les anciens-catholiques sont de véritables
loups dans le bercail, intrus, apostats, suppdts de Satan, etc.
On voit la différence entre les deux théologies.

Cette réforme théologique est aussi une réforme ecclésias-
tique et disciplinaire. J'ai déja expos¢ ses résultats!). Nous,
anciens-catholiques, nous avons démontré qu'on peut et méme
qu'on doit étre catholique sans le pape et contre le pape; que
la papauté romaine actuelle est une institution anticatholique;
que le véritable épiscopat chrétien doit é&tre non pas au-des-
sus de I'Eglise, mais dans I'Eglise et uni a I'Eglise, laquelle
est essentiellement une démocratie, en ce sens que, sous leur
chef unique, J.-C., tous les membres de 1'Eglise, simples fideles
et hiérarchistes, doivent exercer leurs droits et pratiquer leurs
devoirs en commun. Nous avons démontré que les prétres ca-
tholiques ont le droit de se marier et qu'ils peuvent le reven-
diquer suivant la discipline des Eglises particulieres auxquelles
ils appartiennent. Nous avons aboli le honteux trafic des messes,
ainsi que tout casuel dans l'administration des sacrements.
Nous avons supprimé 1'impdt des chaises dans les églises et
tout ce qui rappelle les vendeurs du temple. Tout en mainte-

) Voir la Revwe, n° 19, 1897, p. 506-321.



wx PME s

nant les cérémonies du culte catholique, nous en avons écarté
les pompes mondaines, qui font dévier 1'attention et la piété,
et qui sentent plus le théatre et le paganisme que le temple
du vrai Dieu.

La question de l'union des Eglises chrétiennes, faussement
et hypocritement posée par Rome (Rome poursuivant non
I'union, mais sa propre domination sur les Eglises dites unies),
a ¢té rétablie par nous sur son véritable terrain. Il suffit, en
effet, de lire les Actes de nos congres internationaux de Co-
logne, Lucerne, Rotterdam et Vienne, les Rapports des confé-
rences de Bonn, ceux des Commissions de Rotterdam et de
St-Pétersbourg, les travaux de la Kevie sur cette question,
pour constater que plusieurs malentendus ou préjugés ont été
dissipés, que les Eglises indépendantes de Rome se connais-
sent mieux qu'auparavant, et que bientot, il faut U'espérer, tous
les obstacles seront levés, Entre les anciens-catholiques et les
orthodoxes d’Orient, toute difficult¢ dogmatique a disparu; les
seules qui restent portent sur de simples spéculations théolo-
giques et sur des divergences liturgiques; or, lorsqu’on aura bien
compris Vuna fides, V'unus Christus, Vinum baptisma, U'in ne-
cessariis unitas, V'in dubiis libertas, Vin omnibus caritas, le
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus credilum est, on
verra clairement que les difficultés en question n'en sont pas.
Ce n'’est donc pas une affaire de principes, mais une simple
affaire de temps, d'explications et de patience. Les anglicans,
malheureusement trop absorbés par leurs divisions ecclésias-
tiques intérieures et par leurs guerres extéricures, semblent ne plus
accorder a I'ceuvre de la Rétorme catholique, ni méme a 'union
des Eglises chrétiennes entreprise par cette réforme, la méme
attention qu'autrefois; cet état de choses, je n'ose dire cette
disposition des esprits, a nui a la tractation des questions pen-
dantes. Avec les protestants, les difficultés sont plus grandes,
malgré les sympathies personnelles qui unissent beaucoup
d'entre eux et beaucoup d'anciens-catholiques; ces difficultés
viennent particulierement des divisions dogmatiques ou prin-
cipielles qui régnent entre les Eglises protestantes, et des
formes liturgiques et ecclésiastiques des XVI¢ et XVII¢ siecles,
que beaucoup de protestants veulent maintenir encore et impo-
ser. Toute union ecclésiastique sur ce terrain et dans ces
conditions semble impossible. I1 faut laisser au temps, a l'ex-



— 249 —

périence, a l'histoire, et surtout a la grace de Dieu, qui seule
touche les cceurs, le soin d’ouvrir de nouveaux horizons et de
créer des besoins nouveaux.

En troisieme lieu, il faut porter a l'actif théologique et re-
ligieux du XIX® sieécle le travail d'un grand nombre d'esprits,
travail de conscience qui les ¢loigne de plus en plus des
erreurs romaines et les rapproche toujours davantage du vrai
christianisme, si rationnel, si sage, si philosophique et en lui-
méme si moralisateur. Pour ne citer que quelques noms, rap-
pelons les Lamennais, les Lacordaire, les Montalembert, les
de IFalloux, les Darboy, qui, tout d’abord ultramontains, sont
devenus peu a peu libéraux et antiultramontains. Rappelons
les Bordas-Demoulin, les Huet, les Guettée, les Laborde, les
Prompsault, les Chatel, etc., qui sont allés plus loin sur le
chemin de la vérité, en ce sens qu'ils n’ont pas craint de rompre
avec Rome. Rappelons le mouvement ancien-catholique, qui,
dans les pays de langue francaise et notamment en France,
n'a pas remporté, il est vrai, les succes qu’il aurait pu rem-
porter, et cela pour des causes que j'expliquerai un jour, causes
surtout étrangeres a ce mouvement et qui ne font que l'en-
traver momentanément, mais ne sauraient le détruire. Rappe-
lons les récentes sorties de Rome, qui se continuent encore
en France, en Autriche, en Italie, en Espagne, en Portugal, etc.,
et qui sont loin d’étre un dernier mot. Cet enchainement de
faits ne saurait rester inapercu dans l'histoire.

En quatriéme lieu, il faut signaler un état d'ame qui im-
plique plusieurs progrés moraux incontestables. Cet état d'ame
consiste en ce que la société actuelle se révolte de plus en plus,
méme publiquement, contre certaines hypocrisies dont Rome
bénéficiait jusqu’ici.

L’hypocrisie qui associe le vice a la religion était déja
odieux au XVII® siecle, et Moliere I'a flétrie dans son Zarfufe.
Elle a néanmoins persisté, au XVIII¢, dans les abbés de cour
et le clergé mondain, ainsi que chez de nombreux laiques.
Aujourd’hui, nous ne tolérons plus de pareils scandales. Ce
qui était possible au temps de la marquise de Brinvilliers, de
Mme de Montespan, de Mazarin, de Richelieu, de Dubois, etc.,
ne le serait plus de nos jours. Ce mélange de criminalité et
de dévotion souleéverait la réprobation universelle.

De méme la casuistique jésuitique ne pourrait plus se



— 250 —

pratiquer au grand jour comme au temps de Pascal et de Bos-
suet. Nous n'en ririons plus comme a I'époque des Frovinciales.
Nous prendrions les choses plus au tragique, comme on l'a fait
dans Taffaire Dreyfus.

Lassociation de la religion et de la politique nous est
aussi de plus en plus odieuse. C'est en grande partie l'abus
gu'en a fait Napoléon I¢r qui a contribué a la discréditer et
qui a inspiré a Lanfrey ses sévérités. Or, si cette association
pratiquée par les hommes politiques nous est odieuse a ce point,
combien ne nous indigne-t-elle pas quand c’est un pape qui,
sous prétexte de sanctifier la politique par la religion, subor-
donne les intéréts de la religion a la politique, reste muet en
face des massacres et des iniquités, lui, le prétendu vicaire du
Christ, et pactise avec les ennemis avérés du christianisme
quand il a ses intéréts politiques a ménager! C'est un fait que
Léon XIII n'a ¢té qu'un pape politique; que presque toutes
ses encycliques et ses instructions n'ont roulé que sur des
questions sociales et politiques; que, sous sa direction, son
clergé s’est mélé aux batailles politiques; que, pour pallier
cette corruption de la religion, on a donné le nom de Croix
aux feuilles politiques de ce parti, comme on a donné le nom
de Jésus a la compagnie qui dénature le christianisme. C'est
un fait que, dans les élections politiques, le parti ultramontain
donne la main aux socialistes antichrétiens; qu’on voit ainsi
Panarchie religieuse et ecclésiastique, internationale noire, unie
a l'anarchie sociale, internationale rouge. Or, de telles asso-
ciations scandalisent de plus en plus. On s'est récrié en enten-
dant M. Brunetiére se rallier au catholicisme romain, non par
foi religieuse, mais uniquement par politique; plus encore en
voyant M. Soury, auteur d'un livre ol Jésus est représenté
comme un détraqué rebelle aux lois et «ayant deux fois mé-
rité la mort», se déclarer clérical, mais, il le dit hautement,
clérical sans la foi, et méme clérical athée'!). On devine aisé-
ment quelle théologie doit fleurir dans ce milieu.

Ce qui est un véritable progrés moral et religieux, c'est
le mépris que soulévent partout ces mésalliances contre nature.
Ce mépris et cette indignation sont les preuves d'une notion
plus pure, plus élevée, plus idéale de la religion et de 'Eglise,

Y Voir le Yournal de Genéve du 6 octobre 1901.



.

partant d’'une théologie plus vraie et plus morale, qui se répand
dans la société malgré tous les mensonges et tous les crimes
sociaux. Certes, les mensonges religieux et sociaux, les qui-
proquos ecclésiastiques et théologiques abondent encore parmi
nous; on pourrait méme dire que nous nageons en pleines
eaux dans les «contre-vérités » et les «fausses équivalences»
que nous a léguées le passé. Cependant cette situation nous
est de plus en plus pénible, nous désirons plus sincérement
briser nos chaines, nous aspirons plus vivement a la déli-
vrance et A la vérité, 4 la clarté des idées et des situations,
4 l'enterrement de la logomachie théologique qui a fait tant de
mal aux vrais dogmes et qui a éloigné du christianisme et de
I’Eglise tant de penseurs loyaux. Plus ces besoins spirituels
se développeront, plus la théologie devra se réformer et pro-
gresser scientifiquement. Plus la conscience générale du monde
s'imposera aux consciences individuelles et les fortifiera, plus
la théologie devra, elle aussi, devenir consciencieuse, c'est-a-
dire mettre la vérité, réclamée par les consciences, au-dessus
des intéréts de clocher, réclamés par les ambitions d’'une hié-
rarchie aux abois.

VL

Concluons. Le XIXe® sieécle, en théologie comme en toutes
choses, a réalisé des progres trés importants; mais cette belle
medaille a de terribles revers. Le romantisme a développé,
chez les uns, un extériorisme religieux qui tourne au matéria-
lisme et & la superstition, un verbalisme qui étouffe les idées
dans des mots sonores et vides, et qui fausse les notions reli-
gieuses les plus importantes par des équivalences spécicuses
et erronées, logomachie pleine de malentendus, de quiproquos
et d'erreurs; chez les autres, un sentimentalisme sans doctrine
suffisante et un individualisme poussant le libre examen jus-
qu'a la licence et jusqu'a la destruction du principe méme
d’autorité. Le triomphe de la théologie vaticanesque sur la
théologie gallicane a scellé¢ 'alliance définitive de 1'Eglise ro-
maine et du jésuitisme; et la doctrine de l'infaillibilité papale,
soutenue par une fausse exégése, par une fausse patrologie et
par une falsification de l'histoire, a fait de la théologie ultra-
montaine une théologie essentiellement antiscientifique, qui ne
saurait désormais avoir place dans le monde de la pensée



— 252 —
sérieuse. L.a petite phalange des théologiens romanistes qui se
disent dévoués a la critique historique, sera forcée, si elle est
logique, de critiquer et de saper les erreurs historiques sur
lesquelles repose la papauté dite infaillible, et alors de deux
choses l'une: ou elle préférera la vérité a la soumission a
Rome et elle rompra avec Rome pour rester vraiment catho-
lique, ou elle préférera a la vérité la soumission & Rome et elle
rompra avec le vrai catholicisme pour rester papiste.

Il est notoire que, grace a l'indifférentisme de beaucoup
de catholiques de nom, et de beaucoup de voltairiens de fait,
griace aussi auxX faveurs et aux faiblesses coupables du gou-
vernement, les doctrines ultramontaines se sont beaucoup 1ré-
pandues et fortifiées, assez pour créer entre le libéralisme et
le cléricalisme une hostilité implacable qui ne saurait durer.
Ou ceci tuera cela, ou cela tuera ceci. Méme antagonisme
entre la science moderne et la théologie scolastique du moyen
age, que Pie IX et Léon XIII surtout ont essayé¢ de renou-
veler, qui a son principal centre a Louvain et qui, sous le nom
de néo-thomisme, ne tfait que répandre sur les questions théo-
logiques les ténébres et la logomachie du moyen ige.

Drautre part, la nouvelle science des religions, la nouvelle
Rétorme catholique, les nouveaux points de vue que cette
Réforme ouvre dans la polémique théologique, le nouveau mi-
lieu social créé¢ par d’'incontestables progrés moraux, les nou-
velles exigences de !'opinion publique scandalisée et irritée
par certains mensonges et par certaines alliances immorales,
ce sont la des faits nouveaux qui supposent déja des notions
religieuses plus épurées, et qui ne peuvent produire a 'avenir,
en théologie, que d’heureuses transformations.

(Quant a pronostiquer avec plus de précision ce que sera
la théologie du XX siecle, c'est I'affaire des prophetes. M. Ribot
psychologue a annoncé un sieécle de psychologie, M. Fouillée
philosophe un siécle de philosophie. Nous ne tomberons pas
dans ce ridicule. Nous voyons beaucoup de points noirs et de
points d’interrogation; les uns et les autres seront-iis €claircis?
La liberté des cultes, qui consiste en France a livrer les églises
catholiques, les cures catholiques et le budget du culte catho-
lique aux seuls catholiques-romains, sous prétexte que le fameux
concordat napoléonien sanctionne cette injustice, la liberté des
cultes, dis-je, deviendra-t-elle une réalité ou ne restera-t-elie



— 233 —

qu'un mot? L'avenir le dira. Evidemment l'abolition du con-
cordat et la liberté donnée aux paroisses d’élire leurs curés et
leurs évéques, changeraient I'é¢tat religieux de la France et
créeraient un milieu ou la théologie sincére et scientifique
pourraitdétruirelathéologie romaniste officielle, danslaquelle four-
millent I'erreur et le mensonge. Ce serait une magnifique et bien-
faisante évolution, presque une révolution. Se réalisera-t-elle?

Autre point d'interrogation: les théologiens libéraux restés
dans I’Eglise romaine, réussiront-ils, méme quand le concordat
de 1801 sera maintenu, & créer la théologie scientifique dans
I’Eglise romaine? La masse du clergé consentira-t-elle & entrer
dans cette voie de la critique méthodique et sérieuse? Un
vaillant m’écrit: « Vous ne vous imaginez pas a quel degré le
clergé de France actuel est désillusionné de ses espérances
ultramontaines. Il croyait, sur la foi de ses coryphées, faire
mieux que ses prédécesseurs. lLes prétres s’imaginaient que
Rome les défendrait contre 'absolutisme épiscopal; les évéques
s'imaginaient que Rome les soutiendrait contre I'Etat et leur
fournirait des définitions & jet continu qui les dispenseraient
de se mettre martel en téte. Les débats politiques et scriptu-
raires actuels montrent qu'on s'est échauffé plus que de rai-
son,; on le reconnait dans les conversations; ceux qui avaient
le plus divinisé le pape au temps de Pie IX, traitent L.éon XIII
d’'une maniére affligeante. Mais on ne veut pas laisser écrire
I’histoire...» A quoi ces désillusions, ces contraintes, ces mé- .
contentements aboutiront-ils? Qui le sait?

Ou bien, sera-ce le parti clérical qui réussira a prendre
la direction des esprits et des affaires? Qui le sait encore?
Mais, selon la remarque de M. G. Monod, «ce serait le coup
le plus terrible qui pat frapper 'Eglise catholique (lire romaine).
Sa force actuelle, qui est encore considérable, qui s'est accrue
méme dans ces vingt derniéres années, elle la doit & sa situa-
tion de minorité réduite a l'impuissance de nuire, a la perte
du pouvoir temporel, au Kulturkampf, aux menaces des socia-
listes et des libres-penseurs, a la séparation de I'Etat en An-
gleterre et en Amérique. ZPFartout on elle triompherait, elle se
rendrait odienuse, parce qu'elle est condamnée, par tradition
et par devoir, quand elle n'a pas les mains liées, a étre per-
sé€cutrice !) »,

Y La Siécle du 5 avril 1901.

Revue intern. de Théologie, Heft 38, 1902, 17



234

Et encore: quelles seront les conséquences, au XX¢ siecle,
de la chute du pouvoir temporel du pape? On prétend sou-
vent que cette perte a ¢té pour la papauté un gain spirituel,
en ce sens que c'est elle qui a activé la définition de linfail-
libilité papale. Pour nous, qui envisageons cette définition
comme une perte et méme comme une ruine (il y a des vain-
queurs qui meurent de leur triomphe, comme certains gloutons
meurent de leur voracité), nous pensons autrement. Quoi qu'il
en soit, on peut penser encore avec M. G. Monod que la situa-
tion de la papauté est, de ce fait, «inextricable». Si, en effet,
la papauté accepte cet état de choses et reste & Rome, elle
devient par la force méme de cette situation une institution
italienne. Si elle quitte Rome, elle perd sa base historique, a
laquelle est dit tout son prestige. D'autre part, la situation
actuelle ne peut s'éterniser. Comment cessera-t-elle? Sera-ce
par le rc¢tablissement du pouvoir temporel du pape malgré
I'immense majorité des Italiens? Qui pourrait admettre cette
hypothese absurde? Donc encore un quasi dogme papiste (la
nécessité de droit divin du pouvoir temporel du pape) qui dis-
parait, emporté par les faits de I'implacable histoire.

Autre point d'interrogation: Que deviendra la théologie
protestante francaise et dans quel sens s’orientera-t-elle? Se
rapprochera-t-elle de la théologie ancienne-catholique, ou plu-
tot de la théologie judéo-rationaliste, comme a semblé le croire
M. Léon Marillier? «Je me demande, a-t-il dit, si nous ne ver-
rons pas bientdt la création inconsciente et lente d'unc sorte
de religion laique, ni catholique, ni protestante, dont le noyau
consisterait en une cristallisation d'idées juives.» Et il cite a
ce sujet une longue page ol James Darmesteter prétend que
du judatsme antique, d’olt sont déja nés le christianisme et
I'islamisme, sortira probablement «un nouveau rameau ver-
doyant et vigourecux». Ce nouveau rameau sera-t-il le «mes-
sianisme » compris a la nouvelle maniere, trés temporelle !)?

1) Voir le discours de M. le pastear Wilfred Monod: Sera-f-on chritien au
XX siecle? et le Fournal de Genewve du 5 janvier 19o1 ou il est dit: « L’humanité
ne manquera pas de se convertir a PEvangile si le vrai christianisme, g/ »#'a jamais
encore Ct appliqué ici-bas, fait enfin son apparition dans e monde. Ce christianisme
authentique, c’est le messianisme... 1l est certain que le christianisme #rop individuel
et trop intérieur du Réveil doit étre complété du cOté extérieur et collectif, ce qui
n’a, du reste, cessé d’étre mis en lumiére, au cours du XIXe siccle, par beaucoup
de chrétiens, nationaux ou dissidents, demeurés réfractaires aux éfroifesses du piétisme
et du méthodisme... »



— 255 —

de la parole évangélique, le royaume de Dieu est de ce

monde ) ». Ici encore, mystere.

Je m'arréte, car chacun a ses pressentiments suivant ses
points de vue optimistes ou pessimistes; et je termine par ces
clairvoyantes remarques d'un écrivain américain, M. Ralph
Waldo Trine: «L’optimiste a raison., Le pessimiste a raison.
Ils different 'un de 'autre tout de méme que la lumiere des
ténebres. Néanmoins tous deux ont raison. Chacun a raison a
son point de vue particulier, et ce point de vue est le facteur
essentiel qui détermine la vie de chacun. C'est lui qui déter-
mine pour chacun une vie de pouvoir ou d'impuissance, de
paix ou de peine, de succés ou d’échec. L’optimiste a le pou-
voir d'envisager les choses dans leur intégralité et dans leurs
vrais rapports. Le pessimiste regarde d'un point du vue borné;
il n’aperc¢oit qu'un co6té des choses. Le premier a son intellect
illuminé de sagesse, l'intellect du second est enténébré par
Pignorance. Chacun construit son univers du dedans de soi-
méme et le résultat de cette construction est déterminé par le
point de vue de chacun. L'optimiste, grice a sa sagesse et a
sa connaissance supérieures, crée son propre ciel, et dans la
mesure ol il crée son propre ciel, il aide & en créer un pour
tout le monde. Le pessimiste, par la vertu de ses limitations,
travaille a créer son propre enfer, et dans la mesure ou il
crée son propre enfer, il aide & en créer un pour le genre
humain tout entier. Vous et moi, nous avons les traits carac-
téristiques de l'optimiste ou ceux du pessimiste. Nous sommes
donc en train de fabriquer d’heure en heure notre propre ciel
ou notre propre enfer; et dans la mesure ol nous fabriquons
l'un ou l'autre pour nous-mémes, nous aidons a le créer pour
tout le monde. »

Espérons, en tout cas, que les grands progrés commencés
au XIXe siecle s'acheveront, ou du moins se continueront
au XX¢; que l'on appliquera toujours mieux a l'intelligence de
la Bible et de I'histoire religieuse la vraie méthode historique
et l'idée du «développement» toujours mieux compris; que les
progres de la psychologie positive éclaireront toujours davan-
tage les évolutions de la spéculation théologique; que le bon

) Voir l'enquéte publiée dans le 7emps du 17 mars 19o0I.



— 256 —

sens et l'esprit pratique qui jugent les institutions par leurs
effets, aideront les générations futures & résoudre les difficultés
encore pendantes entre les Eglises et les Etats, et & améliorer
toujours davantage la discipline ecclésiastique et la morale
religieuse !). Espérons surtout que la distinction nécessaire entre
le dogme immuable et les pratiques liturgiques s'accentuera
toyjours davantage; que l'on n'exigera pas l'unité la ol elle
ne saurait exister; que l'on comprendra mieux l'utilité, méme
religieuse, de la variété dans les choses non essentielles; et
que dans cet esprit, qui est l'esprit méme du Christ, les
Eglises vraiment chrétiennes sauront toujours s'estimer, s'ai-

mer et s'unir davantage.
E. MicHAUD.

Y Cf. Nachgelassene Aufgaben fitr dic Theologiz des 19. Fakriunderts, von R, See-
berg; Berlin, 1900; — T%e¢ American Fournal of Theology, oct. 1901, p. 8235.




	Le bilan théologique du XIXme siècle en France

