
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Artikel: Le bilan théologique du XIXme siècle en France

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


221

LE BILAN THÉOLOGIQUE DU XIXME SIÈCLE

EN FRANCE.

Si le vrai pythagoricien devait faire, à la fin de chaque
journée, son examen de conscience, à plus forte raison le vrai
penseur qui assiste à une fin de siècle, doit-il, les siècles étant
les jours de l'humanité, faire l'examen du siècle qui expire.
Cet examen du XIXe siècle a été fait, en 1901, à peu près à

tous les points de vue : scientifique, philosophique, moral,
social, politique, religieux, ecclésiastique, etc. Je voudrais, dans
cette étude, me borner au seul point de vue théologique, et ne
toucher aux précédents que sous l'angle même de la théologie,
en tant que la théologie a des rapports nécessaires avec les
sciences et la société. Et encore, ne me sentant pas suffisamment

renseigné pour juger exactement la théologie et la situation

théologique des pays de langue germanique, anglaise,
slave, Scandinave, grecque, etc., dois-je me borner aux seuls

pays de langue française '). Je commencerai par quelques
considérations générales, que je tâcherai de préciser ensuite, pour
les rendre plus complètes et plus justes.

I.

Odilon-Barrot disait en 1845: «Toutes les questions
religieuses ne sont pas finies. » En effet, on commençait précisément
alors une nouvelle période, celle qui devait aboutir au concile de

1870 et préparer la fameuse définition de l'infaillibilité papale ; on
connaît les étapes de 1854 et de 1864. En ouvrant le XXe siècle
et après avoir parcouru la période de 1870 à 1900, nous
pouvions redire encore cette parole aA^ec non moins de vérité, et

') 11 serait à désirer que quelques-uns de nos amis fissent le même travail pour
l'Allemagne, l'Angleterre, la Hollande, la Russie et la Grèce. Ces études, en se

complétant, formeraient un ensemble très instructif.

Revue intern, cle Théologie. Heft 38, 1902. 15



— 222 —

les 102 congrégations qui ont quitté la France en octobre 1901

n'ont nullement tranché les questions pendantes ; leur exode
n'a été la fin de rien. En sorte que l'on peut affirmer que le
XIXe siècle, loin d'avoir été une solution, a été plutôt une
accumulation de questions: questions anciennes non résolues,
questions nouvelles posées par la révolution de 1789 et non
résolues, questions plus nouvelles encore soulevées par les
événements mêmes du XIXe siècle et restées à l'état de
problèmes. Loin d'avoir fait la réA'olution religieuse que l'ancien
régime avait rendue plus nécessaire encore que la révolution
politique et la révolution sociale, le XIXe siècle l'a à peine
posée. Il en a parlé maintes fois, comme il a parlé de tout ;

il en a même discouru dans les Chambres et dans la presse ;

mais, étant donné le maintien du fameux concordat de 1801,
il n'a pas pu la poser sérieusement; et tant que ce fatal
concordat (la plus grande faute de Napoléon Ier) sera maintenu,
la question ne sera pas posée. Elle existe cependant dans les
esprits, dans les bons comme dans les mauA'ais; tout le monde
sait et sent qu'elle est inévitable, cette RéA-olution religieuse,
qui devrait n'être qu'une réforme sage et bien conduite, mais
qui sera peut-être emportée, violente, excessive. Il faut le dire,
ni l'Eglise romaine, ni le gouvernement français n'ont fait quoi
que ce soit pour la bien préparer et la bien diriger. Loin de

là, par leur aveuglement, ils ont accumulé les difficultés et les

nuages ; et les éclairs qui jaillissent de temps à autre de leurs
chocs, sont loin d'être rassurants. L'air ambiant dans lequel
viA^ent la religion, les Eglises et la théologie, est en effet très
chargé d'électricité et de passion.

Sans doute, le XIXe siècle a été un siècle de force, de science,
de philosophie, de littérature, de grandes œuvres. Toutefois,

ne nous payons pas de mots ; à côté des incontestables
progrès et du bien considérable, \Toyons aussi le mal.

Oui, de grandes batailles ont été livrées, d'éclatantes
victoires ont été remportées ; mais la A'érité est que les victoires
des uns sont toujours les revers des autres, et que, parmi les

résultats, il faut compter l'orgueil et l'ambition chez les uns,
la jalousie et la haine chez d'autres, la barbarie même chez

beaucoup. Ce n'est donc pas par le fer et le sang que
progressera la religion et que s'éclairciront les grandes vérités
qui doivent mener le monde.



— 223 —

Oui, les sciences physico-chimiques, les sciences naturelles,
la chirurgie, etc., ont fait de très grands progrès. Mais quel
reA^ers! Toutes ces merveilles ne sont-elles pas souvent au
service du mal? ne rendent-elles pas certains hommes orgueilleux

au point de vouloir détrôner Dieu et prendre sa place
Et à côté de ces sciences, que de ténèbres, que d'ignorances,
que de sophismes, que d'illogicités, que de contradictions et de

divagations dans ce pauvre esprit humain, surtout dans les

questions morales et religieuses! On dirait qu'il en est de la
découverte de la vérité comme de la marée qui monte et qui
descend : plus on a\Tance d'un côté, plus on recule de l'autre.

Oui, la philosophie a cherché aussi à se rendre plus
lumineuse. Mais, ici également, il y a un revers à la médaille. Là,
c'est un retour au scolasticisme le plus puéril; plus loin, c'est
la négation même de la métaphysique ; ailleurs, l'abandon de

la logique et de la morale, comme superfluités. Ecoutons le
philosophe Fouillée : « Le XIXe siècle a perdu les trois quarts
de son temps en recherches d'histoire et d'érudition; l'école
de Cousin a perdu la totalité de son temps à faire de
mauvaise histoire de la philosophie. Aussi le fameux siècle de
l'histoire et de la critique — le XIX" — a-t-il été une époque
d'anarchie intellectuelle, de dilettantisme, de scepticisme, un
choc d'opinions sans preuves et sans règles, dont chacune
prétendait s'appuyer sur ce qui est éternellement mouvant:
l'histoire. A quoi aboutit le savant livre de deux excellents
historiens, MM. Langlois et Seignobos, Introduction aux études

historiques A cette conclusion que « les questions posées par
l'histoire restent insolubles par les procédés historiques». C'est
juste le contrepied de Taine et de Renan». ') Il ne faudrait certes
pas conclure de cette citation que M. Fouillée blâme
l'enseignement de la philosophie en France; il a parlé, au contraire,
de cet enseignement en termes tellement dithyrambiques2)
qu'on ne peut s'empêcher de sourire. La terrible phrase :

«Vous êtes orfèvre, Monsieur Josse», revient entre toutes les
lignes. M. Fouillée avoue toutefois « qu'il est temps de chercher

une philosophie plus méthodique, plus critique et plus
scientifique» (p. 179); il reconnaît même que nous «assistons

') La Réforme de l'Enseignement par la philosophie, p. 23-24; Colin, 1901.
2) P. 154-160.



— 224 —

à un mouvement de sophistique inconsciente et de dissolution
métaphysique» (p. 187). N'est-ce pas déjà trop?

Oui, la littérature, elle aussi, a créé de nombreux chefs-
d'œuvre. Mais quels revers encore! quel gâchis, quelle absence
de règles, quelle « blague » et quelle stylistique «fin de siècle»
Ce sont les locutions mêmes du jour.

Oui, les œuvres de bienfaisance ont été superbes: luttes
contre la souffrance sous toutes ses formes, protection de
l'enfance et de la jeune fille, de la vieillesse, des malades, de la
femme abandonnée, des servantes, des ouvriers, des animaux;
épargne, assurance, rentes, logements, écoles, etc., rien n'a été
oublié. Et cependant, d'autre part, que d'injustices encore dans
cette bienfaisance, que de barbarie et de cruauté dans cet
humanisme, que de haines dans ce nationalisme! Quelle étrange
notion de l'homme se dégage de ces contradictions, de cette
sublimité et de cette sauvagerie

Or, la théologie, qui vit dans ce milieu, pressée par toutes
ces choses contraires, ne peut pas ne pas se ressentir de cette
confusion, de ce bien et de ce mal, de ces obscurités, de ces

mensonges et de ces crimes. Elle est donc forcément un
mélange. Tel en verra peut-être davantage les côtés lumineux,
tel autre davantage les défectuosités et les anomalies. Il serait,
certes, aussi faux de proclamer la faillite de la théologie que
celle de la science. Mais ce qu'il faut reconnaître, c'est la faillite

des prétentions de beaucoup de théologiens, la faillite de

beaucoup de fausses explications des di\rins mystères, la faillite

de beaucoup de prétendues solutions, de beaucoup de
systèmes et d'écoles où l'outrance remplaçait l'exactitude, et où
l'engouement était provoqué plutôt par l'excentricité des
considérations que par la logique des raisonnements.

Tel est mon premier jugement d'ensemble. Peut-être est-il
trop pessimiste. En général, on est peu satisfait du présent,
mais plutôt de l'avenir qui se laisse colorer et embellir
au gré des désirs; partout et dans tous les ordres de choses,
le présent est plutôt l'objet des griefs et des récriminations.
En jugeant le XIXe siècle que nous avons encore sous les

yeux comme s'il était présent, peut-être sommes-nous trop près
de lui pour en voir le bien aussi nettement que le mal. Les
analyses que nous ferons dans les considérations sui\Tantes,
nous aideront, je l'espère, à préciser davantage et à mieux voir.



- 225 —

IL
Le XIXe siècle a été le siècle du romantisme et de la

science. Le romantisme et la science, qui ont exercé une influence
capitale sur les lettres et les arts, ont eu aussi leur contre-coup
sur la théologie, soit sur la théologie romaniste, soit sur la
théologie protestante.

Le romantisme, chez les théologiens protestants, s'est
manifesté par un développement, généralement excessif, du
sentimentalisme et de l'individualisme. Je dis «excessif», parce-
que, sous l'empire de ce sentimentalisme, on n'a pas craint
d'éliminer non seulement les anciens dogmes réputés
orthodoxes, mais même la théorie du dogme en général; on a
proclamé que le dogme n'est qu'une formule ou un ensemble de

• formules théologiques, et que toute formule de ce genre doit
• être bannie ; que le sentiment suffit, que la foi est un

sentiment, une confiance (fides), et qu'elle peut même se passer de

croyances; que le dogme se rattache à l'intellectualisme, et
que l'intellectualisme en théologie est la négation même de la
foi vivante et de la piété ; que tout est clans le réveil des âmes,
dans la vie et dans l'expérience religieuse ; que la sainteté et
le salut sont là et là seulement ; qu'il n'y a pas d'autre
théologie que celle du cœur et du sentiment. Des Facultés de
théologie dites libres et indépendantes ont été fondées pour répandre
et développer cette théologie. « L'auxiliaire le plus actif du
matérialisme contemporain, a dit le pasteur Hauri, est
l'intellectualisme; l'Eglise a besoin d'une théologie libérée de

l'intellectualisme; nous autres pasteurs, nous devons prêcher
l'Evangile que nous avons vécu, et insensiblement nous
arriverons à résoudre toutes les questions : la vie vaut mieux que
toute théorie '). »

Sous l'empire de l'individualisme connexe à ce sentimentalisme,

la théologie protestante a poussé logiquement la théorie

et la pratique du libre examen individuel jusqu'à ses extrêmes
limites. Il en est résulté, chez beaucoup, la négation du principe

d'autorité, soit du principe d'autorité entrevu jusque-là
dans les Ecritures, soit du principe d'autorité dans l'Eglise.
De là un amoindrissement considérable de la doctrine de
l'inspiration des Ecritures, et de la doctrine ecclésiologique. Le

') Voir la Revue chrétienne, octobre 1901; lettre de Suisse, p. 305-306.



— 226 —

subjectivisme le plus arbitraire, en se dissimulant mal derrière
des appels à l'histoire et à la psychologie — histoire qui n'avait

rien d'objectif et qui n'était qu'une interprétation fantaisiste

des faits, psychologie qui n'était que la manière de
« sentir » de l'auteur — a donné naissance à un système mort-
né, appelé « S3rmbolo-fidéisme », qui, dans le sein même du
protestantisme, a été l'objet des plus vives attaques, surtout dans la
« Revue de théologie et des questions religieuses» de Montauban.

Chez les romanistes, le romantisme s'est manifesté d'une
tout autre manière, parce que l'imagination et le sentiment
A-arient leurs effets, suivant que les âmes dans lesquelles ils
opèrent sont différemment préparées. Chez les protestants, le
sentimentalisme a poussé à la négation des anciens dogmes ;-
chez les ultramontains, il a, au contraire, créé des dogmes
nouveaux, dogmes d'imagination et de sentiment, le dogme de

l'immaculée-conception et le dogme de l'infaillibilité du pape, ¦

l'un et l'autre romantiques et romanesques, résultats d'imagi- -

nations mystiques surmenées, émancipées de toute raison et de
toute science. A\-ec des dogmes de sentiment, on a imaginé
un déArotionisme de sentiment, on a passionné les âmes, on a

fabriqué des légendes ad hoc, des prières ad hoc, des canonisations

ad hoc. De là l'extension prodigieuse du culte des saints,
de la mariologie et de la mariolâtrie, des apparitions miraculeuses

et des guérisons miraculeuses. De là cette théologie
hystérique de Aisions, d'extases, d'indulgences pour la
délivrance des âmes du purgatoire ; ce mysticisme maladif qui a

multiplié les couA"ents : multiplication qui a d'ailleurs servi à
d'autres fins et qui a été favorisée par Rome pour d'autres
motifs encore. De là ce fanatisme dans la dévotion, qui n'a
eu d'égal, dans un autre camp, que le fanatisme des spirites.
De là ce propagandisme et ce zélotisme, ennemis de toute
raison. Les intellectuels ont été traités de rationalistes, c'est-
à-dire d'incrédules, d'infidèles, d'hérétiques. Véritable anarchie
mystique, qui n'a même plus le frein de la soumission à Rome:
car les mystiques que le pape désapprouve, ne craignent pas
de répliquer que le pape a besoin de se convertir; et ils prient-
pour sa conversion, au lieu de lui obéir. Ces ennemis de la
raison et de l'intellectualisme ont semé le vent de l'imagination,

et ils récoltent la tempête du piétisme révolté. Les erreurs
s'enchaînent non moins que les vérités.



227

La fameuse dévotion donnant donnant, qui consiste à pousser
les fidèles qui veulent recevoir des faveurs de saint Antoine
ou autre saint, à déposer dans les troncs ail hoc une somme
d'argent, à titre d'offrande ou d'action de grâces, cette dévotion,

dis-je, « a organisé à coups d'historiettes une réclame qui
fait penser invinciblement aux procédés des industriels en
faveur de leurs produits pharmaceutiques; elle a déATeloppé
dans beaucoup d'âmes la confiance en la promesse d'argent,
au point de lui laisser prendre souvent le pas sur le sentiment

religieux ; elle a divulgué des anecdotes sans garanties
suffisantes et elle a exposé les fidèles à en tirer des conclusions

fausses qui obscurcissent chez eux la juste notion de la
prière et de nos autres rapports avec Dieu1)». Cette déArotion
de vendeurs du temple a produit une littérature similaire,
toute d'anecdotes bizarres, de récits miraculeux dénués de

preuves, qui ont « créé chez leurs lecteurs habituels un état
d'esprit, une facilité à tout croire, en un mot une crédulité
dont le danger a été démontré jusqu'à l'évidence par le succès

d'un mystificateur comme M. Léo Taxil». Telle est la théologie

qui dirige aujourd'hui les masses catholiques-romaines
des pays latins.

La décadence théologique a été encore activée par quelques

Revues spéciales: comme la «Revue des sciences
ecclésiastiques», qui n'était guère qu'une succursale des congrégations

romaines ; les « Etudes religieuses » des jésuites, qui
jouaient à Paris le jeu de la « Civiltà » à Rome ; la « Revue
néo-thomiste », qui glorifiait subtilement la scolastique du moyen
âge; le «Bulletin de St-Martin et de St-Benoît», qui, imbu de

l'esprit de l'école de Solesme, s'efforçait de répandre, sous le nom
d'« esprit liturgique», l'attachement le plus étroitement mesquin

aux méticulosités des détails matériels du culte ; etc.
De même que le romantisme littéraire et artistique a

poussé au mépris de la raison et de la mesure, à la recherche
de l'effet extérieur, de la sonorité, de la couleur, du pittoresque

et du cliquetis des mots, les idées n'étant plus que vieux
jeu et le goût chose bourgeoise, ainsi le romantisme, dans la
théologie ultramontaine, a conduit non les esprits, mais les

') Tels sont les griefs formulés par M. Hemmer, même dans la Semaine
religieuse de Paris, du 15 septembre 1900, malgré les éloges donnés à cette dévotion
par M. Jouve, qui en appelle à un bref de Léon XIII contre ses détracteurs.



— 228 —

imaginations, au triomphe des mots sur les idées, aux fausses
équivalences des mots, aux images insensées, aux métaphores
exagérées, aux sens accommodatices et fantaisistes en exégèse,
aux légendes et aux falsifications en histoire, à la négation du
bon sens en dogmatique, aux excentricités en agiologie, à la
pompe théâtrale en liturgie, à la théorie du plus grand nombre
comme critère de la catholicité, aux gros mots et aux injures
dans les discussions. En fait d'individualisme, on a fait des

personnalités là où il aurait fallu faire des raisonnements; et,
au lieu de chercher à réfuter les erreurs, on s'est appliqué à

discréditer et à calomnier les adversaires.
De même que les romantiques en littérature ont détesté

le XVIIe siècle et se sont reportés au moyen âge ; ainsi, en
théologie, les romanistes ont déclaré Bossuet non moins «

perruque » que Racine, et ils n'ont plus juré que par la scolastique et
les dévotions du moyen âge. Pie IX, qui connaissait le nom
de Thomas d'Aquin, a applaudi aux traductions françaises de
la Somme, qu'il ne connaissait pas, et Léon XIII a exalté le
thomisme pour essayer de dissimuler son jésuitisme et son
molinisme. Les dominicains, les franciscains, les bénédictins
sont devenus à la mode dans le jeune clergé, qui s'est mis à

prêcher à la Lacordaire, c'est-à-dire en prenant les défauts de

Lacordaire, comme il s'est appliqué à défendre les idées du
premier Lamennais. Lamennais, dans sa première période, a
voulu abaisser les évêques pour exalter le pape ; et dans sa
seconde, il a atou1u détruire le pape et le papisme pour
restaurer le christianisme humanitaire ou universel. Les ultramontains,

même ceux qui déclament contre le prêtre breton
« orgueilleux et révolté », ne sont, qu'ils le A~euillent ou non,
que « la queue » du premier Lamennais, selon le mot des
gallicans de 1845. Ne vaudrait-il pas mieux être avec la tête du
second?

Tels ont été les fâcheux effets du romantisme en théologie.
Quant à la science, elle a exercé une influence bienfaisante,
là du moins où elle a été admise. Tout d'abord, Rome, fidèle
à ses traditions obscurantistes ou de fausse science, a
condamné le mouvement scientifique du XIXe siècle, mouvement
qu'elle a confondu avec le matérialisme, le positivisme, la
critique rationaliste et la libre-pensée négative. Presque tous les
théologiens qui ont ouvert leur théologie à la science, ont été,



— 229 —

en effet, condamnés par l'Index, et cela dans tous les pays.
En Allemagne, Hirseher en 1823 et 1849, Hermès en 1835,
Günther en 1857, Knoodt, Baltzer, Huber, Braun en 1859,
Carrière et Frohschammer dès 1854, Oischinger en 1859, Lasaulx
en 61, Pichler en 65, etc. En France, c'est une hécatombe. Je
laisse de côté les simples laïques, philosophes, savants,
historiens, comme Montlosier en 1826 et 1834, Quinet en 35, Michelet

en 40, Dupin en 45, Huet en 55, Bordas-Demoulin en 56,
Cousin en 44, Sainte-Beuve pour son Port-Royal en 45, Va-
cherot en 50, Bouillet pour ses Dictionnaires en 52, Larousse
en 73, A. Comte en 64, Callet en 62, Pezzani en 65, Arthur
Mangin et Louis Figuier en 73, Lanfrey pour son Histoire
politique des papes en 75, même l'excellente Mme Gréville en
82, etc. Je ne veux citer que quelques ecclésiastiques. Sans

remonter jusqu'à Daunou, qui fut condamné en 1819, ni à

l'évêque Grégoire qui le fut en 1827 et 1828, rappelons
Lamennais de 32 à 46, l'abbé Nicod et le chanoine Lequeux en 51,
l'abbé Laborde en 50 et 52, Bailly en 52, Guettée en 52 et 55,

Prompsault en 55, Bautain en 61, Michon de 60 à 66, l'abbé
Godard en 62, le chanoine Bertrand en 64, l'abbé Testory
en 65, l'abbé Migorel en 75, Mgr Chaillot en 82, etc. En
Belgique, de Potter en 1824, Fr. Laurent en 52 et 56, Ubaghs en 66,

Tiberghien en 80, etc. En Italie, Rosmini en 49, Gioberti en 52,
Prota Giurleo en 62, le P. Curci de 78 à 84, le chanoine
Audisio en 77, Campello et Savarese en 84, sans parler de Vera
en 76, de Mamiani en 81, etc. Pour ne pas rendre cette
enumeration fastidieuse, je laisse de côté l'Espagne, le Portugal et

l'Angleterre.
Il va de soi que les anciens-catholiques ont tous, ou à peu

près, l'honneur de figurer dans le fameux Index. Il faut Arrai-

ment, pour se faire une idée de l'impudence avec laquelle les

plus ignorants des cardinaux osent juger des otu'rages qu'ils
ne sauraient comprendre, et condamner des savants dont ils ne
seraient pas dignes d'allumer le bougeoir, il faut A'raiment,
dis-je, étudier le superbe ouvrage de notre Reusch: Der Index
der verbotenen Bücher '). C'est la démonstration péremptoire,
par des faits irrécusables, que Rome ne cherche pas la science,
mais seulement ce qui rentre dans son système d'idées

préconçues et arrêtées, arrêtées par son intérêt et son ambition.

') Bonn, Max Cohen, 2 Bände in-8°, lu



- 230 -
Ce n'est qu'après le concile du Vatican et en présence de

l'appel des anciens-catholiques à la science exégétique, à la
science historique, à la science dogmatique, que Léon XIII
commença à tolérer une certaine théologie scientifique, qui
pût, dans son espoir, contrebalancer celle des Dœllinger, des

Reusch, des Langen, des Reinkens, des Friedrich, des Michelis,
des Herzog, des Weber, etc. C'est en 1877 seulement que l'abbé
Duchesne publia son Etude sur le Liber Pontificalis et son

-Mémoire sur une mission au Mont Athos. Son Etude sur la liturgie

latine avant Charlemagne n'est que de 1889. Son école, dite
école critique, en opposition à l'école dite traditionniste, compte
quelques hommes de valeur, auxquels je me fais un plaisir de

rendre justice; mais nul n'ignore que Rome ne donne à ces
travailleurs qu'une liberté limitée, et qu'aussitôt que l'un d'entre
eux dépasse cette limite, fût-il l'abbé d'Hulst ou l'abbé Loisy,
il est A'ite rappelé à l'ordre, c'est-à-dire au silence ou au
mensonge : c'est tout le choix qu'on lui donne1),

La science a été plus efficace sur la théologie protestante
française. On en a vu les heureux effets dans les publications
luthériennes et calvinistes, notamment dans les études publiées
par la Revue chrétienne de Paris, par la Revue de théologie
de Montauban. par la Revue de philosophie et de théologie de

Lausanne, etc.
Bref, l'appel à la science est si général et si puissant que,

malgré les anathèmes de Rome, il n'y a plus aujourd'hui d'autre
théologie qui compte que la théologie scientifique, celle à laquelle
les anciens-catholiques n'ont cessé de se déA'ouer, celle que
nous avons constamment défendue dans cette Revue, et qui,
nous l'espérons, réussira à imposer partout, dans tous les
cercles théologiques, des méthodes toujours plus sévères et plus
exactes.

De ces deux courants romantique et scientifique, celui-ci
corrigeant celui-là et tous deux se complétant mutuellement,
s'est dégagé finalement un certain idéal, qui consiste à rendre
hommage avant tout à ce qui est rationnel et scientifique. Nul,
en effet, ne saurait, de nos jours, violer impunément cet idéal.
L'idéal dit mystique n'a lui-même plus de prise sur les esprits
de quelque portée, dès qu'il est contraire à la raison et à la

') Voir la Revue, janvier 1902, p. 147-154.



- 231 —

science. C'est maintenant la raison seule qui doit avoir raison,
et la science seule qui peut donner le droit d'enseigner. Tout
diplôme provenant d'une autre origine, est actuellement nul
dans le monde de la pensée. Telle est l'immense conquête
réalisée par l'esprit humain, au XIXe siècle, contre l'obscurantisme

et le pseudo-mysticisme. De là la nécessité, pour la
théologie qui veut avoir sa place dans le monde de la pensée,
d'être réellement scientifique ; et pour la religion qui veut être
admise dans le même monde, d'être rationnelle, bienfaisante et
fraternelle. De là, également, pour l'Eglise, la nécessité de

respecter les droits des consciences, de rendre aux fidèles l'activité

ecclésiastique qu'ils exerçaient dans le christianisme
primitif, d'être par conséquent démocratique dans le grand sens
de ce mot si chrétien. C'est donc la résurrection du laïcisme
religieux qu'il s'agit d'opérer, non certes contre le véritable
épiscopat, démocratique lui aussi (là où les évêques sont élus

par les paroisses), mais pour aider les évêques dans leur pas-
toration et leur administration. Cette restauration des droits
religieux et ecclésiastiques des simples fidèles, et aussi des

simples prêtres que les évêques romanistes ont trop amoindris,
a été tentée en France par Tabaraud, les frères Allignol et

plusieurs laïques, notamment cle 1830 à 1850. Sous un certain
rapport, elle n'a que trop réussi, puisque c'est elle qui a permis

à Louis Veuillot de «fabriquer son dogme» de l'infaillibilité
du pape et de mener les évêques à la baguette en les

terrorisant. Mais ce n'est pas là le vrai laïcisme catholique,
qui doit être soumis, lui aussi, non moins que les évêques, au
critérium catholique, à la vraie foi et à la vraie science. Tel
a été un des buts de la réforme ancienne-catholique, et

quiconque fréquente nos synodes sera convaincu, croyons nous,
que le but est atteint.

Quoi qu'il en soit, on peut dire que l'esprit du XVIIIe siècle
a été corrigé et amélioré par celui du XIXe. Le XVIIIe siècle
avait légué, en effet, au XIXe, l'Encyclopédie et avec elle une
foi absolue dans la raison raisonnante et dans l'infaillibilité de
la science. Or Y Encyclopédie a été dépassée et corrigée ; la
raison raisonnante a été abandonnée à cause de sa sécheresse,
de ses vides, de ses fausses abstractions ; la science, tout en
faisant des merveilles dans l'ordre matériel, a montré et montre
encore son impuissance dans l'ordre moral. Il est donc vrai



— 232 —

que l'esprit du XVIIIe siècle, ainsi résumé, n'a pas persisté
au XIXe, sauf dans quelques écrivains restés en infime minorité.

La critique étroite du XVIIIe siècle a été complètement
remplacée ; nous critiquons moins arbitrairement, nous raisonnons

moins abstraitement, nous voyons mieux les puissances
et les impuissances de la science ; dans cet état de choses, la
nécessité et le rôle de la religion bien comprise nous
apparaissent plus exactement: nous lui reconnaissons sa raison
d'être et ses droits, de par la nature humaine elle-même. Il y
a donc eu, sous ce rapport, progrès.

III.
Précisons davantage encore les points qui viennent d'être

touchés d'une manière trop générale, et d'abord, ce qu'a été la
théologie catholique-romaine.

C'est un fait que la théologie dite gallicane a été vaincue

par la théologie vaticanesque. C'est là l'événement capital de

la théologie au XIXe siècle.
Le gallicanisme dégénéré de Bossuet était certainement

trop faible pour pouvoir se maintenir éternellement; il reposait

sur des principes entachés de trop d'illogicités et de trop
d'erreurs pour n'être pas un jour réduit à l'impuissance *). Les
La Luzerne, les Grégoire, les Frayssinous, les Feutrier, les

Bouvier, les Emery, les Receveur, les Montlosier, les Bernier,
etc., avaient sans doute une valeur personnelle ; mais c'était
leur système bâtard qui n'était pas viable. On pou\rait espérer
qu'avec des études plus approfondies et des caractères plus
Aigoureux on renoncerait à cette fausse situation pour revenir
à la source, à la véritable constitution de l'Eglise, au A^éritable

critérium catholique, qu'on connaissait encore, mais qu'on
n'appliquait plus, et qu'alors la théologie gallicane, renouvelée dans

une exégèse exacte et dans une dogmatique irréprochable,
redeviendrait vraiment catholique comme elle l'était autrefois.
Malheureusement les événements se précipitèrent, et ce rêve
ne se réalisa pas. Le concile du Vatican, très habilement
préparé par les jésuites, mené tambour battant par la bande veuil-
lotine, fut un véritable traquenard. Les Strossmayer furent

') Voir la Revue, n° XX, 1897, p. 771-776: Ni ultramontains, ni gallicans, ni
protestants, mais catholiques.



— 233 -

condamnés au silence malgré leur éloquence, les Darboy
furent paralysés malgré leur prudence, les Dupanloup et les
Maret perdirent courage et se soumirent, eux, les évêques, les
juges! Ce fut une véritable abdication.

Je n'insiste pas sur les causes de ce guet-apens et de cette
abdication, parce qu'elles ne sont pas d'ordre théologique: le

coup monté par les ordres religieux, marionnettes entre les
mains des congrégations romaines et du pape ; la terreur exercée

de longue date par les mises à l'index ; les écrasements
pratiqués par la presse papiste et jésuitique contre les défenseurs

des libertés de l'Eglise; la lâcheté du gouvernement qui,
sous prétexte qu'il s'agissait de théologie, se déclarait incompétent

et s'en lavait les mains, tous ces procédés n'avaient
rien de doctrinal ni de scientifique, et aucun des arguments
des Janus, des Guettée, des Gratry, des Maret, etc., contre
l'infaillibilité papale, n'a été réfuté sérieusement. On a insulté
leurs personnes, mais on a passé à côté de leurs thèses.

Ce qu'il faut signaler ici, ce sont les conséquences fatales
et les conséquences heureuses de ce fait.

Les conséquences fatales furent : d'abord, chez les incrédules,

une recrudescence d'incrédulité. « Voilà donc, s'écrièrent-
ils de toutes parts, comment on fabrique les dogmes! Nous
avons vu la conception, la gestation et la naissance du nou-
A'eau-né ; nous en connaissons les coulisses, les trucs et la
« farce » (ludibrium vaticanum). Tous les dogmes se A_alent.

Qui nous montrera que les anciens dogmes sont plus divins
que celui-ci? Donc, la dogmatique chrétienne n'est qu'une
invention humaine, disons le mot, une absurdité des théologiens,

dissimulant un instrumentum regni. » Certes, l'objection
n'est pas difficile à réfuter, mais encore faudrait-il que ceux
qui la font eussent la patience de faire l'étude comparative
nécessaire entre la prétendue définition de 1870 et les définitions

des sept conciles œcuméniques de l'ancienne Eglise
indivisée. Quant aux conciles papistes du IXe au XVIe siècle, ils
ne valent pas mieux que celui du Vatican, et nous les
abandonnons sans difficulté.

Ensuite, des conséquences plus fatales encore se produisirent

dans l'Eglise romaine elle-même: 1° affaiblissement général

de la théologie: car, pour soutenir comme vérité divine
cette infaillibilité d'un homme, il a fallu mentir sur toute la



— 234 —

ligne, mentir en exégèse, mentir en patrologie, mentir en
histoire, fausser le critérium et la constitution de l'Eglise, etc.
— 2° Décadence toute particulière de l'apologétique, qui n'a
plus consisté qu'en un sentimentalisme creux, où la nécessité
de la soumission aveugle est tout: «Si je suis dans l'erreur,
ô mon Dieu, c'est vous-même qui m'y avez induit par votre
vicaire et par votre Eglise ; dès lors je n'ai rien à me reprocher

et ma conscience est en paix!» C'est le dernier mot de

l'apologétique romaine. — 3° Accroissement de la superstition.

Là où le vrai dogme est devenu impossible, il n'y a plus
de place, en effet, que pour la superstition. De là une
recrudescence de mariolâtrie, de culte du sacré-cœur, de dévotion

aux miracles de la transsubstantiation (exposition et
adoration nocturnes) ; recrudescence du culte des saints : nouvelles
canonisations (et quelles canonisations Un Benoît Labre
sordide, un Josaphat KauceAvicz, massacreur d'hérétiques, etc.),
nouvelle puissance de saint Joseph (dont l'immaculée-conception

est en préparation), nouveaux privilèges de saint Antoine
de Padoue, etc. ; recrudescence des indulgences ; recrudescence
de monachisme, de pseudo-mysticisme, de visions, d'apparitions,
de culte de La Salette, de Lourdes, etc. A Lourdes, comme à

Fourvières et comme dans tous les pèlerinages, la théologie
et ia piété ne consistent plus qu'à acheter ou à A-endre des
images, des statuettes, des médailles, des chapelets, des scapu-
laires, etc.

Cette immense faute du 18 juillet 1870 a cependant eu un
heureux résultat. Je ne parle pas, bien entendu, du résultat
pronostiqué par A. Comte, lorsqu'il a dit que l'infaillibilité du

pape serait une définition logique et même bienfaisante, en
ce sens qu'en restreignant l'inspiration divine à un seul, elle
affranchirait d'autant le reste de l'humanité des préoccupations
théologiques La prétendue définition de l'infaillibilité du pape
n'a nullement mis fin aux préoccupations théologiques chez les
hommes qui pensent; mais, effectivement, elle a mis fin, comme
je viens de le montrer, à la théologie sérieuse et scientifique
dans l'Eglise romaine. L'heureux résultat dont je veux parler
consiste en ce que la pseudo-définition du 18 juillet 1870,

comme un éclair qui fend la nue et qui met le ciel à

découvert, a déchiré le voile derrière lequel se cachait
le papisme, et fait tomber les écailles des yeux de tous les



— 235 —

anciens-catholiques qui croyaient pouvoir associer la papauté
romaine et le catholicisme vrai. Ce jour-là, ils ont vu,
enfin, cette impossibilité ; et voulant rester catholiques, ils ont
répudié cette papauté schismatique, hérétique, antichrétienne.
Ils se sont mis à l'étude pour Aroir s'ils ne se trompaient pas ;

la véritable exégèse, la A7éritable patristique, la véritable
histoire leur ont donné raison. Ils ont alors entrepris l'œuvre,
déjà tant de fois tentée, mais cette fois dans des conditions
toutes nouvelles, de la réforme catholique : réforme qui est à

la fois une réforme disciplinaire et une réforme théologique.
Je n'ai point à faire ici l'histoire de cette double réforme, qui
heureusement tous les jours s'étend, se consolide et attire de

nouveaux adhérents. Depuis 1896, un nombre considérable de

prêtres français sont sortis de Rome sous la direction de
M. Bourrier. Depuis 1900, le «Los von Rom», en Autriche,
retentit de plus en plus d'une frontière à l'autre. Qui pourrait
prévoir aujourd'hui la fin de ce mouvement de réforme,
surtout si, comme nous l'espérons bien, l'union entre les
anciens-catholiques d'Occident et les anciens-catholiques (ou
orthodoxes) d'Orient se réalise prochainement? C'est le cas de

répéter le mot connu et mystérieux : « L'avenir est à Dieu »

En attendant, cet heureux résultat en a déjà produit un
second dans le sein même de l'Eglise romaine. J'ai déjà signalé,
en effet, la petite phalange de théologiens sérieux et d'écrivains

laborieux, qui, tout en laissant encore à part, très
soigneusement, les fameux dogmes romains «intangibles» («sacrés

ils sont, car personne n'y touche»), ne craignent pas
cependant d'y pratiquer de bonnes trouées dans la critique
historique, de sabrer, non moins que Launoy, les légendes du
bréviaire romain, de dire leur fait à dom Guéranger et à ses

pauvres Institutions liturgiques, etc., etc. Je ne saurais croire
que ce soit là le dernier mot de cette école critique; je crois
même que, logiquement et l'amour de la vérité aidant, elle ira
beaucoup plus loin, si le pape « infaillible » la laisse faire.
Hélas ce si n'est-il pas une chimère Comment le pape
pourrait-il se laisser occire"?

Il ne faut pas se faire illusion: la Aictoire du Vatican, du
18 juillet 1870, a été la consécration de l'union du papisme et
du jésuitisme, en d'autres termes, l'identification de l'Eglise
romaine et de l'ultramontanisme jésuitique. Avant le nouveau



— 236 —

dogme, les deux institutions étaient distinctes et pouvaient
même être hostiles l'une à l'autre (elles l'ont été en plusieurs
cas, selon leurs intérêts réciproques) ; depuis, elles sont une
seule et même chose, puisque la doctrine jésuitique de l'infaillibilité

papale est maintenant un dogme, c'est-à-dire une chose
essentielle, un élément divin, de l'Eglise romaine. Est-ce un
mariage in extremis? L'avenir encore le dira. Quand on connaît

tout le poison qui est caché dans la morale jésuitique et
dans l'histoire de ladite Compagnie, on doute que la malheureuse

Eglise romaine ait encore assez de force vraie pour y
résister.

En présence de ces faits, il s'est cependant trouvé des

écrivains romanistes pour écrire les deux ouvrages intitulés :

Un siècle, mouvement du monde de 1800 à 1900, et Un siècle
de l'Eglise cle France, 1800-1900. Dans le premier, dû à

l'initiative de M. Péchenard, on raisonne ainsi: Pasteur et beaucoup

d'autres savants ont été catholiques, donc le catholicisme
romain est la science même Dans le second, dû à M. Bau-
nard, toutes les superstitions papistes et tout le monachisme
dont je viens de parler sont représentés comme les plus belles
victoires que Rome ait jamais remportées. On se glorifie du
concordat de 1801, qui aurait été, dit-on, le relèA'ement de

l'Eglise, et cela, au moment où ce concordat va probablement
disparaître On met sa force dans les congrégations, à l'heure
ou un grand nombre doivent quitter la France On anathematise

le gallicanisme, le jansénisme et le protestantisme, « ces
trois nuits de gelée qui ont passé sur la piété chrétienne», et

cela, quand l'Eglise de Léon XIII, le grand diplomate dont
toute la théologie consiste en politique maladroite, subit les
plus manifestes échecs, même en Italie, en Espagne, en
Portugal, en Belgique, etc. Ce lyrisme de MM. Péchenard et Bau-
nard est une preuve de plus de la perspicacité et de la sûreté
de critique dont sont doués les grands docteurs papistes de

France, depuis le lever de soleil du 18 juillet 1870! Ces deux
apologistes des triomphes de la papauté actuelle ne rappellent-ils

pas ces apologistes du pouvoir temporel du pape, qui
le proclamaient de droit divin et par conséquent nécessaire et
éternel, la veille même du jour où il s'effondra comme une
ruine très humaine de l'ancien régime?

Je ne voudrais pas que Rome m'accusât d'avoir l'ironie



— 237 —

cruelle, et je me tais. Mais qu'elle veuille bien lire la page
suivante, empruntée au Chrétien français du 5 janvier 1901. Elle
Aberra si je suis seul de mon avis.

« Ceux qui ont suivi la marche en avant (nous dirions
plutôt en arrière) du Romanisme depuis un demi-siècle, de

l'avènement de Pie IX (1846) jusqu'en 1897, ont été témoins
des envahissements successifs de ce mysticisme propagé par
les moines de toute nuance. On s'appliquait à faire reculer le
romanisme Arers le moyen âge, en lui empruntant non ce qu'il
eut de grand, mais tout ce qu'il eut de petitesse et de superstition.

» Dès le début du règne de Pie IX, l'homme lige des
Jésuites, apparurent les symptômes de la transformation qu'ils
voulaient faire subir à la piété catholique. Ils lancèrent en

a\'ant, comme ballon d'essai, la définition du dogme de l'Im-
maculée-Conception, absurdité contre laquelle Bernard de Clairvaux

s'était indigné au XII8 siècle, que les Dominicains du
XIIIe avait repoussée, que l'on n'avait pas osé proposer au concile

de Trente au XVIe, et qui semblait abandonnée depuis la
Réformation. Le 8 décembre 1854, en présence de plus de

400 évêques, le triomphe de l'absurde était consommé, et Pie IX,
du haut du baldaquin de Saint-Pierre, déclarait dogme de foi
ce que l'esprit ne pouA\ait admettre, ce que la piété des siècles
précédents aA^ait repoussé.

» L'affaire avait si bien réussi que l'on ne pouvait
s'arrêter en si beau chemin. Puisque le dogme de noin-elle invention

avait été acclamé par la bigoterie inconsciente et par un
clergé ignorant de la vieille théologie et de l'Ecriture inspirée
de la Bible, les Jésuites pouvaient aller de l'avant et achever
le chef-d'œuvre par eux rêvé. Us ne s'arrêtèrent pas un
moment. A peine les lampions de l'Immaculée-Conception étaient-
ils éteints, qu'ils poussaient Pie IX à affirmer les plus étranges
doctrines de politique religieuse et sociale dans le fameux
Syllabus de 1864. Us y déclaraient la guerre à tous les
progrès sociaux, à la liberté de conscience, à la manifestation de

la pensée libre, à la Bible elle-même et aux sociétés qui répandent

l'Evangile dans le monde. L'Eglise romaine, par ce
factum indigeste et contraire au bon sens, reculait en arrière
jusqu'au temps des Grégoire VII, des Innocent III et des Boni-
face VIII. Rome entrait en insurrection contre l'humanité ; les

Revue intern, de Théologie. Heft 38, 1902. 16



— 238 —

Jésuites affirmaient la prétention de la réduire entre les mains
du Pape à la passivité du fameux Perinde ac cadaver. Il n'y
avait plus qu'un pas à faire, et il fut vite franchi; le 18 juillet 1870,
Rome rompait définitivement aAœc la saine raison en décrétant
le dogme extravagant de l'Infaillibilité personnelle du Pontife
romain in rebus fidei et morum (dans les choses de la foi et
des mœurs).

» L'édifice était complet, quant au dogme : les ornements
qui devaient le revêtir étaient déjà à pied d'œuvre, prêts à être
mis en place. Après aA'oir insulté à la raison, il n'y avait plus
qu'à froisser le sens moral et religieux. On n'y manqua pas.
Les Jésuites ou autres moines ont toujours recherché les dévotions

que nous appellerions de bas étage ; les oripeaux de la
superstition leur ont toujours semblé nécessaires pour agir
sur les masses ignorantes que personne n'instruit et qu'on
illusionne aisément par les fantasmagories soi-disant religieuses.

» En 1846, on inventa la Salette et sa madone, au
costume ridicule, qui annonce la pourriture des pommes de terre
à de petits bergers de Corps en Dauphiné; en 1857 apparaît
au bord du Gave la madone de Lourdes ; puis c'est
Marguerite-Marie Alacoque, à Paray-le-Monial, et le culte du viscère
cardiaque (textuel) de Jésus ; puis encore le Patronage de Saint-
Joseph, et enfin, brochant sur le tout, l'exploitation du Miracle
à Lourdes, à Corps, à Paray-le-Monial et jusqu'au fond de

l'Ardèche à La Louvrée, au tombeau du jésuite Jean-François
Régis. Ajoutons à tous ces marchés ouverts, les dévotions
mystiques, les ejaculations amoureuses au Sacré-Cœur, les scapu-
laires de toutes couleurs, les rosaires de Marie, de Joseph et
la béatification du paresseux et pouilleux Benoît-Joseph Labre.
J'en oublie sans doute, mais cette enumeration suffit, pour
démontrer à quel point le Jésuitisme et le Monachisme ont amené
la piété soi-disant chrétienne au sein du Romanisme. Tous les

moyens de publicité et de propagande sont employés à la fois:
journalisme, pèlerinages, ventes de médailles de tout métal et
de tout format, sermons spéciaux, brochures menaçantes ou
mielleuses, tout sert à cet aA'ilissement de la croyance
religieuse. Saint Antoine de Padoue tient pour le moment le record
de la piété! Il fait retrouver les objets perdus (c'est sa vieille
mission), procure succès aux examens littéraires ou scientifiques,

dirige la pensée des chefs pour l'avancement de ses



— 239 —

clients, etc. C'est le saint à la mode : pourvu qu'on le prie
bien, il exauce toujours qui lui apporte une miche de pain.
Les Frères de l'Assomption sont les grands faiseurs et la
Croix est leur organe distingué, d'une exquise politesse envers
•quiconque contredit à leurs stupides et rusées momeries. »

IV.
Après les considérations qui précèdent, nous sommes à

même, je crois, de répondre à la question suivante : Quel a
été le rôle théologique de la France au XIXe siècle?

Ecartons d'abord le gouvernement, qui n'a jamais voulu
jouer un rôle théologique proprement dit. Disons toutefois qu'il
a joué un rôle politico-ecclésiastique déplorable, en ce sens
que, loin d'enrayer les faux principes et les empiétements de
Rome (ce qu'il aurait dû faire s'il eût eu souci de rester fidèle
aux traditions et aux aspirations de la nation française), il les
¦a favorisés, soit indirectement par sa faiblesse et son indifférence,

soit même directement par une fausse politique. Faible
a été Napoléon Ier: qu'avait-il besoin d'un concordat? Il a
reconnu plus tard, du reste, que ce concordat avait été la grande
faute de son règne. Il s'est mis en colère contre le pape, comme
si la colère remédiait à quoi que ce soit; ce qu'il fallait, ce

n'était pas de l'emportement contre un homme, mais une action
intelligente et énergique contre l'institution même de la
papauté. Faible a été la Restauration. Faible, le gouvernement
de Louis-Philippe, malgré ses beaux discours, monnaie
habituelle aArec laquelle on remplace l'action en France. Faible, la
République de 1848. Très faible, l'empire de Napoléon III.
Plus faible encore, la IIIe République des Thiers, des Jules
Simon, des Freycinet, des Spuller et même des Waldeck-Rous-
seau, dont les demi-mesures ne sont que des onguents là où
il faudrait le bistouri du chirurgien sauveur.

Précisons. Le gouvernement français, en s'obstinant à maintenir

le concordat de 1801, sous prétexte d'éviter la guerre
avec le clergé, a été, de fait, maladroit, puisqu'il n'a pas su
éviter cette guerre. Le gouvernement n'a su faire respecter
ni le concordat, ni les articles organiques ; les évêques les ont
violés à leur gré. Il n'a pas su user de ses Facultés de

théologie, qui auraient dû être pour lui des instruments de
propagande, en faveur d'une saine théologie, du respect des tradi-



— 240 —

tions de l'Eglise nationale, du respect des droits de l'Etat,,
etc. Il n'a pas su inspecter les séminaires, grands et petits,
comme il aurait dû le faire, pour y fortifier les études et pour
préparer au pays un clergé instruit et vraiment patriote. Il
a poussé l'inintelligence de la situation jusqu'à supprimer les
Facultés de théologie catholique, sous prétexte qu'elles étaient
en pleine décadence. N'aurait-il pas dû, au contraire, les fortifier

en mettant à leur tête des hommes de science? et, s'il n'en
avait pas, ne pouvait-il pas en former? Ce devoir était d'autant

plus impérieux que l'enseignement de la théologie était,,
dans les grands séminaires, d'une faiblesse extrême : insuffisance

des maîtres et des manuels, fermeture des bibliothèques,
impossibilité de consulter les sources de l'histoire et les œuvres
des Pères, de contrôler les textes, de vérifier les faits, absence
complète de toute critique sérieuse, etc. En outre, le gouvernement
s'est croisé les bras en face des intrigues du concile du Vatican,

et il n'a pas su défendre les évêques et les curés qui
eussent été pour lui des appuis. Il n'a su lancer que quelques
déclarations d'appels comme d'abus, dont riaient les évêques
mêmes qui en étaient l'objet*). Il s'est contenté, contre les
curés rebelles, de quelques suppressions de traitements,
suppressions qu'il savait parfaitement inefficaces. Contre ces mêmes
curés, il n'a jamais soutenu les communes, dont il aurait dû,,

au contraire, protéger les droits et les libertés. La plupart du

temps, il a nommé aux évêchés Aracants des créatures de Rome,,
secrètement patronnées par les jésuites et les jésuitesses. Jamais
il n'a su ni utiliser contre l'ultramontanisme les trésors qu'il
possède dans ses archives diplomatiques et ailleurs, ni favoriser

les publications libérales et anticléricales qui eussent éclairé
le peuple et assaini le pays.

On comprend aisément quelle théologie les jésuites et leur

') Tous les journaux français parlent sur ce point comme le correspondant
parisien du 'Journal de Geneve. «L'Etat, a-t-il dit (n° du 21 août 1896), en
brandissant cette arme rouillce, trouvée dans l'arsenal de la vieille monarchie, qu'on
appelle la poursuite comme d'abus, n'est pas très loin d'apprêter a rire, mime à ses

adversaires. Que si, dans les articles organiques, il y a telle stipulation nettement
contraire à la liberté comme à la publicité du culte garanties par l'art, i"1' du
concordat, que le Saint-Siège en demande la revision. Que l'on trouve n'importe quelle
solution, mais qu'on en trouve une. La situation actuelle est absurde, presque ridicule,
et loin de présager la pacification religieuse, elle n'est qu'une arme de plus aux
mains des adversaires de tout culte reconnu. Le plus sûr moyen de mener à la
dénonciation du concordat est de le garder et de l'entendre tel quel. :¦>



— 241 —

parti ont su développer dans un tel milieu. Pour en avoir une
idée exacte, distinguons le rôle et l'attitude des laïques, le
rôle et l'attitude du clergé.

Parmi les laïques, les uns (et ce furent les plus nombreux)
se montrèrent parfaitement indifférents. Leur unique théologie
a été l'indifférence en matière de religion, aArec son cortège
de sophismes dans le but de faire passer la lâcheté pour la
sagesse, et l'absence de religion positive pour la pensée libre.
Hélas ce n'était pas la pensée libre, c'était la libre-pensée.
Cette thèse libre-penseuse a tenu une place considérable dans
la presse antichrétienne.

Il faut remarquer que ces laïques, en s'abstenant de toute
action dans l'Eglise, ont cédé leur place, soit au clergé, qui
s'est fortifié de cette défection, soit aux laïques remuants, qui,
n'étant plus arrêtés par personne, sont devenus facilement
fanatiques et superstitieux, au point de forcer souvent le clergé
modéré à sortir de sa modération, à déployer plus de zèle
dans la voie erronée qu'ils parcouraient, eux, au pas de course.
Cette seconde catégorie de laïques, plus fanatiques que simples
dilettantes, faisaient de la théologie sans en connaître les
premiers éléments, ou faussaient le peu qu'ils en savaient. C'est
ce gâchis d'idées qui a rempli les journaux papistes, même les

plus grands (j'entends les plus volumineux), comme l'Univers
et le Monde, à ce point que les journaux religieux modérés
ont dû finir, comme VAmi cle la religion, par emboîter le pas
aux précédents ou disparaître. La postérité, si tant est qu'elle
s'en occupe, jugera un jour les sentences jaculatoires des Veuillot,

des Dulac, des Coquille, des Gautier, des Aubineau, des

Chantrel, etc., comme nous jugeons aujourd'hui les «sentences»
de Pierre Lombard, les « décisions » puériles des scotistes et
des thomistes, la science physico-chimique et philosophique
d'Albert dit le Grand, les élucubrations théologiques des
Raymond Lulle, des Jean de Chaleur, des Denis Soullechat, des
Pierre d'AuATergne, etc.

Ces ultramontains fanatiques, quelquefois très lettrés de

forme, comme Veuillot, mais prodigieusement ignorants quant
aux éléments mêmes de la théologie, sont devenus tellement
compromettants pour la religion en général et pour le
catholicisme en particulier, qu'une école catholique libérale s'est
fondée pour répliquer à leurs « engueulements » par une litté*



— 242 —

rature respectueuse, à leurs sophismes par des essais de théologie

convenable. Telle a été l'école catholique-libérale du
Correspondant, représentée par d'anciens ultramontains
désillusionnés, qui, rompant avec leur première manière et voyant
enfin où leur ultramontanisme de jeunesse les entraînait, sont
revenus à des idées moins erronées, à un libéralisme à l'eau
de rose, qui consistait à remplacer la science par l'habileté,
habileté qui se bornait, du reste, à chercher le moyen de
s'asseoir entre deux chaises, entre la chaise gallicane qu'ils ne
A'oulaient pas et la chaise ultramontaine qu'ils ne voulaient
plus. Ce moyen, ils le trouvèrent jusqu'au concile du Vatican;
mais ce concile rapprocha tellement les deux chaises qu'il
n'y eut plus moyen de s'asseoir entre elles. La chaise gallicane

fut même escamotée et la chaise ultramontaine seule fut
permise.

Les de Falloux, les de Broglie, les Augustin Cochin ayant
ainsi disparu, d'autres libéraux reprirent l'épée, une épée libérale

plus acérée, et ne craignirent pas de faire assaut contre
le cléricalisme ultramontain. « Le cléricalisme, voilà l'ennemi! »

Ce cri de guerre, que Gambetta n'inventa pas, mais qu'il rendit

célèbre, irrita naturellement les cléricaux, qui répliquèrent
par un autre cri: «Le libéralisme, voilà l'ennemi! » Les trente
dernières années du XIXe siècle se passèrent à répercuter ce
double écho. La France en fut très divisée et très affaiblie
politiquement, religieusement et théologiquement. La théologie
moribonde du Correspondant s'exhala en des thèses d'agonie.
On fonda, pour y suppléer, des Revues nouvelles : Revue
d'histoire et de littérature religieuses, Revue du clergé français,

etc., qui essayèrent de rendre un peu de vie à la théologie

libérale, mais qui lâchent pied à la première menace du

jésuitisme. Ce sont toujours les Etudes religieuses des jésuites,
qui, avec les très anciennes Annales de philosophie chrétienne
et quelques autres, mènent la danse romaine.

Dans cet état de choses, de nombreux prêtres, fatigués de
cette lutte stérile et peu idéale, sont sortis de l'Eglise romaine,
quelques-uns même de l'Eglise catholique, et se sont adonnés
à une théologie semi-protestante, semi-catholique, semi-rationaliste,

qui ne saurait longtemps vivre dans cette confusion.
Certaines paroisses, d'autre part, se sont faites nettement
protestantes.



— 243 —

Telles ont été les fautes des catholiques laïques et leurs
résultats : les uns par leur indifférentisme religieux, les autres
par leur fanatisme religieux, tous à peu près par leur
connaissance insuffisante des questions religieuses, ont provoqué
entre le cléricalisme et le libéralisme un conflit, qui ne pourra
finir que par la mort de l'un des combattants. En attendant
cette mort, c'est la France, l'Eglise, la religion et la saine
théologie qui en souffrent.

Quant au clergé, son rôle a été plus désastreux encore :

1° Il a manqué de respect à son passé, à sa vieille Eglise,
à ses ancêtres religieux, à ses saintes traditions. Lorsque Guizot

a dit que l'Eglise catholique est une école de respect, ou
bien il n'a pas voulu parler de l'Eglise ultramontaine, ou bien
il ne la connaissait pas. En tout cas, la rupture du clergé
ultramontain avec le passé et avec la théologie catholique
d'autrefois est officiellement consommée ; il vogue en pleine
théologie néo-catholique.

2° Il a faussé le principe d'autorité dans l'Eglise, en le
plaçant non plus dans l'Eglise même (suivant cette parole du
Christ: Die Ecclesiœ), mais dans le pape, et en osant déclarer
ce pape infaillible, source de la juridiction, règle de la foi, etc.
C'est l'anéantissement du catholicisme dans l'Eglise romaine.
Le clergé a poussé l'ignorance de la théologie jusqu'à
commettre cette confusion incroyable et impardonnable.

3° Il a abjuré les droits du sacerdoce, en laissant immoler
les prêtres théologiens par les évêques, par les jésuites et par
Rome, en acceptant les prétendues décisions de l'Index, en acceptant

surtout la position fausse et antithéologique que les évêques
« grands seigneurs » ont faite aux simples prêtres. Le congrès
de Bourges, en 1900, a essayé, il est \Trai, de réparer cette
faute ; mais c'est encore une question de savoir si ce congrès
n'est qu'un commencement, ou s'il n'est pas déjà une fin.

4° Le clergé a laissé fausser par les Rohrbacher, par les
Bouix, par les André, par les Guéranger et autres, le grand
principe de la tradition catholique, qui était la base de son
Eglise ; il a méconnu et abandonné dans la pratique le critérium

catholique, qui était la clef de son orthodoxie. La peur
des condamnations de l'Index, le désir de plaire à Rome, d'en
obtenir un titre ou une faveur, la soif de l'épiscopat et des bas



— 244 —

violets, surtout des bas rouges, l'a poussé dans cette lâcheté
et dans cette trahison.

5° Il a laissé fausser la notion du surnaturel en l'identifiant

avec la notion du miracle, et en multipliant les miracles
à foison, croyant par là glorifier et répandre le surnaturel même.
Hélas il n'a guère répandu que l'incrédulité.

6° En même temps qu'il a provoqué une recrudescence
d'incrédulité et même d'athéisme, il a provoqué une
recrudescence extraordinaire de superstition par ses faux miracles,
ses fausses apparitions, ses fausses médailles miraculeuses, ses
fausses légendes, ses fausses indulgences, ses fausses dévotions,

etc.
7° Il a considérablement ébranlé la foi chrétienne et affaibli

la théologie chrétienne, en reléguant au second plan la médiation

du Christ, en mettant de fait, dans la pratique, celle de

Marie au premier, en multipliant outre mesure les fêtes des

saints, et en donnant au culte des saints une portée nouvelle
et excessive. Il a, du reste, effacé aussi la médiation du
Christ par celle du pape, qui est maintenant la source des

dogmes, et par celle du prêtre, qui est maintenant le remetteur

des péchés et le transsubstantiateur de l'eucharistie.
8° De même qu'il a laissé transformer l'Eglise catholique

en Eglise romaine, ou plutôt en papauté militante (qu'il appelle
Ecclesia militans), ainsi a-t-il laissé transformer la théologie
scientifique en théologie de combat, remplaçant la clarté par
l'agression, la démonstration par l'injure, l'esprit de foi par
l'esprit de parti, les thèses par les personnalités, les
arguments par les anathèmes, les textes de l'Evangile et des Pères

par les bulles des papes et par les « décisions » de la curie
romaine.

9° Il a considérablement renchéri sur le concile de Trente
et aggravé les erreurs de ce concile en acceptant les nou-
A7eaux dogmes de 1870, en se faisant le distributeur des nou-
A^elles indulgences, en prêchant dans les confréries les prétendus

miracles eucharistiques connexes à la transsubstantiation
matérielle, etc.

10° Il a singulièrement abaissé les esprits, le sien a\Tant

tout, en consentant à placer l'idéal chrétien dans le scolasticisme

du moyen âge, dans le monachisme corrompu de cette
époque, dans une théologie enfantine qui reposait sur les théo-



245 —

ries de la matière première, des formes substantielles, des

accidents absolus, ainsi que sur une fausse astronomie, sur une
fausse philosophie, sur une ignorance complète des lois de la
nature, sur une notion insensée du miracle, sur une conception
puérile du monde, etc.

Il faut rendre hommage toutefois à quelques éditeurs, aux
Migne, aux Vives, aux Palmé, aux Marne, qui auraient pu
rendre d'immenses services à la vérité et à la science
théologique, mais qui, à côté d'excellentes publications, ont
malheureusement édité aussi une quantité d'oeuvres ridicules et
malsaines, qui, avec les romans naturalistes, seront la honte
du siècle.

V.

Après ce passif, analysons l'actif.
En premier lieu, il faut saluer l'apparition d'une nouvelle

science théologique: la science des religions. Jusqu'ici il n'y avait
que des descriptions de cultes, des recueils de traditions, des
indications de croyances, tout cela décousu, pêle-mêle, sans aucune
méthode scientifique. C'est l'Allemand Creuzer qui, de 1810 à

1812, a jeté les premières bases de cette science par sa
Symbolique et Mythologie des peuples de l'antiquité et surtout des

Grecs. Sans doute Dupuis avait déjà publié en 1795 son
Origine de tous les cultes, mais la fantaisie y étouffait trop l'histoire

pour qu'on pût y voir une œinrre scientifique. Vinrent
ensuite Benjamin Constant avec la Religion considérée dans
sa source, ses formes et ses développements (1824-1830); Ottfried
Müller, avec ses Prolégomènes d'une mythologie scientifique
(1825) et son Histoire de la littérature grecque (1841); Max
Müller (école philologique), Taylor et Lang (école anthropologique),

Tiele (école historique), avec leurs nombreux ouvrages ;

puis Albert Réville, etc. Sans doute, cette science est encore
très imparfaite ; cependant elle est déjà un titre de gloire théo-
logico-scientifique pour le XIXe siècle. Au XIXe siècle, en effet,
en a mieux compris, même dans l'Eglise romaine, que la théologie

ne pouvait plus être une simple « harmonistique » ou
concordance de la révélation surnaturelle d'après les vues plus
ou moins « accommodatices » de tels ou tels théologiens, mais
qu'elle doit être, avant tout, une science de la religion et des



— 246 —

religions, science fondée sur l'histoire objectivement étudiée,
sur la philosophie exacte et sur la psychologie réelle1).

Ensuite, il faut reconnaître comme un fait important, plus
important pour l'avenir que pour le présent, l'établissement
de la Réforme catholique, Réforme triple: 1° en théologie;
2° dans l'Eglise et la discipline; 3° dans l'œuvre de l'union des

Eglises.
Depuis 1870, les anciens-catholiques ont travaillé à la

réforme catholique de la théologie par l'application du critérium
catholique, c'est-à-dire par la distinction du dogme et des simples

spéculations théologiques, clans toutes les questions discutées.

Il suffit d'étudier nos livres, notre Deutscher Merkur, notre
Revue internationale de théologie, notre Katholik, notre Catholique

national et nos autres journaux, ainsi que nos cours de

théologie à la Faculté catholique de Berne, et aux séminaires
de Bonn et d'Amersfoort, pour constater que cette réforme est
en bonne voie. Les résultats en sont déjà visibles, non seulement

dans le jeune et laborieux clergé qui a été instruit et
formé à Berne, à Bonn et à Amersfoort, mais encore clans les
sorties de Rome en Autriche et en France, et dans les efforts
de la jeune école critique (catholique-romaine) dont j'ai parlé
plus haut, efforts pour contrebalancer autant que possible, tout
au moins pour imiter le nouveau mouvement de théologie
scientifique, et pour tâcher de donner confiance et satisfaction aux
esprits sérieux de l'Eglise romaine.

Il faut remarquer cette position, toute nom-elle en Occident,

de la théologie ancienne-catholique. Jusqu'ici Rome avait
été attaquée, soit par les incrédules, parce qu'ils étaient
hostiles au christianisme même, soit par les protestants, parce
qu'ils étaient hostiles au catholicisme, tandis que les anciens-
catholiques l'attaquent parce qu'ils sont à la fois chrétiens et
catholiques. Dans le premier cas, Rome, loin d'être ébranlée,
avait l'avantage d'être défendue par tous les chrétiens; dans
le second, l'avantage d'être défendue par tous les catholiques.
Dans le troisième, la situation est tout autre: Rome a l'incon-
A'énient d'être attaquée et au nom du christianisme, et au nom
du catholicisme, en sorte que, sur ce nouveau champ de ba-

') Voir l'étude de M. J. Réville sur la Situation actuelle de l'enseignement de

l'histoire des religions (dans les Actes du Congrès d'histoire des religions). Paris 1900,
p. 165-181.



— 247 —

taille, elle n'est plus défendue que par les romanistes purs.
Voilà pourquoi elle fait tant d'efforts pour identifier le
romanisme avec le catholicisme et avec le christianisme, et pour
faire croire aux chrétiens et aux catholiques que, s'ils veulent
être chrétiens et catholiques, ils doivent aussi être romanistes.
Elle n'y réussira pas : le masque romaniste est tombé, le A'isage
papiste est à découvert, le jésuitisme est en pleine lumière;
grâce au coup d'Etat du 18 juillet 1870, tous les voiles sont
déchirés, et il est démontré, à quiconque veut regarder, que
le Arrai christianisme et le vrai catholicisme sont antipapistes.
Ce n'est plus que par une vieille routine, qui finira certainement

par disparaître, que l'on dit le « catholicisme » en parlant

du romanisme et « l'Eglise » en parlant de l'Eglise romaine.
Les anciens-catholiques ont donc trouvé le joint et le Arrai

défaut de la cuirasse ; ils ont frappé au bon endroit. Aussi
l'auguste «Idole du Vatican» les déteste-t-elle de sa haine la
plus « sainte » et tout son parti les comble-t-il de ses injures
les plus remarquables; les protestants ne sont plus que des
« frères séparés», mais les anciens-catholiques sont de véritables
loups dans le bercail, intrus, apostats, suppôts de Satan, etc.
On voit la différence entre les deux théologies.

Cette réforme théologique est aussi une réforme ecclésiastique

et disciplinaire. J'ai déjà exposé ses résultats!). Nous,
anciens-catholiques, nous aA^ons démontré qu'on peut et même
qu'on doit être catholique sans le pape et contre le pape ; que
la papauté romaine actuelle est une institution anticatholique;
que le véritable épiscopat chrétien doit être non pas au-dessus

de l'Eglise, mais dans l'Eglise et uni à l'Eglise, laquelle
est essentiellement une démocratie, en ce sens que, sous leur
chef unique, J.-C, tous les membres de l'Eglise, simples fidèles
et hiérarchistes, doivent exercer leurs droits et pratiquer leurs
devoirs en commun. Nous avons démontré que les prêtres
catholiques ont le droit de se marier et qu'ils peuvent le
revendiquer suivant la discipline des Eglises particulières auxquelles
ils appartiennent. Nous avons aboli le honteux trafic des messes,
ainsi que tout casuel dans l'administration des sacrements.
Nous avons supprimé l'impôt des chaises dans les églises et
tout ce qui rappelle les vendeurs du temple. Tout en mainte-

') Voir la Revue, n° 19. 1897. p. 506-521.



— 248 —

naiit les cérémonies du culte catholique, nous en avons écarté
les pompes mondaines, qui font dévier l'attention et la piété,
et qui sentent plus le théâtre et le paganisme que le temple
du vrai Dieu.

La question de l'union des Eglises chrétiennes, faussement
et hypocritement posée par Rome (Rome poursuivant non
l'union, mais sa propre domination sur les Eglises dites unies),
a été rétablie par nous sur son Aréritable terrain. Il suffit, en
effet, de lire les Actes de nos congrès internationaux de

Cologne, Lucerne, Rotterdam et Vienne, les Rapports des
conférences de Bonn, ceux des Commissions de Rotterdam et de

St-Pétersbourg, les travaux de la Revue sur cette question,
pour constater que plusieurs malentendus ou préjugés ont été

dissipés, que les Eglises indépendantes de Rome se connaissent

mieux qu'auparavant, et que bientôt, il faut l'espérer, tous
les obstacles seront levés. Entre les anciens-catholiques et les
orthodoxes d'Orient, toute difficulté dogmatique a disparu; les
seules qui restent portent sur de simples spéculations théologiques

et sur des divergences liturgiques ; or, lorsqu'on aura bien
compris Y una fides, l'uiius Christus, l'unum baptisma, Yin ne-

cessariis imitas, l'in dubiis libertas, Yin omnibus Caritas, le

quod ubique, quod semper, quod ab omnibus ereditimi est, on

verra clairement que les difficultés en question n'en sont pas.
Ce n'est donc pas une affaire de principes, mais une simple
affaire de temps, d'explications et de patience. Les anglicans,
malheureusement trop absorbés par leurs divisions ecclésiastiques

intérieures et par leurs guerres extérieures, semblent ne plus
accorder à l'œuvre de la Réforme catholique, ni même à l'union
des Eglises chrétiennes entreprise par cette réforme, la même
attention qu'autrefois ; cet état de choses, je n'ose dire cette
disposition des esprits, a nui à la tractation des questions
pendantes. Avec les protestants, les difficultés sont plus grandes,
malgré les sympathies personnelles qui unissent beaucoup
d'entre eux et beaucoup d'anciens-catholiques; ces difficultés
viennent particulièrement des di\risions dogmatiques ou prin-
cipielles qui régnent entre les Eglises protestantes, et des

formes liturgiques et ecclésiastiques des XVIe et XVIIe siècles,

que beaucoup de protestants veulent maintenir encore et imposer.

Toute union ecclésiastique sur ce terrain et dans ces
conditions semble impossible. Il faut laisser au temps, à l'ex-



— 249 —

périence, à l'histoire, et surtout à la grâce de Dieu, qui seule
touche les cœurs, le soin d'ou\Trir de nouveaux horizons et de

créer des besoins nouveaux.
En troisième lieu, il faut porter à l'actif théologique et

religieux du XIXe siècle le travail d'un grand nombre d'esprits,
travail de conscience qui les éloigne de plus en plus des

erreurs romaines et les rapproche toujours davantage du vrai
christianisme, si rationnel, si sage, si philosophique et en lui-
même si moralisateur. Pour ne citer que quelques noms,
rappelons les Lamennais, les Lacordaire, les Montalembert, les
de Falloux, les Darboy, qui, tout d'abord ultramontains, sont
devenus peu à peu libéraux et antiultramontains. Rappelons
les Bordas-Demoulin, les Huet, les Guettée, les Laborde, les
Prompsault, les Châtel, etc., qui sont allés plus loin sur le
chemin de la vérité, en ce sens qu'ils n'ont pas craint de rompre
avec Rome. Rappelons le mouvement ancien-catholique, qui,
dans les pays de langue française et notamment en France,
n'a pas remporté, il est ATai, les succès qu'il aurait pu
remporter, et cela pour des causes que j'expliquerai un jour, causes
surtout étrangères à ce mouA'ement et qui ne font que
l'entraver momentanément, mais ne sauraient le détruire. Rappelons

les récentes sorties de Rome, qui se continuent encore
en France, en Autriche, en Italie, en Espagne, en Portugal, etc.,
et qui sont loin d'être un dernier mot. Cet enchaînement de

faits ne saurait rester inaperçu dans l'histoire.
En quatrième lieu, il faut signaler un état d'âme qui

implique plusieurs progrès moraux incontestables. Cet état d'âme
consiste en ce que la société actuelle se révolte de plus en plus,
même publiquement, contre certaines hypocrisies dont Rome
bénéficiait jusqu'ici.

L'hypocrisie qui associe le vice à la religion était déjà
odieux au XVIIe siècle, et Molière l'a flétrie dans son Tartufe.
Elle a néanmoins persisté, au XVIIIe, dans les abbés de cour
et le clergé mondain, ainsi que chez de nombreux laïques.
Aujourd'hui, nous ne tolérons plus de pareils scandales. Ce

qui était possible au temps de la marquise de Brinvilliers, de
Mme de Montespan, de Mazarin, de Richelieu, de Dubois, etc.,
ne le serait plus de nos jours. Ce mélange de criminalité et
de dévotion soulèAœrait la réprobation universelle.

De même la casuistique jésuitique ne pourrait plus se



— 250 —

pratiquer au grand jour comme au temps de Pascal et de
Bossuet. Nous n'en ririons plus comme à l'époque des Provinciales.
Nous prendrions les choses plus au tragique, comme on l'a fait
dans l'affaire Dreyfus.

L'association de la religion et de la politique nous est
aussi de plus en plus odieuse. C'est en grande partie l'abus
qu'en a fait Napoléon Ier qui a contribué à la discréditer et
qui a inspiré à Lanfrey ses sévérités. Or, si cette association
pratiquée par les hommes politiques nous est odieuse à ce point,
combien ne nous indigne-t-elle pas quand c'est un pape qui,
sous prétexte de sanctifier la politique par la religion, subordonne

les intérêts de la religion à la politique, reste muet en
face des massacres et des iniquités, lui, le prétendu vicaire du
Christ, et pactise avec les ennemis avérés du christianisme
quand il a ses intérêts politiques à ménager! C'est un fait que
Léon XIII n'a été qu'un pape politique; que presque toutes
ses encycliques et ses instructions n'ont roulé que sur des

questions sociales et politiques; que, sous sa direction, son
clergé s'est mêlé aux batailles politiques ; que, pour pallier
cette corruption de la religion, on a donné le nom de Croix
aux feuilles politiques de ce parti, comme on a donné le nom
de Jésus à la compagnie qui dénature le christianisme. C'est
un fait que, dans les élections politiques, le parti ultramontain
donne la main aux socialistes antichrétiens ; qu'on voit ainsi
l'anarchie religieuse et ecclésiastique, internationale noire, unie
à l'anarchie sociale, internationale rouge. Or, de telles
associations scandalisent de plus en plus. On s'est récrié en entendant

M, Brunetière se rallier au catholicisme romain, non par
foi religieuse, mais uniquement par politique ; plus encore en
Aboyant M. Soury, auteur d'un livre où Jésus est représenté
comme un détraqué rebelle aux lois et « ayant deux fois mérité

la mort», se déclarer clérical, mais, il le dit hautement,
clérical sans la foi, et même clérical athée '). On devine
aisément quelle théologie doit fleurir dans ce milieu.

Ce qui est un véritable progrès moral et religieux, c'est
le mépris que soulèvent partout ces mésalliances contre nature.
Ce mépris et cette indignation sont les preuves d'une notion
plus pure, plus élevée, plus idéale de la religion et de l'Eglise,

') Voir le Journal de Geneve du 6 octobre 1901.



— 251 —

partant d'une théologie plus vraie et plus morale, qui se répand
dans la société malgré tous les mensonges et tous les crimes
sociaux. Certes, les mensonges religieux et sociaux, les

quiproquos ecclésiastiques et théologiques abondent encore parmi
nous ; on pourrait même dire que nous nageons en pleines
eaux dans les « contre-A'érités » et les « fausses équivalences »

que nous a léguées le passé. Cependant cette situation nous
est de plus en plus pénible, nous désirons plus sincèrement
briser nos chaînes, nous aspirons plus vivement à la
délivrance et à la vérité, à la clarté des idées et des situations,
à l'enterrement de la logomachie théologique qui a fait tant de

mal aux vrais dogmes et qui a éloigné du christianisme et de

l'Eglise tant de penseurs loyaux. Plus ces besoins spirituels
se développeront, plus la théologie devra se réformer et
progresser scientifiquement. Plus la conscience générale du monde
s'imposera aux consciences individuelles et les fortifiera, plus
la théologie devra, elle aussi, devenir consciencieuse, c'est-à-
dire mettre la vérité, réclamée par les consciences, au-dessus
des intérêts de clocher, réclamés par les ambitions d'une
hiérarchie aux abois.

VI.

Concluons. Le XIXe siècle, en théologie comme en toutes
choses, a réalisé des progrès très importants ; mais cette belle
médaille a de terribles revers. Le romantisme a développé,
chez les uns, un extériorisme religieux qui tourne au matérialisme

et à la superstition, un verbalisme qui étouffe les idées
dans des mots sonores et vides, et qui fausse les notions
religieuses les plus importantes par des équivalences spécieuses
et erronées, logomachie pleine de malentendus, de quiproquos
et d'erreurs; chez les autres, un sentimentalisme sans doctrine
suffisante et un indiA'idualisme poussant le libre examen
jusqu'à la licence et jusqu'à la destruction du principe même
d'autorité. Le triomphe de la théologie Araticanesque sur la
théologie gallicane a scellé l'alliance définitive de l'Eglise
romaine et du jésuitisme ; et la doctrine de l'infaillibilité papale,
soutenue par une fausse exégèse, par une fausse patrologie et

par une falsification de l'histoire, a fait de la théologie
ultramontaine une théologie essentiellement antiscientifique, qui ne
saurait désormais avoir place dans le monde de la pensée



— 252 —

sérieuse. La petite phalange des théologiens romanistes qui se
disent dévoués à la critique historique, sera forcée, si elle est
logique, de critiquer et de saper les erreurs historiques sur
lesquelles repose la papauté dite infaillible, et alors de deux
choses l'une: ou elle préférera la vérité à la soumission à

Rome et elle rompra aATec Rome pour rester vraiment catholique,

ou elle préférera à la vérité la soumission à Rome et elle

rompra avec le vrai catholicisme pour rester papiste.
Il est notoire que, grâce à l'indifférentisme de beaucoup

de catholiques de nom, et de beaucoup de voltairiens de fait,
grâce aussi aux faveurs et aux faiblesses coupables du
gouvernement, les doctrines ultramontaines se sont beaucoup
répandues et fortifiées, assez pour créer entre le libéralisme et
le cléricalisme une hostilité implacable qui ne saurait durer.
Ou ceci tuera cela, ou cela tuera ceci. Même antagonisme
entre la science moderne et la théologie scolastique du moyen
âge, que Pie IX et Léon XIII surtout ont essaj'é de renouveler,

qui a son principal centre à Louvain et qui, sous le nom
de néo-thomisme, ne fait que répandre sur les questions théo-
logiques les ténèbres et la logomachie du moyen âge.

D'autre part, la nouvelle science des religions, la notu^elle
Réforme catholique, les nouveaux points de ATue que cette
Réforme oiwre dans la polémique théologique, le nouA7eau
milieu social créé par d'incontestables progrès moraux, les
nouvelles exigences de l'opinion publique scandalisée et irritée
par certains mensonges et par certaines alliances immorales,
ce sont là des faits nouveaux qui supposent déjà des notions
religieuses plus épurées, et qui ne petu'ent produire à l'aArenir,
en théologie, que d'heureuses transformations.

Quant à pronostiquer avec plus de précision ce que sera
la théologie du XXe siècle, c'est l'affaire des prophètes. M. Ribot
psychologue a annoncé un siècle de psychologie, M. Fouillée
philosophe un siècle de philosophie. Nous ne tomberons pas
dans ce ridicule. Nous A'oyons beaucoup de points noirs et de

points d'interrogation; les uns et les autres seront-ils éclaircis?
La liberté des cultes, qui consiste en France à livrer les églises
catholiques, les cures catholiques et le budget du culte catholique

aux seuls catholiques-ro/«a/«s, sous prétexte que le fameux
concordat napoléonien sanctionne cette injustice, la liberté des

cultes, dis-je, deviendra-t-elle une réalité ou ne restei a-t-elle



— 253 —

qu'un mot? L'avenir le dira. Evidemment l'abolition du
concordat et la liberté donnée aux paroisses d'élire leurs curés et
leurs évêques, changeraient l'état religieux de la France et
créeraient un milieu où la théologie sincère et scientifique
pourrait détruire la théologie romaniste officielle, danslaquelle
fourmillent l'erreur et le mensonge. Ce serait une magnifique et
bienfaisante évolution, presque une révolution. Se réalisera-t-elle?

Autre point d'interrogation : les théologiens libéraux restés
dans l'Eglise romaine, réussiront-ils, même quand le concordat
de 1801 sera maintenu, à créer la théologie scientifique dans

l'Eglise romaine? La masse du clergé consentira-t-elle à entrer
dans cette voie de la critique méthodique et sérieuse Un
vaillant m'écrit: «Vous ne vous imaginez pas à quel degré le
clergé de France actuel est désillusionné de ses espérances
ultramontaines. Il croyait, sur la foi de ses coryphées, faire
mieux que ses prédécesseurs. Les prêtres s'imaginaient que
Rome les défendrait contre l'absolutisme episcopal; les évêques
s'imaginaient que Rome les soutiendrait contre l'Etat et leur
fournirait des définitions à jet continu qui les dispenseraient
de se mettre martel en tête. Les débats politiques et scriptu-
raires actuels montrent qu'on s'est échauffé plus que de

raison; on le reconnaît dans les conversations; ceux qui avaient
le plus divinisé le pape au temps de Pie IX, traitent Léon XIII
d'une manière affligeante. Mais on ne veut pas laisser écrire
l'histoire...» A quoi ces désillusions, ces contraintes, ces
mécontentements aboutiront-ils? Qui le sait?

Ou bien, sera-ce le parti clérical qui réussira à prendre
la direction des esprits et des affaires? Qui le sait encore?
Mais, selon la remarque de M. G. Monod, «ce serait le coup
le plus terrible qui pût frapper l'Eglise catholique (lire romaine;.
Sa force actuelle, qui est encore considérable, qui s'est accrue
même dans ces vingt dernières années, elle la doit à sa situation

de minorité réduite à l'impuissance de nuire, à la perte
du pouvoir temporel, au Kulturkampf, aux menaces des socialistes

et des libres-penseurs, à la séparation de l'Etat en
Angleterre et en Amérique. Partout où elle triompherait, elle se

rendrait odieuse, parce qu'elle est condamnée, par tradition
et par deAToir, quand elle n'a pas les mains liées, à être
persécutrice1)».

') La Siècle du 5 avril 1901.

Kevue intern, de Théologie. Heft 38, 1902. 17



— 254 —

Et encore : quelles seront les conséquences, au XXe siècle,
de la chute du pouvoir temporel du pape? On prétend
souvent que cette perte a été pour la papauté un gain spirituel,
en ce sens que c'est elle qui a activé la définition de l'infaillibilité

papale. Pour nous, qui envisageons cette définition
comme une perte et même comme une ruine (il y a des

vainqueurs qui meurent de leur triomphe, comme certains gloutons
meurent de leur voracité), nous pensons autrement. Quoi qu'il
en soit, on peut penser encore aArec M. G. Monod que la situation

de la papauté est, de ce fait, «inextricable». Si, en effet,
la papauté accepte cet état de choses et reste à Rome, elle
devient par la force même de cette situation une institution
italienne. Si elle quitte Rome, elle perd sa base historique, à

laquelle est dû tout son prestige. D'autre part, la situation
actuelle ne peut s'éterniser. Comment cessera-t-elle? Sera-ce

par le rétablissement du pouvoir temporel du pape malgré
l'immense majorité des Italiens? Qui pourrait admettre cette
hypothèse absurde? Donc encore un quasi dogme papiste (la
nécessité de droit dfvin du pouvoir temporel du pape) qui
disparaît, emporté par les faits de l'implacable histoire.

Autre point d'interrogation : Que deviendra la théologie
protestante française et dans quel sens s'orientera-t-elle? Se

rapprochera-t-elle de la théologie ancienne-catholique, ou plu-
| tôt de la théologie judéo-rationaliste, comme a semblé le croire
'• AI. Léon Marillier? «Je me demande, a-t-il dit, si nous ne

verrons pas bientôt la création inconsciente et lente d'une sorte
; de religion laïque, ni catholique, ni protestante, dont le noyau

consisterait en une cristallisation d'idées juives. » Et il cite à

ce sujet une longue page où James Darmesteter prétend que
du judaïsme antique, d'où sont déjà nés le christianisme et

I l'islamisme, sortira probablement «un nouveau rameau Arer-
: doyant et Afigoureux». Ce nouveau rameau sera-t-il le « mes-

: sianisme » compris à la nouvelle manière, très temporelle1)?

]) Voir le discours de M. le pasteur Wilfred Monod: Sera-l-on chrétien au
XXe siècle? et le Journal de Genève du 5 janvier 1901 où il est dit: «L'humanité
ne manquera pas de se convertir à l'Evangile si le vrai christianisme, qui n'a jamais
encore été appliqué ici-bas, fait enfin son apparition dans le monde. Ce christianisme

authentique, c'est le messianisme... Il est certain que le christianisme trop individuel
et trop intérieur du Réveil doit être complété du côté extérieur et collectif, ce qui
n'a, du reste, cessé d'être mis en lumière, au cours du XIX" siècle, par beaucoup
de chrétiens, nationaux ou dissidents, demeurés réfractaires aux étroitesses du piétisme
et du méthodisme... »



— 255 -
Car « le Juif a cette opinion curieuse que, tout au contraire
de la parole évangélique, le royaume de Dieu est de ce
monde1)». Ici encore, mystère.

Je m'arrête, car chacun a ses pressentiments suivant ses

points de vue optimistes ou pessimistes; et je termine par ces
clairvoyantes remarques d'un écrivain américain, M. Ralph
Waldo Trine : « L'optimiste a raison. Le pessimiste a raison.
Us diffèrent l'un de l'autre tout de même que la lumière des
ténèbres. Néanmoins tous deux ont raison. Chacun a raison à

son point de vue particulier, et ce point de vue est le facteur
essentiel qui détermine la vie de chacun. C'est lui qui détermine

pour chacun une vie de pouvoir ou d'impuissance, de

paix ou de peine, de succès ou d'échec. L'optimiste a le pouvoir

d'envisager les choses dans leur intégralité et dans leurs
vrais rapports. Le pessimiste regarde d'un point du vue borné ;

il n'aperçoit qu'un côté des choses. Le premier a son intellect
illuminé de sagesse, l'intellect du second est enténébré par
l'ignorance. Chacun construit son univers du dedans de soi-
même et le résultat de cette construction est déterminé par le
point de vue de chacun. L'optimiste, grâce à sa sagesse et à

sa connaissance supérieures, crée son propre ciel, et dans la
mesure où il crée son propre ciel, il aide à en créer un pour
tout le monde. Le pessimiste, par la vertu de ses limitations,
travaille à créer son propre enfer, et dans la mesure où il
crée son propre enfer, il aide à en créer un pour le genre
humain tout entier. Vous et moi, nous avons les traits
caractéristiques de l'optimiste ou ceux du pessimiste. Nous sommes
donc en train de fabriquer d'heure en heure notre propre ciel
ou notre propre enfer ; et dans la mesure où nous fabriquons
l'un ou l'autre pour nous-mêmes, nous aidons à le créer pour
tout le monde. »

Espérons, en tout cas, que les grands progrès commencés
au XIXe siècle s'achèveront, ou du moins se continueront
au XXe; que l'on appliquera toujours mieux à l'intelligence de
la Bible et de l'histoire religieuse la vraie méthode historique
et l'idée du « développement » toujours mieux compris ; que les
progrès de la psychologie positive éclaireront toujours davantage

les évolutions de la spéculation théologique; que le bon

*) Voir l'enquête publiée dans le Temps du 17 mars 1901.



256

sens et l'esprit pratique qui jugent les institutions par leurs
effets, aideront les générations futures à résoudre les difficultés
encore pendantes entre les Eglises et les Etats, et à améliorer
toujours davantage la discipline ecclésiastique et la morale
religieuse x). Espérons surtout que la distinction nécessaire entre
le dogme immuable et les pratiques liturgiques s'accentuera
toujours davantage; que l'on n'exigera pas l'unité là où elle
ne saurait exister; que l'on comprendra mieux l'utilité, même
religieuse, de la variété dans les choses non essentielles; et

que dans cet esprit, qui est l'esprit même du Christ, les

Eglises vraiment chrétiennes sauront toujours s'estimer, s'aimer

et s'unir davantage.
E. Michaud.

') Cf. Nachgelassene Aulgabenfür die Theologie des li). Jahrhunderts, von R.
Seeberg; Berlin, 1900; — 7'he American Journal of Theology, oct. 1901, p. 825.


	Le bilan théologique du XIXme siècle en France

