
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


200

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

*A lire: — Dans YAltkatholisches Volksblatt (Bonn), du
Ier nov. 1901 : Römische Hierarchie und Kirche in altkatholischer
Beleuchtung ; Reformkatholizismus.

—-Dans XAmerican Journal of tlieology (Chicago), d'oct. 1901:
the Cheyne-Black Encyclopedia biblica.

— Dans le Catholique français (Paris), du 31 oct. 1901 : des

moyens à employer pour créer d'autres centres de vie ancienne-
catholique (E. Dorenlot) ; la loi sur les congrégations et les

jésuites. — On lit, p. 171 : «En France, l'abolition du concordat
amènerait certainement la constitution d'une Eglise catholique
nationale sur les bases de l'Eglise indivisée. Il s'ensuivrait une lutte
salutaire et pratique contre le romanisme jésuitique, et il y a lieu
d'espérer que ce serait le salut du pays et le triomphe du vrai
catholicisme en France. Il faudra bien un jour avoir le courage
d'engager la lutte, à moins qu'on ne se résigne à la ruine de la
France.»

— Dans le Catholique national (Berne), oct.-déc. 1901 : Rompons

avec Rome ; aveux protestants ; Rome homicide ; la foi ;

démasquons Rome.

— Dans le Chrétien français (Paris), oct.-dec. 1901 :

l'éloquence sacrée des jésuites ; aveux symptomatiques (de M. l'abbé
Petit, directeur du petit séminaire de Blois) ; hors de Rome ; la
Possédée ; le congrès de l'Eglise anglicane.

— Dans le Deutscher Merkur (Bonn), Okt.-Dez. 1901 : Dreissig
Jahre bewährt ; J. H. Newman ; Religion, Kultus, Kirchensprache.

— Dans les Church Bells, oct.-déc. 1901 : the Church Congress
and after ; the Reformation Settlement (by Rev. Canon MacColl) ;

Why am I a Churchman (by the Bishop of London).
— Dans le Church Times, oct.-déc. 1901 : the Appeal to

Antiquity ; the Baptismal formula ; the International Review ; the
Crown and the Scottish Establishment.



— 201 —

— Dans VEcclesiastikè Alètheia (Constantinople), nov. 1901 :

suite de la traduction grecque du catéchisme ancien-catholique ;

réponse au « Bessarione » et aux « Echos d'Orient > ; la traduction
de l'Evangile en grec vulgaire, à Athènes.

—- Dans la Grande Encyclopédie (Paris), dernières livraisons:
voir l'article de E. H. Vollet sur le concile de Trente.

— Dans le Guardian, oct.-déc. 1901 : the Present Condition
of Old Catholicism ; the Autorship of the Athanasian Creed and
its use in the Ninth Century.

¦— Dans le Katholik (Bern), Okt.-Dez. 1901 : Prof. Schanz
über das Busssakrament der alten Kirche ; eine neue Rosenkranz-
Bulle -, eine Erwiderung ; die Entgegnung des Herrn Bischof Egger
auf die « Erwiderung » von Bischof Herzog ; die orientalische
Kirche ; Bemerkungen zu der neuesten Abhandlung des Prof.
Schanz über die Beichte ; Kirchenpolitisches aus Spanien ; Nochmals

der Reform-Katholizismus.

— Dans la Revue chrétienne (Paris), nov.-déc. 1901 : les

précurseurs des premiers prophètes écrivains (par Ch. Mercier) ;

la théologie d'A. Sabatier (par Ménégoz) ; la crise religieuse du
catholicisme (par Frank Puaux).

* Un dénicheur de saints au IV siècle, dans « La Province
du Maine» (T. IX, 1901, p. 157-158), par A. Ledru. — On lit,
dans les Analecta Bollandiana, T. XX, fase. 3, p. 340 : « Nous
avons eu plus d'une fois le regret de constater les préventions
injustes de certaines personnes à l'endroit des travailleurs consciencieux

qui, dans l'histoire des saints comme dans toute histoire,
recherchent avec une sincérité complète la vérité. N'a-t-on pas vu
parfois appeler « dénicheurs de saints » à'excellents chrétiens,
uniquement parce que leurs études les avaient amenés à penser que
tel saint avait vécu deux ou trois siècles plus tard que le croyaient
leurs trop véhéments contradicteurs. Aux âmes que contristeraient
ces qualifications, assurément désagréables autant que
désobligeantes, M. l'abbé Ledru propose, pour les encourager et les
consoler, à la fois un illustre exemple et un patron de tout premier
ordre dans le grand apôtre de la Gaule, .S. Martin de Tours. Au
ch. II de la Vita S. Martini, Sulpice Sévère raconte que, dans le

voisinage de Tours, se trouvait un lieu révéré par le peuple comme
étant la sépulture de quelque martyr. Il y avait même en cet
endroit un autel érigé par les précédents évêques (nam et altare
ibi a superioribus episcopis constitutum habebatur). Or, S. Martin
qui ne croyait pas à la légère (non temere adhibens incertis fidem),
demanda aux plus anciens du clergé le nom du martyr et le temps



— 202 --
de sa passion, disant qu'il avait besoin d'une tradition certaine

pour honorer ce mort. N'obtenant pas de réponse satisfaisante, le
saint évêque recourut à la prière, et Dieu lui fit connaître que
c'était un voleur mis a mort pour ses crimes que le peuple honorait

là par erreur (latronem... fuisse, ob scelera percussum, vulgi
errore celebratum). L'évêque de Tours fit détruire l'autel et délivra
le peuple de sa superstition. Le court et sage commentaire dont
M. l'abbé L. accompagne ce récit, est à lire et à retenir. »

Nous applaudissons d'autant plus à cet aveu que l'on trouve
trop souvent dans les Analecta des indécisions incroyables de la

part d'écrivains qui savent très bien la vérité, et qui craignent de
la mettre en lumière. Un exemple de cette indécision se trouve
dans le même fascicule (p. 353), où le critique, d'une part,
conseille la lecture du volume de M. Salembier sur le grand schisme
d'Occident, et, d'autre part, avoue ce qui suit : « Si nous passons
du domaine des faits à celui des appréciations, j'appréhende qu'on
ne soit pas toujours d'accord avec le docte auteur. Notamment,
l'origine même du schisme demeurera, à mon humble avis, l'objet
d'interminables controverses. Pour M. Salembier, la validité de

l'élection d'Urbain VI ne fait aucun doute Mais l'historien qui
a le plus contribué de notre temps à faire de la lumière sur le
grand schisme, M. N. Valois, s'exprime avec beaucoup moins
d'assurance et croit que la solution de ce grand problème échappe
au jugement de l'histoire. » Disons que le jugement de l'histoire,
pour ceux qui ne le redoutent pas, n'est pas aussi difficile à

découvrir ; ceux-là seuls qui veulent défendre à tout prix la cause
perdue de la papauté, sont embarrassés1). Enfin, le critique bollan-
diste signale encore, «dans ce bon ouvrage, d'autres appréciations
contestables, quelques incorrections de détail, des défaillances de

style, un manque de précision dans les références du trop copieux
index bibliographique de la fin». Bref, c'est l'art de dire en même

temps oui et non. Ajoutons pourtant avec l'auteur qu'«il faut une
certaine dose de courage pour traiter un sujet qui offre plus d'un
côté pénible à exposer ». Intelligenti pauca.

* Un jugement anglican sur l'ancien-catholicisme. — A
l'occasion du synode ancien-catholique suisse, tenu à Berne le 26
septembre 1901, M. John Lomas a publié, dans le Church Family
Neivspaper du 4 octobre, l'article suivant:

« In these days of sharply militant, civilvvarring Christianity
it seems hardly credible that one should be privileged to be pre-

') Sur l'ouvrage de Valois, voir la Revue, 1986, T. XV, p. 574-577 ; et sur
l'ouvrage de Salembier, 1901, p. 219-226.



— 203 —

sent at the synodal sessions of a great national Church, with delegate

representatives from all parts of a bi-, if not a tri-, lingual
country, and, throughout debate, report and social functions, hear
the expression of but one creed, one faith, one set of aims, without
a shred of acrimonious criticism of other folk's opinions, or un-
brotherly striving for pre-eminence and authority. Such, however,
has been my lot during the past week, when the Synod of the
Swiss Old Catholic Church held, at Berne, its annual sitting ; and
lest anyone should sneeringly remark upon a possible unity of
deadness, I Avould hasten to add that, while excellent progress Avas

reported all along the line, the spirit alike of clerical and lay
delegates could be characterised only as full of enthusiasm and quiet
confidence. As Professor Michaud declared at the commencement of
the business session : „Nous rions des gros bataillons, de ces

gigantesques armées de l'empire romain qui furent et qui ne sont
plus, de ce pouvoir temporel du pape qui fut, qui fut même
proclamé nécessaire de droit divin, et qui n'est plus ; nous rions de

cette prétendue catholicité du nombre et de Iespace, que le mensonge
ronge et que l'hypocrisie dévore ; nous rio?is de ce colosse aux pieds
d'argile, de cette Idole que Montalembert a flétrie et qui ne trompe
plus que ceux qui veulent être trompés; nous laissons les morts
enterrer leurs morts.'1 These are brave words, and they describe a

braved situation. The Old Catholic Church is absolutely impregnable
in the simplicity of its creed—just the dogmas upon Avhich the
whole Church were agreed for the first eight centuries, before
Rome added to, and Protestantism took from, the body of the
faith ; and it is the only Church that can boast of having preserved
such Catholicism of teaching and at the same time developed its
life. It is a standing, quick contradiction of the flippant assertion,
so often made concerning Anglican and Roman divisions, that
diversities of doctrine, even differences as to dogma, are not only
necessary but even helpful.

« To a postulate by Professor Michaud, to the effect that the
Old Catholic Church, if as yet small in numbers, is great by reason
of its mission, and great through the love and devotion of its members,

one might venture to add a suggestion of even greater
import, a more striking element of greatness. Old Catholicism is
rather a principle than a Church, and, as such, it needs, emphatically,

no figures whereon to rest its claims, any more than did
Christianity during the first half-century of its organisation. It has

provided, at last, after a thousand years of dark Church history,
a great principle of simple, dogmatic teaching allied Avith self-
denying work, a true via media, by embracing which, even while



— 204 —

remaining distinct and differing national organisations, all the Churches
of Christendom can, if they will, join hands and hearts, and form
one compact army.

« The words Avhich I quoted above are taken from an address
which Dr. Michaud, as doyen of the Faculty of Theology at Berne,
presented to the Bishop of the Old Catholic Church of SAvitzerland,
Dr. Edouard Herzog, upon the completion of twenty-five years of
his episcopate. What a twenty-five years! As the Professor declared,
,,que de travaux, que de luttes, que d'efforts, que d'épreuves, que
de sollicitudes, que de prières répandues devant Dieu, pour la
diffusion de la lumiere, pour le triomphe de la vérité et de la justice,
pour la défense de la religion, pour la réforme de l'Eglise du

Christ, pour l'édification et la sanctification des âmes!" Twenty-
five years ago, when Bishop Herzog was consecrated at Rheinfelden,

Old Catholicism, after a terribly difficult birth, Avas just
emerging from an almost mortal sickness, beset as it was by all
the special difficulties which dog the steps of a movement towards
an essentially positive form of faith, expressed in continuous self-
denial, as opposed to the spirit of an age lusting after negation
and easy lines alike of teaching and practice. To-day he sees his
Church established, beyond fear, almost beyond reproach, in
Germany, SAvitzerland, Austria, Holland, France, and Italy, accepted
by both Greek and Russian Churches as a pure and lively branch
of the Catholic communion, and strong enough to undertake
missionary Avork in the United States, its adherents numbering some
150,000, its priests 170, its bishops seven.

« Briefly to give an idea of this interesting meeting of the
Swiss Synod at Berne. The proceedings began on Wednesday,
September 26, Avith a service of ordination, one of the candidates
for Orders being a nephew of Bishop Herzog. Later in the day
a great social gathering Avas held, at which some four hundred of
the delegates and their friends and entertainers met for mutual
recognition and intercourse. The Synod proper, with its one hundred
and fifty members, sat for business on Thursday morning, after a
high celebration in the cathedral, the place of assembly being the
fine hall of the Conseil Général, in the Hôtel de Ville. After a short
address by Pfarrer Fischer, of Aarau, who presided, came the
reading of the address to Bishop Herzog, to which allusion has

already been made ; then the nomination of the Synodal bureau
for the year, and a series of reports upon a) the work of the
Council during the past year ; b) the Church's religious life and
work—by the Bishop; c) the budget, with figures giving the exact
financial position of every department of labour; d) a proposed



— 205 —

amelioration of the stipends of the priests, partly by special gifts
from the laity, partly by a subvention from the Synod's exchequer.

« The business of the day was wound up by a banquet,
organised specially with a view to do honour to the episcopal jubilee.
It Avas a very brilliant affair, though eating and drinking seemed

to enter comparatively little into it, so intense Avas the entrain,
the enthusiasm. Telegrams from all parts of Europe poured in,
until they accumulated past reading. Speech after speech was made,
gifts were presented to the value of over a thousand pounds, and
withal the tide never ebbed for a moment, bearing convincing
testimony—if indeed such were Avanting—to the enormous love and
reverence which these Churchmen bear for their chief pastor. The
gifts Avere of very varied character, partly in money (Avhich the
Bishop proposes to devote to the work), partly in the form of
Avorks of art, together with illuminated addresses and masses of
floral trophies. If Bishop Edouard Herzog be not a very proud
man to-day, it speaks volumes for his modesty and unassuming
devotion. »

— Le Church Times du 11 octobre a aussi publié sur ce
synode un compte-rendu sympathique, se terminant par ces mots :

« When will the Anglican clergy, giving tardy heed to the counsels

and directions of their Bishops, recognize the significance of
these things, and aAvake to knowledge and helpful sympathy?»

* Protestants et Catholiques. — M. Frank Puaux a publié,
dans la Revue chrétienne, qu'il dirige avec tant de tact, un appel
à ses lecteurs (numéro du Ier décembre 1901, p. 417-421), appel
très chrétien et dans lequel on lit : « Sans prétendre nous ériger
en prophète, nous avons l'assurance que des modifications profondes
se produiront dans le sein du catholicisme. Nous établissons et
maintenons une distinction essentielle entre le catholicisme et le
cléricalisme. Sur ce terrain du cléricalisme, nous n'admettrons
jamais aucune compromission, car nous voyons dans ce faux zèle

une déviation de l'idée chrétienne. Les dangers de l'hérésie sont
peu redoutables à côté de ceux du cléricalisme. Il serait injuste
de ne pas croire à la possibilité d'une réforme intérieure du
catholicisme, et nous trouvons aussi légères que superficielles les
condamnations qui prétendent atteindre le vieux-catholicisme, qui, malgré
les cléricaux, reste ce peu de levain dont parle l'Apôtre, appelé a
faire lever toute la pâte. Un chrétien ne doit jamais connaître le
découragement. Aussi, si nous estimons nécessaire de poursuivre
la lutte contre les intolérants du catholicisme nous suivrons,

par contre, avec un intérêt toujours plus sérieux, avec une
profonde sympathie, toutes les manifestations de la pensée religieuse



— 206 —

au sein du catholicisme, assuré qu'elles ne peuvent aboutir qu'à
la libération les esprits et au rapprochement des cœurs. » — Nous

pouvons assurer M. Frank Puaux de la même sympathie, assurés

que le protestantisme n'a pas dit son dernier mot, et que plus les

protestants sépareront le vrai catholicisme du romanisme clérical
et jésuitique, plus ils verront dans ce catholicisme de la primitive
Eglise les garanties chrétiennes et les conditions d'union qu'ils
réclament.

* L'Eglise anglicane, jugée à Rome. — Le correspondant
romain de la Liberté (de Fribourg) a écrit, dans ce journal (30
octobre 1901), la lettre suivante: «Les autorités ecclésiastiques (de
Rome) ont prêté, cette fois, au Congrès de la Church Union
anglaise, une particulière attention. L'an qui vient de s'écouler aArait

été, on ne l'ignore pas, rempli de discussion sur le développement
de la High Church et le ritualisme. Lord Halifax et son groupe
persévéraient dans leur si ferme vouloir de rattachement à l'antique
Eglise universelle. Le débat portait sur les points de frontière entre
les diverses confessions. Du sein de l'Eglise établie, un mouvement
d'attaque tendait à l'arrêt des conversions et à la stagnation. Le
ritualisme se trouvait le point de mire d'ardentes hostilités. Cédant
à cette impérieuse poussée, les archevêques d'York et de Cantor-
bury, dont les relations avec lord Halifax sont connues, avaient
publié une sentence contre les trois postulats immédiats des
ritualistes: usage de l'encens dans les temples, réservation des Saintes
Espèces pour les malades et prières des morts. Les clergymen,
fidèles au courant romaniste, ont nettement désobéi. L'Eglise établie
songeait à sévir : devant le scandale et la crainte d'un schisme,
elle a courageusement reculé. Le Congrès actuel a dû traiter ces

points épineux. Ce qui frappe, c'est la ferveur. Les ritualistes
regrettent l'universel abaissement du niveau religieux, le désert qui
se fait dans les temples, la rareté des vocations ecclésiastiques.
Vivement désiré, le discours de lord Halifax a vigoureusement
préconisé l'attitude de désobéissance à la sentence des archevêques
d'York et de Cantorbéry. La prière pour les morts, le culte de la
Vierge et l'invocation des Saints sont, pour lui, des parties
intégrantes de la tradition chrétienne. Voilà une double manifestation
caractéristique. Qu'en résultera-t-il? Il semble que lord Halifax soit
pleinement romain, si ardentes sont ses convictions. S'il ne revient
pas encore ostensiblement à l'unité, c'est que sans doute il préfère
rester aux croix du chemin, pour faciliter le mouvement de
conversion et de retour. Des signes non équivoques paraissent
annoncer la reprise de pourparlers entre Rome et Londres. Des
savants ambitieux et pressés avaient, il y a six ans, fait dévier les



— 207 —

négociations, en plaçant le débat sur la base de la validité des
ordinations anglicanes. C'était une faute qu'aisément les docteurs
en us commettent. Survint la déclaration logique du Saint-Office.
Les conversations furent suspendues: l'heure de les rouvrir semble
venir. »

* The Orthodox Patriarchate and the Church of England.
— Sous ce titre, le Guardian du 20 novembre 1901 a publié le
document suivant :

The document Avhich we print below is one of the many
tokens Avhich, from time to time, have reached us from the East,
testifying to the sincerely fraternal spirit Avhich animates the clergy
and the laity of the Greek Church towards the members of the
Anglican Church. The importance of the present document, which,
though not bearing the signature of the Patriarch himself, is issued

by his permission and with his sanction, lies in the fact that it
records the appointment, by the Patriarchate of Constantinople, of
a Commission charged to examine, in co-operation with the
chaplain of the English church in that city, the points on Avhich
the two Churches differ and the means whereby a closer
understanding may be brought about. The results so far attained are
set forth in this document, of which Ave append a verbatim
translation. On the present occasion space will not permit us to do
more than lay stress on this very weighty consideration—namely,
that the Greek Church has never called into question the validity
of Anglican Orders. Not only so, but Greek prelates of the highest
rank have repeatedly attended Anglican services, both here and
in the East, and have pronounced the Benediction at the conclusion
of the service. A regular correspondence, on all official and
ceremonial occasions, is now firmly established between the Archbishop
of Canterbury and the Patriarch of Constantinople, Avho, replying
lately to the Archbishop's letter announcing the departure for
Egypt of the Rev. T. E. DoAvling, addressed him as " Very dear
Brother in Christ Jesus our Lord". Such, Ave believe, are the only
sure and healthy means by which closer and more brotherly
relations may gradually be established between all Christian
Churches.

< The Orthodox Church of the East, always obedient to the
voice of its Founder, Who said regarding those that believe in
Him, 'Holy Father, keep through Thine own Name those whom
Thou hast given Me, that they may be one' (John XVII. 11), not
only prays repeatedly day by day 'for the union of all, ' but
neglects not one opportunity given to it that the scattered members
of the Church may be again gathered together, that the schisms



— 208 —

of communions may cease, that the revolts of heresies may be
subdued, and that all men may be made sons of light and sons
of day, for the glory of Christ and the praise of His holy Church.

« The Great Church of Christ, seeing the same yearning from
very ancient times animates the Episcopal Church in England,
Avhich is called the Anglican Church, as has been manifested on
several occasions, and first, indeed, in the year of grace 1723,
when the Anglican Church even officially expressed an earnest
desire for union with the Orthodox Eastern Church ; and, secondly,
in the years 1866, 1867, and 1868, when it transmitted its official
confession of faith to the Patriarch Gregory VI., of blessed

memory, through the well-to-be-remembered Archibald Campbell,
Archbishop of Canterbury, Avho manifested sentiments of tender
love and deep reverence towards the Orthodox Eastern Church ;

and later, on the occasion of the visit to England of the
Archbishop of Syra and Tenos, Alexander Lycurgus, when again proofs
of sincere desire for an understanding with the Orthodox
communion were given—(the Great Church seeing all this) not only
iu the year 1723 transmitted brotherly letters from its most holy
Orthodox Patriarchs to the Anglican communion, addressing them
'To the Most Reverend Bishops, and to the Reverend Priests, and
to all the Clergy of the Anglican Episcopal Church,' but later
issued, by the hand of Patriarch Gregory VI., a circular whereby
the Orthodox clergy were bidden that in cases Avhere no Anglican
priest be available, they should attent to the burial of Anglican
Christians departed in the Lord and pray for their repose.

« Passing over other instances of more remote times, on which
the Orthodox Patriarchs of the East issued letters of thanksgiving
to the Archbishops of Canterbury, as did also the Sacred Synod
cf the Church of Greece, for the philorthodox sentiments of the
Anglicans and for their love and reverence towards our
communion ; of Avhich sentiments the ever-to-be-remembered
Archbishop of Syra and Tenos Alexander was the objet during his
visit to England ; we will here refer primarily to the truly brotherly
letters, full of pure and enlightened Christian love, which were
exchanged in the year of grace 1899 betAveen his Holiness, the
late Patriarch of Constantinople, Lord Constantin V., and the
Most Reverend Frederick Lord Archbishop of Canterbury and
Primate of all England ; and we will also refer to the most Christian
Evangelical assurances of reciprocal charity and reverence of the
tAvo Churches exchanged between the said Patriarch and the Right
Reverend John Lord Bishop of Salisbury on his visit to him at
the Patriarchate : those assurances serving as a seal set on this



— 209 —

earnest and sincere longing for an understanding between the tAvo

Churches, Avhich, Avith the help of God, is destined in time to
make straight the Avay of the Lord and to prepare the road
Avhereby Christian truth and orthodoxy is to advance in the future,
for the meeting together and for the union of the Churches.

« We will finally refer to the formation, two years ago and by
august Patriarchal command, of a permanent committee, Avhich,
composed, on the one part, of the learned and Reverend Great
Protosyncellus Chrysostom and of the Archimandrites, the Principal
Secretary of the Sacred Synod Photius and the Great Hierokeryx
Gregory, and, on the other part, of the chaplain of the Anglican
Church in Constantinople, the Rev. Theodore Dowling, Avas to
meet whenever it judged the occasion opportune, in order to
consider, examine, and discuss the outstanding points of disagreement
and difference between the two Churches. This committee met
and held many and long sittings. The result of its labours, after
a many-sided study and discussion of each question, has been, up
to the present time at least, the resolution that there should be

published a statement of the principal points of the teaching of
the Church of England, addressing itself clearly aud succinctly to
the most important questions on which the Anglican Church is
at variance with the Orthodox Church of the East ; so that our
people may acquire a more accurate conception and more clear
information in respect to that great part of Christendom Avhich is
called the Anglican Church. This work has been accomplished,
and is due to the dexterous and masterly pen of the Right Reverend,

the zealous and earnest John, Lord Bishop of Salisbury. It
contains the teaching of the Church of England in the form of
ansAvers to the folloAving questions formulated by the said committee:
(a) What is the official confession of the Church of England :
Where is it contained, and Avhat is its binding force or validity
(b) What does the Church of England teach about the infallibility
of the Church and about the Œcumenical Councils <c) What
does the Church of England teach concerning faith and good
works ; that is to say, what requirements does it lay down for
salvation and justification (d) How many Sacraments (mysteries)
does the Church of England receive What does it teach in
general about Sacraments, and in particular concerning Baptism,
Eucharist, and Holy Orders (lit. Priesthood) (if) What does the
Church of England teach about predestination, about the procession

of the Holy Spirit, and about tradition The publication of
these (questions and answers) in the official organe of the Patriarchate

is intended to move such of the orthodox theologians of the

Revue iDtern. de Théologie. Heft 37, 1902. 14



— 210 —

East as may be wishful to examine, judge, appreciate, and analyse
the teaching therein contained, in a spirit of brotherly love and
charity.

« And now, on the impending departure from the reigning
city of the Reverend Theodore Dowling, the committee, full of
thankfulness for all the pains and labours Avhich he contributed
in promoting this good and godly work, but also full of regret
at his too early separation from us, and in order to perpetuate
the remembrance of this loving co-operation in which the committee
Avere engaged, even unto this latest sitting, guided by a spirit of
Christian fellowship ; the committee, with the approval and
permission of His Holiness Joachim III., Avho so Avorthily presides
at the Œcumenical Throne, has drawn up this Act, as a special
document, and has delivered three true and exact copies of the
same to the Reverend Theodore Dowling. The committee, at the
same time, express no small thanks to the advocate, Mr. Michael
Theotokas, who is well versed in the English language, and
distinguished by his earnestness and interest in all good things, and
who voluntered to act as interpreter to the committee.

«Done at the Patriarchate, this the 14th day of September,
feast of the Raising of the Precious and Life-giving Cross, in the

year of grace 1901.
(Signed) >F The Great Proto-syncellus Chrysostom.

>F The Archiaiaxdrite Photius, Principal Secretary
to the Sacred Synod.

>F The Archimaxdrite Gregory, Great Hierokeryx.»
* Un Sermon de M. Hyacinthe Loyson. - Ce sermon intitulé

: «L'Union religieuse et le Dieu inconnu», a été prononcé à

Notre-Dame de Genève le 6 octobre 1901, pour le 28e anniversaire

de la réforme ancienne-catholique. Nos lecteurs y remarqueront

particulièrement les passages suivants : « Un jour peut-être la
Réforme catholique aura son siège à Rome : l'un des patriarches
orientaux se hasardait à me dire que ce serait sous le quatrième
ou le cinquième successeur du pape actuel. Dans le présent toutefois,

malgré l'opinion courante, le pontificat de Léon XIII aura
été plus funeste à l'Eglise que celui de Pie IX. Je préfère pour
ma part les intransigeants aux habiles, et je ne redoute rien tant
que le médecin qui cache une plaie au lieu de la guérir. Il fallait
donc un schisme, et nous y sommes entrés, non. sans angoisse,
mais sans colère et sans haine, comme aussi sans remords. Nous
affirmons que ce schisme est plus que jamais nécessaire (p. 2-3)...
Je vous apporte d'Orient le témoignage de nos progrès. Les deux
cierges qui, ce matin, pendant la communion, brûlaient sur notre



— 211 —

autel, ont été bénits pour nous, au Saint-Sépulcre, par le patriarche
orthodoxe de Jérusalem : symbole des deux flambeaux unis de
l'Eglise orientale et de l'Eglise occidentale (p. 5)... A Constantinople

comme à Athènes, à Jérusalem comme à Alexandrie, j'ai
été accueilli comme un frère par les Eglises orientales, non seulement

par celles des Grecs, mais par celles des Arméniens, des

Syriens et des Coptes. J'ai communié de la main du patriarche
arménien qui est un moine, et moi, prêtre et moine marié, j'ai
reçu pendant plus de deux mois, avec ma femme, l'hospitalité
amicale du patriarche grec de Jérusalem, qui est le chef d'un
ordre monastique, l'ordre du Saint-Sépulcre. « Continuez, me disait
l'un des premiers théologiens de l'Eglise orthodoxe, continuez
l'œuvre que Dieu vous a donnée à faire pour toute l'Eglise
chrétienne, œuvre qui sera écrite dans le livre de la Vie. Vous êtes

libre, et vous pouvez dire tout haut ce qui est dans la conscience
de beaucoup d'autres. » Le rapprochement que nous poursuivons
avec les orientaux comme avec les protestants, n'est pas dans
l'uniformité des théologies et des rites, mais dans l'union des âmes.

La diversité a été, sous bien des rapports, un mal, mais, sous
d'autres, elle est un grand bien (p. 6-7)... J'ai retrouvé, chez les
Uniates, approuvées par le pape, les mêmes réformes que le pape
condamne chez nous, la communion sous les deux espèces et avec
le pain levé, la confession rare et brève, le mariage des prêtres
— les prêtres mariés peuvent seuls confesser —, la libre élection
des pasteurs et par dessus tout l'absence du cléricalisme (p. 9)...
Et le patriarche des Grecs-Unis disait à Léon XIII, en présence
de ses cardinaux : « Je vous reconnais comme le successeur de
Pierre sur le siège de Rome, mais je ne doute pas que vous me
reconnaissiez à votre tour comme le successeur de ce même Pierre
sur le siège moins illustre, mais plus ancien d'Antioche. » C'étaient
deux papes assis l'un vis-à-vis de l'autre, se regardant d'un œil
quelque peu inquiet, mais pourtant pacifique, le pape de l'Orient
et le pape de l'Occident » (p. 10).

* Léon XIII et l'ultramontanisation de l'Orient. — On lit
dans la Vie de dom Couturier par M. Houtin (p. 236-239), les
curieux détails suivants : « Le 22 décembre 1886, les trois abbés
de la congrégation de France, réunis à Rome pour fêter le
cinquantenaire du sacerdoce du cardinal Pitra, obtinrent une audience
du souverain pontife. Il leur parla de leur ordre, de son importance

dans le passé, des espérances qu'il fondait sur lui pour les
missions d'Orient et d'un grand collège bénédictin qu'il voulait
établir près de son palais. La pensée de faire des moines
d'Occident des missionnaires pour les Grecs n'était pas une nouveauté.



— 212 —

Pie IX y avait songé et, à plus d'une reprise, le cardinal Pitra
exprima le désir de voir une colonie de Solesmes à Jérusalem ou
à Athènes. Les schismatiques, disait-il, recevraient sans défiance

un ordre ayant conservé les vieilles coutumes du culte et antérieur
d'origine à la séparation des Eglises. Ils perdraient, à ce contact,
leurs préjugés contre les Latins et viendraient à l'union plus
facilement que par tout autre moyen. Dom Couturier aurait sans doute
volontiers établi cette fondation, à la condition qu'elle eût gardé
l'observance française et qu'elle fût restée un monastère. Ses

moines ne seraient devenus ni missionnaires, ni directeurs de collège.
Ils auraient toujours travaillé à leur sanctification personnelle, mais
au lieu de chercher l'aliment de leur contemplation dans les livres
de l'Eglise latine, en se servant de préférence des Pères grecs et
des liturgies orientales. Avec des fleurs grecques, ils auraient
distillé un miel à l'usage des orientaux. Le père abbé n'admettait
pas qu'il fût nécessaire de faire passer les membres d'une colonie
de ce genre par la formation d'un collège. Ils avaient embrassé la

profession monastique pour se sanctifier, non pas pour étudier
davantage. C'est ce concept de la vie monastique qui l'empêcha
de témoigner aucun enthousiasme quand Léon XIII ouvrit, au
commencement de 1887, une sorte d'université bénédictine, le monastère

de Saint-Anselme, pour les étudiants des diverses congrégations

d'Italie, de France, de Belgique, de Suisse, d'Autriche,
d'Allemagne et même d'Amérique. Le programme de l'enseignement

comprenait, outre le droit canon et le cours complet de

théologie, l'histoire ecclésiastique, l'exégèse biblique, la patristique,
l'archéologie chrétienne, les langues grecque et hébraïque, la
philosophie scholastique, les sciences physiques et mathématiques. On
ne quitte pas le monde, pensait dom Couturier, pour prendre les

moyens d'en faire la conquête intellectuelle. Et, pendant ces études,

que deviendra le grand principe bénédictin, que rien ne passe
avant l'office divin Ce service ne sera-t-il pas inévitablement réduit
en leur faveur, et l'observance ne tombera-t-elle pas à un minimum
Les élèves ne rentreront-ils pas avec des habitudes larges et
cosmopolites qui ne pourront être que des dissolvants dans leurs
congrégations respectives Bref, l'entreprise lui aurait paru une
imitation de scholasticats d'ordres méritants et bien organisés, mais
auxquels leurs saints fondateurs ont donné des buts particuliers,
s'il n'y eût vu plutôt un secours efficace proposé aux monastères
incapables d'organiser chez eux les études sacerdotales. Comme ce
n'était certes pas le cas de Solesmes, il attendit l'expression d'un
désir du pape pour envoyer des étudiants à Saint-Anselme et, le
souverain pontife n'ayant rien dit, aucun de ses moines ne suivit
les cours de la docte abbaye. •»



— 213 —

* Le Protectorat catholique de la France en Orient. — La
Revue internationale de Théologie ne fait pas de politique, et si
elle touche au fameux « protectorat catholique » que le gouvernement

français prétend exercer sur les »chrétiens orientaux»
(expression employée par les journaux français gouvernementaux), c'est
uniquement pour signaler la nature toute politique de la force
catholique-romaine, le genre d'arguments auxquels cette Eglise recourt
pour assurer sa domination, ainsi que son propagandisme et ses
visées en Orient, Il y a là une confusion de la politique et de la
religion, contre laquelle les vrais catholiques non romains et les

vrais Français ne peuvent que protester. On lira avec un vif intérêt
cette page, pleine de bon sens, de M. Vidalot sur cette question
(Chrétien Français du 14 novembre 1901):

« Notre ministre des affaires étrangères a invoqué notre
protectorat catholique en Orient. Il l'a fait sans rire et sans rougir,
car on pouvait rire ou rougir, selon le point de vue où l'on se

plaçait. Dans le cas présent, il y aurait eu plutôt à rougir. Si le

protectorat catholique est en effet une réalité, il impose au
gouvernement la protection des catholiques orientaux. Comment se

fait-il, dans ce cas, qu'il y a cinq ou six ans, quand les quais de

Constantinople, ces mêmes quais qu'on revendique aujourd'hui,
étaient ensanglantés, roulaient à flots le sang arménien, ce sang
dont la garde nous appartenait, on ait laissé dormir « les intérêts
moraux et les traditions » On les réveille aujourd'hui et on les
associe comme une accessoire reconnue nécessaire aux intérêts
matériels invoqués. Nous ne reprochons pas au ministre des affaires
étrangères de les remettre en honneur, nous lui reprochons de
leur donner un rang secondaire, de les compromettre dans une
promiscuité qu'ils ne méritent pas.

« Nous lui reprochons surtout de solidariser les intérêts
moraux de la France avec le protectorat catholique. Il faudrait une
bonne fois rompre avec ces fâcheuses habitudes. Le gouvernement
français doit exercer au dehors une action française et non une
action catholique. Qu'il protège au dehors nos nationaux, missionnaires

ou laïques, qu'il protège toutes les entreprises religieuses
comme les autres, mais qu'il les protège exclusivement au titre
français, au nom exclusif de la France. La France n'est plus le
gendarme de la papauté. Le rayonnement du catholicisme s'est
éclipsé, nous ne devons pas faire croire en même temps à une
éclipse française. Le catholicisme a perdu toute sa puissance
politique et la France a perdu de ce fait la prépondérance qu'elle
exerçait jadis en Orient, au temps déjà lointain de l'omnipotence
romaine. La France doit s'appuyer sur elle-même, sur le devoir



— 214 —

imposé à toute nation civilisée, à tout homme, au nom de la
conscience, de la solidarité humaine, de protéger le faible et l'opprimé.
Le protectorat catholique ne signifie plus rien en Orient.

« La France n'est plus rien de ce fait. Les capitulations ont
été déchirées, article par article. Le traité de Berlin réserve bien
nos droits particuliers dans un article spécial, mais il n'y a là

pour nous qu'une satisfaction d'amour-propre. La Turquie a été

démembrée, son existence actuelle repose sur de nouveaux traités.
C'est le traité de Berlin qui régit aujourd'hui la Porte et règle ses

obligations vis-à-vis de ses diverses races et ses diverses confessions.

C'est en qualité de signataire du traité de Berlin avec toutes
les puissances européennes que la France doit imposer au sultan
le respect des droits français, en même temps que la sauvegarde
de la vie, des biens et des consciences de tous ses sujets
indistinctement. M. Delcassé a reconnu lui-même que toutes les
puissances européennes sont solidaires en Turquie, que la France ne

peut pas à elle seule y dénouer des difficultés qui relèA'ent de

l'Europe. C'est donc de concert aA'ec toutes les puissances et au
nom de l'humanité que nous devons agir, non au nom d'un
protectorat catholique tombé en désuétude et impossible à appliquer.
Le protectorat catholique nominal que nous conservons, ne nous
attire que des difficultés. Il nous conduirait à la guerre avec la
Turquie, après nous avoir amenés à la guerre avec la Chine. Il
donne au gouvernement français une attitude ridicule, en montrant
la contradiction entre notre politique intérieure anticléricale et cette
politique extérieure qui demande actuellement au sultan de relever
les couvents et de reconnaître le patriarche chaldéen-uni, Emmanuel.
L'anticléricalisme a beau n'être pas un article d'exportation, il
n'échappe pas à la logique. »

* Les Congrégations romaines en Orient. — L'importation
du papisme en Orient est chose ancienne, et l'Eglise d'Orient doit
savoir, par expérience, le mal spirituel et même matériel que cette
importation lui a causé. A elle de s'en défendre par tous les moyens
qui sont en son pouvoir, si elle veut n'être pas davantage atteinte.
Elle a tout ce qu'il lui faut pour réfuter et repousser les sophismes
de Rome, ainsi que les sophismes des hommes d'Etat qui protègent
en Orient les Congrégations qu'ils chassent de leur pays C'est en

plein vingtième siècle que la France, qui aime à se dire logique
et civilisatrice, ose prendre la défense, chez autrui, d'institutions
qu'elle combat chez elle comme néfastes. Le discours prononcé
le 20 novembre dernier par M. Waldeck-Rousseau pour soutenir
cette illogiche, n'a eu qu'un succès de sacristie. Le Journal de

Genève lui-même, qui, quoique protestant, prend toujours la dé-



— 215 —

fense des intérêts papistes, n'a pu s'empêcher de publier le blâme
suivant :

« M. Waldeck-Rousseau a dit que le devoir de la France est
de protéger tous ceux qui se sont établis à l'étranger avec son
assentiment. C'est un argument qui peut avoir un succès d'audience,
mais qui, à la lecture, étonne un peu au point de vue de la
logique des choses; car pourquoi l'Etat français prendrait-il à

l'étranger sous son patronage des établissements qui ne pourraient
exister en France, parce qu'ils refusent de demander son
autorisation? Oui, nous savons bien: on répondra par le mot de Gambetta

sur la non-exportation de l'anticléricalisme. Mais cela aussi
n'est qu'un mot et l'on ne fera jamais croire qu'un gouvernement
ait pour clients à l'étranger des établissements qu'il proscrit chez
lui pour cause de rébellion ou de danger public. Cela aussi n'est
qu'un effet d'audience, ce n'est pas un argument... Triomphe
oratoire, mais ce genre de tour de force est sans lendemain, parce
que c'est une victoire de Iéquivoque et qu'il est impossible d'en
tirer parti. Le respect des cimetières et des églises catholiques du
Levant ne suffit pas pour faire un programme» (21 et 22 novembre
1901). — Ajoutons que cela ne suffit pas davantage pour sauver
Rome. Si donc les orthodoxes savent se défendre, ils seront
appuyés dans cette résistance par tous les Occidentaux qui veulent
à tout prix se délivrer du papisme.

* Les Congrégations romaines en France. — On sait que
les unes se sont soumises à la récente loi et ont demandé
l'autorisation gouvernementale exigée, et que les autres ont préféré ou
s'expatrier, ou (comme les jésuites) tourner la loi en faisant
semblant de se dissoudre comme congrégation. Les jésuites se tiennent,
par petits groupes, auprès de leurs collèges, que des mandataires
choisis par eux administrent sous leur direction. En présence de

ce « tournement de la loi » et des demi-mesures du gouvernement,
« on s'explique très bien, dit un publiciste français, les votes de

ces conseils municipaux, qui, consultés par le ministre de l'intérieur,
émettent non seulement un avis défavorable aux demandes
d'autorisation faites par les congrégations, mais réclament aussi du

gouvernement et des chambres une loi interdisant le séjour sur le

territoire de la République à toutes les congrégations non
autorisées ou autorisées. Les conseillers municipaux qui votent ainsi
estiment que le monde clérical est, toujours et dans tous les pays,
mobilisé pour l'envahissement. Ils pensent que, pour un gouvernement

qui veut maintenir son indépendance politique, il ne lui reste
d'autre alternative que de soutenir résolument la lutte et ne jamais
faiblir, ou de se résigner à un état de choses semblable a celui de

IEspagne ».



— 216 —

* Comment le cléricalisme papiste tue une nation. — C'est
une vérité banale que le cléricalisme papiste est un principe
morbide, soit pour les individus, soit pour les familles, soit pour les
nations. L'histoire impartiale en fournit des preuves claires et
palpables. Cependant, cette vérité capitale étant encore repoussée
par maints papistes, dupes de leur imagination, il importe de

signaler aux esprits sincères les démonstrations nouvelles qui en
sont données. Il faut lire, à ce point de vue, l'article ou plutôt
l'éloquent cri d'alarme qu'un Espagnol, M. Fray Candii, vient de

pousser dans La Revue du 15 novembre dernier (p. 411-417). Cet
article est intitulé : L Espagne intellectuelle. Tableau navrant, où
l'on voit ce pays qui fut si grand, actuellement victime « du
fanatisme et de l'ignorance, accouplement qui enfante la barbarie».
Depuis le paysan miséreux jusqu'au lettré et au Grand d'Espagne,
toutes les classes sociales sont rongées par cette gangrène. C'est
la prépondérance du clergé papiste qui a creusé l'abîme. < Nous
avons le cerveau monacal », s'écrie l'auteur, et il le constate avec
une lugubre éloquence. Il faut enregistrer de tels aveux, et espérer
qu'un pays qui peut encore produire de telles protestations n'est
pas entièrement mort. Il n'est que temps de revenir au vrai
christianisme, à la vraie philosophie, à la vraie science.

* L'Eglise actuelle aux Etats-Unis d'Amérique. — Notre
compte-rendu de l'étude de Mr. J. B. Pioda sur « l'Etat et les

Eglises aux Etats-Unis d'Amérique » (p. 187-188 de cette livraison),
peut être complétée par l'étude de M. A. Schinz, publiée dans la
Revue chrétienne (sept., oct. et nov. 1901). Autant M. Pioda paraît
optimiste, autant M. Schinz paraît pessimiste. Je ne puis ici indiquer

que quelques points. Selon M. Schinz, «dans la grande majorité
des chrétiens modernisés, la soi-disant tolérance n'est que l'indifférence

pour les problèmes de la foi, ou tout au moins une
étonnante insouciance pour la portée pratique de la foi » (p. 364). —
« L'Eglise protestante en Amérique est dans une période de
transition. Le passage à une phase nouvelle et d'un caractère moins
équivoque ne se fera que quand elle aura résolu dans un sens ou
dans l'autre le problème des relations de la religion et de la
morale. Pour le moment, théologiens et pasteurs font de leur mieux
pour embrouiller la question ; leur but, avoué ou non, conscient
ou inconscient, est de confondre religion et morale, et de présenter
la seconde sous le nom de la première. On comprend ces efforts,
car si jamais la tendance moralisatrice qui prévaut très fortement
aujourd'hui venait à triompher définitivement, c'en serait fait de

l'Eglise comme Eglise; si l'on continuait à marcher au nom du

principe «le christianisme est une vie et non une doctrine», le



— 217 —

seul résultat possible serait la disparition graduelle de tout élément

religieux dans les paroisses. Des concessions et des pactes
réciproques pourraient empêcher peut-être pendant longtemps encore
la consommation de ce suicide ; le terme fatal serait toujours celui

que nous avons dit » (p. 367). Cet aveu est d'autant plus grave
que le fameux prétendu principe: «le christianisme est une vie et
non une doctrine », semble être maintenant l'unique drapeau du

protestantisme dans les pays de langue française.
Continuons. C'est bien dans la Revue chrétienne que nous

lisons ces choses : « Il est impossible que tôt ou tard les protestants

n'ouvrent pas les yeux aux faits si évidents que nous venons
de rappeler, et qu'ils ne réintroduisent pas, avec un protestantisme
doctrinaire, la raison d'être de la piété qu'ils semblent avoir perdue.
On peut voir déjà une indication de la réaction future dans cette
opposition instinctive qu'ils font aujourd'hui à l'immolation de la

religion à la morale. Il ne convient donc pas d'enterrer encore
l'Eglise d'Amérique. Nous admettons au contraire que les conceptions

actuellement prédominantes de la religion ne sont que
passagères, qu'un système théologique reprendra le dessus sur le
simple système de morale défiguré par quelques excroissances
métaphysiques, qui règne à l'heure qu'il est (p. 367).

Puis, l'auteur donne les statistiques suivantes : « Le rapport
annuel de l'Eglise presbytérienne des Etats-Unis d'Amérique (Nord)
pour l'année 1897-1898, accuse: 7635 églises, 975,877
communiants, 57,041 nouvelles adhésions après examen, 13,503,561
dollars comme total des contributions volontaires des fidèles. Cela
est magnifique; mais examinons de plus près. Des 7635 églises,
4349 — plus de la moitié — n'ont que 100 membres et au-dessous ;
n 86 en ont moins de 26, 120 entre 21 et 25, 666 entre 11 et 20,
198 entre 6 et 10, 98 entre 2 et 5, 25 en ont 1, et 79 en ont 0.
Des 7635 églises, 2103 — donc plus d'un quart — n'ont enregistré
aucun nouveau membre, ce qui est extraordinaire dans un pays où
la propagande est aussi active qu'en Amérique » (p. 368). —
L'auteur remarque que « plus de la moitié des églises ne paient
pas leurs pasteurs » ; que « 956 églises sont sans conducteur
spirituel, ni secours religieux ; qu'il y a en tout 440 moins de
pasteurs qu'il n'en faudrait, et près de 900 ministres sont marqués
W. C. (sans ordination) et Ev. (évangélistes) ; que 383 communautés

ne présentent pas de rapport du tout ; et que cependant
l'Eglise presbytérienne du Nord se considère généralement comme
dans de meilleures conditions de prospérité que les autres ».

Relativement à VEglise congrêgationaliste, l'auteur remarque
que 271 églises ne présentent pas de rapports, «ce qui évidem-



— 218 —

ment n'est pas un signe de prospérité»; que 1573 avouent n'avoir
reçu aucun membre nouveau; que « 113 laissent cette rubrique en
blanc, plus les 271 qui laissent toutes les rubriques en blanc;»
que, sur les 5614 églises, 3695 (près des 2/3) ont moins de ioo
membres, 1137 en ont moins de 25, 170 en ont de 1 à 5, et 7
en ont 0; enfin, que 1331 paroisses sont vacantes, 379 sont
desservies par des personnes non consacrées, 952 sont absolument
dépourvues de soins pastoraux; et que, sur les 5475 pasteurs,
1786 ne reçoivent aucun salaire pour l'exercice de leurs fonctions»
(P- 369)-

Certes, il est toujours dangereux de juger une Eglise à distance.
Mais, cette réserve faite et à s'en rapporter à ces chiffres et à ces
faits (constatés par des protestants), il me semble que l'état du
protestantisme aux Etats-Unis est loin d'être prospère, et même
qu'il n'est que temps pour lui, s'il ne veut pas être vaincu par
Rome, de se réformer sérieusement et de faire place, comme dit
l'auteur, à la doctrine, à la foi objective et au principe d'union.

* Pour servir à la caractéristique de l'Eglise romaine: —
i° Les prêtres députés. Au lieu de se concentrer dans le travail d'é-
vangélisation, le seul pour lequel ils ont été ordonnés prêtres, les

prêtres de cette Eglise s'enfoncent de plus en plus dans les
affaires séculières de la politique. Ils ne font, d'ailleurs, que suivre
en cela l'exemple de leur chef, le pape Léon XIII. En France,
par exemple, outre les députés Lemire et Gayraud, il y a les abbés
candidats à la deputation, les prêtres directeurs de journaux
politiques, les prêtres de la ligue électorale, etc. — 2° Les missionnaires

pillards. Voir, d'après le rapport du général Voiron, le
pillage organisé et pratiqué en Chine par les missionnaires de M.
l'évêque Favier, qui, lui-même, a touché un chèque de 5000 francs.
— 30 Les congrégations antipatriotiques. Voir l'article de M. Albert
Réville établissant que les congrégations papistes exemptées de
l'ordinaire « ont renoncé à leur patrie et ne sont plus que les
instruments d'un pouvoir étranger, ne recevant d'autres mots d'ordre
que ceux qui leur viennent des bords du Tibre d'un pontife italien »

(voir le Catholique national du 7 décembre 1901, p. 98). — 40

Brigand, porteur de médailles. Le brigand Musolino, coupable d'une
vingtaine d'assassinats, portait sur lui, à côté de son poignard, un
scapulaire, des médailles et des images avec cette inscription:
«Celui qui portera cette image ne mourra pas de mort violente».
Quelle morale et quelle religion! — 50 Eglise antinationale. Voir,
dans la Revue des Deux Mondes du 15 novembre 1901, l'article de
M. Brunetière, où, à la question: « Voulons-nous une Eglise nationale »,
il répond négativement. Cet article n'est qu'un tissu de méprises



— 219 —

puériles et de paradoxes. — 6° Violation du célibat ecclésiastique.
Ici les scandales abondent; ne mentionnons que le cas Larderet.
avec convoi civil par ordre de l'archevêque de Lyon — j° Divisions

doctrinales et disciplinaires. Là. c'est l'abbé Bricou, directeur
de la Revue du clergé français, qui, dans un article sur « les
Missions catholiques françaises et les Missions anglicanes ». ose proclamer
«la non - nécessité du célibat ecclésiastique?, attendu qu' il n'est

pas d'institution divine ou apostolique et qu'il ne remonte pas au
delà du Ve siècle pour l'Orient, du IVP pour l'Occident », etc. Ici,
c'est M. Faguet, qui, dans la - Quinzaine », signale la décadence
du catholicisme (romain) en France, et ne voit de salut que dans
un retour au gallicanisme : la nouvelle Eglise ne « tiendrait plus à

Rome que par le dogme », et elle en serait séparée pour tout le
reste! L'Eglise de France doit s'américaniser! Dans lamème «Revue»,
le directeur, M. Fonsegrive, avoue que, t, dans les milieux scientifiques,

le catholique (romain) est de nouveau mal vu et que
l'idée catholique (romaine) a reculé dans l'estime du monde de la
pensée >. Plus loin, c'est l'abbé Denis, directeur des Annales de

philosophie chrétienne, qui s'élève contre la théologie de Léon XIII,
quand elle est contraire à celle des «Annales», t. La Lettre de
Léon XIII du 8 septembre 1899 », dit-il, « n'est pas de Léon XIII,
qui venait de subir une opération chirurgicale et était gravement
malade, elle est du défunt Père Mazzella. » L'abbé Denis \'eut
s'émanciper du joug thomiste et inaugurer sa méthode apologétique
à lui. L'abbé Gayraud, clans sa « Crise de la foi », prend la défense
du thomisme et signifie à l'abbé Denis d'avoir « à embrasser les
directions philosophiques de Léon XIII, aussi bien que ses
directions politiques et sociales». Ailleurs, c'est l'abbé Petit, directeur

du petit séminaire de Blois, qui décrit ainsi le gâchis de son
Eglise : i II fermente présentement dans l'Eglise de France quelque
chose qui n'est peut-être pas une hérésie caractérisée, mais qui en
pourrait bien être le germe. C'est un mélange d'esprit rationaliste,
naturaliste, critique, plus ou moins protestant. Cet esprit s'insinue
principalement dans les groupes de jeunes, mais influencés par de

plus anciens. Ces groupes comprennent, avec des intellectuels
ecclésiastiques, des apologistes laïques, les seuls, prétendent-ils, qui
connaissent les besoins actuels et qui soient en mesure de poser
com-enablement la religion en face de la science contemporaine.
Dans ces milieux on est kantiste ou néokantiste et subjectiviste :

on confond l'ordre naturel et l'ordre surnaturel: on ouvre la porte
du salut même à ceux qui n'ont pas la foi ; on supprime a peu
près les flammes de l'enfer; on admet des principes de critique
d'où l'on devrait logiquement conclure à la négation de l'authenticité

et de la valeur historique des Livres Saints ; on attribue aux



— 220 —

grands faits primitifs de la création, de la chute, du déluge, etc.,
un caractère plutôt mythique ou symbolique. Dans un autre ordre
d'idées, malgré la désapprobation du Souverain Pontife, on traite
avec une faveur non dissimulée ces théories larges, beaucoup trop
larges, beaucoup trop humaines et trop naturelles, dont l'ensemble
a reçu la dénomination d'américanisme. En même temps, on
affecte de dédaigner la théologie traditionnelle et scolastique, on
rabaisse l'enseignement des Universités romaines et les grades qui y
sont conférés pour mettre au-dessus de tout la science, les idées,
les grades de notre Université. C'est donc une véritable école. Elle
a ses chefs connus, prêtres et laïques. Elle a ses organes quasi
attitrés clans certaines revues ou ecclésiastiques ou ecclésiastico-
universitaires ; elle cherche à se faire des adeptes dans le jeune
clergé et elle est parvenue à s'en faire même dans les séminaires,
dans un surtout, d'où elle travaille à répandre son influence dans
d'autres au moyen de correspondances et de bulletins plus ou
moins occultes. Et je dois remarquer d'une part que le centre de
cette action n'est point un centre démocratique (il serait plutôt le

contraire), et d'autre part que les séminaires où elle s'exerce ne
sont point du nombre de ceux où la scolastique est en honneur,
et dont les professeurs viennent de Rome. Voilà un fait; A'oilà un
courant d'idées très réel. Et c'est avec grande raison qu'on nous
parle de la Crise de la Foi».

* S. S. le patriarche Joachim III et l'ancien-catholicisme. — Nous
apprenons avec regret que S. S. le patriarche actuel de Constantinople aurait émis

sur l'ancien-catholicisme une opinion défavorable. Nous en sommes d'autant plus
surpris que ses deux prédécesseurs immédiats, Anthime VII et Constantin \T, nous
ont été, au contraire, favorables. Depuis lors, nous n'avons pas changé. Il nous est

difficile de nous défendre contre une accusation qui n'est pas précisée. Il s'agit de

savoir quel est le dogme de l'ancienne Eglise indivisée que nous rejetons, ou quel
est le dogme nouveau que nous enseignons. Ce n'est que sur ce terrain qu'une
discussion est possible; car tel est le point de vue qui a présidé à tous les

pourparlers qui ont eu lieu depuis trente ans entre les orthodoxes d'Orient et nous, et

qui a été approuvé, non seulement par tous les savants orientaux qui ont pris part à

nos conférences, mais aussi, je le répète, par les deux prédécesseurs de Mgr. Joachim III.
Nous en appelons donc du patriarche mal informé au patriarche bien informé, et
nous ne doutons pas que, lorsqu'il aura pris connaissance des travaux de la
Commission synodale de Russie et de la nôtre, la vérité apparaisse sans ombre à ses yeux.
Nous nous permettons d'appeler particulièrement son attention sur la Réponse qui est

en tête de cette livraison.


	Chronique

