
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


147

CORRESPONDANCES.

Encore la discussion avec les théologiens romanistes1).
Mon correspondant insiste sur sa précédente lettre et

réplique ainsi à la mienne :

« Sans aucun doute, \rous avez raison de ne pas vouloir
perdre votre temps avec les théologiens fanatiques et
ignorants, qui, je le reconnais, forment la majorité parmi ceux qui
écrivent en France. Mais vous devez reconnaître aussi qu'il
en est d'autres, et assez nombreux, qui sont instruits et qui
luttent courageusement pour la vérité. Vous avez vous-même,
dans votre honorable Revue, rendu compte, et élogieusement,
de plusieurs ouvrages des abbés Batiffol, Duchesne, Guthlin,
Houtin, Loisy, Margival, Piat, Turmel, etc., ainsi que des Pères
Mandonnet, Quentin, etc. C'est avec eux que je voudrais voir
votre Revue entrer en discussion, et je reste persuadé qu'il
en résulterait, dans un avenir qui n'est peut-être pas éloigné,
le plus grand bien pour la cause de la vérité chrétienne, ainsi

que pour une quantité de laïques qui se préoccupent de toutes
ces questions et qui auraient besoin d'être renseignés aussi
exactement que possible. Agréez, etc. »

Je remercie vivement mon honorable correspondant de sa
nouvelle lettre et de sa nouvelle prière. Je l'assure sincèrement
que, si la réalisation de son désir ne tenait qu'aux collaborateurs
de la Revue, il serait entièrement satisfait. Toutefois, qu'il veuille
bien me permettre de lui exprimer encore quelques doutes et
quelques appréhensions. Aux observations que j'ai déjà publiées,
à plusieurs reprises, dans la Revue, sur ce sujet, et qui lui
ont sans doute échappé, je ne peux qu'ajouter celles-ci :

Certainement, il existe actuellement, dans l'Eglise
catholique-romaine de France, une phalange d'ecclésiastiques travail-

') Voir la précédente livraison, p. 773-783.



— 148 —

leurs et instruits, auxquels je me fais un devoir de rendre
toute la justice qui leur est due. Non seulement ils ont du

talent, ils ont encore, ce qui vaut mieux, un certain courage,
qu'on ne saurait assez louer, étant donné l'engrenage dans

lequel ils veulent rester pris. Plusieurs d'entre eux ont été et
sont encore l'objet de suspicions et de tracasseries douloureuses;
je le sais et je les plains sincèrement.

Mais c'est un fait que la plupart des écrivains de cette
école, école qui veut à la fois maintenir son titre de catholique-
romaine et faire profession de science et de critique, n'exercent

leur talent et leur activité que dans des questions d'histoire

et de littérature, à Vexclusion du dogme. Remarquez
cette exclusion ; elle est très significative. Je m'explique : je la
trouve injurieuse pour le dogme, pour la science et pour
l'Eglise romaine elle-même ; dès lors elle est inacceptable.

Les théologiens en question diront que, s'ils ne veulent
pas discuter leur dogme, c'est précisément pour le glorifier en
montrant qu'ils le tiennent pour indiscutable. Pur sophisme:
car on peut discuter d'une chose qu'on voit, non pour la rendre
incertsiine, mais pour la rendre plus claire et pour la faire
voir à ceux qui ne la voient pas. C'est ce qui arrive tous les

jours entre gens fort honorables, et à propos de tout, même
de ce qui est certain. Pourquoi soustraire les dogmes romains
à cette nécessité de l'esprit humain Lorsqu'on est bien
convaincu que la transsubstantiation romaine, la confession
auriculaire romaine, le purgatoire romain, l'enfer romain, etc.,
sont des dogmes, des vérités divines, on n'a pas peur, croyez-
moi, de montrer comment ce sont des dogmes, et de les
soumettre à l'analyse à laquelle toutes les vérités sont soumises.
Je le répète, le refus de faire cette démonstration au grand
jour est injurieux pour ces dogmes. J'ajoute qu'il est injurieux
pour la science et pour la réputation scientifique des théologiens

susdits. Eh quoi ils se piquent de science et de

critique, et ils ne veulent pas que l'on examine les fondements
de leur science, les motifs de crédibilité et de foi sur lesquels
reposent leur Eglise et leur dogmatique Tous les jours ils
disent : Rationabile obsequium... scio cui credidi... omnia
probate..., et ils refusent de justifier ce qu'ils croient, comme
s'ils doutaient de leurs documents, de leurs méthodes, de leurs
procédés dits scientifiques, de leur critique même Ne voient-



— 149 —

ils donc pas qu'ils rendent suspecte leur Eglise, en faisant
croire au monde savant que ses dogmes ne sont pas de force
à passer indemnes par le creuset de la vraie critique

Donc, déjà à ce premier point de vue, les théologiens
romanistes ont tort. Mais ce qui est plus grave encore et plus
compromettant pour eux, c'est que la distinction qu'ils font
pour tâcher de soustraire leurs dogmes à la critique, n'est pas
fondée. Ils veulent bien discuter, disent-ils, les documents
théologiques et les faits, mais non les dogmes. C'est une impasse.
Car les vrais dogmes sont avant tout des faits, et ils
appartiennent avant tout à l'histoire, en ce sens que, pour être de

vrais dogmes, ils doivent avoir été, de fait, enseignés par
J.-C. à son Eglise, et ils doivent avoir été, de fait, crus, comme
tels, partout, toujours et par toutes les Eglises apostoliques.
C'est là le vrai critérium catholique ; ils ne sauraient le récuser.
Or ne voient-ils pas que c'est là une question d'histoire et de

littérature religieuses Ne voient-ils pas qu'ils doivent constater
historiquement que J.-C. a bien réellement enseigné, et que son
Eglise a bien réellement cru, toujours et partout, par exemple
que l'évêque de Rome est infaillible, que les paroles dites à

Pierre par J.-C. : Je te donnerai les clefs..., Pais mes agneaux,
etc., signifient en bonne exégèse et en bonne philologie, que
le pape de Rome est infaillible, et que ces textes ont toujours
été interprétés dans ce sens par tous les Pères et par tous les
docteurs orthodoxes C'est là, évidemment, une question de

fait ; et si les théologiens romanistes veulent réellement faire
de la «science historique», ils doivent donc consentir à analyser
leurs dogmes. Et ce que je dis de leur prétendu dogme de
l'infaillibilité papale, doit être dit aussi des prétendus dogmes
de la transsubstantiation romaine, de la confession auriculaire
romaine, du purgatoire romain, des indulgences romaines, de
l'enfer romain, etc.

Je vais plus loin, et je dis que l'histoire de leurs dogmes
est absolument de la même nature que l'histoire de leurs
controverses en matière d'histoire et de littérature religieuses, et

que, par conséquent, s'ils peuvent discuter celles-ci, ils doivent
pouvoir aussi discuter ceux-là. Par exemple, M. l'abbé Houtin
a publié un ouvrage sur « la controverse de l'apostolicité des

Eglises de France au XIXe siècle » *). Il a montré, sur cette

1) Voir la Revue d'octobre 1901, p. 814-818.



— 150 —

question, les deux écoles aux prises : l'école légendaire, qui
soutient l'apostolicité et qui va même (dans certains de ses
maîtres) jusqu'à présenter cette apostolicité comme un dogme ;

et l'école historique, qui la nie formellement. Il a montré
comment, et d'après quels raisonnements erronés, cette légende
de l'apostolicité a pris naissance, comment elle s'est développée,
comment elle a été combattue et réfutée, et comment, malgré
sa défaite dans la petite phalange des théologiens savants, elle
triomphe, de fait, dans la majorité du clergé et dans les masses
des fidèles de l'Eglise romaine. Exemple frappant, vivant,
contemporain, palpable, de la façon dont se font les «vérités
romaines», les «certitudes romaines», les «dogmes romains».

C'est ainsi que se sont faits les dogmes de l'infaillibilité
papale, de la transsubstantiation romaine, du purgatoire romain,
de l'enfer romain, etc. Et ce n'est pas difficile à démontrer
historiquement. Cette démonstration est même déjà faite ; elle
fait partie de l'histoire. Si les théologiens romanistes qui
admettent la discussion des matières historiques, croient que
nous nous trompons, certes l'occasion est belle pour eux de

contrôler nos textes, nos documents, nos arguments, nos
procédés, et de prouver, s'ils le peuvent, que nous sommes dans
l'erreur et eux dans la vérité historique. Nous les convions
courtoisement, de nouveau, à ce débat : ils ont de nombreuses
Revues ; qu'ils y publient leurs thèses, et nous les communiquent

; nous nous ferons un plaisir de leur communiquer les
nôtres ; le public savant et toutes les Eglises jugeront.

En attendant, qu'ils veuillent bien considérer, à propos de

la seule question de la transsubstantiation, que ce mot n'a
jamais été connu de l'Eglise catholique des huit premiers
siècles ; que le neuvième siècle même l'a ignoré ; qu'au
neuvième siècle Paschase Radbert a commencé la légende, et
qu'il a été suivi par quelques mystiques ignorants et grossiers;
que les théologiens les plus réputés l'ont combattu et réfuté ;

que, néanmoins, l'école légendaire l'a emporté, dès le onzième
siècle, aux yeux de Rome ; qu'elle a ajouté ensuite à la
première explication légendaire de nouA^elles explications plus
légendaires encore, au treizième siècle et plus tard ; que le
concile de Trente, faussement œcuménique, a sanctionné et
défini ce faux dogme ; et qu'ainsi ce qui n'existait pas dans
l'Eglise primitive, ce qui y était même une erreur toute



— 151 —

capharnaïte, est devenu finalement, au XVIe siècle, un dogme
auquel les théologiens « savants » et « critiques » de l'Eglise
romaine actuelle n'osent plus toucher. C'est la science et la
critique des yeux fermés, autrement dit de la foi aveugle et
de l'obéissance passive. Je le leur demande, est-ce de la vraie
science et de la vraie critique M. l'abbé Duchesne lui-même
fait-il de la vraie science et de la vraie critique, lorsque, quittant

son impartialité habituelle et voulant à tout prix sauver
le nouveau dogme de l'infaillibilité papale, il traduit les mots:
Ecclesia principalis par Eglise souveraine, comme si principal
et souverain étaient synonymes

Les adversaires actuels de la légende de l'apostolicité des

Eglises de France, en reprenant la thèse historique des Launoy,
des Baillet, des Tillemont, des Fleury, des Elues Dupin, etc.,
sont traités par leurs adversaires de jansénistes, de protestants,
de rationalistes, de naturalistes, etc. Ils protestent contre ces
«injures dévotes», et ils ont raison. Mais qu'ils veuillent bien

remarquer, toutefois, qu'ils jouent, dans cette question
particulière, le même rôle que les jansénistes — pour ne citer que
ceux-là — ont joué autrefois dans d'autres questions ; que les
jansénistes, en voulant rester fidèles à l'antiquité chrétienne et
à ce qu'ils croyaient être la vérité historique, n'étaient pas
plus coupables qu'eux ; que les jansénistes ont été persécutés,
noircis, calomniés par leurs opposants, comme les adversaires
actuels de la légende et du mensonge le sont par leurs
opposants, qui sont les mêmes, au fond, que ceux du XVIIe siècle,
du XVIe, du XIIIe, du XIe et du IXe. C'est toujours la même
chose, toujours le même esprit, toujours la même lutte de la
vérité contre l'erreur, du fait exact contre le mensonge
légendaire, de la vraie foi et de la vraie science contre la
superstition. Sous peu (car les choses vont plus vite aujourd'hui
qu'autrefois), l'apostolicité des Eglises du monde romain sera
un dogme romain comme les autres dogmes romains ; et les
Duchesne, les de Meissas, les d'Ozouville, les Chevalier, les
Houtin et autres, ne seront plus que les dénicheurs de Saints
du XIXe siècle, les nouveaux Launoy, les nouveaux Baillet,
misérables jansénistes qui se croyaient savants, que leur orgueil
a perdus (sdentici inflat), et qui, sous le nom de critique,
propageaient l'hérésie Et les bonnes âmes, en lisant leurs noms,
se signeront de pitié, d'effroi et de haine C'est ainsi que se



— 152 —

fait l'histoire dans l'Eglise romaine ; et je le répète, nous en

avons de nombreuses preuves sous les yeux. Comment ceux
qui se piquent de critique, ne les voient-ils pas Et s'ils les
voient, comment leur amour de la vérité ne les indigne-t-il pas
et ne les révolte-t-il pas Comment ces fils du catholicisme
(puisqu'ils Areulent être catholiques) ne secouent-ils pas la poussière

de leurs chaussures contre cette Rome qui, à chaque
siècle, perpètre de nouvelles prévarications, définit de nouvelles
erreurs et tue les prophètes de la vérité

Il est donc clair qu'en refusant de discuter leurs dogmes
et en consentant à discuter les questions historiques et
littéraires, les romanistes dont il s'agit semblent croire que leurs
dogmes ne sont pas des questions d'histoire et de littérature
religieuses, et qu'en cela ils se trompent gravement. Il est
certain que leurs dogmes sont accusés de n'être, historiquement,

que des altérations du vrai catholicisme, de pures
légendes, de purs mensonges. Ils doivent donc, malgré leur
distinction erronée et qui ne trompe personne, les examiner
et les discuter scientifiquement.

Qu'ils le veuillent ou non, leur prétendue prudence ne

trompe personne; elle est simplement un aA^eu d'impuissance,
une crainte de faire tomber le château de cartes en y touchant.
S'ils me trouvent trop séA'ère dans mon appréciation, qu'ils
lisent la critique publiée par M. A. Mounier, dans le Siècle
du 2 novembre dernier, au sujet du livre du P. Delaporte:
« La chrétienté, philosophie catholique de l'histoire moderne. »

Selon M. Mounier, les quelques prêtres catholiques-romains qui
publient des travaux sur les origines du christianisme dans les
Gaules et sur la formation de la littérature hagiographique au

moyen âge, ne sont «qu'une façade brillante; et on se

tromperait fort en croyant que le goût de la science pure a gagné
tous les membres du clergé français. Non seulement les
travaux de cette élite sont mal vus du monde clérical et des
administrations diocésaines, non seulement on traite trop souvent
ces courageux écrivains en parias dangereux, mais encore il
se publie journellement en France et dans les pays voisins
une foule d'ouvrages, prouvant à quel point la masse du clergé
catholique est restée sur ce point, comme sur beaucoup d'autres,
hostile aux idées modernes.»



153 —

Et l'auteur démontre son assertion en faisant un examen
détaillé de l'ouvrage du P. Delaporte, en analysant cette
prétendue «philosophie catholique de l'histoire moderne»; philosophie
qui consiste à réclamer pour la papauté tous les droits, tous
les privilèges, à imposer aux Etats le devoir de se soumettre
à cette papauté, sous prétexte « que les rationalistes sont idiots;
que quiconque s'oppose aux prétentions de l'Eglise (lire
papauté) est un démoniaque; que le monde est actuellement au
pouvoir de la franc-maçonnerie et de la juiverie cosmopolites»,

etc.

Et M. Mounier termine ainsi : « Tel est le livre qu'un
prêtre ultramontain peut encore écrire au début du vingtième
siècle ; voilà la philosophie et l'histoire qu'on enseigne dans
certaines maisons religieuses. Si pareils esprits étaient encore
capables de raisonnement, on pourrait leur faire remarquer
qu'ils n'ont aucun sens de la réalité des choses, qu'ils ne savent
même pas regarder autour d'eux. Partout, les peuples restés
ultramontains et cléricaux sont en décadence, au point de vue
moral comme matériel. Le paysan de la Calabre et de la Ro-

magne est catholique fervent, mais qui oserait le comparer au

paysan suisse, anglais ou norvégien? On pourrait mesurer
l'énergie morale et la force matérielle d'un peuple à la quantité

de cléricalisme qu'il a su expulser; et partout où la curie
romaine a triomphé, ce triomphe a été suivi de la mort et de

la décomposition. »

Telle est la mentalité papiste, prise sur le fait. C'est
navrant.

Une autre preuve, très caractéristique, en a été donnée
récemment par Monsignor Kannengiesser, dans les attaques
qu'il a dirigées contre les Facultés de théologie: il ne veut
pas de la science indépendante. Toute science qui n'admet pas
l'infaillibilité papale, ne peut pas, à ses yeux, être de la science
Non seulement il condamne les théologiens anciens-catholiques
sans discuter leurs œuvres, mais il condamne aussi en elles-
mêmes les Facultés de théologie qui font partie des universités
et qui enseignent au grand jour, à côté des autres Facultés.
N'est-ce pas péremptoire, surtout si l'on considère que le pape,
pour récompenser l'auteur de cette thèse insensée, lui a conféré le
titre de Monsignor} Léon XIII a quelquefois l'humeur gaie.



— 154 —

Nous n'en maintenons pas moins notre proposition de
discuter à fond la valeur des dogmes romains et les arguments
de leurs défenseurs

Donc notre correspondant reconnaîtra, je l'espère, notre
bonne volonté et notre sincère désir de travailler à

l'éclaircissement des questions qui paraissent obscures. Loin de fuir
la discussion, nous l'appelons ; nous n'exigeons qu'une chose,
c'est qu'elle soit objective, vraiment historique et scientifique,
courtoise et loyale. Est-ce réellement trop demander?

E. Michaud.


	Correspondances

