
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Artikel: Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]

Autor: Richterich, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 116

PAPST NIKOLAUS I.

(24. April 858 —13. November 867.)

(Fortsetzung.1)

Fünftes Kapitel.

Neuerungen und Vorschriften bezüglich der Sakramente.

Über den Begriff „Sakrament" scheint Nikolaus im
unklaren gewesen zu sein. In einem fragmentarisch erhaltenen
Schreiben (ep. 125, col. 1125) an den Erzbischof Adalwin von
Salzburg rechnet er auch die Einkleidung als Nonne unter die
Sakramente. Eine Witwe, die den Schleier genommen und
nachher geheiratet, müsse Busse thun und ins Kloster zurückkehren.

„Denn wenn wir einwilligen würden, dass ein jeder
nach seinem Gutdünken mit den kirchlichen Sakramenten
umgehe und sie nicht richtig verwalte, so entstände eine
Verwirrung aller geistlichen Ordnung, ein Umsturz der Rechte
des katholischen Glaubens und eine Verletzung der hl. Canones.
Nam si consenserimus quod omnia sacramenta ecclesiastica quique
prout vult fingat, et non vere facial, omnis ordo ecclesiasticus
est turbatus, nec catholicse fidei jura consistant, nec canones
sacri rite observantur."

Was das Sakrament der hl. Taufe anbelangt, so stellte sich
Nikolaus in Gegensatz mit Papst Pelagius L, welcher gleich
der ganzen östlichen und westlichen Kirche die Anrufung der
Dreifaltigkeit bei der Taufe für schlechthin notwendig erklärt
hatte. In seinem Pastoralschreiben an die Bulgaren (ep. 97,

resp. 15, col. 986) erklärt er: Sed in nomine summte ac individu»

Trinitatis baptizati fuere, Christian! profecto sunt. Die

*) Siehe Jahrg. 1901, Nr. 35, S. 560-588; Nr. 36, S. 735—764.



— 117 —

von dem Griechen, der sich als Priester ausgegeben, Getauften
seien Christen, weil sie im Namen der Trinität getauft worden
seien, sie bedürften nicht der Wiedertaufe (iterato baptizare
non convenit). Auch der Schlechte, der Segnungen verwalte,
schade nicht andern, sondern sich selber. Seine Verstellung
habe vieler Heil bewirkt und er habe gethan, was im Notfalle
jedermann erlaubt sei (non tarnen in baptizando egit quod
prœter sacerdotem in tarn evidenti necessitate agere nullum
oportet, resp. 16, col. 987, baptizandi ministerium non nisi pres-
byteris tantum esset indultum). Im gleichen Schreiben (resp. 104,
col. 1014 s.) versichert unser Papst, „dass auch schon die Taufe
auf den blossen Namen Christi genüge, setzte also die Christen
in der Bulgarei einer ungültigen Taufweise aus". Vgl. Döllinger-
Frieclrich, Papsttum, S. 204 und 489. A quodam Judseo, nes-
citis utrum christiano an pagano, multos in patria vestra bap-
tizatos asseritis, et quid de his sit agendum consulitis. Hi
profecto si in nomine sanctse trinitatis ATel tantum in nomine Christi,
sicut in actibus apostolorum legimus, baptizati sunt (unum quippe
idemque est, ut s. exponit Ambrosius), constat eos non esse
denuo baptizandos. Hergenröther sagt, „die vorgelegte Frage
betreffe die Spender der Taufe, Juden oder Heiden, nicht die
Form des Sakramentes, von Avelcher Nikolaus nur incidenter,
nicht ex professo spricht, weshalb auch viele Theologen
behaupten, er habe hier nur als doctor privatus gesprochen.
Ein definitÌATer Ausspruch war damals noch nicht erlassen ."
Friedrich ist der Meinung, „dass der Papst hier den Bulgaren
amtlich antwortet und A'on der Form des Sakramentes sprechen
will, Avie namentlich das „unum idemque est" zeige. Mit den
Ausdrücken incidenter und ex professo oder privatus doctor
könne man freilich über alle ScliAvierigkeiten hinwegkommen."

Die hl. Firmung. In ep. 82, col. 920 s., stützt sich Nikolaus
auf das Reskript seines Vorgängers Innocenz I. an Decentius
von Eugubium, um die in Rom bestehende Sitte, dass die

Firmung nur von Bischöfen erteilt Averden könne, für verbindlich
zu erklären. Er erneuert somit die Differenz ZAvischen der
morgenländischen und der abendländischen Kirche. Im Orient
bestand von jeher die Übung, dass auch von Priestern die
Firmung gespendet wurde, Avie denn später auch im Abendlande

die Spendung durch einen blossen Priester nicht für
unmöglich gehalten Avurde. De consignandis vero infantibus



— 118 —

manifestum est non ab alio quam ab episcopo fieri licere. Hoc
autem solis pontificibus deberi ut vel consignent, vel Paraclytum
Spiritum tradant, non solum consuetudo ecclesiastica demon-

strat, veruni ilia lectio Actuum apostolorum quse asserit Petrum
et Joannem esse directos, qui jam baptizatis tradant Spiritum
sanctum. In der Apostelgeschichte handelt es sich um die
Firmung der durch den Diakon Philippus getauften Samariter,
der allerding nicht befugt war, den hl. Geist zu erteilen —
daher die Sendung der Apostel Petrus und Johannes. Vgl.
Langen I, S. 721. Dieses Beispiel zur Begründung der römischen
Sitte wäre also verfehlt.

Der Patriarch Photius wirft dem Papste vor, er Anerbiete
den Presbytern die Spendung der Firmung (ep. 152, col. 1155).
Et insimulare tentant, quoniam eosdem presbyteros chrismate
finire baptizatorum frontes inhibemus. Vgl. Photii ep. 13, Migne,
Series graeca 102, col. 722, 742. Nikolaus avüI jedoch, dass
alle Kirchen die römische Sitte annehmen (Id quod a principe
apostolorum Petro Romana? Ecclesiae traditimi est ac nunc usque
custoditur, ob omnibus debere servari, ne supercluci aut introduci

aliquid quod aut auctoritatem non habeat, aut aliunde
videatur accipere exemplum, ep. 69, col. 890), und so erklärt
er für nichtig die nach uralter Überlieferung der anatolischen
Kirche Aron griechischen Priestern in der Bulgarei gespendete
Firmung und befiehlt, die bereits Gefirmten von neuem durch
einen Bischof zu firmen. „Nikolaus sprach also der gesamten
griechischen Kirche eigentlich den Besitz eines Sakramentes
ab und legte damit den Grund zu der Erbitterung, die dann zur
bleibenden Trennung führte." Vgl. Döllinger-Friedrich, Papsttum,
S. 204 und 490. Qui (Photius) cum intellexisset, legatos ponti-
ficis Romani in Bulgariam missos confirmationem ejus reprobasse,

omnesque Bulgaria? principes et subjectos chrismate
Herum inunxisse ; tum vero velut cestro percitus œcumenicam
synodum confinxit. Mansi XVI, 418. Vgl. Hefele IV, 353, 363.

Nach dem Zeugnis des Metrophanes Avar Photius über diese

nochmalige Firmung am meisten erbittert (olazq^XaliqD-slç), weil
die Römer dnsdoxifiaaav xov (fwxiov xò fwqov. Vgl. Dümmler,
Geschichte des ostfränkischen Reiches I, S. 632 und 836.

Papst Gregor der Grosse (f 604) erklärte (vgl. Langen II,
S. 442) : Einige hätten Anstoss daran genommen, dass er
gestützt auf das alte Herkommen der römischen Kirche den



— 1 IQ —

Priestern die Salbung der Täuflinge mit Chrisma verboten habe.
Wo kein Bischof sei, könnten auch die Priester die Täuflinge
auf der Stirne mit Chrisma salben (d. h. firmen). Ratramnus
von Corbie gab in seiner Verteidigung der abendländischen
Kirche zu, die Spendung der Firmung durch die Bischöfe allein
sei ein in Rom herrschender kirchlicher Brauch und kein auf
göttlicher Autorität beruhendes Gesetz. (Siquidem Ecclesia? suae

consuetudinem sequentes ista proponunt, non aliquam divinse
legis auctoritatem, Migne 121, col. 332.) Guettée (Papauté
hérétique, p. 131 ss.) AAdderlegt den Jesuiten Perrone, der behauptet,
die Bulgarei hätte zum abendländischen Patriarchate gehört
und der Papst allein habe das Recht gehabt, Priester mit der
dortigen Firmung zu betrauen, und nicht Photius. Perrone
begründe die Wahrheit seiner Behauptung nicht: die Bulgarei
gehöre zu Rom und Avarimi die Priester einer Delegation zur
Vornahme der Firmung bedürften. Rom habe den Priestern
die Spendung dieses Sakramentes entzogen zur Erhöhung seiner
eigenen Prärogativen.

Das hl. Abendmahl. Nikolaus entscheidet, dass das hl. Abendmahl

müsse nüchtern empfangen werden (ep. 97, resp. 65, col.
1004). (Tunc recte non licet cuilibet communionem Christi per-
cipere, quando gulce deditus non invenitur jejunus, adeo ut mysticam
mensam parvipendens prius cibi laici sumptu jejunium sohvisse

Addeatur, Christique veneranduni corpus ac pretiosum sanguinem
a caeteris non discernens alimentis non praeposuisse omni hu-
manae refectioni, sed postposuisse noscatur.) Der Leib Christi
sei ein Heilmittel gegen die Sünde und wie die Ärzte den
nüchternen Empfang der Heilmittel des Leibes \'orschreiben,
so gelte dies auch von den Heilmitteln für die Seele. Remedium
quippe salutiferum est corpus Christi contra peccatimi et certe
quotidie medicos vacuis \isceribus sua cernimus pocula
propinare: et si hoc pro sanitate corporis agitur, quanto potius
est pro animée salute patrandum?

Merkwürdig ist der Entscheid unseres Papstes, dassBlutungen
aus den Ohren und der Nase kein Hindernis bilden für den

Empfang der hl. Eucharistie. Wie das blutflüssige WTeib

(Matth. 9, 20 ff.) durch die Berührung des Kleides Jesu geheilt
und dieser Handlung Avürdig erachtet Avorden sei, so gelte
dies auch von dem aus Nase und Ohren Blutenden. (Cur ei qui



— 120 —

sanguinis ex ore vel naribus fluorem sustinet, non liceat salutifera

Christi sacramenta percipere? régula nulla docet, col. 1005.)
Gestützt auf 1. Joli. V, 16, avo es heisst: „Es giebt eine

Sünde zum Tode; dafür sage ich nicht, dass einer bitte",
verbietet Nikolaus nicht nur das Gebet für die im Unglauben
verstorbenen Eltern (resp. 88, col. 1011), sondern auch die
Darbringung der hl. Eucharistie für Selbstmörder. (Sacrificium vero
pro eo non est offerendum, qui non solum ad mortem usque
peccavit, sed et mortis sibimet inferitimi propinavit, resp. 98,
col. 1013.) Den Bulgaren (ep. 97, resp. 9, col. 984) antwortet
der Papst, sie dürften jeden Tag Avährend der Fastenzeit
zur hl. Kommunion gehen, Avenn sie eines reinen GeAvissens

seien. Es sei nicht nötig, dabei einen Gürtel zu tragen, wie
die Griechen sagten (resp. 55, col. 1000).

Die Busse. Von einer speciellen Anklage vor dem Priester
ist die Rede im Pastoralschreiben an die Bulgaren (ep. 97,

resp. 35, col. 993j : Die in den Kampf Ziehenden sollen in die
Kirche gehen, beten, den Beleidigern ATerzeihen, Gaben
darbringen, der hl. Messe beiwohnen, den Priestern ihre Sünden
bekennen, die Rekonciliation und Kommunion empfangen (con-
fessionem delictorum sacerdotibus facere, reconciliationem et
communionem percipere). Nikolaus erliess mehrere Vorschriften
über Kirchenbusse. Während in den ersten christlichen
Jahrhunderten die Kirchenbusse für öffentliche Vergehen vier Stadien
durchlief (die Weinenden, Hörenden, Knieenden und Stehenden),
deren jedes ein oder mehrere Jahre dauerte, kennt der Papst
nur drei Stadien. Das dritte Stadium (substratioi, Avobei die
Büsser knieend dem Gebete beiAVohnten, und das \ierte iconsis-
tentia), Avobei sie an dem ganzen Gottesdienste mit Ausnahme
der hl. Kommunion, der sie stehend zusehen durften, teilnahmen,
werden miteinander A^erschmolzen. Nach dem hl. Basilius hat
der wegen freiwilligen Mordes Büssende \ier Jahre unter den

„Weinenden", fünf unter den „Hörenden", sieben unter den

„Knieenden" und Ader unter den „Stehenden" zu verharren.
Ein gewisser Wimar, der seine drei Kinder ermordet hatte

(ep. 136, col. 1131), muss drei Jahre beteud vor der Kircheii-
thüre stehen, dann vier Jahre unter den „Hörenden" und sieben
Jahre darf er das hl. Abendmahl nicht empfangen. Der Mönch
Eriath, welcher einen Priester und Mönch getötet hatte und dann
als Büsser nach Rom gepilgert Avar, muss zwölf Jahre büssen :



— 121 —

drei Jahre als „Weinender", ZAvei Jahre unter den „Hörenden",
ohne Empfang des hl. Abendmahles, die übrigen sieben Jahre
dürfe er an den Hauptfesten zur hl. Kommunion zugelassen
Averden. Nikolaus meint, dieser Eriath hätte eigentlich zeitlebens
büssen müssen, doch in Anbetracht seiner Reue und seines

Glaubens, der ihn an die Schwellen der Apostel geführt, Averde

menschlicher mit ihm verfahren. (Quia ad suffragia apostolorum
festinaverit, humanius cum ilio peregimus, ep. 119, col. 1122 s.)

Jules Roy, Saint Nicolas Ier, p. 117, sagt diesbezüglich: „Cette
permission d'user de la communion est une faveur qui constitue
une différence très importante entre la pénitence publique du
milieu du IXe siècle et celle des temps antérieurs."

In einem besonderen Bussgesetz über Unzuchtssünden und im
Briefe an Bischof Salomo von Konstanz Avird Vater- und
Brudermördern, soAvie Blutschändern die Eingehung einer Ehe Avährend
der ganzen Lebensdauer untersagt (ep. 140, col. 1132). Vgl.
ep. 131, col. 1128. Ein Firmpate bei seinen Stiefkindern muss
büssen, Aveil es eine Sünde sei, jedoch nicht bis zur Trennung
der Ehe (non tamen usque ad Separationen! conjugii puniendum
est, ep. 66, c. V, col. 885), während einem Muttermörder die
Fortsetzung der Ehe erlaubt Avird, damit er nicht in den Strudel
der Unzucht stürze (ep. 133, col. 1129). In den meisten Fällen
Avird das Tragen der Waffen erlaubt, jedoch nur gegen die
Heiden. Sehr gelinde sind die Kirchenstrafen für verbrecherische

Geistliche oder nach Rom gepilgerte Büsser. Der
Kleriker, welcher einen Heiden tötet, Avird einfach abgesetzt,
ebenso der Geistliche, der den Tod eines Diakons verschuldet
(vgl. ep. 134, 138, 139). Hat er unfreiwillig einen Mord begangen,
so darf er erst nach geleisteter Busse wieder seines Amtes
walten (ep. 143). Der Presbyter Christophorus, der die ihm
vorgeworfenen Vergehen Aveder gestanden hat, noch ihrer über-
Aviesen Avurde tmd nach Rom appelliert hatte, muss restituiert
werden ; nicht überwiesene oder geständige Kleriker müssen

unbehelligt gelassen werden, denn zur Erhärtung der Schuld
sind Kläger und Angeklagte einzuvernehmen und je grösser
die Einsicht, desto grösser die Schuld. Die aus Not oder
Unkenntnis mit der gebannten Ingiltrudis im Verkehr gestanden,
werden absolviert, die Avissentlich und aus Neigung den Kirchenbann

verachtet haben, erhalten erst nach geleisteter
Satisfaktion Vergebung (xgi. ep. 120, 121, 129, 142, 145).



— 122 —

Einem Frauenräuber, dem Grafen Balduin, der Karl dem
Kahlen seine Tochter Judith entführt hatte, und dem Könige
Lothar, der des Ehebruchs beschuldigt Avar, erlässt Nikolaus
nach seinem Belieben die ihnen gebührende Kirchenbusse, Avas

Hinkmar mit Recht rügt (non enim sine dignis pœnitentise
fructibus absolvi posse putamus, quod anathematis vinculo a sacris
regulis innodatum videmus, ut juxta ecclesiasticam traditionem
prius Ecclesia? quam lseserant [Balduin et Judith] satisfacerent,
et sie demum quod prœcipiunt jura legum mundialium exsequi
procurarent, Migne 126, col. 26). Nulla ecclesiastica satisfactione
pro adulterio publico ab eo (Lothario) secundum canones sacras

patrata. Annales Bertiniani, Deshaisnes, p. 145. Nikolaus
verteidigt sein Verhalten gegenüber Lothar, indem er erklärt,
der König habe sein Vergehen erkannt, während Waltrade
wegen ihrer völligen Unbussfertigkeit eine schwerere Schuld
trage als ihr Liebhaber (ep. 147, col. 1139 s.). Lotharius adeo
iniquitatem suam agnoAdt ut hanc etiam et corrigeret. Ipsa
vero nec agnovit, nec confessa est, nec venenum sua? mentis
deseruit. (Vgl. ep. 93, col. 972.) Im übrigen habe er sich nicht
zu rechtfertigen, schreibt er an die Bischöfe Frankreichs,
Deutschlands und Italiens (ep. 93, col. 973), Avarimi er über
Lothar nicht die gleiche Strafe Avie über Waltrade, die
Exkommunikation, Arerhänge. Porro si cujusquam fortassis adin-
ventionis intentionisque fuerit dicere quod non solum ilia mulier,
sed et Lotharius rex in hoc deliquisset, ideoque simili pœnitentia

deberet aretari, utrum instruendo se, an exprobrando
nobis, talia loquatur, licet nulli jaetanter hœc proferenti nobis

necesse sit respondere.
Wer zur Busse sich anerbietet, der soll nicht abgewiesen

Averden (ep. 97, resp. 78, col. 1008).
Priestericeihe. Döllinger-Friedrich, Papsttum, S. 140, sagt:

„Es ist die konstante Lehre der Kirche, dass die von einem
Bischof erteilten Priesterweihen ohne Rücksicht auf persönliche
Würdigkeit oder Umvürdigkeit der Weihenden ein für allemal
gültig und unAviderruflich seien. Die ganze Sicherheit der
Sakramente, die Taufe abgerechnet, beruht auf diesem Grundsatze,

und man hat daher stets in der Kirche eine Reordina-
tion als einen Frevel, als eine Schändung des Sakraments
verabscheut. In einer der wichtigsten und eingreifendsten Fragen,
von welcher alle Sicherheit des religiösen Bewusstseins und



— 123 —

kirchlichen Lebens abhing, dem Dogma Aron der Priesterweihe,
gebrach es dem römischen Stuhle völlig an klaren und
bestimmten Grundsätzen, Avar sie in ein anhaltendes Schwanken
geraten."

Gregor der Grosse wundert sich in einem Schreiben an
Johann von Ra\Tenna darüber (592), dass derselbe einen bereits
Ordinierten nochmals ordiniert habe. „Denn wie ein Getaufter
nicht Avieder getauft Averden dürfe, so könne auch ein
Geistlicher (consecratus) nicht wieder denselben Ordo empfangen."
Vgl. Langen, II, S. 431.

Obwohl Nikolaus die Gültigkeit der Sakramente im
allgemeinen nicht \*on der Würdigkeit des Spenders abhängig macht,
erhebt er sich gegen die von Photius ordinierten Bischöfe und
Priester. Er lehrt: Böse könnten die Sakramente nicht
beflecken, sondern schadeten nur sich selbst, quod mali bona
ministrando sibi tantummodo noceant, nec ecclesia? sacramenta
commaculent (ep. 107, col. 1101). Ep. 97, resp. 15, col. 986:
Malus bona ministrando non aliis, sed sibi detrimenti cumulum
ingerit. Ein ehebrecherischer Geistlicher könne die göttlichen
Sakramente nicht verunreinigen, deshalb dürfe man bis zu
seiner Absetzung von ihm das hl. Abendmahl empfangen. Non
potest aliquis quantumcunque pollutus sit, sacramenta divina
polluere, quse purgatoria cunctarum remédia contagionum existant.

Qualiscunque sacerdos sit, quae sancta sunt coinquinare
non potest; ibid. resp. 71, col. 1006.

Das im Jahre 863 abgehaltene römische Konzil erklärte
alle A'om Patriarchen Photius erteilten Weihen für null und
nichtig. Eos vero quos Photius neophytus et Constantinopoli-
tana? sedis invasor in quolibet ecclesiastico ordine provexit,
quoniam manifestum est eos in omnibus consecratoris sui pra-
vitatibus consensisse, atque ei post inATasionem communicasse,
omni clericali officio privamus et apostolica atque canonica
auctoritate et synodali decreto eos penitus sequestramus (ep. 104,
col. 1087). Das unter Hadrians IL Vorsitz gehaltene Konzil
in Rom atoii 869 fasste einen ähnlichen Beschluss. Papst
Johann VILI, anerkannte nach Ignatius Tode im Jahre 879 die
von Photius erteilten Weihen. Vgl. ReATue intern. 1901, p. 23.

Vom Konsekrator des Photius, dem Erzbischof Gregor Aron

Syrakus, wird behauptet : er habe nicht A'erleihen können, Avas

er nicht besessen, er habe nichts gehabt, also auch nichts ver-



— 124 —

liehen. Der hl. Geist sei eher zum Zorn als zur Weihe angerufen

und durch die Handauflegung des Photius Haupt
verletzt worden. (Igitur nihil Photius a Gregorio percepit, nisi
quantum Gregorius habuit, nihil autem habuit, nihil dedit. Ad
iracundiam sui magis quam ad consecrationeni alicujus Spiritum
sanctum per impositionem sua? manus sine dubio pixrvocavit...
nimirum qui vulneratum caput per illam manus impositionem
potius habere dignoscitur, ep, 98, col. 1027, vgl. 104, col. 1079.)
Also von einem zornigen hl. Geist ist die Rede. Hefele und
Hergenröther meinen, Gregor sei suspendiert und nicht gebannt
gewesen. In den Augen Roms Avar derselbe einfach suspendiert,

Aveil ein definitives Urteil über ihn noch nicht gefällt
worden. Nikolaus sagt (ep. 46, col. 854; bezüglich Gregors :

episcopus in synodo damnatus et ab apostolica sede convicto.
Es muss heissen convinctus, siehe Langen III, S. 36 ; Hefele IV,
233. Nikolaus giebt zu (ep. 98, col. 1030), seine Vorgänger
Leo IV. und Benedikt III. hätten nicht eingCAvilligt in das
Gesuch des Ignatius, die Absetzung Gregors gutzuheissen,
letzterer habe dies erfahren durch seinen Abgesandten Zacharias,
und dem Papste nicht gedankt. In seinen ersten Briefen an
den Kaiser Michael, Photius und die Gläubigen im Orient
(ep. 4, 5, 11, 12, 13) berührt Nikolaus gar nicht die Frage der
Exkommunikation Gregors; erst später, nach 863, wird dieser
Umstand heiworgehoben, als der Papst erkannte, dass Photius
auf seinem Standpunkt beharrte und der römische Stuhl die
Angelegenheit zur Mehrung seines Oberansehens ausbeuten
könnte. Diese Beschuldigung der Exkommunikation Gregors
ist also nicht ernster Natur. Im übrigen Avar Ignatius selber
ATor seinem Patriarchate a*oii seinem Vorgänger Methodius
gebannt Avorden und hätte man kaum Gregor als Konsekrator
geAvählt, Avenn er sich Verbrechen hätte zu schulden kommen
lassen.

Aus der Rede des Zacharias atou Chalcedon auf dem
Konzil von 869 zu schüessen (Harduin V, 829Ì, wurde Gregor
nicht wegen Verbrechen abgesetzt, sondern Avegen Ungehorsam,
und habe sich später uuterworfen. Wie dem auch sei, Photius
ist an seiner Wahl völlig unschuldig. Vgl. Le Patriarche
Photius, par M. lATantzoff-Platonoff, ReAme intern, de Théol.,
année 1894, pag. 83 s.

Nikolaus setzt also ohne w eiteres Photius ab und versteigt



- 125 —

sich zur Behauptung: „Gott selber habe ihn abgesetzt". Ep. 101,
col. 1059 : Deposuimus Photium, imo Deus deposuit eum
tanquam neophytum et pervasorem, atque adulterimi, et omni
sacerdotali honore, seu clericatus officio, necnon et patriarchates

nomine prorsus exuimus.
Gregor wird nicht nur das Priesteramt, sondern auch der

Christenname abgesprochen. (Institutor suus, cum hic ordina-
retur, non solum sacerdotio, verum etiam ipso carebat Chris-
tiano A'ocabulo, ep. 98, col. 1030.) Der Aviedereingesetzte
Patriarch Ignatius erhält den Befehl, die um seiner Sache Avillen
verbannten Bischöfe und Geistlichen zu restituieren — Nikolaus
reserviert sich das Gericht über diejenigen, gegen Avelche

Anklagen \rorliegen (ep. 101, col. 1059: qui ab aliis criminarentur,
decrevimus, antea quidem proprias ecclesias et gradum reci-
pere: non autem nisi ab apostolica? sedis Romano pontifice
judicari).

Ganz anders ATerfuhr Nikolaus in der Angelegenheit des

im Jahre 835 auf der Synode zu Diedenhofen abgesetzten
und 840 ATon Kaiser Lothar geAvaltsam restituierten Erzbischofs
Ebo von Reims und der von ihm geAveihten Kleriker Wulfad
und Genossen. Ebo hat die vTon ihm nach seiner unkanonischen
Institution auf den Reimser Stuhl Geweihten nicht geschädigt
(nulluni prorsus intulit offendiculum, ep. 107, col. 1101). Letztere
von der Synode A'on Soissons (853) Abgesetzten müssen
restituiert werden — obAvohl Nikolaus jene Synode bestätigt hatte.
Vgl. ep. 32 und ep. 107.

Nikolaus wusste also die Gültigkeit oder Nichtgültigkeit
der Weihen je nach den Umständen auszunützen, d. h. je
nachdem die Vergrösserung der päpstlichen AllgeAvalt davon
abhing. Er leistete dadurch der Meinung Vorschub : die Gültigkeit
der PriesterAveihe ist bedingt durch den Machtspruch des

Papstes.
Nikolaus weiss keinen Bescheid auf die Frage, ob nur bei

der Ordination der Priester oder auch bei der Diakonatsweihe
die Hände mit Chrisma gesalbt werden mussten. Er
beantwortet beide Fälle negativ; Avenn sein Gedächtnis ihn nicht
täusche, schreibt er, habe er solches nirgendAvo gelesen. Er
verweist Erzbischof Rodulf \ron Bourges auf die schon mehrfach

erwähnte Dekretale des Papstes Innocenz an Bischof
Decentius von Eugubium. (Quod in sancta ha? Romana Ecclesia



— 126 —

neutris agitur, sed et quia sit a novse legis ministris actum,
nusquam, nisi nos fallat oblivio, legimus, ep. 66, c. 3, col. 884.)

Es war auch Sitte in Rom, Diakonen zu Bischöfen zu
weihen mit Überspringung des Presbyterates. Schon im Arierteil
Jahrhundert begannen sich die römischen Diakonen über die
Priester zu erheben und Avurden häufig auf den päpstlichen
Stuhl erhoben. Sie empfingen dann die BischofsAveihe, ohne
vorher zu Priestern ordiniert Avorden zu sein. Nikolaus I. Avar
in solcher Lage. Mit Recht bemerkt Langen, Internat, theol.
Zeitschrift, 1898, S. 507 f.: „Gemäss heutiger päpstlicher Lehre
würde eine solche Bischofskonsekration ungültig sein, und Aväre
dadurch die apostolische Succession in Rom auch in
sakramentaler Hinsicht unterbrochen worden." Photius erhebt denn
auch eine Beschuldigung gegen diese Unsitte. Ep. 152, col.
1155. Vgl. Migne 102. Series grseca, ep. II, col. 594 — 618.
Et reprehenclere satagunt, quia diaconus non suscepto
presbyteratus officio apud nos episcopus ordinatur; cum ipsi
etiam illuni, quem patriarcham nominant, ex laico subito
tonsuratimi ac monachum factum, salta ad episcopatus apicem
imperiali favore ac bracino provehere, ut ipsi putant, minime
formidaverint. MerkAvürdig ist, dass die damaligen römischen
Theologen in dieser Frage uneinig sind. Bischof Aeneas von
Paris giebt zu (Migne 121, col. 685—762), dafür, dass man in
Rom öfters Diakonen zu Bischöfen Aveihe, keine rechte
Verteidigung beibringen zu können. Vielleicht geschehe es

deswegen, weil die Bischofsweihe die Priesterweihe hwolviere
und beide die Hauptfunktion hätten (die confectio corporis et
sanguinis Christi) oder Aveil nach Hieronymus Bischof und
Priester ursprünglich identisch gewesen. Ratramnus ATon Corbie
erklärt die griechische Beschuldigung einer promotio per saltimi,
vom Diakon zum Bischof, für eine Lüge. (Migne 121, col. 223-346.)

Hefele IV, S. 365, meint, Ratramnus habe recht in
Beziehung auf seine Zeit, es seien aber, Avie sich aus den Briefen
der Päpste Zosimus und Cölestin ergebe, früher in Gallien
und Spanien solche Weihuugen vorgekommen.

Aus den Anklagen des Photius gegen die abendländische
Kirche geht ferner hervor, dass die dortigen Geistlichen sich
rasierten (reprehendunt, quia penes nos clerici barbas radere
suas non abnuunt) und im Cölibat lebten. (Dicunt pra?terea
nos abominari nuptias quia presbyteros sortiri conjuges pro-



— 127 —

hibemus, ep. 152, col. 1155.) Vgl. Migne 102, Series graeca,
col. 722—742.

Nikolaus ist gegen die Priesterehe. Wie Gott seine Sonne
über Gute und Böse leuchten und regnen lasse über Gerechte
und Ungerechte, und Christus den Judas nicht aus der Apostelzahl

verdrängt habe, so seien verheiratete Priester, deren
Verhalten sehr tadelhaft sei, zu dulden und nicht zu verdrängen.
Quoniam licet ipsi valde reprehensibiles sint, vos tamen
Dominum unitari convenit; dejicere vero presbyterum uxorem
habentem non debetis, quoniam nec Judam Dominus, cum esset
mendax discipulus, de numero apostolorum dejecit, ep. 97, resp.
70, col. 1006.

Die Ehe. Nikolaus hat in Sachen der Ehescheidung
Lothars und in ähnlichen Fällen gehandelt, Avie Avenn die Gültigkeit

dieses Sakramentes von seinem Urteil abhinge, Avie Avenn
der Papst das Recht hätte, jede Ehe nach Willkür zu schüessen
oder aufzulösen. Die Heiligkeit der Ehe Avurde v^on Karl dem
Grossen Avenig geachtet. Durch seine Geringschätzung
derselben gab er seinen Nachkommen ein böses Beispiel. Er
knüpfte Verbindungen an mit Weibern, ohne class der Papst sich

darum bekümmerte, und wagte es, eine rechtmässig geschlossene
Ehe, die mit seinen Neigungen und seiner Politik nicht mehr
übereinstimmte, aus eigener Machtvollkommenheit aufzulösen,
um eine andere einzugehen. Vgl. Dümmler, Gesch. ostfränk.
Reiches, I, S. 445. Auch seine Nachfolger hielten Kebsweiber.
Die Synode von Mainz (852) erteilte sogar UnA7erheirateten die
Erlaubnis zum Halten atoii Konkubinen, Avelche Erlaubnis auch
noch vielfach ATon Verheirateten in Anspruch genommen Avurde.

Die Aveltlichen Gesetze im IX. Jahrhundert bekümmerten sich
nicht um die UnA'erletzüchkeit der Ehe, welche die Kirche im
Abendlande seit Augustin, trotz der Unsicherheit des römischen
Stuhles, als A^erbindlich anzusehen pflegte. Solange Lothar
sich darauf beschränkte, Waltrada, mit welcher er schon vor
seiner Vereheüchung mit Theutberga ein Verhältnis hatte, nur
als Konkubine zu betrachten, enthielt sich der Papst jeglicher
Einmischung und Vermahnung. Erst als er Theutberga
entlassen und Waltrada geelilicht hatte, schritt Nikolaus ein, um
seine Machtvollkommenheit zu bekräftigen.

Die Vorschriften über die Ehe, Avelche der Papst erliess,
beAveisen, wie er je nach den Umständen lehrte und handelte.



— 128 —

Nach ep. 16, col. 797, darf niemand nach Entlassung seiner
Frau ohne Erlaubnis eines allgemeinen Konzils (absque decreto
generalis synodi) eine neue Ehe eingehen, auch derjenige nicht,
Avelcher nach einem Zusammenleben mit seiner als Braut
verletzten Frau sich von ihr scheiden wolle. Diese auf die
Autorität des Apostels Petrus gestützte AntAvort (ea auctoritate
qua? nobis per beatum Petrimi principem apostolorum concessa
est) beAveist, dass die Unauflöslichkeit einer gültigen Ehe noch
nicht überall als kirchliches Dogma galt. Der Ausdruck
„allgemeines Konzil" ist Avohl im Sinne einer Landessynode zu
nehmen, vgl. Langen III, S. 18, Avelche über die Gültigkeit
einer früheren Synode entscheiden sollte.

Zur Eingehung einer Ehe ist die gegenseitige Eimvilligung
notwendig; ohne Eimvilligung keine Ehe. (Matrimonium non
facit coitus, sed voluntas, ep. 97 resp. 3, col. 980.) Nach ep. 83,
col. 924, kann die Ehe aufgelöst Averden, wenn beide Teile
Enthaltsamkeit geloben, denn Christus habe in Bezug auf die
Scheidung nur den Ehebruch als Grund ausgenommen. (Quia
Dominus de dimittenda uxore causam tantum fornicationis ex-
cepit.) Erzbischof Karl ATon Mainz, der angefragt hatte, ob der
Mann sein ehebrüchiges Weib nach dem Aveltlichen Gesetze
töten dürfe, erhält den Bescheid, ep. 26, col. 811: Sancta Dei
Ecclesia mundanis nunquam constringitur legibus, giadium non
habet nisi spiritualem ac divinum, non occidit, sed vivificat.
Der Mann kann nur nach einem gefällten Urteile sich scheiden,
und dieses Urteil kann erst stattfinden, nachdem die Frau in
ihre vollen Rechte eingesetzt Avorden ist (ep. 148, col. 1145).
Wer in Unkenntnis der Kirchengesetze die Stelle eines Firm-
paten bei seinen Stiefkindern übernimmt, begeht eine Sünde
mid muss gebüsst Averden, doch nicht bis zur Trennung seiner
Ehe (tarnen non usque ad Separationen! conjugii, ep. 66,
col. 885). Eine Frau, die Firmpatin ist des mit einem
anderen Weibe gezeugten Kindes ihres Mannes, kann das
eheliche Zusammenleben fortsetzen, denn eine Ehe kann nur
durch beiderseitige Zustimmung eingestellt Averden (quia
secundum sacros canones nisi amborum consensu nullius
religionis obtentu debet conjuxdimittere conjugem, ep. 132, col. 1128).
In diesen beiden Fällen erlaubten die bürgerlichen Gesetze die
Scheidung. (Capitula Pippini, annum 757, n° 15, Bourquin,
Recueil des historiens des Gaules V, p. 643.)



— 129 —

Mörder ihrer Gattinnen ausser im Falle eines Ehebruchs
oder derartigen Verbrechens dürfen sich nicht wieder verehelichen,

junge Leute ausgenommen, ep. 66, col. 885. Wer zwei
Brüder oder zwei Schwestern geehelicht hat, muss büssen bis
zum Lebensende und erhält erst dann Vergebung, die Ehe
wird aufgelöst erklärt (cüssolutis duntaxat hujus conjunctionis
vinculis). Wer nach geleisteter Busse eine neue Ehe (dritte
Ehe) eingeht oder ehelich beiwohnt, wird bis zur Sterbestunde
vom hl. Abendmahl ausgeschlossen (ep. 82, col. 919, cap. I).
Nikolaus nennt die Ehe eine polititio (Befleckung), vgl. ep. 149,
col. 1149 und ep. 97, col. 1004. Im Pastoralschreiben an die
Bulgaren verbietet er den Beischlaf in der Fastenzeit mit der
Begründung, Avie Feuer und Stroh sich nicht ohne Verletzung
mischen könnten, so könnten auch Mann und Weib nicht ohne
teuflische Anfechtung miteinander verkehren. (Nam ubi nias-
culus cum femina pariter conversantur, difficile est insidias
hostis antiqui [diabolica? fraudis astutia?] dcesse, ep. 97 resp.
50, col. 999.) Der Beischlaf an Sonntagen ist unerlaubt, denn
der Mensch müsse sich nicht nur a*oii der Arbeit, sondern um
so eher von der sinnlichen Lust und körperlichen Befleckung
enthalten (quanto potius a voluptate carnali et omnimoda

corporis pollutione cavendum ibid. resp. 63, col. 1004. Nach der
Geburt muss die Gattin bis zur Entwöhnung des Kindes enthaltsam

bleiben (resp. 64) und darf zur Kirche gehen, denn der
Beischlaf ist mit Sünde verbunden, die Geburt aber nicht.
(Voluptas enim carnis, non dolor in culpa est, in carnis autem
commistione voluptas est, resp. 68, col. 1006.)

In einem Schreiben an Erzbischof Ado Aron Vienne spricht
Nikolaus seine Entrüstung darüber aus, dass ein gewisser Diakon

Alvicus, gestützt auf die päpstliche Erlaubnis, geeheücht
habe, da er niemand gestattet habe, ein Weib zu nehmen, als
denjenigen, Avelchen die Kirchengesetze es erlauben. Die ihm
unterschobene BeAvilligung sei apokryph, und der Fälscher
möge ermittelt und bestraft Averden (ep. 69, col. 870;.

In Bezug auf die Ehehindernisse stützt sich der Papst auf
folgende Bestimmungen :

1. Die Ehen sind untersagt ZAvischen Verwandten bis zum
siebenten Grade und sogar soAveit man die Verwandtschaft
nachweisen kann (ep. 97 resp. 39, col. 994, ep. 26, col. 810).

Revue intern, de Théologie. Heft 37, 1902. 9



— 130 —

2. Die Patenschaft bei der Taufe und Firmung bildet
eine geistliche Venvandtschaft, Avelche die gleichen Wirkungen
hervorruft wie die fleischliche Verwandtschaft, soavoIi! für die
Paten selber Avie für ihre Nachkommen und VerAvandten
(ep. 130, col. 1128; ep. 132, col. 1128; ep. 66, col. 885).
Unerlaubt sind die Ehen ZAA'ischen Täuflingen und Paten (ep. 97

resp. 2, col. 979j.
3. Die Ehe ist untersagt Adoptiveltern und Adoptivkindern

(ibid.)
4. Den Avegen geistlicher Venvandtschaft Geschiedenen

ist eine ZAveite Ehe untersagt (ep. 82 c. 2 col. 919).
Hochzeiten und Gastmähler dürfen in der Fastenzeit nicht

stattfinden (ep. 97, resp. 48, col. 999). Die Nichtbefolgung
der abendländischen Gebräuche bei der Verehelichung ist keine
Sünde (ep. 97, resp. 3, col. 980).

Was die Ehescheidung anbelangt, so ist sie in der
orientalischen Kirche Avegen Ehebruchs erlaubt, nur die römisch-
katholische Kirche hält fest an. der Unauflöslichkeit der Ehe,
Avelche das Konzil von Trient dogmatisierte. Klar ist, dass
die Scheidung nie durch die allgemeine Kirche als solche

untersagt Avurde, also kein Dogma ist, und die ZAveite Ehe
nach der Scheidung in der alten Kirche gestattet Avar. Das
Verhalten unseres Papstes in dieser Frage bedeutet demnach eine
Neuerung, deren Zweck die Erhöhung seiner Machtvollkommenheit

Avar.

Sechstes Kapitel.

Nikolaus I. Lehre über den Jurisdiktionsprimat
des Papstes und die Suprematie der römischen Kirche.

Schon Papst Leo I. (f 461) hatte den päpstlichen
Jurisdiktionsprimat über die ganze Kirche biblisch zu begründen
gesucht durch Himveis auf die drei bekannten biblischen
Stellen Matth. 16, 18; Joh. 21, 15—17 und Luk. 22, 31—34.

(„Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche
bauen." „Weide meine Lämmer." „Ich habe für dich
gebeten, dass dein Glaube nicht abnehme. Stärke deine Brüder.")
Nikolaus citiert diese Stellen Aviederholt, um die göttlich
verliehene päpstliche Oberherrschaft zu begründen und zu
rechtfertigen (vgl. ep. 28, col. 813; ep. 64, col. 882; ep. 86, col. 950;
ep. 98, coi. 1032; ep. 98, col. 1019; ep. 101, col. 1058; ep. 104,



— 131 —

col. 1068; ep. 106, col. 1091). Döllinger bemerkt diesbezüglich
(Papsttum, S. 13 ff.): „Von allen Vätern jener Zeit, AA-elche

die evangelischen Stellen von der dem Petrus übertragenen
Gewalt (Matth. 16, 18; Joh. 21, 17) exegetisch erklärt haben,
hat nicht ein einziger die Anwendung davon auf die römischen
Bischöfe als Nachfolger Petri gemacht." Bezüglich der Stelle
Luk. 22, 32—37, wo von der Verleugnung und nachherigen
Bekehrung des Apostels die Rede ist, erklärt er : „Kein
einziger der alten Kirchenlehrer bis zu Ende des siebenten
Jahrhunderts ist denn auf diese Erklärung ATon der persönlichen
Unfehlbarkeit Petri und seiner Nachfolger verfallen ; alle ohne
Ausnahme, achtzehn an der Zahl, haben hier bloss ein Gebet
Christi, dass sein Apostel in der schweren bevorstehenden
Versuchung nicht völlig unterliegen, den Glauben nicht ganz
verlieren möchte, gefunden." (Vgl. Guettée: Papauté schismatique,

p. 4—26 ; Langen : Das vatik. Dogma atoii dem Universalepiskopat

und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem
Verhältnis zum Neuen Testament und der patristischen Exegese,
Bonn, Weber, 1871—1876; Dr. Herzog, Bischof:
Synodalpredigten und Hirtenbriefe, 1886, S. 336—396. Die drei Worte
an den Apostel Petrus.)

Diese biblischen Stellen Averden von Nikolaus im Interesse
seiner Macht venvertet, obgleich, wie er selber gesteht (ep. 147,
col. 1141): Petrus ad unius muliercula? A'ocem, fragilitate supe-
ratus, auctorem vita? negaAdt. Auch den reichen Fischzug
des Petrus und der Jünger (Joh. 21, 1—14) envähnt er zur
biblischen Begründung seines Primats und zieht den irrigen
Schluss: der Herr habe ausschliesslich dem Petrus allein
befohlen, das volle Netz ans Ufer zu ziehen (ut rete plenum
diversis piscibus ad littus traueret, a Domino ipsi proprie soli
praìceptum est. ep. 86, col. 951 s., vgl. 75, col. 904). Christus
spricht zu allen Jüngern: Bringet her A'on den Fischen,
die ihr jetzt gefangen habt, und Avenn Petrus das Netz ans
Land zog, so geschah es nicht deshalb, weil er einen eigentlichen

Vorrang vor den übrigen Aposteln hatte. „Er ist der erste
als Wortführer der übrigen, wozu ihn sein persönlicher Charakter
befähigte, der erste, den Jesus als Apostel envählte, der erste
infolge der socialen Verhältnisse, in Avelchen sich Jesus mit
seinen Jüngern befand. Das sind drei Dinge, die ganz
individuell sind." T)r. Herzog, obengenanntes Werk, S. 376.;



— 132 —

In ep. 86, col. 951 s., bezieht sich Nikolaus auf die
Erscheinung A'orn Himmel, welche nach der Apostelgeschichte X,
10—21, Petrus zu teil wurde. „Das Behältnis wie ein grosses
Linnentuch, herabgelassen A'om Himmel zur Erde, worin allerlei
Getier und Gevögel sich bewegt", bedeutet die durch Petrus
geehrte Stadt Rom, welche aufnimmt und umfasst alle Nationen,
die allgemeine Kirche. (Suscepit ergo ac continet in se
Romana Ecclesia, quod Deus universalem Ecclesiam suscipere
ac continere prsecepit. Decentissimum quippe est atque con-
venientissimum ut apud se Petrus quod sibi specialiter ostensum

atque prseceptam est, exhibeat, sicque demum quod in generali
Ecclesia faciüus credendum sit, innuat. Sane intuendum est

quia et hoc vas, in quo omnia genera erant animantium (qua?
homines intelliguntur spiritualiter), Petro specialiter ostensum
est; et ut ea mactaret et manducaret, illi soli jiissum est.)

Mit einer solchen gekünstelten Exegese kommt man allerdings

über alle biblischen Texte, welche das Papsttum verurteilen,

leicht hinweg, das freie Reich des Geistes, des Glaubens,
der Liebe, welches Christus gründete, wird ein Zwangsreich
fleischlicher Gewalt, blinder Unterwerfung, fanatischen Hasses.

Sonderbar ist, dass auch Nikolaus sich von altkirchlichen
Reminiscenzen nicht ganz befreit hat. So in ep. 4, col. 773 :

„Prinoipatum itaque divince potestatis, quod omnium conditor electis
suis apostolis largitus est, super solidam fidem apostolorum principis
(Petri videlicet) soliclitatem constituais, ejus egregium, imo primam
sedem deüberavit. Nam AToce dominica ipsi dictum fuerat : Tu
es Petrus et super liane petram seclificabo ecclesiam meam et

porto? inferi non prsevalebunt ad versus earn. Math. 16. Petrus
denique a firmitate petrce quœ Christus est, struetaram universalis

Ecclesia? inconeussam et fidei robore solidatam, ita pre-
eibus suis munire non cessât, ut errantiimi \~esaniam recta?
fidei norma reformare festinet, necnon intrepide eam consolidantes

remunerare procuret : quatenus porta? inferi, malignorum
utique spirituum suggestiones atque ha?reticorum impetus non
praevaleant ejusdem Ecclesiae unitatem refringere.

Allen Aposteln Avurde nach dieser Stelle der Principat der
göttlichen Gewalt (prineipatum cüAina? potestatis) A*erliehen.
Die Festigkeit dieses Principates ist gegründet auf den von
Petrus bekannten Glauben an Christus (super solidam fidem



— 133 —

Petri soliditatem constituens). Christus selber ist der Fels (a

firmitate petra? quse Christus est).
In ep. 12, col. 785, lesen wir: „Postquam beato Petri principi

apostolorum Dominus ligandi atque solvendi in cœlo et in
terra potestatem tribuit et januas regni coelestis reserandas
concessit, supra soliditatem fidei suam sanctam dignatus est

stabilire Ecclesiam, secundum illius veridicam ATocem dicentis:
Tibi dabo claves regni ccelorum Math. 16. Ad quam

promissionem sancta? apostolica? institutionis csemento cœperunt
hujus fundamenta ex pretiosis succrescere lapidibus, et annuente
divina dementia, per Studium structorum, et apostolica? aucto-
ritatis sollicitudinem usque ad culmen insolubiliter perducta
perpetualiter mansura sine sinistra? aura? impulsu consistere:
cujus primatum (sicut omnibus orthodoxis manifestum est viris)
beatus Petrus, princeps apostolorum, et janitor regni coelestis
inerito promeruit.

Nikolaus sagt : Die Kirche sei auf den axoii Petrus
abgelegten Glauben errichtet (supra soliditatem fidei suam sanctam
dignatus est stabilire Ecclesiam), vgl. ep 22, col. 803 (Ecclesia
sacro ipsius Domini super solidam verse fidei petram fundata
eloquio). Hier ist also nicht die Rede \~on einem dem Petrus
übertragenen und \xon ihm aus sich vererbenden Amte als dem
Felsen oder Fundamente der Kirche. Während Nikolaus in
ep. 97 resp. 56, col. 1001 auch den Bischöfen die potestas
ligandi, solvendique zuerkennt, spricht er in obiger Stelle, Avie

wenn der Apostel Petrus im alleinigen und ausschliesslichen
Besitze der Binde- und Lösegewalt Aväre (ATgi. ep. 31, col. 820).
Man braucht nur die Lehre des hl. Cyprian zu A*ergleichen,
um zu erkennen, dass diese Gewalt kein Vorrecht des hl. Petrus
war. Jeder Bischof ist ein janitor, der die janua cceli zu
beAvahren hat.

Der Papst ist der Erbe und Nachfolger des Apostels Petrus,
Avelchen der Herr zum obersten Thürhüter der himmlischen
Pforte envählte (summus janitor coelestis atrii, ep. 66, col. 883).
Portamus quippe onera omnium qui graATantur: quinimo hsec

portât in nobis beatus apostolus Petrus, qui nos in omnibus, ut
confidimus, aclministrationis suse protegit ac tuetur hseredes

(ep. 101, col. 1058; ep. 107, col. 1094; ep. 108, col. 1102). Omnium
Dei ovium cura constringimur, ep. 66, col. 885; ep. 158, col. 1181.

Oportet nos in eorum labore succedere, in quorum successimus



— 134 —

pontificatus honore, ep. 104, col. 1084. Convenu apostolico
moderamini quod beatus Petrus apostolorum eximius, per attri-
butam et revelatam sibi divinitas gratiam, nobis tamen singulari
prœrogativa, ut in totius Christiana? religionis univTersitate
principaliter excelleremus, contulit: quatenus sicut dignitate et
auctoritate per ipsius singulare Privilegium omnibus prseemi-
nemus, ep. 29, col. 815.

Der Papst ist der Stellvertreter des hl. Petrus ; ja sogar
Christi. Nos vicem illius (Petri) in tota Christi universali Ecclesia
gerimus, ep. 28, col. 813. Christi ipsius vicarii sumus, ep. 66,
col. 885. Post quem et hujus (Petri) vicarii sincerissime Deo

famulantes, cardites nebularum densitatibus quse recta ab
itinere impedire assolent, dignius perceperunt et in cura regi-
minis quam pro dominicis ovibus susceperant, sollicite perman-
serunt, ep. 12, col. 785.

Der Papst ist Fürst über die ganze Erde. Divinitus con-
stituti nos in domo ipsius principes super omnem terrain, id est

super universam Ecclesiam. Terra enim Ecclesia dicitur, ep 86,
col. 949, ATgi. ep. 65, col. 882, ep. 75, col. 901.

Der römische Stuhl ist die Spitze des Episkopats (apex
episcopatus) ep. 35, col. 827. Mit ihm hat der Episkopat und
Apostolat seinen Anfang genommen (a quo et episcopatus et
apostolatus sumpsit initium, coi. 882 und 1007). Unde (sc. a
sed. ap.) eos (sc. episcopos) principium episcopatus sumpsisse
manifestum est. Mansi XV, 649. Ep. ad Hincm. (Mansi XV, 374):

per qua? (sc. privileg. sed. ap.) tua priAÜegia initium sumpsisse
noseuntur. Dieser Stuhl ist der Fels, wo Christus sein Haus gründete.

(Petra super quam verus architectus totius domus sua? voluit
fundamenta construere — petra ubi Christus domimi suam fundavit,
col. 882 und 871) : der Eckstein im Hause Gottes, die sicherste
Zufluchtsstätte für die Demütigen, für die Widerspenstigen aber ein
Stein des Anstosses und ein Fels des Ärgernisses. Apostolatus
nostri apex in ea (domo) tanquam lapis^ positus angularis,
fidelibus et humilibus tutissimum et firmissimum refugium, his
autem qui offendunt verbo, nec credunt in quo et positi sunt,
sit lapis offensionis et petra scandali, ep. 32, col. 821 : ein
heilsamer Hafen (salutiferum portum) inmitten des stürmischen
Meeres (ep. 28, col. 813); das Haupt der Religion (caput
religionis, ep. 65, col. 882) ; eine vom himmlischen Vater angelegte
Pflanzung und von ihm gelegter Grund (plantatio quam coelestis



— 135 —

Pater noster plantaAÜt et fundamenta quse- summus posuit archi-
tectus, ep. 49, col. 863).

Ohne Zustimmung des römischen Stuhles dürfe keine
Entscheidung getroffen Averden (a Patribus et deliberatimi ac
observatum existit, qualiter absque Romana? sedis, Romanique
pontificis consensu, nullius insurgentis deliberationis terminus
daretur, ep. 4, col. 773). Die Aufsicht und Leitung der ganzen
Kirche ist ihm anvertraut, er hat zu Avachen über die
Abschaffung aller Missbräuche, Erhaltung und Beobachtung der
Gesetze, Bestrafung des Unrechts in der ganzen Kirche. Wenn

er gleich alles allein aus eigener Machtvollkommenheit thun

kann, so gebraucht er doch die Bischöfe als seine Organe.
(Sedes hsec sancta atque prsecipua in omnibus mundi partibus
rectitudinis sua? dispositione salubri cuncta ordinare perficereque
diA'ino fréta procurât auxilio et quod singulari pro auctoritate
perficere valet, midtorum sœpe sacerdotum decernit definire
consensu, ep. 18, col. 799.j Hier erscheinen die Bischöfe als eigentliche

Vikare des Papstes und die bischöfliche GeAvalt ist nur
eine Emanation der päpstlichen Macht. Das A'atikanische Konzil
vom Jahre 1870 hat diesen Satz zum Dogma erhoben, indem es

den Universalepiskopat des römischen Papstes in allen Sachen
des Glaubens, der Sitten, des Kultus und der Kirchenregierung
feierlich sanktionierte.

Der Papst hat das Recht, über alle Bischöfe zu richten,
die Befugnis, Gesetze zu geben, Dekrete zu erlassen und
Urteile zu fällen. Er hat die GeAvalt, nicht nur die Mönche,
sondern auch die Kleriker einer jeden Diöcese nach Rom zu

berufen, alle Gläubigen des gesamten Erdkreises gehören zur
Herde Petri. Jusque semper et fas Imbuisse de omnibus
sacerdotibus judicare; utpote cui facultas est in tota Christi
ecclesia leges speciali prserogatiA'a ponere ac decreta statuere,
ac sententias promulgare (ep. 65, col. 882Ì Potestatem et
jus habemus, non solum monachos, veruni etiam quoslibet
clericos, de quacunque dicecesi, cum necesse fuerit ad nos

collocare, atque ecclesiasticis exigentibus opportunitatibus
invitare, ep. 86, col. 952, vgl. ep. 75, col. 904.

Der Sohn Gottes hat den Stuhl Petri Avie ein grosses Licht
an den Himmel seiner Kirche gesetzt (quem Dei filius in sancta
Ecclesia sua tanquam luminare ma jus in cœlo constituit, ep. 1,

col. 769); A'on ihm gehen immer aus die glänzenden Glaubens-



— 136 —

entscheidungen (divinorum fulgentes dogmatum diffinitiones
scientia? sacro sedis nostra? alvo procedunt, semperque des-
cendunt, ep. 26, col. 809;. Was cue Vorsteher des römischen
Stuhles aus voller Gewalt feststellen und anordnen, muss trotz
der besonderen Bräuche unerschütterlich beobachtet werden.
(Et ideo consequens est ut, quod ab hujus sedis rectoribus
plena auctoritate sancitur, nullius consuetudinis prsepediente
occasione proprias tantum sequendo A'oluntates, removeatur,
sed firmius atque inconcusse teneatur, col. 786.) Langen III,
S. 19, bemerkt hierzu: Das Wort plena auctoritate bilde für
etAvaige doktrinelle oder jurisdiktioneile Verstösse der Päpste eine
ähnliche Hinterthür in betreff ihrer Unfehlbarkeit, Avie die seit dem
XVI. Jahrhundert auf die päpstlichen Lehrentscheidungen an-
geAvandte Unterscheidung ex cathedra. Vgl. Döllinger-Fried-
rich, Papsttum, S. 227 ff'.

Das päpstliche Urteil wird jeweilen mit so grosser
Überlegung, Reife und Avciser Mässigung gefällt, class ein Widerruf
ausgeschlossen ist1). Es ist nur dann einer Änderung unter-
Avorfen, wenn es erschlichen Avorden, oder wenn die Entscheidung

mit Rücksicht auf Zeit, Alter oder dringende NotAven-

digkeit getroffen Avorden. (Nam sedis apostolica? sententia tanta
semper consilii moderatione coneipitur, tanta patientise matu-
ritate decoquitur, tantaque deliberationis gravitate profertur,
ut retraetatione non egeat, nec immutali necessarium ducat,
ep. 155, col. 1171 Non negamus ejusdem sedis sententiam
posse in melius comunitari; cum aut sibi subreptum aliquid
fuerit, aut ipsa pro consideratione setatum, v^el temporum seu
gravium necessitatimi dispensatorie quiddam ordinare decreA-erit,
ep. 86, col. 995.)

Die Privilegien des römischen Stuhles sind atoii Gott dem
hl. Petrus verliehen und auf die römische Kirche übertragen,
atoii den allgemeinen Synoden nicht verliehen, sondern nur
gepriesen und verehrt Avorden. Sie sind eAvig und unüber-
tragbar und Averden uirverletzt und uiwerstümnielt die
Aveltlichen Reiche überdauern. (Ecclesise Romana? privilegia, Christi
ore in beato Petro firmata, in Ecclesia ipsa disposita antiquitus
observata, et a Sanctis universa lib us synodis celebrata, atque
a cuncta Ecclesia jugiter venerata, nullatenus possint minui,
nullatenus infringi, nullatenus commutari, quoniam fundamen-

*) Dieser Satz wird durch die Geschichte Lügen gestraft.



— 137 —

tum quod Deus posuit. humanus non valet amovere conatus
et quod Deus statuit. firmimi validumque consistât. Perpetua
sunt, divinitus radicata atque piantata sunt ; inipingi possunt,
transferri non possunt: trahi possunt, evelli non possunt. Ante
imperium vestrum fuerunt, et permanent, Deo gratias, hactenus
illibata, manebuntque post vos, et quousque Christianum nomen
prsedicatum fuerit, fila subsistere non cessabunt immutilata.
Ista igitur privilegia huic sancta? Ecclesise a Christo donata,
synodis non clonata, sed jam solummodo celebrata et venerata,

ep. 86, col. 948. Necnon et privilegia propria?
sedis, quse in beato Petro suscepta divinitus, et in Ecclesiam
Romanam derivata, universalis célébrât et A'eneratur Ecclesia,
col. 958.) Die Privilegien des römischen Stuhles sind Decken
und Schutzmittel für die ganze Kirche, Waffen gegen alle
Angriffe der Verkehrtheit, sichere Schanzen für Priester und alle
ungerecht Verfolgten. (Privilegia sedis apostolica tegmina sunt
totius Ecclesia? cathoücse, privilegia hujus ecclesise munimina
sunt circa omnes impetus pravitatum. Nam quod Rothado
hoclie contigli, unde scitis quod eras cuiübet non eveniat
vestrum Quod si contigerit, ut verbis utamur propheticis,
ad cujus rogo confugictis auxilium? ep. 35, col. 832. Privilegia

Romanse Ecclesise [Petri] arma sunt contra omnes
impetus pravitatum, et munimenta atque documenta Domini sacer-
clotum et omnium prorsus qui in sublimitate consistant, imo
eunetorum qui ab eisdeni potestatibus diATersis afficiuntur in-

commodis, ep. 36, col. 836.)
Diesen Privilegien des römischen Stuhles A'erdanken die

Kaiser und Könige alle Förderung ihrer Würde und allen
Ruhm, Satz, Avelchen Nikolaus Karl dem Kahlen und Kaiser
Michael gegenüber verficht. Nam quomodo putatis, si oppor-
tunitas exegerit, ut vestro regno, Axestris jussibus, vestii regni
Ecclesiis aliquod prsestemus solatium, aut contra ad\-ersarios
protectionis clypeum conféra mus, si quantum in regni ATestri

partibus est, quoniam fila omnino scindi non possunt, ea vos
aliquatenus minorali sinatis, quibus usi (privilegiis Rom. sedisi

patres vestri, omne suarum dignitatum incrementimi, omnemque
gloriam perceperunt? ep. 36, col. 836. Der Papst erinnert hier
an die königliche Würde unter Pipin und die Kaiserkrone
unter Karl dem Grossen. Kaiser Michael möge nicht undankbar

gegen seine Mutter, die hl. Kirche, sein, ex qua impe-



— 138 —

randi fastigïum vos et patres ATestri ordine ccelitus disposilo
percepistis, col. 1041. Kaiser Ludwig IL habe das Schwert
aus der Hand des Papstes empfangen gegen die Ungläubigen
und nicht gegen die Gläubigen. Es möge ihm vergönnt sein,
die durch Vererbung empfangene, durch das Ansehen des

apostolischen Stuhles sanktionierte und durch die päpstliche
Hand mit der Kaiserkrone geschmückte Herrschaft ruhig und
gerecht zu verAvalten. Das Reich, welches er unter
päpstlichem Segen und Salbung mit hl. Öl erhalten, soll Ludwig
zur Erhöhung und Ruhe seiner Mutter, der katholischen und
apostolischen Kirche regieren. (Machsera? usum quem primum
a Petri principis apostolorum vicario contra infidèles accepit,
non cogatur in Christi fidèles convertere. Liceat ei regna sibi
per hasreditatem jus derivata, et apostolicce sedis auctoritate
firmata et summt pontificis manu capiti superposito diademate
augustissime, decorata, cum suis fidelibus pie ac justissime guber-
nare. Sinatur omnino a Deo protectum imperium suum, quod
cum benedictione et sacratissimi olei unetione, sedis apostolica?
prsesule ministrante, pereepit, ad exaltationem et quietem
matris sua? hujus sanette catholica? Ecclesise, licenter ac rec-
tissime moderali, ep. 79, col. 914 und 915.)

Infolge der durch die Päpste vorgenommenen Krönung
und Salbung der Kaiser A\urde die Meinung in diesem
abergläubischen Zeitalter verbreitet, die Aveltliche GeAvalt Averde

von Gott A-erliehen durch die Vermittlung des römischen Bi-
schofes. So behauptete später an der Synode von Ra\*enna
'877; Papst Johann VIII. : eine göttliche Inspiration habe schon
Nikolaus I. die Absichten Gottes betreffend die Erhebung Karls
des Kahlen auf den kaiserlichen Thron kundgethan (Migne
126, ep. 22, col. 669).

Da der Papst den Universalepiskopat über die ganze Kirche
besitzt, erhält die von ihm geleitete Kirche in Rom das
Oberansehen. Sie ist die Mutter aller Kirchen (omnium ecclesiarum
mater, ep. 51, col. 864, vgl. ep. 11, col. 785, ep. 77, col. 909,

ep. 79, col. 915), die erste Kirche, va eil sie von Christus den

Principat empfangen (principalis Ecclesia quam A^eraciter in-
telligunt a Christo Salvatore percepisse sui prineipatus priAÙlegia,
ep. 11, col. 783); das Haupt aller Kirchen, Avelche immer in allen
Dingen der Autorität der hl. Väter folgte (caput omnium
ecclesiarum qua? semper sanctorum Patrum sincerissimas auetoritates



— 139 —

in omnibus suis actibus sequitur, ep. 13, col. 790. Vgl. ep. 23,
col. 804 : divinitus fulta multis auctoritatibus, et sanctorum
Patrum roborata clocumentis). Wegen ihres Principates überragt

sie alle anderen Kirchen (Ecclesia qua? ob sui privilegii
principatum, quo cseteras Dei Ecclesias orbe universo diffusas
excelüt divinitus; ad hanc de diversis mundi partibus quotidie
multi sceleris mole oppressi confugiunt, ep. 22, col. 803). Nikolaus
betont die Gründung der römischen Kirche durch den Apostel
Petrus und dessen dortige Wirksamkeit. (Ubi Petrus, apostolorum

princeps corpore floret et virtutibus emicat, ep. 46.

col. 850; qui in sede sua vivit et prsesidet, dat quaorentibus
fidei A'eritatem.) Diese Kirche Avar immer ohne Makel und
ohne Runzel, Aveil gegründet von dem Apostel, dessen
Glaubensbekenntnis von Gott bestätigt icorden. (Nani et sancta Romana
Ecclesia semper sine macula fuit et sine ruga, nimirum
quia ille hanc instituit, cujus fidei confessio divinitus exstitit
approbata, cp. 97, col. 1015, vgl. ep. 152, col. 1153.)

Weil die römische Kirche aller Kirchen Lehrmeisterin,
Mutter und Haupt ist, ep. 75, col. 905, so wenden sich alle
Gläubigen in Sachen des Glaubens an dieselbe ; in allen
nützlichen Dingen und kirchlichen Einrichtungen, welche sie immer
in unversehrter und unerschütterlicher Weise im Sinne der
kanonischen und synodalen Bestimmungen und der hl. Väter
beAvahrte, muss ihr Urteil eingeholt Averden. (UniA'ersitas cre-
dentium ab Romana Ecclesia, qua? caput omnium est ecclc-
siarum, doctrinam exquirit, integritatem fidei deposcit, criminum
sollutionem qui digni sunt et gratia Dei redempti exorant.
Constat enim sanctam Romanam Ecclesiam per beatum Petrum
prineipem apostolorum omnium ecclesiarum caput esse, et ab
ea rectitudinem atque ordinem in cunctis utilitatibus et eccle-
siasticis institutionibus, quas secundum canonicas et synodicas,
sanetorumque Patrum sanetiones inviolabilité!- atque irrefraga-
biüter retineret, exquirere ac seetari, ep. 12, col. 785 und 786,

vgl. ep. 35, col. 827: ep. 79, col. 915; ep. 97 resp. 106; ep. 84,
col. 925.)

Die bischöflichen Urteile und die Konzilien haben keinen
Wert und keine Wirkung, wenn der apostolische Stuhl seine
Autorität verliert. Quam rogo Validitäten! vTestra poterunt
habere judicia, si nostra quomodolibet infirmantur, de quibus nec
retraetari licet? vel quod robur concilia A^estra obtinere vale-



— 140 —

bunt, si suam perdiderit sedes apostolica firmitatem, sine cujus
consensu nulla concilia vel accepta esse leguntur? ep. 65,
col. 882, vgl. ep. 33, col. 824.

Dei' Papst hat zu entscheiden über die Frage, Avelche
Bücher aller kirchlichen Schriftsteller genehmigt oder ver-
worfen Averden sollen. Die ganze Kirche nimmt an, Avas er
billigt, und verwirft, was er A'erdammt. Um Avie viel mehr
Arercüent also dasjenige, was Päpste selbst über Glaubenslehre
oder Sittenzucht geschrieben haben, allgemeine Anerkennung?
(Si enim ipsorum [Romanorum pontificum] decreto cseterorum
opuscula tractatorum approbantur vel reprobantur, ita ut quod
sedes apostolica probat, hodie teneatur acceptum, et quod illa
repuüt, hactenus inefficax habeatur : et quanto potius qua? ipsa
pro catholica fide, pro profanis dogmatibus repellendis, pro
A^ariis et multifariis Ecclesia? necessitatibus et fidelium moribus
diverso tempore scripsit, omni debent honore praeferri, et ab
omnibus prorsus in quibuslibet opportunitatibus discretione A^el

dispensatione magistra reverenter assumi? ep. 75, col. 901.

Vgl. ep. 86, col. 959 s.)

Seit dem Tode Karls des Grossen hatte das königliche
Ansehen dem geistlichen Stande gegenüber eine grosse Ein-
busse erlitten. Die Söhne Luchvigs des Frommen, um die
Absetzung ihres Vaters desto uiiAAiderruflicher zu machen, hatten
ihn A*on einer Synode zu Compiègne (833) zu einer öffentlichen
Busse verurteilen lassen. Nachdem sich die fränkischen
Bischöfe das Recht genommen hatten, über die einzelnen
Handlungen der Könige zu richten, Avar es nur natürlich, dass der
römische Stuhl dasselbe Recht in Aveit grösserem Umfange
annahm. Nikolaus spricht sich aus für eine völlige Trennung
der geistlichen und weltlichen Dinge, für die Fnabhängigkeit der
Kirche vom Staate, ja zuAveilen für die Überordnung der Kirche.

Kaiser Michael Avarnt er daA'or, sich die geistliche GeAvalt

anzumassen. Der Teufel, der stets das Göttliche durch Nachäffen

zu A'erdrehen liebe, habe es dahin gebracht, dass die
Beherrscher des heidnischen Roms sich zugleich den Titel
„Oberpriester des Reiches" anmassten. Christus habe jedoch
die im heidnisch-römischen Reiche verbundene Gewalt des

Imperiums und des Pontifikates getrennt, so dass die Kaiser für
das ewige Leben der Pontifices bedürften und diese in irdischen
Dingen der kaiserlichen Gesetze, ep. 86, col. 960: Nolite qua?



— 141 —

sua sunt usurpare; nolite quae ipsi soli commissa sunt velie
surripere : scientes quia tanto nimirum a sacris debet omnis mun-
danarum rerum administrator esse remotus, quanto quemlibet ex
catalogo clericorum et militantium Deo nullis convTenit negotiis
ssecularibus implicari. Christus officia potestatis utriusque
discrevit ut et Christiani imperatores pro seterna vita pontifi-
cibus indigerent, et pontifices pro cursu temporaüiim
tantummodo rerum imperialibus legibus iiterentur. Diesem
Ausspruch steht Geschichte und Praxis der römischen Kirche
schnurstracks entgegen.

Die Kirche besitzt das geistliche SchAvert und ist nicht an die
Aveltlichen Gesetze gebunden. (Sancta Dei ecclesia mundanis
nunquam constringitur legibus, gladium non habet nisi spiritualem
ac divinum, ep. 27, col. 811.) Das Aveltliche Schwert erhält der
Kaiser erst nach seiner Bestätigung durch den Papst (ep. 79). Die
kaiserlichen Gesetze sind ungültig, Avenn sie den kirchlichen
Canones Avidersprechen. Doch die Gesetze gegen Ketzer, Tyrannen
und schlechte Menschen sind beizubehalten. (Imperiali judicio
non possunt ecclesiastica jura dissolvi : ecce qualiter quod lex
humana concessit, lex divina prohibeat. Non quod imperatorum
leges, quibus saepc Ecclesia circa hsereticos utitur, ssepe circa
tyrannos atque circa praAros quosque defenditur, dicamus penitus
renuendas ; sed quod eas evangelicis, apostolicis atque cano-
nicis decretis, quibus postponendse sunt, nullum posse inferre
prsejudicium asseramus, ep. 35, col. 829.) Wer an den apostolischen

Stuhl appelliert, der bleibt seinem Spruche untenvorfen,
der inappellabel ist, kann also keinem Aveltlichen Gerichte unterstellt

Averden. Vgl. ep. 148, col. 1144. In cp. 97, resp. 95,
stellt sich Nikolaus über die kanonischen Bestimmungen, welche
die Ausführung der Aveltlichen Gesetze fordern, und über letztere

— allerdings zur Schonung der in eine Kirche geflüchteten

Verbrecher. Kaiser und Könige sind Rom Gehorsam
schuldig. Karl der Kahle wird zum Gehorsam gegen den
apostolischen Stuhl aufgefordert, Avie seine Eltern nach zuverlässigen
Berichten und Zeugnissen gehorsam geAvesen seien (col. 1112).
Seiner BescliAverde gegenüber über die uiiA'erdienten Vonvürfe
spricht Nikolaus \Ton der angewandten Rute. „Scimus tamen
nos, ex qua radice contra dilectionem Aœstram hsec virga
processero; percuteris, imo pulsaris, fili, ut cautior et sollicitior
Azaleas inveniri" (col. 836;. Ein Geschenk von tausend Edelsteinen



— 142 -
sei ihm selber nicht so angenehm, Avie wenn der König ihm
in dieser Sache gehorche. Der hl. Petrus strebe nicht nach
Schätzen. (Si enim millia gemmarum et pretiosarum specierum
beato Petro daretis, nec illi tarn accepta nec vobis, quam si
nobis super hoc obediatis profutura existèrent ; nimirum cum
ilüus sit hominum salutem exquirere, non cumulus thesaurorum
coacervare, ep. 73, col. 895.) Welch eine Verurteilung der
heutigen auf einem nach Milliarden von Franken zählenden
Vermögen auferbauten Papstkirche In ep. 61, col. 875 s. giebt
Nikolaus seiner Freude darüber Ausdruck, dass ihm der König
Ludwig der Deutsche gehorchen aaJH Avie ein Sohn dem Vater
und ein Schüler dem Lehrer (sicut filius patri et junior ma-
gistro) und AA'ie Froschgequack Averde er bösAvillige Reden gegen
ihn verachten.

Im Briefe an den reumütigen Bischof Adventius atoii Metz
(ep. 68, col. 888) erklärt der Papst, Avie 1. Petr. II, 13 zu
verstehen sei. „Seid unterthan jeder menschlichen Ordnung, um
Gottes Avegen: dem Könige als dem Oberherrscher." Wenn
Adventius sich seinem Könige (Lothar IL) unterthänig bezeigt
habe, so möge er Avohl bedenken, ob ein solcher Fürst auch
Avirklich Fürst sei, ob die Könige und Fürsten sich selbst und
ihre Unterthanen geschickt regieren und rechtmässige Regenten
seien. Den schiechten Fürsten müsse man Aviderstehen als
Tyrannen und ihre Laster nicht begünstigen. (Verumtamen
A-idete, utrum reges isti, et principes quibus vos subjectos esse

dicitis, A'eraciter reges et principes sint. Videte si primum se

bene regunt, deinde subditum populum: nam qui sibi nequam
est, cui alii bonis erit? Videte si jure principantur: alioquin
potius tyranni credendi sunt, quam reges habendi ; quibus magis
resistere et ex adverso ascendere, quam subdi debemus. Alioquin

si talibus subditi et non praglati fuerimus nos, necesse est

eorum \*itiis faA'eamus.)
Diese sonderbare Auslegung der apostolischen Mahnung

gilt zur Bekräftigung der A~on Nikolaus usurpierten und auf
Pseudoisidor gegründeten mittelalterlichen Papstmacht. Der
Kaiser, Avelchem der Apostel Petrus Gehorsam leisten will, ist
Nero, und sein Herr und Meister Christus, Avelcher unter dem
Kaiser Tiberius lebte, lehrte: „Gebet dem Kaiser, Avas des

Kaisers ist." Beide Kaiser Avaren nicht nur Heiden, sondern
schamlose und \Terworfene Subjekte. Der Apostel Petrus lehrt



— 143 —

weiter unten, Vers 18, dass „die Sklaven auch ihren verkehrten

Herren mit aller Ehrfurcht ergeben sein sollen". Die
Lehre unseres Papstes ist also unevangelisch. Dieser päpstliche

Grundsatz wurde später im Mittelalter mit äusserster
Schärfe durchgeführt. Dem Papste ist die Entscheidung
überlassen, ob ein Fürst mit Recht und weise regiere, cl. h. nach
den Weisungen des allmächtigen und unfehlbaren Papstkönigs.
Man ist berechtigt, einem vom Papste gerügten und
gebannten Könige alle schuldige Achtung zu A'ersagen und sein
Land zu beunruhigen, sobald er missfällt oder sein Recht
zweifelhaft ist. Gregor VII. enveiterte diese Prätension, indem
er die christlichen Fürsten zu Arasallen der römischen Kirche
erniedrigte, in Eid und Pflicht nahm und ihnen Tribut auferlegte,

vergi. Fleury, Panthéon litt. p. 320 ss.

Gestützt aufdiese Lehre über denUniversalepiskopat und Über-

ordnung des Papstes über die weltliche GeAvalt, rügt Nikolaus
das Gebahren des Bischofs Festinian von Dol und seines Königs
Salomo A'on der Bretagne (ep. 91 und 92), weil sie ihre Briefe
nicht versiegelt und sich nicht gescheut hätten, ihren eigenen
Namen dem des Papstes vorzusetzen. Es sei dies eine Ver-
Avegenheit eher als eine Unkenntnis. Der König hätte deshalb
Vorwürfe ATerdient. Da jedoch der päpstliche Stuhl grossmütig
und diese Verletzung des ihm gebührenden Vorranges vielleicht
das Verschulden eines nachlässigen Abschreibers sei, enthalte
er sich der Vorstellungen. (Distulit a*os modo pro meritis coer-
cere, quia in fronte paginée A^estrse vestrum apostolico nomini
non A'eriti estis prseponere.)

Er tadelt den Erzbischof Ado von Vienne, Aveil derselbe
von einem „Priester des Grafen Gerard" gesprochen und fragt
spöttisch, ob jener Überbringer des Briefes, der genannte
Presbyter, vom Grafen Gerard geAveilit Avorden sei oder ob er zu
seinem Sprengel gehöre. Der Grund Averde wohl der sein, dass
Priester in den Häusern Aron Laien angestellt würden und mit
Weltlichen verkehrten. (Illud autem ridiculum sonuit, quod
apicum tuorum gerulum nobis commenclans, hunc presbyterum
Gerardi illustris comitis esse perhibetis. Numquid Gerardus
comes illuni presbyterum consecravit : numquid de ipsius est
dicecesi? Nisi quia presbyteri non specialiter ecclesise ciAÜtatis

aut ecclesia? possessionis aut martyrii aut monasterii secundum
sacras régulas oreünantur ; sed in domibus laicorum constituuntur



_ 144 —

et cum ssecularibus adeo conversantur, ut non jam Dei et ecclesise

cujuslibet, sed illius comitis atque illius ducis esse dicantur,
ep. 81, col. 917 s.) Eine zukünftige Synode werde diesem
Unwesen abhelfen.

Diese Unabhängigkeit der Kirche vom Staate geht sogar
so weit, dass der pseudoisidorische Satz aufgestellt wird: Kein
Geistlicher darf vor ein weltliches Gericht gestellt werden,
\ieimehr sollten die Laien A*on geistlichen Gerichten abgeurteilt
werden. Es Avird scharf unterschieden zwischen Aveltücher und
geistlicher Gewalt und die Anklage durch einen Untergebenen
verboten (ep. 46, col. 858 und ep. 104, col. 1087: Nam si licitimi
fuerit sseculari potestati de ecclesise Domini prsesulibus taliter
judicare, vel si rursus fas exstiterit inferioribus de prselatis sibi
tam temere ista patrare; perpendite ne ad perniciem vestram,
immo totius ecclesise, nunc et futuris temporibus prsesumptio
talis prsevaleat).

„Die Laien haben nicht das Recht, über die Priester zu
richten, noch ihren Lebenswandel zu untersuchen. Dieses
Urteil steht den Bischöfen zu." (Verum de presbyteris qualescunque
sint, vobis, qui laici estis, nec judicandum est, nec de vita
ipsorum quidpiam investigali dum, sed episcoporum judicio quid-
quid est per omnia reservandum, ep. 97 resp. 70 Nam ssecu-
lares tale quid habere non convenit, nimirum quibus per id

quemquam judicandi ministerium nullum tribuitur, ibid. resp.
75 Non autem vobis licet clericos judicare, cum a~os magis
ab ipsis conveniat judicari, ibid. resp. 83.)

Die Laien haben auch keine Rechte über die A~on den
Bischöfen in ihren Sprengein errichteten Pfarrkirchen, ep. 118,
col. 1121 s.

Diese Lehre von der Suprematie der römischen Kirche
AAird durch die von Nikolaus abgesandten Legateli aufs
kräftigste zur Geltung gebracht. Wir haben weiter oben die
Wirksamkeit des Legaten Arsenius erörtert. Vgl. ep. 79, col. 915.

Wir finden Legaten auf fränkischen Synoden, so in Metz (863)
und in Konstantinopel (861), avo sie z. B. die Mission hatten,
die päpstliche Autorität aufrecht zu erhalten. (Ut qui nostra
apostolica auctoritate muniti errata corrigèrent, depravata
quseque ad rectituclinis tramitem perducerent, ep. 11, col. 783.)

Vgl. ep. 21, ep. 24.



— 145 —

Was diese Legaten, welche Nikolaus „Säulen des
apostolischen Stuhles und Getreue der römischen Kirche", sanctse Rom.
Ecclesise fidèles et ap. sedis columnse, ep. 157, col. 1179, nennt,
verhasst machte, war ihr Prunk, Luxus und Geiz. Sie
verstanden Aveder die Sprache noch die Sitten des Landes und
verminderten die Autorität der Metropoliten und Provinzial-
konzilien.

Die päpstlichen Beschlüsse und Schreiben müssen überallhin
verbreitet werden, und zwar durch die Bischöfe. (Vgl. ep. 11,

col. 783, ep. 93, col. 973.) In jedem Falle verlangt der Papst
Einsendung der Konzilsakten, um gegebenen Falls die
Beschlüsse renovieren zu können. (Statuimus autem, ut cuncta
quse in eodem concilio peracta fuerint ac definita, nostro prse-
sulatui gestorum serie incunctanter significetis : ut, si ea, justifia?

pulchretudine, probabilique sanctione definita perspexe-
rimus, Deo omnipotenti gratias referamus ; si vero injustitia? et
contrarietatis fuerint acta intentione, ea renovare summopere
jubeamus, ep. 21, col. 802. Si aliqua fuerit contentio orta, in

epa diffinitionis ponere nequiveritis fortasse censuram, nostro
earn judicio reservare saneimus, ibid. Quidquid vero in concilio
fuerit a vobis examinatum et repertum, sub gestorum serie
discretioni nostra?, sicut veneranda decreta statuunt, mittere,
et nostri auetoritati, qua? salubria videbuntur roboranda, plena
fidelique relatione dirigere, ep. 90, col. 964 s.)

Wir haben an anderer Stelle heiworgehoben, Avie sich
Nikolaus die Gerichtsbarkeit über die ganze Kirche anmasst
und nur die von ihm berufenen oder bestätigten Synoden
anerkennt. Da der apostolische Stuhl die letzte Instanz ist, so

dürfen die von niederen Instanzen verurteilten Kleriker ihrer
Stellen nicht beraubt Averden ; sie müssen vielmehr in den
früheren Stand restituiert Averden. (Exceptio spolii.) Diese pseudo-
isidorische Bestimmung wird von Nikolaus geltend gemacht gegenüber

Ignatius (ep. 104, col. 1069) und den mit dem Patriarchen
Ignatius abgesetzten Geistlichen (ep. 104, col. 1077), gegenüber
Rothad und Wulfad nebst Genossen (ep. 74, col. 897, ep. 108,

col. 1110). Vgl. ep. 107, col. 1099. (Ita ut prioribus redditi
gradibus et ordinibus et quodammodo suis omnibus revestiti
vires adversus impetentes se intégras habeant. Non enim inermis
cum armato rite conflictum inire poterit, ep. 107, col. 1098.)

Hinschius, Prolegg. 207, Pseudo-Damasus.

Heyne intern, de Théologie. Heft 37, 1002. 10



— 146 —

Diese exceptio spolii wird auch aufweltliche Verhältnisse
übertragen. Die Königin Theutberga muss vor allen Dingen wieder
in ihre vollen königlichen Rechte eingesetzt werden, ehe die
Streitfrage entschieden werden kann. (Praeterea sive de con-
jugii fcedere, siATe de adulterii crimine judicium sit agitandum,
nulla ratio patitur Theutbergam cum Lothario posse legalem
inire conflictum vel legitimum controversia? subire certamen,
nisi prius ad tempus fuerit sua? potestati reddita, et consangui-
neis propriis libere sociata, ep. 148, col. 1145.) Vgl. Göcke in
seiner Schrift de exceptione spolii, Berlin 1858; Noorden, IL
v. Reims, S. 27, dagegen Langen III, S. 37.

Pfarrer Johann Richterich in Genf.

(Fortsetzung folgt.)


	Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]

