Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Artikel: Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]
Autor: Richterich, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 116 —

PAPST NIKOLAUS L

(24. April 858 — 13. November 867.)

(Fortsetzung.!)

Fiinftes Kapitel.
Neuerungen und Vorschriften beziuglich der Sakramente.

Uber den Begriff ,Sakrament“ scheint Nikolaus im un-
klaren gewesen zu sein. In einem fragmentarisch erhaltenen
Schreiben (ep. 125, col. 1125) an den Erzbischof Adalwin von
Salzburg rechnet er auch die Einkleidung als Nonne unter die
Sakramente. Eine Witwe, die den Schleier genommen und
nachher geheiratet, miisse Busse thun und ins Kloster zuriick-
kehren. ,Denn wenn wir einwilligen wiirden, dass ein jeder
nach seinem Gutdiinken mit den kirchlichen Sakramenten um-
gehe und sie nicht richtig verwalte, so entstinde eine Ver-
wirrung aller geistlichen Ordnung, ein Umsturz der Rechte
des katholischen Glaubens und eine Verletzung der hl. Canones.
Nam si consenserimus quod omnia sacramenta ecclesiastica quique
prout vult fingat, et non vere faciat, omnis ordo ecclesiasticus
est turbatus, nec catholicee fidei jura consistunt, nec canones
sacri rite observantur.*

Was das Sakrament der hl. Taufe anbelangt, so stellte sich
Nikolaus in Gegensatz mit Papst Pelagius I., welcher gleich
der ganzen ostlichen und westlichen Kirche die Anrufung der
Dreifaltigkeit bei der Taufe fiir schlechthin notwendig erklart
hatte. In seinem Pastoralschreiben an die Bulgaren (ep. 97,
resp. 15, col. 986) erkliart er: Sed in nomine summee ac indivi-
duee Trinitatis baptizati fuere, Christiani profecto sunt. Die

1Y Siehe Jahrg. 1901, Nr. 35, S. 560—588; Nr. 35, S. 735—764.



— 117 —

von dem Griechen, der sich als Priester ausgegeben, Getauften
seien Christen, weil sie im Namen der Trinitit getauft worden
seien, sie bediirften nicht der Wiedertaufe (iterato baptizare
non convenit). Auch der Schlechte, der Segnungen verwalte,
schade nicht andern, sondern sich selber. Seine Verstellung
habe vieler Heil bewirkt und er habe gethan, was im Notfalle
jedermann erlaubt sei (non tamen in baptizando egit quod
preeter sacerdotem in tam evidenti necessitate agere nullum
oportet, resp. 16, col. 987, baptizandi ministerium non nisi pres-
byteris tantum esset indultum). Im gleichen Schreiben (resp. 104,
col. 1014 s.) versichert unser Papst, ,dass auch schon die Taufe
auf den blossen Namen Christi geniige, setzte also die Christen
in der Bulgarei einer ungiiltigen Taufweise aus“. Vgl. Dollinger-
Friedrich, Papsttum, S. 204 und 489. A quodam Judeeo, nes-
citis utrum christiano an pagano, multos in patria vestra bap-
tizatos asseritis, et quid de his sit agendum consulitis. Hi pro-
fecto si in nomine sanctee trinitatis vel tantum in nomine Christi,
sicut in actibus apostolorum legimus, baptizati sunt (unum quippe
idemque est, ut s. exponit Ambrosius), constat eos non esse
denuo baptizandos. Hergenrother sagt, .die vorgelegte Frage
betreffe die Spender der Taufe, Juden oder Heiden, nicht die
Form des Sakramentes, von welcher Nikolaus nur incidenter,
nicht ex professo spricht, weshalb auch viele Theologen be-
haupten, er habe hier nur als doctor privatus gesprochen.
Ein definitiver Ausspruch war damals noch nicht erlassen...“
Friedrich ist der Meinung, ,dass der Papst hier den Bulgaren
amtlich antwortet und von der Form des Sakramentes sprechen
will, wie namentlich das ,unum idemque est“ zeige. it den
Ausdriicken incidenter und ex professo oder privatus doctor
konne man freilich tiber alle Schwierigkeiten hinwegkommen.“

Die hl. Firmung. In ep. 82, col. 920 s., stiitzt sich Nikolaus
auf das Reskript seines Vorgiingers Innocenz I. an Decentius
von Eugubium, um die in Rom bestehende Sitte, dass die Fir-
mung nur von Bischéfen erteilt werden konne, fiir verbindlich
zu erkliren. Er erneuert somit die Differenz zwischen der
morgenldndischen und der abendliindischen Kirche. Im Orient
bestand von jeher die Ubung, dass auch von Priestern die
Firmung gespendet wurde, wie denn spéter auch im Abend-
lande die Spendung durch einen blossen Priester nicht fiir
unméglich gehalten wurde. De consignandis vero infantibus



— 118 —

manifestum est non ab alio quam ab episcopo fieri licere. Hoc
autem solis pontificibus deberi ut vel consignent, vel Paraclytum
Spiritum tradant, non solum consuetudo ecclesiastica demon-
strat, verum illa lectio Actuum apostolorum quee asserit Petrum
et Joannem esse directos, qui jam baptizatis tradant Spiritum
sanctum. In der Apostelgeschichte handelt es sich um die
Firmung der durch den Diakon Philippus getauften Samariter,
der allerding nicht befugt war, den hl. Geist zu erteilen —
daher die Sendung der Apostel Petrus und Johannes. Vgl
Langen I, S. 721. Dieses Beispiel zur Begriindung der rémischen
Sitte ware also verfehlt.

Der Patriarch Photius wirft dem Papste vor, er verbiete
den Presbytern die Spendung der Firmung (ep. 152, col. 1155).
Et insimulare tentant, quoniam eosdem presbyteros chrismate
linire baptizatorum frontes inhibemus. Vgl. Photii ep. 13, Migne,
Series greeca 102, col. 722, 742, Nikolaus will jedoch, dass
alle Kirchen die romische Sitte annehmen (Id quod a principe
apostolorum Petro Romanee Ecclesice traditum est ac nunc usque
custoditur, ob omnibus debere servari, ne superduci aut intro-
duci aliquid quod aut auctoritatem non habeat, aut aliunde
videatur accipere exemplum, ep. 69, col. 890), und so erklart
er fir nichtig die nach uralter Uberlieferung der anatolischen
Kirche von griechischen Priestern in der Bulgarei gespendete
Firmung und befiehlt, die bereits Gefirmten von neuem durch
einen Bischof zu firmen. ,Nikolaus sprach also der gesamten
griechischen Kirche eigentlich den Besitz eines Sakramentes
ab und legte damit den Grund zu der Erbitterung, die dann zur
bleibenden Trennung fiihrte.* Vgl. Dollinger- Frledrlch Papsttum,
S. 204 und 490. Qui (Photius) cum intellexisset, legatos ponti-
ficis Romani in Bulgariam missos confirmationem ejus repro-
basse, omnesque Bulgariee principes et subjectos chrismate
iterum inunxisse; tum vero velut cestro percitus cecumenicam
synodum confinxit. Mansi XVI, 418. Vgl. Hefele IV, 353, 363.
Nach dem Zeugnis des Metrophanes war Photius tiber diese
nochmalige Firmung am meisten erbittert (olovoniadnielc), weil
die Romer dmedoxiucowy ot Qwziov zo pgov. Vgl Dimmler,
Geschichte des ostfridnkischen Reiches I, S. 632 und 836.

Papst Gregor der Grosse (f 604) erklarte (vgl. Langen II,
S. 442): FEinige hétten Anstoss daran genommen, dass er ge-
stutzt auf das alte Herkommen der romischen Kirche den



— 119 —

Priestern die Salbung der T#uflinge mit Chrisma verboten habe,
Wo kein Bischof sei, kénnten auch die Priester die Tiauflinge
auf der Stirne mit Chrisma salben (d. h. firmen). Ratramnus
von Corbie gab in seiner Verteidigung der abendlindischen
Kirche zu, die Spendung der Firmung durch die Bischofe allein
sei ein in Rom herrschender kirchlicher Brauch und kein auf
gottlicher Autoritiit beruhendes Gesetz. (Siquidem Ecclesice suse
consuetudinem sequentes ista proponunt, non aliquam divinee
legis auctoritatem, Migne 121, col. 332.) Guettée (Papauté héré-
tique, p. 131 ss.) widerlegt den Jesuiten Perrone, der behauptet,
die Bulgarei hétte zum abendlindischen Patriarchate gehort
und der Papst allein habe das Recht gehabt, Priester mit der
dortigen Firmung zu betrauen, und nicht Photius. Perrone
begriinde die Wahrheit seiner Behauptung nicht: die Bulgarei
gehore zu Rom und warum die Priester einer Delegation zur
Vornahme der Firmung bediirften. Rom habe den Priestern
die Spendung dieses Sakramentes entzogen zur Erhohung seiner
eigenen Prirogativen.

Das hl. Abendmahl. Nikolaus entscheidet, dass das hl. Abend-
mahl miisse niichtern empfangen werden (ep. 97, resp. 65, col.
1004). (Tunc recte non licet cuilibet communionem Christi per-
cipere, quando gulce deditus non invenitur jejunus, adeo ut mysticam
mensam parvipendens prius cibi laici sumptu jejunium solvisse
videatur, Christique venerandum corpus ac pretiosum sanguinem
a ceeteris non discernens alimentis non preeposuisse omni hu-
mange refectioni, sed postposuisse noscatur.) Der Leib Christi
sei ein Heilmittel gegen die Siinde und wie die Arzte den
niichternen Empfang der Heilmittel des Leibes vorschreiben,
so gelte dies auch von den Heilmitteln fiir die Seele. Remedium
quippe salutiferum est corpus Christi contra peccatum et certe
quotidie medicos vacuis visceribus sua cernimus pocula pro-
pinare: et si hoc pro sanitate corporis agitur, quanto potius
est pro animée salute patrandum?

Merkwiirdig ist der Entscheid unseres Papstes, dass Blutungen
aus den Ohren und der Nase kein Hindernis bilden fiur den
Empfang der hl. Eucharistie. Wie das blutflissige Weib
(Matth. 9, 20 ff.) durch die Beriihrung des Kleides Jesu geheilt
und dieser Handlung wiirdig erachtet worden sei, so gelte
dies auch von dem aus Nase und Ohren Blutenden. (Cur ei qui



— 120 —

sanguinis ex ore vel naribus fluorem sustinet, non liceat saluti-
fera Christi sacramenta percipere ? regula nulla docet, col. 1005.)

Gestutzt auf 1. Joh. V, 16, wo es heisst: ,Es giebt eine
Siinde zum Tode; dafir sage ich nicht, dass einer bitte“, ver-
bietet Nikolaus nicht nur das Gebet fiir die im Unglauben ver-
storbenen Eltern (resp. 88, col. 1011}, sondern auch die Dar-
bringung der hl. Eucharistie fiir Selbstmorder. (Sacrificium vero
pro eo non est offerendum, qui non solum ad mortem usque
peccavit, sed et mortis sibimet interitum propinavit, resp. 98,
col. 1013.) Den Bulgaren (ep. 97, resp. 9, col. 984) antwortet
der Papst, sie dirften jeden Tag wihrend der Fastenzeit
zur hl. Kommunion gehen, wenn sie eines reinen Gewissens
seien, Es sei nicht nétig, dabei einen Giirtel zu tragen, wie
die Griechen sagten (resp. 5D, col. 1000).

Die Busse. Von einer speciellen Anklage vor dem Priester
ist die Rede im Pastoralschreiben an die Bulgaren (ep. 97,
resp. 35, col. 993): Die in den Kampf Ziehenden sollen in die
Kirche gehen, beten, den Beleidigern verzeihen, Gaben dar-
bringen, der hl. Messe beiwohnen, den Priestern ihre Siinden
bekennen, die Rekonciliation und Kommunion empfangen (con-
fessionem delictorum sacerdotibus facere, reconciliationem et
communionem percipere). Nikolaus erliess mehrere Vorschriften
iiber Kirchenbusse. Wéahrend in den ersten christlichen Jahr-
hunderten die Kirchenbusse fiir 6ffentliche Vergehen vier Stadien
durchlief (die Weinenden, Horenden, Knieenden und Stehenden),
deren jedes ein oder mehrere Jahre dauerte, kennt der Papst
nur drei Stadien. Das dritte Stadium (substratio), wobei die
Biisser knieend dem Gebete beiwohnten, und das vierte (consis-
tentia), wobel sie an dem ganzen Gottesdienste mit Ausnahme
der hl. Kommunion, der sie stehend zusehen durften, teilnahmen,
werden miteinander verschmolzen. Nach dem hl. Basilius hat
der wegen freiwilligen Mordes Blssende vier Jahre unter den
» Weinenden“, fiunf unter den ,Horenden®, sieben unter den
y,Knieenden“ und vier unter den ,Stehenden“ zu verharren.

Ein gewisser Wimar, der seine drei Kinder ermordet hatte
(ep. 136, col. 1131), muss drei Jahre betend vor der Kirchen-
thiire stehen, dann vier Jahre unter den ,Hoérenden® und sieben
Jahre darf er das hl. Abendmahl nicht empfangen. Der Moénch
Eriath, welcher einen Priester und Monch getotet hatte und dann
als Blisser nach Rom gepilgert war, muss zwolf Jahre biissen:



— 121 —

drei Jahre als ,Weinender“, zwei Jahre unter den ,Horenden®,
ohne Empfang des hl. Abendmahles, die tbrigen sieben Jahre
diirfe er an den Hauptfesten zur hl. Kommunion zugelassen
werden. Nikolaus meint, dieser Eriath hitte eigentlich zeitlebens
biissen miissen, doch in Anbetracht seiner Reue und seines
Glaubens, der ihn an die Schwellen der Apostel gefiihrt, werde
menschlicher mit ihm verfahren. (Quia ad suffragia apostolorum
festinaverit, humanius cum illo peregimus, ep. 119, col. 1122s.)
Jules Roy, Saint Nicolas I, p. 117, sagt diesbeziiglich: ,Cette
permission d’'user de la communion est une faveur qui constitue
une différence trés importante entre la pénitence publique du
milieu du IXe siecle et celle des temps antérieurs.”

In einem besonderen Bussgesetz iiber Unzuchtssiinden und im
Briefe an Bischof Salomo von Konstanz wird Vater- und Bruder-
mordern, sowie Blutschiandern die Eingehung einer Ehe withrend
der ganzen Lebensdauer untersagt (ep. 140, col. 1132). Vgl
ep. 151, col. 1128. Ein Firmpate bei seinen Stiefkindern muss
biissen, weil es eine Siinde sei, jedoch mnicht bis zur Trennung
der Fhe (non tamen usque ad separationem conjugii puniendum
est, ep. 66, c.V, col. 885), withrend einem Muttermorder die Fort-
setzung der Ehe erlaubt wird, damit er nicht in den Strudel
der Unzucht stlirze (ep. 133, col. 1129). In den meisten Fillen
wird das Tragen der Waftfen erlaubt, jedoch nur gegen die
Heiden. Sehr gelinde sind die Kirchenstrafen fiir verbreche-
rische Geistliche oder nach Rom gepilgerte Bisser. Der
Kleriker, welcher einen Heiden totet, wird einfach abgesetzt,
ebenso der Geistliche, der den Tod eines Diakons verschuldet
(vgl. ep. 134, 138, 139). Hat er unfreiwillig einen Mord begangen,
so dart er erst nach geleisteter Busse wieder seines Amtes
walten (ep. 143). Der Presbyter Christophorus, der die ihm
vorgeworfenen Vergehen weder gestanden hat, noch ihrer tiber-
wiesen wurde und nach Rom appelliert hatte, muss restituiert
werden; nicht tiberwiesene oder gestindige Kleriker miissen
unbehelligt gelassen werden, denn zur Erhirtung der Schuld
sind Kliager und Angeklagte einzuvernehmen und je grosser
die Einsicht, desto grosser die Schuld. Die aus Not oder Un-
kenntnis mit der gebannten Ingiltrudis im Verkehr gestanden,
werden absolviert, die wissentlich und aus Neigung den Kirchen-
bann verachtet haben, erhalten erst nach geleisteter Satis-
taktion Vergebung (vgl. ep. 120, 121, 129, 142, 145).



— 122 —

Einem Frauenriuber, dem Grafen Balduin, der Karl dem
Kahlen seine Tochter Judith entfithrt hatte, und dem Konige
Lothar, der des Ehebruchs beschuldigt war, erlisst Nikolaus
nach seinem Belieben die ihnen gebiihrende Kirchenbusse, was
Hinkmar mit Recht riigt (non enim sine dignis pcenitentize fruc-
tibus absolvi posse putamus, quod anathematis vinculo a sacris
regulis innodatum videmus, ut juxta ecclesiasticam traditionem
prius Ecclesiee quam leeserant [Balduin et Judith] satisfacerent,
et sic demum quod preecipiunt jura legum mundialium exsequi
procurarent, Migne 126, col. 26). Nulla ecclesiastica satisfactione
pro adulterio publico ab eo (Lothario) secundum canones sac-
ras patrata. Annales Bertiniani, Deshaisnes, p. 145. Nikolaus
verteidigt sein Verhalten gegeniiber Lothar, indem er erklirt,
der Konig habe sein Vergehen erkannt, wihrend Waltrade
wegen ihrer volligen Unbussfertigkeit eine schwerere Schuld
trage als ihr Liebhaber (ep. 147, col. 1139 s.). Lotharius adeo
iniquitatem suam agnovit ut hanc etiam et corrigeret. Ipsa
vero nec agnovit, nec confessa est, nec venenum suge mentis
deseruit. (Vgl. ep. 93, col. 972.) Im tibrigen habe er sich nicht
zu rechtfertigen, schreibt er an die Bischéfe Frankreichs,
Deutschlands und Italiens (ep. 93, col. 973), warum er iber
Lothar nicht die gleiche Strafe wie iiber Waltrade, die Ex-
kommunikation, verhinge. Porro si cujusquam fortassis adin-
ventionis intentionisque fuerit dicere quod non solum illa mulier,
sed et Lotharius rex in hoc deliquisset, ideoque simili pceni-
tentia deberet arctari, utrum instruendo se, an exprobrando
nobis, talia loquatur, licet nulli jactanter hcec proferenti nobis
necesse sit respondere.

Wer zur Busse sich anerbietet, der soll nicht abgewiesen
werden (ep. 97, resp. 78, col. 1008).

Priesterwethe. Dollinger-Friedrich, Papsttum, S. 140, sagt:
,Es ist die konstante Lehre der Kirche, dass die von einem
Bischof erteilten Priesterweihen ohne Riicksicht auf persénliche
Wiirdigkeit oder Unwiirdigkeit der Weihenden ein fiir allemal
giltig und unwiderruflich seien. Die ganze Sicherheit der
Sakramente, die Taufe abgerechnet, beruht auf diesem Grund-
satze, und man hat daher stets in der Kirche eine Reordina-
tion als einen Frevel, als eine Schindung des Sakraments ver-
abscheut. In einer der wichtigsten und eingreifendsten Fragen,
von welcher alle Sicherheit des religivsen Bewusstseins und



— 123 —

kirchlichen Lebens abhing, dem Dogma von der Priesterweihe,
gebrach es dem romischen Stuhle véllig an klaren und be-
stimmten Grundsidtzen, war sie in ein anhaltendes Schwanken
geraten.“

Gregor der Grosse wundert sich in einem Schreiben an
Johann von Ravenna dariiber (592), dass derselbe einen bereits
Ordinierten nochmals ordiniert habe. .Denn wie ein Getaufter
nicht wieder getauft werden diirfe, so konne auch ein Geist-
licher (consecratus) nicht wieder denselben Ordo empfangen.*
Vgl. Langen, II, S. 431.

Obwohl Nikolaus die Giltigkeit der Sakramente im allge-
meinen nicht von der Wiirdigkeit des Spenders abhiingig macht,
erhebt er sich gegen die von Photius ordinierten Bischoéfe und
Priester. Er lehrt: Bose konnten die Sakramente nicht be-
flecken, sondern schadeten nur sich selbst, quod mali bona
ministrando sibi tantummodo noceant, nec ecclesiee sacramenta
commaculent (ep. 107, col. 1101). Ep. 97, resp. 15, col. 986:
Malus bona ministrando non aliis, sed sibi detrimenti cumulum
ingerit. Ein ehebrecherischer Geistlicher konne die gottlichen
Sakramente nicht verunreinigen, deshalb diirfe man bis zu
seiner Absetzung von ihm das hl. Abendmahl empfangen. Non
potest aliquis quantumcunque pollutus sit, sacramenta divina
polluere, quee purgatoria cunctarum remedia contagionum exis-
tunt. Qualiscunque sacerdos sit, quese sancta sunt coinquinare
non potest; ibid. resp. 71, col. 1006.

Das im Jahre 863 abgehaltene romische Konzil erklirte
alle vom Patriarchen Photius erteilten Weihen fir null und
nichtig. Eos vero quos Photius neophytus et Constantinopoli-
tange sedis invasor in quolibet ecclesiastico ordine provexit,
quoniam manifestum est eos in omnibus consecratoris sui pra-
vitatibus consensisse, atque el post invasionem communicasse,
omni clericali officio privamus et apostolica atque canonica
auctoritate et synodali decreto eos penitus sequestramus (ep. 104,
col. 1087). Das unter Hadrians II. Vorsitz gehaltene Konzil
in Rom von 869 fasste einen dhnlichen Beschluss. Papst Jo-
hann VIII. anerkannte nach Ignatius Tode im Jahre 879 die
von Photius erteilten Weihen. Vgl. Revue intern. 1901, p. 23.

Vom Konsekrator des Photius, dem Erzbischof Gregor von
Syrakus, wird behauptet: er habe nicht verleihen kénnen, was
er nicht besessen, er habe nichts gehabt, also auch nichts ver-



S 7, -

liehen. Der hl. Geist sei eher zum Zorn als zur Weihe ange-
rufen und durch die Handauflegung des Photius Haupt ver-
letzt worden. (Igitur nihil Photius a Gregorio percepit, nisi
quantum Gregorius habuit, nihil autem habuit, nihil dedit. Ad
iracundiam sui magis quam ad consecrationem alicujus Spiritum
sanctum per impositionem suee manus sine dubio provocavit...
nimirum qui vulneratum caput per illam manus impositionem
potius habere dignoscitur, ep, 98, col. 1027, vgl. 104, col. 1079.)
Also wvon einem zormigen hl. Geist ist die Rede. Hefele und
Hergenrother meinen, Gregor sei suspendiert und nicht gebannt
gewesen. In den Augen Roms war derselbe einfach suspen-
diert, weil ein definitives Urteil {iber ihn noch nicht gefillt
worden. Nikolaus sagt (ep. 46, col. 854, beziiglich Gregors :
episcopus in synodo damnatus et ab apostolica sede convicto.
Es muss heissen convinctus, siehe Langen III, S. 36 ; Hefele IV,
233. Nikolaus giebt zu (ep. 98, col. 1030), seine Vorginger
Leo IV. und Benedikt III. hétten nicht eingewilligt in das
Gesuch des Ignatius, die Absetzung Gregors gutzuheissen, letz-
terer habe dies erfahren durch seinen Abgesandten Zacharias,
und dem Papste nicht gedankt. In seinen ersten Briefen an
den Kaiser Michael, Photius und die Gliubigen im Orient
(ep. 4, 5, 11, 12, 13) bertihrt Nikolaus gar nicht die Frage der
Exkommunikation Gregors; erst spiter, nach 363, wird dieser
Umstand hervorgehoben, als der Papst erkannte, dass Photius
auf seinem Standpunkt beharrte und der romische Stuhl die
Angclegenheit zur Mehrung seines Oberansehens ausbeuten
kénnte. Diese Beschuldigung der Exkommunikation Gregors
ist also nicht ernster Natur. Im iibrigen war Ignatius selber
vor seinem Patriarchate von seinem Vorginger Methodius ge-
bannt worden und hitte man kaum Gregor als Konsekrator
gewahlt, wenn er sich Verbrechen hiitte zu schulden kommen
lassen.

Aus der Rede des Zacharias von Chalcedon auf dem
Konzil von 869 zu schliessen (Harduin V, 829), wurde Gregor
nicht wegen Verbrechen abgesetzt, sondern wegen Ungehorsam,
und habe sich spéter unterworfen. Wie dem auch sei, Photius
ist an seiner Wahi vollig unschuldig. Vgl. Le Patriarche
Photius, par M. Ivantzoff-Platonoftf, Revue intern. de Théol.,
année 1894, pag. 83 s.

Nikolaus setzt also ohne weiteres Photius ab und versteigt



— 15 =

sich zur Behauptung: , Gott selber habe ihn abgesetzt“. Ep. 101,
col. 1059 : Deposuimus Photium, imo Deus deposuit eum tan-
quam neophytum et pervasorem, atque adulterum, et omnil
sacerdotali honore, seu clericatus officio, necnon et patriar-
chatus nomine prorsus exuimus.

Gregor wird nicht nur das Priesteramt, sondern auch der
Christenname abgesprochen. (Institutor suus, cum hic ordina-
retur, non solum sacerdotio, verum etiam ipso carebat Chris-
tiano vocabulo, ep. 98, col. 1050.) Der wiedereingesetzte Pa-
triarch Ignatius erhidlt den Befehl, die um seiner Sache willen
verbannten Bischéfe und Geistlichen zu restituieren — Nikolaus
reserviert sich das Gericht tiber diejenigen, gegen welche An-
klagen vorliegen (ep. 101, col. 1059: qui ab aliis criminarentur,
decrevimus, antea quidem proprias ecclesias et gradum reci-
pere: non autem nisi ab apostolicee sedis Romano pontifice
judicari).

Ganz anders verfuhr Nikolaus in der Angelegenheit des
im Jahre 835 auf der Synode zu Diedenhofen abgesetzten
und 840 von Kaiser Lothar gewaltsam restituierten Erzbischofs
Ebo von Reims und der von ihm geweihten Kleriker Wulfad
und Genossen. Ebo hat die von ihm nach seiner unkanonischen
Institution auf den Reimser Stuhl Geweihten nicht geschidigt
(nullum prorsus intulit offendiculum, ep. 107, col. 1101). Letztere
von der Synode von Soissons (853) Abgesetzten miissen resti-
tuiert werden — obwohl Nikolaus jene Synode bestiitigt hatte.
Vgl. ep. 32 und ep. 107.

Nikolaus wusste also die Gultigkeit oder Nichtgtiltigkeit
der Weihen je nach den Umstidnden auszuniitzen, d. h. je
nachdem die Vergrosserung der pépstlichen Allgewalt davon
abhing. Er leistete dadurch der Meinung Vorschub: die Giiltigkeit
der Priesterweihe ist bedingt durch den DMachtspruch des
Papstes.

Nikolaus weiss keinen Bescheid auf die Frage, ob nur bei
der Ordination der Priester oder auch bei der Diakonatsweihe
die Héinde mit Chrisma gesalbt werden miissten. Er beant-
wortet beide Fille negativ; wenn sein Gedéchtnis ihn nicht
tausche, schreibt er, habe er solches nirgendwo gelesen. Er
verweist Erzbischof Rodulf von Bourges auf die schon mehr-
fach erwihnte Dekretale des Papstes Innocenz an Bischof
Decentius von Eugubium. (Quod in sancta hae Romana Ecclesia



— 126 —

neutris agitur, sed et quia sit a nove legis ministris actum,
nusquam, nisi nos fallat oblivio, legimus, ep. 66, c. 3, col. 884.)

Es war auch Sitte in Rom, Diakonen zu Bischofen zu
weihen mit Uberspringung des Presbyterates. Schon im vierten
Jahrhundert begannen sich die romischen Diakonen iiber die
Priester zu erheben und wurden héufig auf den pépstlichen
Stuhl erhoben. Sie empfingen dann die Bischofsweihe, ohne
vorher zu Priestern ordiniert worden zu sein. Nikolaus I. war
in solcher Lage. Mit Recht bemerkt Langen, Internat. theol.
Zeitschrift, 1898, S. 507 f.: ,,Gemiss heutiger pépstlicher Lehre
wiirde eine solche Bischofskonsekration ungiiltig sein, und ware
dadurch die apostolische Succession in Rom auch in sakra-
mentaler Hinsicht unterbrochen worden.* Photius erhebt denn
auch eine Beschuldigung gegen diese Unsitte. Ep. 152, col.
1155. Vgl. Migne 102. Series greeca, ep. II, col. 594 —618.
Et reprehendere satagunt, quia diaconus non suscepto pres-
byteratus officio apud nos episcopus ordinatur; cum ipsi
etiam illum, quem patriarcham nominant, ex laico subito ton-
suratum ac monachum factum, saltu ad episcopatus apicem
imperiali favore ac brachio provehere, ut ipsi putant, minime
formidaverint. Merkwiirdig ist, dass die damaligen romischen
Theologen in dieser Frage uneinig sind. Bischof Aeneas von
Paris giebt zu (Migne 121, col. 685—762), datiir, dass man in
Rom ofters Diakonen zu Bischifen weihe, keine rechte Ver-
teidigung beibringen zu konnen. Vielleicht geschehe es des-
wegen, weil die Bischofsweihe die Priesterweihe involviere
und beide die Hauptfunktion hitten (die confectio corporis et
sanguinis Christi) oder weil nach Hieronymus Bischof und
Priester urspriinglich identisch gewesen. Ratramnus von Corbie
erkléart die griechische Beschuldigung einer promotio per saltum,
vom Diakon zum Bischof, fiir eine Liige. (Migne 121, col. 223-346.)

Hefele IV, S. 365, meint, Ratramnus habe recht in Be-
ziehung auf seine Zeit, es seien aber, wie sich aus den Briefen
der Péapste Zosimus und Colestin ergebe, frither in Gallien
und Spanien solche Weihungen vorgekommen.

Aus den Anklagen des Photius gegen die abendlédndische
Kirche geht ferner hervor, dass die dortigen (Greistlichen sich
rasierten (reprehendunt, quia penes nos clerici barbas radere
suas non abnuunt) und im Colibat lebten. (Dicunt preeterea
nos abominari nuptias quia presbyteros sortiri conjuges pro-



— 137 —

hibemus, ep. 152, col. 1155.) Vgl. Migne 102, Series graca,
col. T22—7T42,

Nikolaus ist gegen die Priesterehe. Wie Gott seine Sonne
iiber Gute und Bose leuchten und regnen lasse iiber Gerechte
und Ungerechte, und Christus den Judas nicht aus der Apostel-
zahl verdringt habe, so seien verheiratete Priester, deren Ver-
halten sehr tadelhaft sei, zu dulden und nicht zu verdréngen.
Quoniam licet ipsi valde reprehensibiles sint, vos tamen Do-
minum imitari convenit; dejicere vero presbyterum uxorem
habentem non debetis, quoniam nec Judam Dominus, cum esset
mendax discipulus, de numero apostolorum dejecit, ep. 97, resp.
70, col. 1006.

Die Ehe. Nikolaus hat in Sachen der Ehescheidung Lo-
thars und in dhnlichen Fillen gehandelt, wie wenn die Giiltig-
keit dieses Sakramentes von seinem Urteil abhinge, wie wenn
der Papst das Recht hitte, jede Ehe nach Willkiir zu schliessen
oder aufzulosen. Die Heiligkeit der Ehe wurde von Karl dem
Grossen wenig geachtet. Durch seine Geringschétzung der-
selben gab er seinen Nachkommen ein boses Beispiel. Er
kniipfte Verbindungen an mit Weibern, okne dass der Papst sich
darum bekiimmerte, und wagte es, eine rechtmaéssig geschlossene
Ehe, die mit seinen Neigungen und seiner Politik nicht mehr
tibereinstimmte, aus eigener Machtvollkommenheit aufzuldsen,
um eine andere einzugehen. Vgl. Diimmler, Gesch. ostfriank.
Reiches, I, S. 445. Auch seine Nachfolger hielten Kebsweiber.
Die Synode von Mainz (852) erteilte sogar Unverheirateten die
Erlaubnis zum Halten von Konkubinen, welche Erlaubnis auch
noch vielfach von Verheirateten in Anspruch genommen wurde.
Die weltlichen Gesetze im IX. Jahrhundert bekiimmerten sich
nicht um die Unverletzlichkeit der Ehe, welche die Kirche im
Abendlande seit Augustin, trotz der Unsicherheit des romischen
Stuhles, als verbindlich anzusehen pflegte. Solange Lothar
sich darauf beschrinkte, Waltrada, mit welcher er schon vor
seiner Verehelichung mit Theutberga ein Verhiltnis hatte, nur
als Konkubine zu betrachten, enthielt sich der Papst jeglicher
Einmischung und Vermahnung. Erst als er Theutberga ent-
“lassen und Waltrada geehlicht hatte, schritt Nikolaus ein, um
seine Machtvollkommenheit zu bekrdftigen.

Die Vorschriften tber die Ehe, welche der Papst erliess,
beweisen, wie er je nach den Umstinden lehrte und handelte.



— 128 —

Nach ep. 16, col. 797, darf niemand nach Entlassung seiner
Frau ohne Erlaubnis eines allgemeinen Konzils (absque decreto
generalis synodi) eine neue Ehe eingehen, auch derjenige nicht,
welcher nach einem Zusammenleben mit seiner als Braut ver-
letzten Frau sich von ihr scheiden wolle. Diese auf die Au-
toritit des Apostels Petrus gestiitzte Antwort (ea auctoritate
queze nobis per beatum Petrum principem apostolorum concessa
est) beweist, dass die Unaufiéslichkeit einer giiltigen Ehe noch
nicht tberall als kirchliches Dogma galt. Der Ausdruck ,all-
gemeines Konzil“ ist wohl im Sinne einer Landessynode zu
nehmen, vgl. Langen III, S. 18, welche tuber die Gultigkeit
einer fritheren Synode entscheiden sollte.

Zur Eingehung einer Ehe ist die gegenseitige Einwilligung
notwendig; ohne Einwilligung keine Ehe. (Matrimonium non
facit coitus, sed voluntas, ep. 97 resp. 3, col. 980.) Nach ep. 83,
col. 924, kann die Ehe aufgelost werden, wenn beide Teile
Enthaltsamkeit geloben, denn Christus habe in Bezug auf die
Scheidung nur den Ehebruch als Grund ausgenommen. (Quia
Dominus de dimittenda uxore causam tantum fornicationis ex-
cepit.) Erzbischof Karl von Mainz, der angefragt hatte, ob der
Mann sein ehebrichiges Weib nach dem weltlichen Gesetze
toten dirfe, erhilt den Bescheid, ep. 26, col. 811: Sancta Dei
Eeelesia mundanis nunquam constringitur legibus, gladium non
habet nisi spiritualem ac divinum, non occidit, sed vivificat.
Der Mann kann nur nach einem gefiillten Urteile sich scheiden,
und dieses Urteil kann erst stattfinden, nachdem die Frau in
ihre vollen Rechte eingesetzt worden ist (ep. 148, col. 1145).
Wer in Unkenntnis der Kirchengesetze die Stelle eines Firm-
paten bei seinen Stiefkindern itibernimmt, begeht eine Siinde
und muss gebiisst werden, doch nicht bis zur Trennung seiner
Ehe (tamen non usque ad separationem conjugii, ep. 66,
col. 885). Eine Frau, die Firmpatin ist des mit einem an-
deren Weibe gezeugten Kindes ihres Mannes, kann das ehe-
liche Zusammenleben fortsetzen, denn eine Ehe kann nur
durch beiderseitige Zustimmung eingestellt werden (quia se-
cundum sacros canones nisi amborum consensu nullius reli-
gionis obtentu debet conjux dimittere conjugem, ep. 132, col. 1128). |
In diesen beiden Fillen erlaubten die biirgerlichen Gesetze die
Scheidung. (Capitula Pippini, annum 757, n° 15, Bourquin,
Recueil des historiens des Gaules V, p. 643.)



Morder ihrer Gattinnen ausser im Falle eines Ehebruchs
oder derartigen Verbrechens diirfen sich nicht wieder verehe-
lichen, junge Leute ausgenommen, ep. 66, col. 385, Wer zwei
Briider oder zwei Schwestern geehelicht hat, muss blissen bis
zum Lebensende und erhilt erst dann Vergebung, die Ehe
wird aufgelost erklirt (dissolutis duntaxat hujus conjunctionis
vinculis), Wer nach geleisteter Busse eine neue Ehe (dritte
Fhe) eingeht oder ehelich beiwohnt, wird bis zur Sterbestunde
vom hl. Abendmahl ausgeschlossen (ep. 82, col. 919, cap. T).
Nikolaus nennt die Ehe eine pollutio (Befleckung), vgl. ep. 149,
col. 1149 und ep. 97, col. 1004. Im Pastoralschreiben an die
Bulgaren verbietet er den Beischlat in der Fastenzeit mit der
Begrindung, wie Feuer und Stroh sich nicht ohne Verletzung
mischen konnten, so kénnten auch Mann und Weib nicht ohne
teuflische Anfechtung miteinander verkehren. (Nam ubi mas-

culus cum femina pariter conversantur, difficile est insidias
hostis antiqui [diabolicee fraudis astutice] deesse, ep. 97 resp.
50, col. 999.) Der Beischlaf an Sonntagen ist unerlaubt, denn
der Mensch miisse sich nicht nur von der Arbeit, sondern um
so eher von der sinnlichen Lust und koérperlichen Befleckung
enthalten (quanto potius a voluptate carnali et omnimoda cor-
poris pollutione cavendum ?), ibid. resp. 63, col. 1004. Nach der
Geburt muss die Gattin bis zur Entwoéhnung des Kindes enthalt-
sam bleiben (resp. 64) und darf zur Kirche gehen, denn der
Beischlaf ist mit Stinde verbunden, die Geburt aber nicht.
(Voluptas enim carnis, non dolor in culpa est, in carnis autem
commistione voluptas est, resp. 68, col. 1006.)

In einem Schreiben an Erzbischof Ado von Vienne spricht
Nikolaus seine Entriistung dariiber aus, dass ein gewisser Dia-
kon Alvicus, gestiitzt auf die pépstliche Erlaubnis, geehelicht
habe, da er niemand gestattet habe, ein Weib zu nehmen, als
denjenigen, welchen die Kirchengesetze es erlauben. Die ihm
unterschobene Bewilligung sei apokryph, und der Filscher
moge ermittelt und bestraft werden (ep. 69, col. 870).

In Bezug auf die Ehehindernisse stiitzt sich der Papst auf
folgende Bestimmungen :

1. Die Ehen sind untersagt zwischen Verwandten bis zum
siebenten Grade und sogar soweit man die Verwandtschaft
nachweisen kann (ep. 97 resp. 39, col. 994, ep. 26, col. 810).

Revue intern, de Théologie, Heft 37, 1902, 9



— 130 —

2. Die Patenschaft bei der Taufe und Firmung bildet
eine geistliche Verwandtschaft, welche die gleichen Wirkungen
hervorruft wie die fleischliche Verwandtschaft, sowohl fiir die
Paten selber wie fiir ihre Nachkommen und Verwandten
(ep. 130, col. 1128; ep. 132, col. 1128; ep. 66, col. 885). Un-
erlaubt sind die Ehen zwischen Tauflingen und Paten (ep. 97
resp. 2, col. 979).

3. Die Ehe ist untersagt Adoptiveltern und Adoptiv-
kindern (ibid.)

4. Den wegen geistlicher Verwandtschaft Geschiedenen
ist eine zweite Ehe untersagt (ep. 82 c¢. 2 col. 919).

Hochzeiten und Gastmiéhler diirfen in der Fastenzeit nicht
stattfinden (ep. 97, resp. 48, col. 999). Die Nichtbefolgung
der abendlindischen Gebriuche bei der Verehelichung ist keine
Stinde (ep. 97, resp. 3, col. 980).

Was die Ehescheidung anbelangt, so ist sie in der orien-
talischen Kirche wegen Ehebruchs erlaubt, nur die roémisch-
katholische Kirche hilt fest an der Unaufloslichkeit der Ehe,
welche das Konzil von Trient dogmatisierte. Klar ist, dass
die Scheidung nie durch die allgemeine Kirche als solche
untersagt wurde, also kein Dogma ist, und die zweite Ehe
nach der Scheidung in der alten Kirche gestattet war. Das Ver-
halten unseres Papstes in dieser Frage bedeutet demnach eine
Neuerung, deren Zweck die Erhohung seiner Machtvollkommen-
heit war.

Sechstes Kapitel.

Nikolaus I. Lehre liber den Jurisdiktionsprimat
des Papstes und die Suprematie der romischen Kirche.

Schon Papst Leo I. (f 461) hatte den pépstlichen Juris-
diktionsprimat itber die ganze Kirche biblisch zu begriinden
gesucht durch Hinweis auf die drei bekannten biblischen
Stellen Matth. 16, 18: Joh. 21, 15—17 und Luk. 22, 31—34.
(,Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche
bauen.* _Weide meine Liammer.“ _Ich habe fiir dich ge.
beten, dass dein Glaube nicht abnehme. Stiirke deine Briider.“)
Nikolaus citiert diese Stellen wiederholt, um die gottlich ver-
liehene pipstliche Oberherrschaft zu begriinden und zu recht-
fertigen (vgl. ep. 28, col. 813; ep. 64, col. 882; ep. 86, col. 950;
ep. 98, col. 1032; ep. 98, col. 1019; ep. 101, col. 1058; ep. 104,



— 131 —

col. 1068; ep. 106, col. 1091). Déollinger bemerkt diesbeziiglich
(Papsttum, S. 13 ff.): ,Von allen Vitern jener Zeit, welche
die evangelischen Stellen von der dem Petrus tlibertragenen
Gewalt (Matth. 16, 18; Joh. 21, 17) exegetisch erklart haben,
hat nicht ein einziger die Anwendung davon auf die rémischen
Bischofe als Nachfolger Petri gemacht.* Beaziiglich der Stelle
Luk. 22, 32—37, wo von der Verleugnung und nachherigen
Bekehrung des Apostels die Rede ist, erklart er: ,Kein ein-
ziger der alten Kirchenlehrer bis zu Ende des siebenten Jahr-
hunderts ist denn auf diese Erklirung von der persénlichen
Unfehlbarkeit Petri und seiner Nachfolger verfallen; alle ohne
Ausnahme, achtzehn an der Zahl, haben hier bloss ein Gebet
Christi, dass sein Apostel in der schweren bevorstehenden
Versuchung nicht vollig unterliegen, den Glauben nicht ganz
verlieren mochte, gefunden.* (Vgl. Guettée: Papauté schisma-
tique, p.4—26; Langen: Das vatik. Dogma von dem Universal-
episkopat und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Ver-
haltnis zum Neuen Testament und der patristischen Exegese,
Bonn, Weber, 1871—I1876; Dr. Herzog, Bischof: Synodal-
predigten und Hirtenbriefe, 1886, S. 336—396. Die drei Worte
an den Apostel Petrus.)

Diese biblischen Stellen werden von Nikolaus im Interesse
seiner Macht verwertet, obgleich, wie er selber gesteht (ep. 147,
col. 1141): Petrus ad unius mulierculee vocem, fragilitate supe-
ratus, auctorem vitee negavit. Auch den reichen Fischzug
des Petrus und der Jinger (Joh. 21, 1—14) erwédhnt er zur
biblischen Begriimdung seines Primats und zieht den irrigen
Schluss: der Herr habe ausschliesslich dem Petrus allein be-
fohlen, das volle Netz ans Ufer zu ziehen (ut rete plenum
diversis piscibus ad littus traheret, a Domino ipsi proprie soli
preeceptum est. ep. 86, col. 951 s., vgl. 75, col. 904). Christus
spricht zu allen Jiingern: Bringet her von den Fischen,
die ihr jetzt gefangen habt, und wenn Petrus das Netz ans
Land zog, so geschah es nicht deshalb, weil er einen eigent-
lichen Vorrang vor den tibrigen Aposteln hatte. ,Er ist der erste
als Wortfihrer der tibrigen, wozu ihn sein personlicher Charakter
befithigte, der erste, den Jesus als Apostel erwiihlte, der erste
infolge der socialen Verhaltnisse, in welchen sich Jesus mit
seinen Jingern befand. Das sind drei Dinge, die ganz indi-
viduell sind.* (Dr. Herzog, obengenanntes Werk, S. 376.)



In ep. 86, col. 951 s., bezieht sich Nikolaus auf die Er-
scheinung vom Himmel, welche nach der Apostelgeschichte X,
10-—-21, Petrus zu teil wurde. ,Das Behéltnis wie ein grosses
Linnentuch, herabgelassen vom Himmel zur Erde, worin allerlei
Getier und Gevigel sich bewegt®, bedeutet die durch Petrus
geehrte Stadt Rom, welche aufnimmt und umfasst alle Nationen,
die allgemeine Kirche. (Suscepit ergo ac continet in se Ro-
mana Ecclesia, quod Deus universalem Ecclesiam suscipere
ac continere preecepit. Decentissimum quippe est atque con-
venientissimum ut apud se Petrus quod sibi specialiter ostensum
atque preeceptum est, exhibeat, sicque demum quod in generali
Ecclesia facilius credendum sit, innuat. Sane intuendum est
quia et hoc vas, in quo omnia genera erant animantium (quee
homines intelliguntur spiritualiter), Petro specialiter ostensum
est; et ut ea mactaret et manducaret, illi soli jussum est.)

Mit einer solchen gekinstelten Exegese kommt man aller-
dings tiber alle biblischen Texte, welche das Papsttum verur-
teilen, leicht hinweg, das freie Reich des Geistes, des Glaubens,
der Liebe, welches Christus griindete, wird ein Zwangsreich
fleischlicher Gewalt, blinder Unterwerfung, fanatischen Hasses.

Sonderbar ist, dass auch Nikolaus sich von altkirchlichen
Reminiscenzen nicht ganz befreit hat. So in ep. 4, col. T73:
S Principatum itaque divine potestatis, quod omnium conditor electis
suis apostolis largitus est, super solidam fidem apostolorum principis
(Petri videlicet) soliditatem constituens, ejus egregiun, imo priman
sedem deliberavit. Nam voce dominica ipsi dictum fuerat: Tu
es Petrus et super hanc petram edificabo ecclesiam meam et
portee inferi non preevalebunt adversus eam. Math. 16. Petrus
denique a firmitate petre quce Christus est, structuram univer-
salis Ecclesise inconcussam et fidei robore solidatam, ita pre-
cibus suis munire non cessat, ut errantium vesaniam recte
fidei norma reformare festinet, necnon intrepide eam consoli-
dantes remunerare procuret: quatenus portee inferi, malignorum
utique spirituum suggestiones atque neereticorum impetus non
preevaleant ejusdem Ecclesiee unitatem refringere.

Allen Aposteln wurde nach dieser Stelle der Principat der
gottlichen Gewalt (principatum divinge potestatis) verliehen.
Die Festigkeit dieses Principates ist gegrindet auf den von
Petrus bekannten Glauben an Christus (super solidam fidem



— 133 —

Petri soliditatem constituens). Christus selber ist der Fels (a
firmitate petree quee Christus est).

In ep. 12, col. 85, lesen wir: ,Postquam beato Petri prin-
cipi apostolorum Dominus ligandi atque solvendi in ccelo et in
terra potestatem tribuit et januas regni ccelestis reserandas
concessit, supra soliditatem fidei swam sanctam dignatus est
stabilire Eecclesiam, secundum illius veridicam vocem dicentis:
... Tibi dabo claves regni ccelorum . ... Math. 16. Ad quam
promissionem sanctae apostolicee institutionis ceemento coeeperunt
hujus fundamenta ex pretiosis succrescere lapidibus, et annuente
divina clementia, per studium structorum, et apostolicee aucto-
ritatis sollicitudinem usque ad culmen insolubiliter perducta
perpetualiter mansura sine sinistree aurse impulsu consistere:
cujus primatum (sicut omnibus orthodoxis manifestum est viris)
beatus Petrus, princeps apostolorum, et janitor regni ccelestis
merito promeruit.

Nikolaus sagt: Die Kirche sei auf den von Petrus abge-
legten Glauben errichtet (supra soliditatem fidei suam sanctam
dignatus est stabilire Ecclesiam), vgl. ep 22, col. 803 (Ecclesia
sacro ipsius Domini super solidam verae fidei petram fundata
eloquio). Hier ist also nicht die Rede von einem dem Petrus
tibertragenen und von ihm aus sich vererbenden Amte als dem
Felsen oder Fundamente der Kirche. Wihrend Nikolaus in
ep. 97 resp. D6, col. 1001 auch den Bischofen die potestas
ligandi, solvendique zuerkennt, spricht er in obiger Stelle, wie
wenn der Apostel Petrus im alleinigen und ausschliesslichen
Besitze der Binde- und Losegewalt wire (vgl. ep. 31, col. 820).
Man braucht nur die Lehre des hl. Cyprian zu vergleichen,
um zu erkennen, dass diese Gewalt kein Vorrecht des hl. Petrus
war. Jeder Bischof ist ein janitor, der die janua cceli zu
bewahren hat.

Der Papst ist der Erbe und Nachfolger des Apostels Petrus,
welchen der Herr zum obersten Thiirhiiter der himmlischen
Pforte erwihlte (summus janitor ccelestis atrii, ep. 66, col. 883).
Portamus quippe onera omnium qui gravantur: quinimo heaec
portat in nobis beatus apostolus Petrus, qui nos in omnibus, ut
confidimus, administrationis suee protegit ac tuetur heeredes
(ep.101, co0l.1058; ep. 107, col.1094; ep.108, col.1102). Omnium
Dei ovium cura constringimur, ep. 66, col.885; ep.158, col.1181.
Oportet nos in eorum labore succedere, in quorum successimus



— P —

pontificatus honore, ep. 104, col. 1084. Convenit apostolico
moderamini quod beatus Petrus apostolorum eximius, per attri-
butam et revelatam sibi divinitus gratiam, nobis tamen singulari
prerogativa, ut in totius Christiange religionis universitate prin-
cipaliter excelleremus, contulit: quatenus sicut dignitate et
auctoritate per ipsius singulare privilegiwm omnibus preeemi-
nemus, ep. 29, col. 815.

Der Papst ist der Stellvertreter des hl. Petrus; ja sogar
Christi. Nos vicem illius (Petri) in tota Christi universali Ecclesia
gerimus, ep. 28, col. 813. Christi ipsius vicarii sumus, ep. 66,
col. 885. Post quem et hujus (Petri) vicarii sincerissime Deo
famulantes, carentes nebularum densitatibus quee recta ab
itinere impedire assolent, dignius perceperunt et in cura regi-
minis quam pro dominicis ovibus susceperant, sollicite perman-
serunt, ep. 12, col. 78b.

Der Papst ist Furst tber die ganze Erde. Divinitus con-
stituti nos in domo ipsius principes super omnem terram, id est
super universam Ecclesiam. Terra enim Ecclesia dicitur, ep 86,
col, 949, vgl. ep. 65, col. 882, ep. 75, col. 901.

Der romische Stuhl ist die Spitze des Episkopats (apex
episcopatus) ep. 35, col. 827. DMit ihm hat der Episkopat und
Apostolat seinen Anfang genommen (a quo et episcopatus et
apostolatus sumpsit initium, col. 882 und 1007). Unde (sc. a
sed. ap.) eos (sc. episcopos) principium episcopatus sumpsisse
manifestum est. Mansi XV, 649. Ep. ad Hincm. (Mansi XV, 374):
per quee (sc. privileg. sed. ap.) tua privilegia initium sumpsisse
noscuntur. Dieser Stuhl ist der Fels, wo Christus sein Haus griin-
dete. (Petra super quam verus architectus totius domus suée voluit
fundamenta construere — petra ubi Christus domumsuam fundavit,
col. 882 und 871); der Eckstein irn Hause (zottes, die sicherste Zu-
fluchtsstiitte fir die Demiitigen, fiir die Widerspenstigen aber ein
Stein des Anstosses und ein Fels des Argernisses. Apostolatus
nostri apex in ea (domo) tanquam lapis, positus angularis,
fidelibus et humilibus tutissimum et firmissimum refugium, his
autem qui offendunt verbo, nec credunt in quo et positi sunt,
sit lapis offensionis et petra scandali, ep. 32, col. 821; ein
heilsamer Hafen (salutiferum portum) inmitten des stiirmischen
Meeres (ep. 28, col. 813); das Haupt der Religion (caput reli-
gionis, ep. 65, col. 832); eine vom himmlischen Vater angelegte
Pflanzung und von ihm gelegter Grund (plantatio quam ccelestis



— 135 —

Pater noster plantavit et fundamenta quae summus posuit archi-
tectus, ep. 49, col. 863).

Ohne Zustimmung des romischen Stuhles diirfe keine Ent-
scheidung getroffen werden (a Patribus et deliberatum ac
observatum existit, qualiter absque Romanee sedis, Romanique
pontificis consensu, nullius insurgentis deliberationis terminus
daretur, ep. 4, col. 773). Die Aufsicht und Leitung der ganzen
Kirche ist ihm anvertraut, er hat zu wachen uber die Ab-
schaffung aller Missbriuche, Erhaltung und Beobachtung der
Gesetze, Bestrafung des Unrechts in der ganzen Kirche. Wenn
er gleich alles allein aus eigener Machtvollkommenheit thun
kann, so gebraucht er doch die Bischife als seine Organe.
(Sedes heec sancta atque preecipua in omnibus mundi partibus
rectitudinis suee dispositione salubri cuncta ordinare perficereque
divino freta procurat auxilio et quod singulari pro auctoritate
perficere valet, multorum scepe sacerdotum decernit definire con-
sensu, ep. 18, col. 799.) Hier erscheinen die Bischofe als eigent-
liche Vikare des Papstes und die bischifliche Gewalt ist nur
eine Emanation der péipstlichen Macht. Das vatikanische Konzil
vom Jahre 1870 hat diesen Satz zum Dogma erhoben, indem es
den Universalepiskopat des romischen Papstes in allen Sachen
des Glaubens, der Sitten, des Kultus und der Kirchenregierung
felierlich sanktionierte.

Der Papst hat das Recht, tiber alle Bischofe zu richten,
die Befugnis, Gesetze zu geben, Dekrete zu erlassen und
Urteile zu fillen. Er hat die Gewalt, nicht nur die Moénche,
sondern auch die Kleriker einer jeden Didcese nach Rom zu
berufen, alle Gliubigen des gesamten Erdkreises gehoren zur
Herde Petri. Jusque semper et fas habuisse de omnibus
sacerdotibus judicare; utpote cui facultas est in tota Christi
ecclesia leges speciali preerogativa ponere ac decreta statuere,
ac sententias promulgare (ep. 65, col. 832). . ... Potestatem et
jus habemus, non solum monachos, verum etiam quoslibet
clericos, de quacunque dicecesi, cum necesse fuerit ad nos
convocare, atque ecclesiasticis exigentibus opportunitatibus
invitare, ep. 86, col. 952, vgl. ep. 75, col. 904.

Der Sohn Gottes hat den Stuhl Petri wie ein grosses Licht
an den Himmel seiner Kirche gesetzt (quem Dei filius in sancta
Ecclesia sua tanquam luminare majus in ccelo constituit, ep. 1,
col. 769); von ihm gehen immer aus die glinzenden Glaubens-



— 136 —

entscheidungen (divinorum fulgentes dogmatum diffinitiones
scientice sacro sedis nostree alvo procedunt, semperque des-
cendunt, ep. 26, col. 809). Was die Vorsteher des romischen
Stuhles aus voller Gewalt feststellen und anordnen, muss trotz
der besonderen Briiuche unerschiitterlich beobachtet werden.
(Bt ideo consequens est ut, quod ab hujus sedis rectoribus
plena auctoritate sancitur, nullius consuetudinis preepediente
occasione proprias tantum sequendo voluntates, removeatur,
sed firmius atque inconcusse teneatur, col. 786.) Langen III,
S. 19, bemerkt hierzu: Das Wort plena auctoritate bilde fir
etwaige doktrinelle oder jurisdiktionelle Verstosse der Pépste eine
ahnliche Hinterthiir in betreff ihrer Unfehlbarkeit, wie die seit dem
XVI. Jahrhundert auf die pépstlichen Lehrentscheidungen an-
gewandte Unterscheidung ex cathedra. Vgl. Dollinger-Fried-
rich, Papsttum, S. 227 ff.

Das pipstliche Urteil wird jeweilen mit so grosser Uber-
legung, Reife und weiser Missigung gefillt, dass ein Widerruf
ausgeschlossen ist?). Es ist nur dann einer Anderung unter-
worfen, wenn es erschlichen worden, oder wenn die Entschei-
dung mit Riicksicht auf Zeit, Alter oder dringende Notwen-
digkeit getroffen worden. (Nam sedis apostolicee sententia tanta
semper consilii moderatione concipitur, tanta patientize matu-
ritate decoquitur, tantaque deliberationis gravitate profertur,
ut retractatione non egeat, nec immutari necessarium ducat,
ep. 155, col. 1171 . ... Non negamus ejusdem sedis sententiam
posse in melius commutari; cum aut sibi subreptum aliquid
fuerit, aut ipsa pro consideratione eetatum, vel temporum seu
gravium necessitatum dispensatorie quiddam ordinare decreverit,
ep. 86, col. 995.)

Die Privilegien des romischen Stuhles sind von Gott dem
hl. Petrus verliehen und auf die romische Kirche iibertragen,
von den allgemeinen Synoden nicht verliehen, sondern nur
gepriesen und verehrt worden. Sie sind ewig und uniiber-
tragbar und werden unverletzt und unverstimmelt die welt-
lichen Reiche tiberdauern. (Ecclesize Romanee privilegia, Christi
ore in beato Petro firmata, in Ecclesia ipsa disposita antiquitus
observata, et a sanctis universalibus synodis celebrata, atque
a cuncta Ecclesia jugiter venerata, nullatenus possint minui,
nullatenus infringi, nullatenus commutari, quoniam fundamen-

') Dieser Satz wird durch die Geschichte Liigen gestraft.



— 137 --

tum quod Deus posuit, humanus non valet amovere conatus
et quod Deus statuit, firmum validumque consistit. Perpetua
sunt, divinitus radicata atque plantata sunt: impingl possunt,
transferri non possunt: trahi possunt, evelli non possunt. Ante
imperium vestrum fuerunt, et permanent, Deo gratias, hactenus
illibata, manebuntque post vos, et quousque Christianum nomen
preedicatum fuerit, illa subsistere non cessabunt immutilata.
Ista igitur privilegia huic sancte Ecclesice a Christo donata,
synodis non donate, sed jam solummodo celebrata et vene-
rata, ep. 86, col. 948. . . . Necnon et privilegia proprie
sedis, quee in beato Petro suscepta divinitus, et in Ecclesiam
Romanam derivata, universalis celebrat et veneratur Ecclesia,
col. 958.) Die Privilegien des romischen Stuhles sind Decken
und Schutzmittel fir die ganze Kirche, Waffen gegen alle An-
griffe der Verkehrtheit, sichere Schanzen fir Priester und alle
ungerecht Verfolgten. (Privilegia sedis apostolicee fegmina sunt
totius Kcclesiee catholicee, privilegia hujus ecclesice munimina
sunt circa omnes impetus pravitatum. Nam quod Rothado
hodie contigit, unde scitis quod cras cuilibet non eveniat
vestrum ? Quod si contigerit, ut verbis utamur propheticis,
ad cujus rogo confugietis auxilium? ep. 35, col. 832. Privi-
legia Romanee Ecclesiee [Petri] arma sunt contra ommnes im-
petus pravitatum, et munimenta atque documenta Domini sacer-
dotum et omnium prorsus qui in sublimitate consistunt, imo
cunctorum qui ab eisdem potestatibus diversis afficiuntur in-
commodis, ep. 36, col. 836.)

Diesen Privilegien des romischen Stuhles verdanken die
Kaiser und Konige alle Forderung ihrer Wiirde und allen
Ruhm, Satz, welchen Nikolaus Karl dem Kahlen und Kaiser
Michael gegeniiber verficht. Nam quomodo putatis, si oppor-
tunitas exegerit, ut vestro regno, vestris jussibus, wvestri regni
Ecclesiis aliquod preestemus solatium, aut contra adversarios
protectionis clypeum conferamus, si quantum in regni vestri
partibus est, quoniam illa omnino scindi non possunt, ea vos
aliquatenus minorari sinatis, quibus wusi (privilegiis Rom. sedis)
patres vestri, omne suarum dignitatum incrementum, omnemgue
gloriam perceperunt? ep. 36, col. 836. Der Papst erinnert hier
an die konigliche Wiirde unter Pipin und die Kaiserkrone
unter Karl dem Grossen. Kaiser Michael moge nicht undank-
bar gegen seine Mutter, die hl. Kirche, sein, ex qua impe-



— 138 —

randi fastigium vos et patres vestri ordine ccelitus disposito
percepistis, col. 1041, Kaiser Ludwig II. habe das Schwert
aus der Hand des Papstes empfangen gegen die Ungliaubigen
und nicht gegen die Gliubigen. s moge ihm vergonnt sein,
die durch Vererbung empfangene, durch das Ansehen des
apostolischen Stuhles sanktionierte und durch die pépstliche
Hand mit der Kaiserkrone geschmiickte Herrschaft ruhig und
gerecht zu verwalten. Das Reich, welches er unter piipst-
lichem Segen und Salbung mit hl. Ol erhalten, soll Ludwig
zur Erhohung und Ruhe seiner Mutter, der katholischen und
apostolischen Kirche regieren. (Macheerse usum quem primum
a Petrl principis apostolorum vicario contra infideles accepit,
non cogatur in Christi fideles convertere. Liceat ei regna sibi
per heereditatem jus derivata, et apostolice sedis auctoritate
firmata et swmmi pontificis manw capiti superposito diademate
wugustissime decorata, cum suis fidelibus pie ac justissime guber-
nare. Sinatur omnino a Deo protectum imperium suum, quod
cum benedictione et sacratissimi olei unctione, sedis apostolicee
preesule ministrante, percepit, ad exaltationem et quietem
matris suge hujus sancte catholicee Ecclesise, licenter ac rec-
tissime moderari, ep. 79, col. 914 und 915.)

Infolge der durch die Pipste vorgenommenen Kronung
und Salbung der Kaiser wurde die Meinung in diesem aber-
glitubischen Zeitalter verbreitet, die weltliche Gewalt werde
von Gott verliehen durch die Vermittlung des romischen Bi-
schofes. So behauptete spiter an der Synode von Ravenna
‘877) Papst Johann VIII.: eine gottliche Inspiration habe schon
Nikolaus I. die Absichten Gottes betreffend die Erhebung Karls
des Kahlen auf den kaiserlichen Thron kundgethan (Migne
126, ep. 22, col. 669).

Da der Papst den Universalepiskopat tiber die ganze Kirche
besitzt, erhilt die von ihin geleitete Kirche in Rom das Ober-
ansehen. Sie ist die Mutter aller Kirchen (omnium ecclesiarum
mater, ep. 51, col. 864, vgl. ep. 11, col. 785, ep. 77, col. 909,
ep. 79, col. 915), die erste Kirche, weil sie von Christus den
Principat empfangen (principalis Ecclesia quam veraciter in-
telligunt a Christo Salvatore percepisse sui principatus privilegia,
ep. 11, col. 183); das Haupt aller Kirchen, welche immer in allen
Dingen der Autoritit der hl. Viter folgte (caput omnium eccle-
siarum quéee semper sanctorum Patrum sincerissimas auctoritates



— 139 —

in omnibus suis actibus sequitur, ep. 13, col. 790. Vgl. ep. 23,
col. 804: divinitus fulta multis auctoritatibus, et sanctorum
Patrum roborata documentis). Wegen ihres Principates iiber-
ragt sie alle anderen Kirchen (Ecclesia quee ob sui privilegii
principatum, quo ceeteras Del Ecclesias orbe universo diffusas
excellit divinitus; ad hanc de diversis mundi partibus quotidie
multi sceleris mole oppressi confugiunt, ep. 22, col. 803). Nikolaus
betont die Griindung der rémischen Kirche durch den Apostel
Petrus und dessen dortige Wirksamkeit. (Ubi Petrus, aposto-
lorum princeps corpore floret et virtutibus emicat, ep. 4u,
col. 850; qui in sede sua vivit et preesidet, dat queerentibus
fidei veritatem.) Diese Kirche war immer ohne Makel und
ohne Runzel, weil gegriindet von dem Apostel, dessen Glaubens-
bekenntnis von Gott bestitigt worden. (Nam et sancta Romana
Ecclesia semper sine macula fuit et sine ruga, nimirum
quia ille hane instituit, cujus fidei confessio divinitus exstitit
approbata, ep. 97, col. 1015, vgl. ep. 152, col. 1153.)

Weil die romische Kirche aller Kirchen Lehrmeisterin,
Mutter und Haupt ist, ep. 75, col. 905, so wenden sich alle
Gliubigen in Sachen des Glaubens an dieselbe; in allen niitz-
lichen Dingen und kirchlichen Einrichtungen, welche sie immer
in unversehrter und unerschiitterlicher Weise im Sinne der
kanonischen und synodalen Bestimmungen und der hl. Viter
bewahrte, muss ihr Urteil eingeholt werden. (Universitas cre-
dentium ab Romana Ecclesia, que caput omnium est eccle-
siarum, doctrinam exquirit, integritatem fidei deposcit, criminum
sollutionem qui digni sunt et gratia Dei redempti exorant...
Constat enim sanctam Romanam Ecclesiam per beatum Petrum
principem apostolorum omnium ecclesiarum caput esse, et ab
ea rectitudinem atque ordinem in cunectis utilitatibus et eccle-
siasticis institutionibus, quas secundum canonicas et synodicas,
sanctorumque Patrum sanctiones inviolabiliter atque irrefraga-
biliter retineret, exquirere ac sectari, ep. 12, col. 785 und 786,
vgl. ep. 35, col. 827; ep. 79, col. 915; ep. 97 resp. 106; ep. 84,
col. 925.)

Die bischoflichen Urteile und die Konzilien haben keinen
Wert und keine Wirkung, wenn der apostolische Stuhl seine
Autoritat verliert. Quam rogo validitatem vestra poterunt ha-
bere judicia, si nostra quomodolibet infirmantur, de quibus nec
retractari licet? vel quod robur concilia vestra obtinere vale-



— 140 —

bunt, si suam perdiderit sedes apostolica firmitatem, sine cujus
consensu nulla concilia vel accepta esse leguntur? ep. 65,
col. 882, vgl. ep. 33, col. 824.

Der Papst hat zu entscheiden iiber die Frage, welche
Biicher aller kirchlichen Schriftsteller genehmigt oder ver-
worfen werden sollen. Die ganze Kirche nimmt an, was er
billigt, und verwirft, was er verdammt. Um wie viel mehr
verdient also dasjenige, was Papste selbst tiber Glaubenslehre
oder Sittenzucht geschrieben haben, allgemeine Anerkennung?
(S1 enim ipsorum [Romanorum pontificum] decreto ceeterorum
opuscula tractatorum approbantur vel reprobantur, ita ut quod
sedes apostolica probat, hodie teneatur acceptum, et quod illa
repulit, hactenus inefficax habeatur: et quanto potius quee ipsa
pro catholica fide, pro profanis dogmatibus repellendis, pro
variis et multifariis Ecclesice necessitatibus et fidelium moribus
diverso tempore scripsit, omni debent honore preeferri, et ab
omnibus prorsus in quibuslibet opportunitatibus discretione vel
dispensatione magistra reverenter assumi? ep. 75, col. 901.
Vgl. ep. 86, col. 959 s.)

Seit dem Tode Karls des Grossen hatte das konigliche
Ansehen dem geistlichen Stande gegeniliber eine grosse Ein-
busse erlitten. Die Sohne Ludwigs des Frommen, um die Ab-
setzung ihres Vaters desto unwiderruflicher zu machen, hatten
ihn von einer Synode zu Compiegne (833) zu einer offentlichen
Busse verurteilen lassen. Nachdem sich die friankischen Bi-
schofe das Recht genommen hatten, iber die einzelnen Hand-
lungen der Konige zu richten, war es nur natiirlich, dass der
romische Stuhl dasselbe Recht in weit grosserem Umfange
annahm. Nikolaus spricht sich aus fir eine wvdllige Tremnung
der geistlichen und weltlichen Dinge, tir die Unabhingigkeit der
Kirche vom Staate, ja zuweilen fiir die Uberordnung der Kirche.

Kaiser Michael warnt er davor, sich die geistliche Gewalt
anzumassen. Der Teufel, der stets das Gottliche durch Nach-
affen zu verdrehen liebe, habe es dahin gebracht, dass die
Beherrscher des hLeidnischen Roms sich zugleich den Titel
,Oberpriester des Reiches* anmassten. Christus habe jedoch
die im heidnisch-réomischen Reiche verbundene Gewalt des Im-
periums und des Pontifikates getrennt, so dass die Kaiser fir
das ewige Leben der Pontifices bediirften und diese in irdischen
Dingen der kaiserlichen Gesetze, ep. 86, col. 960: Nolite quee



= M —

sua sunt usurpare; nolite quee ipsi soli commissa sunt velle
surripere: scientes quia tanto nimirum a sacris debet omnis mun-
danarum rerum administrator esse remotus, quanto quemlibet ex
catalogo clericorum et militantium Deo nullis convenit negotiis
seecularibus implicari... Christus officia potestatis utriusque
discrevit ut et Christiani imperatores pro eterna vita pontifi-
cibus indigerent, et pontifices pro cursu temporalium tan-
tummodo rerum imperialibus legibus uterentur. Diesem Aus-
spruch steht Geschichte und Praxis der rémischen Kirche
schnurstracks entgegen.

Die Kirche besitzt das geistliche Schwert und ist nicht an die
weltlichen Gesetze gebunden. (Sancta Dei ecelesia mundanis nun-
quam constringitur legibus, gladium non habet nisi spiritualem
ac divinum, ep. 27, col. 811.) Das weltliche Schwert erhiilt der
Kaiser erst nach seiner Bestitigung durch den Papst (ep. 79). Die
kaiserlichen Gesetze sind ungiiltig, wenn sie den kirchlichen Ca-
nones widersprechen. Doch die Gesetze gegen Ketzer, Tyrannen
und schlechte Menschen sind beizubehalten. (Imperiali judicio
non possunt ecclesiastica jura dissolvi: ecce qualiter quod lex
humana concessit, lex divina prohibeat. Non quod imperatorum
leges, quibus seepe Ecclesia circa heereticos utitur, sepe circa
tyrannos atque circa pravos quosque defenditur, dicamus penitus
renuendas ; sed quod eas evangelicis, apostolicis atque cano-
nicis decretis, quibus postponendee sunt, nullum posse inferre
preejudicium asseramus, ep. 35, col. 829.) Wer an den aposto-
lischen Stuhl appelliert, der bleibt seinem Spruche unterworfen,
der inappellabel ist, kann also keinem weltlichen Gerichte unter-
stellt werden. Vgl. ep. 148, col. 1144. In ep. 97, resp. 95,
stellt sich Nikolaus iiber die kanonischen Bestimmungen, welche
die Ausfiihrung der weltlichen (Gesetze fordern, und tiber letz-
tere —- allerdings zur Schonung der in eine Kirche gefliich-
teten Verbrecher. Kaiser und Koénige sind Rom Gehorsam
schuldig. Karl der Kahle wird zum Gehorsam gegen den apo-
stolischen Stuhl aufgefordert, wie seine Eltern nach zuverlédssigen
Berichten und Zeugnissen gehorsam gewesen seien (col. 1112).
Seiner Beschwerde gegeniiber iiber die unverdienten Vorwiirfe
spricht Nikolaus von der angewandten Rute. ,Scimus tamen
nos, ex qua radice contra dilectionem vestram héeec virga pro-
cesserit; percuteris, imo pulsaris, fili, ut cautior et sollicitior
valeas inveniri“ (col. 836). Ein Geschenk von tausend Edelsteinen



142 —

sei ihm selber nicht so angenehm, wie wenn der Konig ihm
in dieser Sache gehorche. Der hl. Petrus strebe nicht nach
Schitzen. (Si enim millia gemmarum et pretiosarum specierum
beato Petro daretis, nec illi tam accepta nec vobis, quam si
nobis super hoc obediatis profutura existerent; nimirum cum
illius sit hominum salutem exquirere, non cumulus thesaurorum
coacervare, ep. 13, col. 895.) Welch eine Verurteilung der
heutigen auf einem nach Milliarden von Franken zihlenden
Vermogen auferbauten Papstkirche! In ep. 61, col. 875 s. giebt
Nikolaus seiner Freude dartiber Ausdruck, dass ihm der Konig
Ludwig der Deutsche gehorchen will wie ein Sohn dem Vater
und ein Schiiler dem Lehrer (sicut filius patri et junior ma-
gistro) und wie Froschgequack werde er boswillige Reden gegen
ihn verachten.

Im Briefe an den reumitigen Bischof Adventius von Metz
tep. 68, col. 888) erklirt der Papst, wie 1. Petr. 1I, 13 zu ver-
stehen sel. ,Seid unterthan jeder menschlichen Ordnung, um
Gottes wegen: dem Konige als dem Oberherrscher. Wenn
Adventius sich seinem Konige (Lothar II.) unterthénig bezeigt
habe, so moge er wohl bedenken, ob ein solcher Fiirst auch
wirklich Filirst sei, ob die Konige und Fiirsten sich selbst und
ihre Unterthanen geschickt regieren und rechtmiissige Regenten
scien. Den schiechten Fiirsten miisse man widerstehen als
Tyrannen und ihre Laster nicht begiinstigen. (Verumtamen
videte, utrum reges isti, et principes quibus vos subjectos esse
dicitis, veraciter reges et principes sint. Videte si primum se
bene regunt, deinde subditum populum: nam qui sibi nequam
est, cui alii bonis erit? Videte si jure principantur: alioquin
potius tyranni credendi sunt, quam reges habendi; quibus magis
resistere et ex adverso ascendere, quam subdi debemus. Alio-
quin si talibus subditi et non preelati fuerimus nos, necesse est
eorum vitiis faveamus.)

Diese sonderbare Auslegung der apostolischen Mahnung
gilt zur Bekraftigung der von Nikolaus usurpierten und auf
Pseudoisidor gegriindeten mittelalterlichen Papstmacht. Der
Kaiser, welchem der Apostel Petrus Gehorsam leisten will, ist
Nero, und sein Herr und Meister Christus, welcher unter dem
Kaiser Tiberius lebte, lehrte: ,Gebet dem Kaiser, was des
Kaisers ist.“ Beide Kaiser waren nicht nur Heiden, sondern
schamlose und verworfene Subjekte. Der Apostel Petrus lehrt



— 148 =

weiter unten, Vers 18, dass .die Sklaven auch ihren verkehr-
ten Herren mit aller Ehrfurcht ergeben sein sollen®. Die
Lehre unseres Papstes ist also unevangelisch. Dieser pipst-
liche Grundsatz wurde spiiter im DMittelalter mit dusserster
Schirfe durchgefiihrt. Dem Papste ist die Entscheidung tiber-
lassen, ob ein First mit Recht und weise regiere, d. h. nach
den Weisungen des allmichtigen und unfehlbaren Papstkonigs.
Man ist berechtigt, einem vom Papste geriigten und ge-
bannten Konige alle schuldige Achtung zu versagen und sein
Land zu beunruhigen, sobald er missfillt oder sein Recht
zweifelhaft ist. Gregor VII. erweiterte diese Prétension, indem
er die christlichen Fiirsten zu Vasallen der romischen Kirche
erniedrigte, in Eid und Pflicht nahm und ihnen Tribut aufer-
legte, vergl. Fleury, Panthéon litt. p. 320 ss.

Gestiitzt aufdiese Lehre tiber den Universalepiskopat und Uber-
ordnung des Papstes (iber die weltliche Gewalt, riigt Nikolaus
das Gebahren des Bischofs Festinian von Dol und seines Konigs
Salomo von der Bretagne (ep. 91 und 92), weil sie ihre Briefe
nicht versiegelt und sich nicht gescheut hétten, ihren eigenen
Namen dem des Papstes vorzusetzen. Es sei dies eine Ver-
wegenheit eher als eine Unkenntnis. Der Konig hiitte deshalb
Vorwiirfe verdient. Da jedoch der pipstliche Stuhl grossmiitig
und diese Verletzung des ihm gebiihrenden Vorranges vielleicht
das Verschulden eines nachlissigen Abschreibers sei, enthalte
er sich der Vorstellungen. (Distulit vos modo pro meritis coer-
cere, quia in fronte paginee vestree vestrum apostolico nomini
non veriti estis preeponere.)

Er tadelt den Erzbischof Ado von Vienne, weil derselbe
von einem ,Priester des Grafen Gerard* gesprochen und fragt
spottisch, ob jener Uberbringer des Briefes, der genannte Pres-
byter, vom Grafen Gerard geweiht worden sei oder ob er zu
seinem Sprengel gehore. Der Grund werde wohl der sein, dass
Priester in den Hiusern von Laien angestellt wiirden und mit
Weltlichen verkehrten. (Illud autem ridiculum sonuit, quod
apicum tuorum gerulum nobis commendans, hunc presbyterum
Gerardi illustris comitis esse perhibetis. Numquid Gerardus
comes illum presbyterum consecravit; numquid de ipsius est
dicecesi? Nisi quia presbyteri non specialiter ecclesie civitatis
aut ecclesiee possessionis aut martyrii aut monasterii secundum
sacras regulas ordinantur ; sed in domibus laicorum constituuntur



144 —

et cum seecularibus adeo conversantur, ut non jam Dei et eccle-
siee cujuslibet, sed illius comitis atque illius ducis esse dicantur,
ep. 81, col. 917 s.) Eine zukiinftige Synode werde diesem Un-
wesen abhelfen.

Diese Unabhingigkeit der Kirche vom Staate geht sogar
so weit, dass der pseudoisidorische Satz aufgestellt wird: Kein
(zeistlicher darf vor ein weltliches Gericht gestellt werden,
vielmehr sollten die Laien von geistlichen Gerichten abgeurteilt
werden. Es wird schart unterschieden zwischen weltlicher und
geistlicher Gewalt und die Anklage durch einen Untergebenen
verboten (ep. 46, col. 858 und ep. 104, col. 1087: Nam si licitum
fuerit seeculari potestati de ecclesiee Domini preesulibus taliter
judicare, vel si rursus fas exstiterit inferioribus de preelatis sibi
tam temere ista patrare; perpendite ne ad perniciem vestram,
immo totius ecclesize, nunc et futuris temporibus preesumptio
talis preevaleat).

.Die Laien haben nicht das Recht, tber die Priester zu
richten, noch ihren Lebenswandel zu untersuchen. Dieses Ur-
teil steht den Bischofen zu.* (Verum de presbyteris qualescunque
sint, vobis, qui laici estis, nec judicandum est, nec de vita
ipsorum quidpiam investigandum, sed episcoporum judicio quid-
quid est per omnia reservandum, ep. 97 resp. 70 ... Nam ssecu-
lares tale quid habere non convenit, nimirum quibus per id
quemquam judicandi ministerium nullum tribuitur, ibid. resp.
75... Non autem vobis licet clericos judicare, cum vos magis
ab ipsis conveniat judicari, ibid. resp. 83.)

Die Laien haben auch keine Rechte iiber die von den Bi-
schofen in ihren Sprengeln errichteten Pfarrkirchen, ep. 118,
col. 1121 s.

Diese Iehre von der Suprematie der romischen Kirche
wird durch die von Nikolaus abgesandten Legaten aufs krif-
tigste zur Geltung gebracht. Wir haben weiter oben die Wirk-
samkeit des Legaten Arsenius erortert. Vgl. ep. 79, col. 915.
Wir finden ILegaten auf frinkischen Synoden, so in Metz (863)
und in Konstantinopel (861), wo sie z. B. die Mission hatten,
die péipstliche Autoritit aufrecht zu erhalten. (Ut qul nostra
apostolica auctoritate muniti errata corrigerent, depravata
queeque ad rectitudinis tramitem perducerent, ep. 11, col. T83.)
Vgl. ep. 21, ep. 24.



e DA e

Was diese Legaten, welche Nikolaus ,Siulen des aposto-
lischen Stuhles und Getreue der rémischen Kirche“, sanctae Rom.
Ecclesize fideles et ap. sedis columnee, ep. 157, col. 1179, nennt,
verhasst machte, war ihr Prunk, Luxus und Geiz. Sie ver-
standen weder die Sprache noch die Sitten des Landes und
verminderten die Autoritit der Metropoliten und Provinzial-
konzilien.

Die péiipstlichen Beschliisse und Schreiben miissen iiberallhin
verbreitet werden, und zwar durch die Bischofe. (Vgl. ep. 11,
col. 783, ep. 93, col. 973.) In jedem Falle verlangt der Papst
Einsendung der Konzilsakten, um gegebenen Falls die Be-
schliisse renovieren zu konnen. (Statuimus autem, ut cuncta
quee in eodem concilio peracta fuerint ac definita, nostro prae-
sulatui gestorum serie incunctanter significetis: ut, si ea, justi-
tiee pulchretudine, probabilique sanctione definita perspexe-
rimus, Deo omnipotenti gratias referamus; si vero injustitiee et
contrarietatis fuerint acta intentione, ea renovare swmmopere
jubeamus, ep. 21, col. 802. Si aliqua fuerit contentio orta, in
qua diffinitionis ponere nequiveritis fortasse censuram, nostro
eam judicio reservare sancimus, ibid. Quidquid vero in concilio
fuerit a vobis examinatum et repertum, sub gestorum serie
discretioni nostree, sicut veneranda decreta statuunt, mittere,
et nostri auctoritati, quee salubria videbuntur roboranda, plena
fidelique relatione dirigere, ep. 90, col. 964 s.)

Wir haben an anderer Stelle hervorgehoben, wie sich
Nikolaus die Gerichtsbarkeit tiber die ganze Kirche anmasst
und nur die von ihm berufenen oder bestitigten Synoden an-
erkennt. Da der apostolische Stuhl die letzte Instanz ist, so
diirfen die von niederen Instanzen verurteilten Kleriker ihrer
Stellen nicht beraubt werden; sie miissen vielmehr in den fri-
heren Stand restituiert werden. (Exceptio spolil.) Diese pseudo-
isidorische Bestimmung wird von Nikolaus geltend gemacht gegen-
tiber Ignatius (ep. 104, col. 1069) und den mit dem Patriarchen
Ignatius abgesetzten Geistlichen (ep. 104, col. 1077), gegeniiber
Rothad und Wulfad nebst Genossen (ep. 74, col. 897, ep. 108,
col. 1110). Vgl. ep. 107, col. 1099. (Ita ut prioribus redditi
gradibus et ordinibus et quodammodo suis omnibus revestiti
vires adversus impetentes se integras habeant. Non enim inermis
cum armato rite conflictum inire poterit, ep. 107, col. 1098.)
Hinschius, Prolegg. 207, Pseudo-Damasus.

Revne intern. de Théologie. Heft 37, 1002, 10



e M =

Diese exceptio spolii wird auch auf weltliche Verhiltnisse tiber-
tragen. Die Konigin Theutberga muss vor allen Dingen wieder
in ihre vollen koniglichen Rechte eingesetzt werden, ehe die
Streitfrage entschieden werden kann. (Preeterea sive de con-
jugii feedere, sive de adulterii crimine judicium sit agitandum,
nulla ratio patitur Theutbergam cum Lothario posse legalem
inire conflictum vel legitimum controversiee subire certamen,
nisi prius ad tempus fuerit suse potestati reddita, et consangui-
neis propriis libere sociata, ep. 148, col. 1145.) Vgl. Gocke in
seiner Schrift de exceptione spolii, Berlin 1858; Noorden, H.
v. Reims, S. 27, dagegen Langen III, S. 37.

- Pfarrer JoHANN RICHTERICH in Genf.

(Fortsetzung folgt.)




	Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]

