Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Artikel: Das System der autokephalen, selbstandigen orthodoxen Kirchen
Autor: Kyriakos, A. Diomedes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403529

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS SYSTEM

DER

AUTOKEPHALEN, SELBSTANDIGEN
ORTHODOXEN KIRCHEN.

Sehr oft wird von Minnern verschiedener Konfession,
die den Geist der Regierung der orientalischen Kirche und
ihre Geschichte nicht kennen, wiederholt, dass das in der
griechischen Kirche herrschende System der autokephalen,
selbstdndigen Kirchen schlecht und verderblich sei, und dass
es kanonischer und fir die orientalische Kirche niitzlicher
wéare, wenn der okumenische Patriarch von Konstantinopel
nach dem Typus der romischen Kirche die oberste Gewalt
hitte und unmittelbar von Konstantinopel aus die Kirchen der
verschiedenen orthodoxen Volker regierte, wie der Papst direkt
von Rom aus die romisch-katholischen Kirchen der ganzen
Welt regiert. Dies wiirde nach ihrer Meinung der orientali-
schen Kirche neue Kraft geben, ihre Einheit wiirde grosser
sein, als sie jetzt ist; es wiirde aber in ihr auf diese Weise
ein grosseres Leben entwickelt und als solches erhalten, und
die weltlichen Regierungen der verschiedenen orthodoxen Vélker
wiirden die orthodoxen Kirchen nicht mehr so driicken, wie
sie es jetzt thun. Diese nach uns ganz falsche Meinung, die
auf einer ginzlichen Unkenntnis der Art und Weise beruht,
wie die orientalische Kirche immer von den &ltesten Zeiten
bis auf die neueste im Gegensatz zur romischen Kirche regiert
wurde, und eine Unkenntnis der Geschichte der orthodoxen
Kirche iiberhaupt zeigt, diese Meinung wiederholt in seiner
letzten Schrift ,, Erinnerungen aus dem Orient® auch ein deutscher
Gelehrter, Herr Geltzer, Professor in Jena. Ein kurzer Aus-
zug aus dieser Schrift wurde in der athenischen Zeitung ,Asty“
("4evv) veroffentlicht.



-— 100 —

Im folgenden werde ich zu beweisen versuchen, I. dass
das System der autokephalen Kirchen das dlteste ist, das immer
in der orientalischen Kirche das herrschende war, und II. dass
dieses System nicht bloss kein schlechtes ist, sondern dass es auch
das beste System der Kirchenregierung ist, die Quelle von vielem
Guten und dasjenige, das allein retten kann sowohl vor dem pdipst-
lichen Despotismus, der die ganze Gewalt in den Handen Eines
konzentriert und durch die tibermiissige Kraftigung des Centrums
die einzelnen Kirchen unterdriickt, als auch von dem die Kirche
auflosenden, anarchischen Zustand der protestantischen Kirchen,
die alles Centrums bar jede Einheit zu verlieren und wegen
der unzahligen und immerwéihrenden Streitigkeiten und Disso-
nanzen sich ganz aufzulésen in Gefahr sind.

L.

Das System der autokephalen Kirchen ist das dlteste und das
immer in der orientalischen Kirche herrschende.

Wir wollen zuerst sehen, wie die Kirchen wdhrend der
ersten drei Jahrhunderte vor Konstantin dem Grossen regiert
wurden. Alle Kirchenhistoriker stimmen darin tberein, dass
in jener iiltesten Epoche jede einzelne Landeskirche, die Kirche
jeder romischen Provinz, nicht bloss im Orient, sondern auch
in dem westlichen Teile des Reichs autokephal und ganz selb-
standig war. Solche unabhéngige Kirchen waren die Kirchen
von Agypten, Syrien, Kleinasien, Pontus, Thracien, Macedonien,
Achaja, Nordafrika (letztere eine romische Provinz mit Kar-
thago als Centrum), Aquileja, Mailand, Gallien, Spanien und
Brittannien; sie wurden durch die Metropoliten, d. h. durch die
Bischife der Hauptstidte der rémischen Provinzen und durch
die tibrigen Bischoéfe des Landes, in Synoden versammelt, re-
giert. Eine solche autokephale Kirche war auch die rémische.
Ihr Bischof war einer der Metropoliten, dessen metropolitani-
sche Gewalt bloss auf die Provinzen des mittleren und siid-
lichen Italiens (provinciae suburbicariae) sich erstreckte. Diese
Kirchen waren alle voneinander ganz unabhingig. Die Romi-
sche allein im Occident und die von Jerusalem, Alexandrien
und Antiochien im Orient wurden wegen der (Geschichte oder
der politischen Bedeutung ihrer Stiddte bloss mehr geehrt. Den
ersten Ehrenplatz unter diesen hatte die romische Kirche, da
Rom die Hauptstadt des ganzen romischen Reiches, oder ,weil



101 —

sie der Sitz des Konigs und Kaisers war®, wie der 28. Kanon
des TV. okumenischen Konzils sagt.

Dieser Primat war einfacher Primat der Ehre, nicht der
Gewalt (honoris, non juridictionis oder potestatis), wie unter
unabhingigen, majorennen Briidern der &lteste Bruder mehr
geehrt wird und eine moralische Superioritit tibt, ohne dass
er deshalb ein Recht hat, seinen Willen den andern Briidern
als Gesetz aufzudringen und eine Gewalt gegen sie auszuiiben,
Es ist wahr, dass die romischen Bischéfe schon seit dem I1. Jahr-
hundert, von Ubermut und Herrschsucht bewegt, die den Rémern
von Natur eigen war, den Anspruch erhoben, den andern
Bischofen der Kirche gebieten und diese ihrem Willen und
ihrer Gewalt unterjochen zu kénnen; aber ihre Versuche, dieses
Ziel zu erreichen, wurden energisch sowohl im Orient,
als im Occident von den Bischofen der verschiedenen Landes-
kirchen abgewiesen, die kithn ihre Selbstéindigkeit verteidigten.
So bekriegt der Bischof Polykrates von Ephesus mit den andern
Bischofen von Kleinasien im II. Jahrhundert den Anspruch
Viktors, des Bischofs von Rom, der ihnen den Ritus der romi-
schen Kirche bei der Osterfeier aufdringen wollte. Ebenso
verwarfen im IIl. Jahrhundert die afrikanischen Bischéfe unter
der Leitung des Metropoliten von Karthago, Cyprianus, in zwei
Synoden (255 und 256) die Meinung des Bischofs von Rom,
Stephanus, von der Ketzertaufe, die er mit Drohungen in der
afrikanischen Kirche einfithren wollte. Die Einheit der Kirche
bestand also wihrend der drei ersten Jahrhunderte, wie die
obigen Thatsachen zeugen, nicht in einer Unterordnung der
einzelnen Kirchen unter einen Bischof, sondern in demselben
Glauben, den alle Kirchen bekannten, und in der gegenseitigen
Liebe der Christen und ihrer Bischofe. Bloss die bedeutenderen
Metropoliten, der romische in erster Linie, dann der von Jeru-
salem, der von Alexandrien und der von Antiochien, {ibten eine
moralische Superioritit aus wegen der geschichtlichen oder
politischen Bedeutung ihrer Stidte. Das war die Verfassung
der Kirche wihrend der ersten drei Jahrhunderte im Orient
und im Occident; es herrschte das System der autokephalen
Kirchen.

Wir kommen zu der Zeit von Konstantin dem Grossen bis
auf das Schisma (313—867).

Nach der Regierung Konstantins des Grossen fing der Oc-



— 102 —

cident langsam an, sich von diesem alten System der auto-
kephalen Kirchen zu entfernen, da es Rom mit der Zeit ge-
lang, alle einzelnen Kirchen des Occidents seinen Befehlen
unterzuordnen und alle kirchliche Gewalt in Besitz zu nehmen
und in seinen Hianden zu konzentrieren. So kam es nach und
nach dazu, dass die einzelnen Landeskirchen des Occidents jede
Selbstindigkeit und Selbstregierung verloren. Das geschah
aus verschiedenen Ursachen. Zuerst wurden durch die
arianischen, monophysitischen und monotheletischen Streitig-
keiten des IV., V., VI. und VII. Jahrhunderts, welche grosse
Unruhen in der Kirche verursachten und die Bischofe der
einzelnen Lénder in Gefahr setzten, von den andersdenkenden
Kaisern und Parteien verfolgt zu werden, diese Bischofe ge-
zwungen, sich mit einander und mit grossen und méchtigen
Metropoliten eng zu verbinden, um gegen ihre Gegner einen
grossern Widerstand leisten zu konnen. Im Occident war es
natiirlich, dass die dortigen Bischofe in jenen schwierigen Zeiten
sich um den méchtigen Bischof von Rom konzentrierten, da
dieser der bedeutendste von allen Bischéfen des Occidents war,
dessen Kirche als die der Hauptstadt des Reiches ruhmvoll und
die alleinige occidentalische apostolische Kirche war; sie wurde
ja durch apostolische Wirksamkeit begriindet, da es von Paulus
wenigstens bekannt war, dass er in Rom das Evangelium ge-
predigt hatte. Gegen die Arianer, Semiarianer, Monophysiten
und Monotheleten, die von verschiedenen byzantinischen Kaisern
unterstiitzt wurden, kiimpften die Occidentalen unter der Fiihrer-
schaft des Bischofs von Rom. Dies gewohnte die Kirchen des
Occidents, zuerst freundliche Ratschlige, dann auch Befehle von
Rom anzunehmen. Die Allianz, die zuerst bestand, wurde bald
durch Rangunterschiede in Unterordnung verwandelt. So kam
zuerst unter die Gewalt von Rom die Kirche von Illyrien, die
spater unter Leo Isauricus mit Konstantinopel vereinigt wurde.
Diese Unterordnung der illyrischen Kirche unter Rom geschah mit
grosser Schwierigkeit. Die afrikanische Kirche widerstand noch
im Anfang des V. Jahrhunderts jeder Unterjochung unter
die Macht des romischen Bischofs. Sie hat im Jahre 416 durch
das concilium milevitanum jede Appellation von afrikanischen
Klerikern an die kirchlichen Gerichte jenseits des Meeres (ad
transmarina judicia), d. h. an Rom verurteilt. Aber in den
Tagen von Leo I, um die Mitte des V. Jahrhunderts, kam auch



— 103 —

diese Kirche unter das romische Joch, als sie Hiilfe und Pro-
tektion bei dem miichtigen Bischof von Rom suchte gegen die
Vandalen, die Afrika erobert und verwdlistet hatten. Die galli-
kanische Kirche widerstand langer den herrschsiichtigen An-
spriichen der romischen Bischoéfe, besonders in den Tagen ihres
grossen Bischofs Hilarius von Arelate. Auch die Bilderstreitig-
keiten im VIII. Jahrhundert {ibten einen dhnlichen Einfluss aus;
auch sie haben dazu beigetragen, die Macht der rémischen
Bischofe im westlichen Europa zu erhéhen, da damals die Bi-
schofe des Occidents ein grosses Interesse hatten, einig und
miteinander verbunden dem Leo Isauricus und den {librigen
bilderstiirmischen Kaisern zu widerstehen. Natiirliches Centrum
der Bischofe der westlichen Liénder war aber der Bischot
von Rom, ‘

Eine zweite Ursache, die die Konzentrierung aller kirch-
lichen Gewalt in die Hinde der Péipste im Occident erleichtert
hat, war die, dass Rom die meisten der germanischen Vdolker
christianisierte, die seit dem V. Jahrhundert Eroberungen im
mittleren, westlichen und sitidlichen Europa machten: die Van-
dalen, Goten, Burgunder, Longobarden, Franken und Angel-
sachsen. Diese Volker nahmen damals von Rom nicht bloss
das Christentum, sondern auch die Kultur, die Bildung, die
Wissenschaft, die Kiinste, kurz alles an. Deswegen verehrten
sie Rom, und dies ist der Grund, weshalb sie es gern geduldet
haben, kirchlich von Rom regiert zu werden. Die dritte Ursache
der Erhohung Roms war, dass auf dem romischen Thron viele
tiichtige und zur Regierung geborene Minner sassen, die eine
ihrem Hochmute und ihrer Herrschsucht gleiche Féahigkeit und
Charakterstirke hatten, und denen es gelang, nach und nach
alle einzelnen Landeskirchen des Occidents unter ihre Gewalt
zu bringen und jede Spur von Unabhéngigkeit in ihnen zu ver-
tilgen. Unter diesen Méannern nehmen besonders drei den
ersten Rang ein: Leo L., Gregorius I. und Nikolaus I. So kam
es aus den oben entwickelten Griinden und noch anderer Ur-
sachen von minderer Bedeutung wegen dazu, dass die alte
Verfassung der Kirche im Occident verdndert wurde, dass
das System der autokephalen, unabhingigen Kirchen dort auf-
horte und dass der ubermiitige und herrschstichtige Bischof
von Rom, der seit dem VI. Jahrhundert Papst genannt wurde,
die oberste und unbeschrinkte Gewalt in der occidentalen Kirche
und die ganze kirchliche Regierung in seine Héinde nahm.



— 104 —

Im IX. Jahrhundert wurde das neue, alle Macht im Papste
konzentrierende Verfassungssystem, welches von der romischen
Herrschsucht ausging und die ganze occidentalische Kirche
der pipstlichen Willkiir unterordnete, in den beriichtigten
Pseudoisidorianischen Dekretalen (decretales pseudoisidorianae)
ausgedriickt und genau und auf bestimmteste Weise ausge-
sprochen. Dieses Verfassungssystem, das jede Freiheit der
einzelnen Kirchen aufhob, alle Gewalt dem Centrum tiibergab,
alle andern, friher in rechtlichen Beziehungen gleichen Kirchen
der romischen unterjochte, die Kirchen, die frither Schwestern
waren, in Sklavinnen verwandelte, dieses Verfassungssystem hat
seit jenen Zeiten im Occident withrend aller folgenden Jahr-
hunderte geherrscht und ist dort bis auf diese Stunde das
dominierende geblieben. So hat sich der papstliche Despotismus
gebildet, der bis auf den heutigen Tag die occidentalische
Kirche unterdriickt, dessen Druck besonders wihrend des Mittel-
alters fithlbar gewesen ist, als dieser Despotismus den Zenith
seiner Macht erreichte. Wir meinen diejenige Zeit, als die
Péapste ihren Willen selbst den Kaisern und Kénigen aufzwangen,
die sie willkiirlich auf den Thron erhoben oder von ihm ent-
fernten, den Staat ganz unterjochten, durch die unmenschliche
und schreckliche Inquisition die Gewissen unterdriickten, un-
zithlige Opfer, die ihre Herrschaft bedrchten, auf die Scheiter-
haufen warfen, und den Fortschritt der Wissenschaften und
die Entwicklung der politischen Freiheiten der Volker seit den
Zeiten der Renaissance bis aut unsere Tage auf jede mogliche
Weise zu verhindern suchten.

Aber noch heute, wenn auch die Zeiten sich verindert
haben, und der Staat jede geistliche Willkiir beschrinkt, sitzt
der pépstliche Despotismus wie ein Ephialt auf der Brust der
katholischen Volker und ist ein erklirter Feind jedes Fort-
schrittes, jeder freien Entwicklung dieser Volker, sowohl auf
kirchlichem Gebiete als auch in ihrem politischen, wissen-
schaftlichen und socialen Leben. Beweise sind die beruchtigte
Encyklika Gregors VI,, die jede Freiheit und jeden Fortschritt
anathematisierte, die Encyklika von Pius IX. und sein Syllabus
desselben Geistes, das Dogma der pipstlichen Infallibilitit,
welches dem papstlichen Despotismus die Krone aufsetzte, und
die Encyklika des jetzigen Papstes Leo XIII. fiir die reaktionéiren,
lichtscheuen und jeder wahren, freien, humanistischen Bildung



— 105 —

feindlichen Jesuiten und fiir die veraltete, scholastische Philo-
sophie von Thomas Aquinatus. Deshalb befinden sich alle
Staaten Uberall im westlichen Europa in feindlichem Verhéltnis
zu den herrschstichtigen Anspriichen des Papsttums und sind
gezwungen, alle jesuitischen und dhnlichen ménchischen Orden,
die den péapstlichen Zwecken dienen, zu verfolgen und aus
thren Léndern auszutreiben. Deshalb protestieren tiberall gegen
diesen pipstlichen Despotismus die Gelehrten aller Linder und
alle freisinnigen Kkatholischen Theologen und Staatsméinner,
weil er ein Hindernis gegen jede wahre Entwicklung, gegen
jeden gesunden Fortschritt der Kirchen und der Volker tiber-
haupt ist. Aus diesem Grunde erkliart sich auch die gegen das
jesuitische Papsttum gerichtete Erhebung der Altkatholiken, die
die Bliite der Katholiken sind, und zu ihren Fihrern die be-
deutendsten neuern katholischen Theologen zithlen. Da sieht
man, wohin das System der Konzentrierung aller Kkirchlichen
Gewalt in die Héinde eines, des Papstes, und das Verlassen des
Systems der autokephalen, unabhéingigen Landeskirchen,welches,
wie wir gesehen haben, das dlteste System der kirchlichen Re-
gierung war, im Occident gefithrt hat!

Gehen wir jetzt zum Orient iiber. Im Orient setzte sich
in den Zeiten von Konstantin dem Grossen bis auf das Schisma
(315—860) dasselbe alte System in der kircblichen Regierung
fort, ndamlich das System der unabhangigen, autokephalen Kir-
chen, die bloss durch denselben Glauben und die gegenseitige
Liebe der Christen und ihrer Bischofe vereinigt waren. So waren
unabhidngig voneinander die Kirchen aller Léinder, die auch
politisch fast ganz selbstindige Teile des grossen Reiches waren,
da die kirchliche Teilung der politischen im Orient folgte,
nimlich die Kirchen Thraciens, Syriens, Agyptens und der
tibrigen orientalischen Diocesen. Die grossen Patriarchate des
Orients sind die von Konstantinopel, Antiochien und Alexan-
drien, zu welchen durch Theolodosius II. auch das von Jeru-
salem zugezihlt wurde. Die drei letzten Patriarchate waren
damals nicht wie jetzt unbedeutend, sondern sie zihlten eine
grosse Menge von Bischéfen und Millionen von Christen. Unter
dem Patriarch von Alexandrien standen 110, unter dem von
Antiochien 170 und unter dem von Jerusalem 90 Bischofe. Kein
Patriarch durfte sich in die Angelegenheiten des andern Patriar-
chats einmischen. Zwar hatte der Patriarch von Konstantinopel



— 106 —

die ehrenvollste Stelle inne, da diese Stadt eine konigliche war,
und er kam in der Rangordnung als der zweite nach dem Patri-
arch von Rom, aber wie die Bischofe des Orients dem réomischen
Bischof die ersten Ehren zwar zeigten, aber ihm keine Ein-
mischung in ihre Angelegenheiten erlaubten, so ehrten sie zwar
auch den Patriarch von Konstantinopel als den ersten Bischof
des Orients, erkannten ihm aber keine Gewalt iiber die tibrigen
an. Alle einzelnen Landeskirchen betrachteten sich wie Schwes-
tern mit gleichen Rechten. Die romische und die Konstan-
tinopolitanische Kirche ehrten sie bloss als die dltern Schwestern.
Selbstindig war auch die Kirche von Cypern, als eine solche
~auch durch den VIII. Kanon der III. 6kumenischen Synode
anerkannt (431). Selbstindig und unabhingig waren auch die
Kirchen der iibrigen christlichen Viélker, der Armenier, Iberer
Abessinier ete. Jede dieser Kirchen regierte ihre eigenen Sachen
selbst, und man betrachtete es als ungesetzlich und unpassend,
sich in die Angelegenheiten einer fremden Kirche einzumischen.
Dies sagt bestimmt der II. Kanon der II. 6kumenischen Synode:
,Die Bischofe einer jeden Didcese (eine Didcese, d. h. einen
eigenen Kirchensprengel, bildete jedes Patriarchat und jede
Landeskirche) diirfen sich in fremde Kirchen nicht einmischen,
und die Kirchen nicht untermengen, sondern gemiiss den
Canones soll der Bischof von Alexandrien allein Agypten re-
gieren, die von Syrien Syrien allein leiten® etc. Und der
XXXIV. apostolische Kanon sagt: ,Die Bischofe eines jeden
Volkes sollen den ersten Bischof unter ihnen als solchen aner-
kennen und dieser soll als Haupt die Kihrerschaft haben.“
Die kirchliche Teilung sollte immer der politischen Teilung
des Staates folgen, d. h. .es sollte mit den politischen und
offentlichen Formen auch die Ordnung der kirchlichen Kreise
libereinstimmen®, wie der XVII. Kanon der IV. okumenischen
Synode sagt. Die eine Kkirchliche Didcese sollte also sich in
das Gebiet der andern nicht einmischen. Als deshalb Julius von
Rom sich in die Angelegenheiten der orientalischen Kirchen ein-
mischen und bewirken wollte, dass die von den Semiarianern aus-
getriebenen Bischofe in ihre Residenzstidte wiederkehren sollten,
duldeten es die Orientalen nicht, wie der Kirchenhistoriker
Sokrates in seiner Kirchengeschichte sagt. Und als wegen eines
Streites in betreff der Wahl des Nektarius von Konstantinopel
die italienischen Bischofe an diesem Streite teilzunehmen



— 107 —

wiinschten, wurde ihre Einmischung noch einmal als eine
nicht kompetente verworfen. Die Orientalen protestierten auch
gegen Innocentius 1., als er wegen der Unruhen, die aus Anlass
der Austreibung und des Exils des Chrysostomos ausbrachen,
seinen Willen dem Orient autzwingen wollte (Sozomenus hist.
eccles. VIII, 28). Im allgemeinen herrschte das Prinzip, dass
die westlichen Bischofe allein die westlichen Kirchen, die
orientalischen die orientalischen Kirchen regieren durften.
Deshalb schrieb Constantius den occidentalischen Bischofen der
Synode von Ariminum im Jahre 359 (Mansi, III, 259), dass sie
nichts, die Orientalen betreffend, entscheiden sollten, weil dies
von diesen als ein geraubtes Recht betrachtet werden wiirde.
Wenn aber Fragen von allgemeinem Interesse, die die ganze
Kirche betrafen, aufgeworfen wurden, dann schrieben sich
einander dariiber die Patriarchen (als ein solcher im Ocecident
galt der Bischof von Rom) und die andern Vorsteher der
tibrigen selbstindigen, autokephalen Kirchen, und die einen
suchten die Meinung der andern kennen zu lernen. Und wenn
es notig war, beriefen die Kaiser von Konstantinopel, da diese
Stadt das politische Centrum des Reiches war, die allgemeinen,
okumenischen Synoden, zu welchen Repriasentanten aus allen
Kirchen der christlichen Welt kamen. Diese oOkumenischen
Synoden vertraten die allgemeine, im ganzen Erdkreise ver-
breitete Kirche. Da sie aber im Oriente und in griechische
Stiadte einberufen wurden (Nicda, Konstantinopel, Ephesus,
Chalcedon), waren gewohnlich viele griechische und sehr wenig
occidentalische Bischofe anwesend, und der Anteil des Occidents
und des Papstes sehr schwach. Man fragte in ihnen nicht viel
nach dem Willen des rémischen Bischofs. Die erste okumenische
Synode wurde ohne jeden Einfluss von Rom einberufen; die
zweite hatte unter ihren Priisidenten einen Bischof, der in Rom
nicht anerkannt wurde (Meletius); die fiinfte protestierte gegen
Vigilius, Bischof von Rom, der ihre Entscheidungen nicht an-
nehmen wollte ; die sechste verurteilte als Hiaretiker Monothelet,
den Papst Honorius und die Quinisexta verdammte viele Ver-
ordnungen der roémischen Kirche. Diese zahlreichen Facta
zelgen ganz offenbar, dass damals die Meinung des Bischofs
von Rom als nicht verpflichtend betrachtet wurde, und dass,
als die Orientalen mit andern Bischofen eine oOkumenische
Synode bildeten, sie pipstliche Meinungen zu verurteilen und



Pipste als Hiretiker zu anathematisieren kein Bedenken trugen.
Alles dieses beweist, dass in den Zeiten von Konstantin dem
Grossen bis auf das Schisma im Orient sich das System der
autokephalen Kirchen fortsetzte; dass viele einzelue Landes-
kirchen voneinander ganz unabhingig existierten; dass der
allgemeine Glaube und die gegenseitige Liebe allein sie einigte :
dass sie zwar einige Kirchen, wie die von Rom, Konstantinopel,
Alexandrien, Antiochien und Jerusalem, als &ltere Schwester-
kirchen mehr ehrten, aber ihnen keine grossere Gewalt zuer-
kannten, und dass die ckumenische Synode allein, welche die
ganze Kirche des Erdkreises repriisentierte, als die oberste
kirchliche Behorde betrachtet wurde, der alle gehorcheu sollten.
Das war die kirchliche Verfassung in jenen Zeiten.

Wir konnen jetzt zu den Zeiten nach dem Schisma iiber-
gehen (867—1453).

Vom Schisma bis auf die Eroberung von Konstantinopel
finden wir in unserer orientalischen Kirche wieder dasselbe
System der autokephalen und unabhéngigen Kirchen herrschend.
Die vier Patriarchate betrachteten sich auch in diesen Zeiten
als selbstindig und voneinander ganz unabhingig und auto-
kephal. Die Kirche wvon Cypern war auch unabhingig und re-
gierte sich selbst. Zwar geschah es manchmal wegen der
Einfille und der Eroberungen der Araber im Anfange, dann
der Selducken, der Kreuzfahrer und der Mameluken, dass die
Patriarchen von Alexandrien, Antiochien und Jerusalem, wie
auch der Erzbischof von Cypern, von ihren Residenzen zu fliehen
und in Konstantinopel zu verweilen gezwungen wurden;
dass ihre Nachfolger oft hier, in dieser Stadt, durch die Sorge
des o©kumenischen Patriarchen und nach seinem Fingerzeig
erwihlt und dass diese Kirchen auf einige Zeit aus diesen
Ursachen von Konstantinopel aus geleitet wurden; aber dies
geschah nur ausnahmsweise wegen der schwierigen, gefahr-
vollen Zeiten und nur so lang, als dieser Zustand dauerte. Was
damals geschah, war eine Folge der Not und geschah nach
einfacher Gewohnheit, die die ausserordentlichen, schwierigen
Umsténde aufdrangen, nicht nach einem kirchlichen Kanon.
Dem Prinzipe und dem Kirchenrecht nach, setzte sich die Un-
abhéingigkeit und Selbstédndigkeit dieser Patriarchate und Kirchen
auch in jenen schlimmen Zeiten fort, und gesetzlich existierte
sie, und die aus den Umstinden aufgezwungenen Ausnahmen



— 109 —

annullierten die kanonischen Bestimmungen und ihre alten Rechte
keineswegs. Deshalb beeilten sich immer diese Patriarchate
und die Kirche von Cypern, wenn die Umstinde es erlaubten,
Gebrauch von ihren Rechten zu machen und ihre Selbstéindig-
keit, Unabhingigkeit und Selbstregierung zu reklamieren.
Die Selbstiindigkeit in der kirchlichen Regierung erwarben
mit der Zeit auch diejenigen Volker, die in diesen Zeiten,
durch Einwirkung der griechischen Kirche, das Christen-
tum annahmen, die Bulgaren, Serben und Walachen. Die Bul-
garen wurden Kkirchlich unabhingig in den Tagen ihres Konigs
Simeon I. (888—927). Damals wurde der Erzbischof von Ochris
als autokephal von dem oOkumenischen Patriarch anerkannt.
In dieser Stadt hatten die Bulgaren in jener Zeit ihr politisches
und kirchliches Centrum (932, Farlati illyricum sacrum VIII,
1565). Die Walachen waren zuerst mit den Bulgaren vereinigt,
spiiter aber wurden auch sie politisch und kirchlich unabhéngig.
Die serbische Kirche wurde autokephal unter Theodor Laskaris 1.
und unter dem Patriarch Germanos mit dem Erzbischof von
Ipekium als Vorsitzender. Es wurde gemiiss dem in der orien-
talischen Kirche immer geltenden Grundsatze, dass die kirch-
liche Regierung und Ordnung der politischen folgen soll, als
recht und passend betrachtet, dass jedes Volk, wenn es politisch
unabhéngig war, auch die kirchliche Selbstindigkeit besitzen
sollte.

Es ist also ganz offenbar durch das obige bewiesen, dass
auch in diesen Zeiten, vom Schisma bis auf die Eroberung von
Konstantinopel, in der Regierung der orientalischen Kirchen
das System der autokephalen Kirchen herrschte.

Wir sind beil den Zeiten nach der Eroberung von Konstanti-
nopel (1453) angekommen.

Nach der Eroberung von Konstantinopel erlitt die kirchliche
Verfassung in der orientalischen Kirche keine Veranderung,
und sie konnte auch keine erleiden; denn die Regierungsordnung
in unserer Kirche, die seit den ersten christlichen Jahrhunderten
geherrscht hat und durch skumenische Synoden bestimmt und
bestitigt wurde, ist immer in Ehren geblieben und herrscht
noch, und niemand bei uns diirfte die Grundpfeiler und die
Prinzipien der kirchlichen Verfassung erschiittern. Diese
Grundpfeiler und Prinzipien, die wir schon kennen, sind das
System der unabhéangigen, autokephalen Kirchen. Die orthodoxen



— 110 —

Kirchen haben alle Dogmen, die von den sieben ékumenischen
Synoden verkiindigt wurden, und {berhaupt den von den
Vitern tberlieferten Glauben und die Canones, die die Ver-
fassung, den Kultus und die kirchliche Disciplin bestimmt haben,
streng behalten.

Den Grundsitzen gemiss, die seit den iiltesten Zeiten
in der orientalischen Kirche herrschten, regierte sich unsere
Kirche auch in den Zeiten nach der Eroberung von Konstan-
tinopel. Die vier Patriarchate waren auch in diesen Jahrhun-
derten voneinander unabhingig und autokephal. Zwar wurde
wegen der schlimmen Zeiten der Zustand der Patriarchate
von Alexandrien, Antiochien und Jerusalem oft so elend, der
Mangel an gebildeten Klerikern ein so grosser, und die
Zahl ihrer Bischofe so gering, dass sie nicht immer im stande
waren, ihre Angelegenheiten selbst zu leiten. Deshalb ver-
weilten, wie auch in fritheren ebenso schwierigen Zeiten, ihre
Patriarchen oft in Konstantinopel und von dorther wurde
manchmal ihre Regierung geleitet. Selbst die Wahl dieser Pa-
triarchen geschah manchmal wegen der oben erwihnten schwie-
rigen Zeiten und wegen des barbarischen Drucks der Herrscher
von Agypten, Paldastina und Syrien, in Konstantinopel nach
dem Rate des okumenischen Patriarchen und seiner Synode.
Aber dies alles geschah ausnahmsweise und provisorisch, aus
Not der Umstinde, nicht nach einem positiven Rechte. Dem
Prinzipe und der kirchenrechtlichen Theorie nach und geméss
den Canones und der seit den &ltesten Zeiten herrschenden
Sitte, wurden die vier Patriarchate immer als autokephal, von-
einander unabhingig und ganz in der eigenen Reglerung
selbstiindig betrachtet. Deshalb, wenn diese Patriarchate es
konnten und die notige Zahl von Bischéfen hatten, um Synoden
zu berufen, den Patriarch zu wihlen und ihre kirchlichen An-
gelegenheiten zu leiten, machten sie gleich Gebrauch von allen
diesen Rechten. Deshalb befand sich der Patriarch von Jeru-
salem, der seit den Tagen von Germanus II. (1518) das Gliick
hatte, viele tiichtige Kleriker und eine gentigende Zahl von
Bischéfen um sich zu haben, selten in der Notwendigkeit, die
freundliche und briiderliche Hiilfe des 6kumenischen Patriarches
zur Leitung seines Patriarchats zu suchen. So oft er aber von
ihm eine willkiirliche und antikanonische Einmischung in sein
Patriarchat bemerkte, dic seine Unabhingigkeit und Selbstéin-



— 111 -

digkeit bedrohte, scheute er sich nicht zu protestieren. Als
im Jahre 1866 Cyrill der Byzantiner, Erzbischof von Sina,
welche Stadt seit der alten Zeit als dem patriarchalischen Kreise
von Jerusalem gehorend betrachtet wurde, gegen die Ordnung
in Konstantinopel und nicht in Jerusalem die Weihe empfing,
und, als er mit den Monchen in Streit geriet, er als Richter nicht
den Patriarch von Jerusalem, sondern den von Konstantinopel
anrief, verurteilte der Patriarch von Jerusalem, Cyrill II., diese
ungesetzliche Einmischung des ckumenischen Patriarchs. Und
nachdem er Cyrill den Byzantiner verdammt hatte, erklirte er
durch eine jerusalemische Synode im Jahre 1867, dass die vier
Patriarchen autokephal sind, und die Bischofe der orthodoxen
Kirche die okumenische Synode allein und keinen andern in
der Welt als oberste Behorde und als hochsten Richter aner-
kennen. Auch in Alexandrien erfolgte die Wahl des letzten
Patriarchen Photius durch den alexandrinischen Klerus und das
Volk, unabhiingig von jedem fremden Einfluss, und die Ver-
waltung des Patriarchats ist ganz unabhingig von jeder andern
geistlichen Gewalt. Ebenso erreichten die letzten Unruhen, die
in Antiochien wegen der Wahl des Meletius ausbrachen,
einen so hohen Grad, weil die arabischen Bischofe Syriens,
von der russischen Politik bewegt, die die Schwichung des
Hellenismus in Syrien und Palastina durch die Erhebung der
den Russen gehorchenden arabisch sprechenden Orthodoxen
Syriens sucht, sich auf die Selbstindigkeit und Unabhangigkeit
des antiochenischen Thrones stiitzten, und hinter diesem Recht
alle von ihnen in der Wahl begangenen Ungesetzlichkeiten zu
verbergen suchten.

Auch die Unabhéngigkeit der Kirche won Cypern wurde
bis auf den heutigen Tag gerettet. Die Bischofe von Cypern
mit ihrem in Leukossia wohnenden Erzbischof regierten immer
und regieren bis jetzt die kirchlichen Angelegenheiten der Insel
als unabhingige Bischofe, keiner fremden kirchlichen Behorde
gehorchend. Nach dem Tode des letzten Erzbischofs Sophronius
brach ein heftiger Streit aus wegen der neuen Wahl, und der
cyprische Klerus und das Volk teilten sich in zwei feindliche
Heere. Die eine Partei wollte den kumenischen Patriarch als
Richter anrufen. Da aber die andere Partei nicht dasselbe
that, konnte der Patriarch nichts thun, weil ipso jure ungerufen
niemand sich in die innern Streitigkeiten der cyprischen Kirche



— 112 —

einmischen kann. Der okumenische Patriarch hat zwar die
ersten Ehren unter den griechischen Bischofen, aber er kann
aus eigener Gewalt sich in die Sachen der andern Kirchen
nicht mischen.

Auch die anderen orthodoxen Vilker, die Russen, die Ortho-
doxen in Osterreich, die Serben, die Walachen und die Bul-
garen bekamen gemiiss den in der orientalischen Kirche immer
geltenden Grundsitzen als unabhingige Staaten selbstindige,
unabhingige, autokephale Kirchen, da nach dem VII. Kanon
der IV. okumenischen Synode und nach dem, was Photius
sagt, ,die kirchliche Regierung und besonders die Teilung der
Kirche in verschiedene Ditcesen sich gewohnlich gemiiss der
politischen Teilung des Staates und den politischen Didcesen
verindert® (in ep. ad Nicolaum), womit auch der XXXIX.
apostolische Kanon iibereinstimmt, der aussagt, dass ,die
Bischofe eines jeden Volkes den ersten Bischof unter ihnen
anerkennen und dieser die Fiihrerschaft haben soll*. Einige
unter diesen Volkern hatten schon vor der Eroberung ihre
kirchliche Unabhiingigkeit gewonnen. So die Serben, Bulgaren
und Walachen. Sie verloren zwar spéter diese Selbstindigkeit
unter dem Patriarch Samuel I. (1766—1767), als die serbischen
und bulgarischen Bischofe selbst wegen der Unterdriickungen
der tlirkischen Paschas, wie der Geschichtschreiber Sergius
Makraus (bei Sathas, mittelalt. Bibliothek, III, 251) sagt, die
Protektion und unmittelbare Filirsorge des okumenischen Pa-
triarchen durch Briefe suchten, aber dieselben Voélker haben,
als sie am Ende des vorigen Jahrhunderts ihre politische Un-
abhingigkeit gewannen, mit vollem Recht auch die kirchliche
Selbstandigkeit gesucht und bekommen. Deswegen kann niemand
sie tadeln. Man kann bloss die Bulgaren tadelnswert finden,
nicht weil auch sie ihre kirchliche Unabhiingigkeit haben
wollten, sondern weil sie sich nicht damit begniigten, eine un-
abhingige Kirche oder Exarchie in Bulgarien zu griinden, im
GGegenteil, weil sie den sonderbaren Anspruch erhoben, dass
ihre Kirche sich in das ganze europiisch-turkische Reich er-
strecke, alle in diesem Reiche wohnenden Bulgaren mit Kon-
stantinopel als Centrum umfassend. Sie wollten némlich, dass
in der Tirkei zwei Kirchen, die griechische und die bulgarische,
parallel existieren sollten, von denen jede ihr Centrum in Kon-
stantinopel haben wiirde. In der tiirkischen Hauptstadt sollten



— 113 —

der griechische Patriarch und der bulgarische Exarch (ein
zweiter Patriarch!) ihren Sitz haben, und in jeder européiisch-
tirkischen Provinz von Thracien und Macedonien sollten zwei
Bischofe parallel, ein Bulgare und ein Grieche, eingesetzt werden;
die Griechen wiirden dem griechischen Bischof und die Bul-
garen dem bulgarischen gehorchen. Dadurch aber wiren die
orthodoxen Christen einer und derselben Stadt kirchlich ganz
voneinander getrennt worden. Das ist unerhort, und etwas
Ahnliches ist in der Geschichte der Kirche nicht zu finden.
Die Canones verbieten bestimmt, dass zwei Bischéfe in der-
selben Stadt seien (VIII. Kanon der I. skumenischen Synode
und der XVI. Kanon der A und B Synode). Deshalb verurteilte
der okumenische Patriarch Anthimus VI. durch eine grosse
Synode in Konstantinopel im Jahre 1872, an welcher auch die
andern Patriarchen teilnahmen, die Bulgaren als Schismatiker,
weil sie im selben Jahre willkiirlich, gegen die Canones und
mit Gewalt eine solche, bloss durch ein sultanisches Firman
eingesetzte unkanonische Kirche griindeten, und einen Exarch
(Gegenpatriarch) in Konstantinopei einsetzten.

Die Russische Kirche, weil sie das Licht des Evangeliums
von Konstantinopel nahm und lange Zeit die Protektion und
Fursorge des ckumenischen Patriarchen wegen des damaligen
barbarischen Zustandes des russischen Volkes nétig hatte, stand
withrend der ersten Jahrhunderte nach Bekehrung der Russen
unter der Oberhoheit des Bischofs von Konstantinopel. Es wollte
zwar im Jahre 1051 Jaroslav, der Nachfolger von Vladimir,
die russische Kirche selbstiindig machen, wie er das Recht
hatte, weil ein unabhiangiger Staat nach den Prinzipien der
Regierung der orthodoxen Kirche auch eine unabhéngige
Kirche haben darf, aber seine Nachfolger, die den elenden
Zustand des Volkes sahen, aber grossen Nutzen fiir die russische
Kirche von der Fiirsorge des 6kumenischen Patriarchen hofften,
folgten dem Beispiele Jaroslavs nicht. Deshalb wurde die rus-
sische Kirche erst am Ende des XVI. Jahrhunderts (1589) auto-
kephal, als der frithere Metropolit von Moskau durch Jeremias II.
zum Patriarchen von Russland ernannt wurde. Dieses russische
Patriarchat horte aber im Jahre 1721 auf, als Peter der Grosse
statt desselben die Heilige dirigierende Synode der russischen
Kirche einfiihrte, die frither in Moskau und jetzt in Petersburg
ihren Sitz hat.

~ Revue intern, de Théologie. Heft 37, 1902. 8



— 114 —

Autokephal wurde seit dem Jahre 1740 auch die Kirche
der Orthodoxen Osterreichs, die aus vielen Millionen bestand.
Wihrend sie frither unter dem okumenischen Patriarch stand,
trennte sie sich spéter von ihm, zwar nicht um den Glauben,
sondern um die Regierung zu #dndern. Sie wurde getrennt in
drei unabhéingige orthodoxe Kirchen, und zwar in die der
osterreichischen Serben unter dem Erzbischof von Karlowitz,
in die der osterreichischen Walachen unter dem Erzbischof
von Hermannstadt und in die der orthodoxen Bewohner (Wa-
lachen und Ruthener) von Bukowina unter dem Erzbischof von
Tzernowitz. Alles dies geschah gemiiss dem Geiste der ortho-
doxen Kirche. Die Russen, dic Orthodoxen Osterreichs, die
Serben, die Walachen und die Bulgaren, als politisch unab-
hingige Staaten, sollten auch autokephale Kirchen haben.

Auch die Griechen, als sie nach einem ruhmvollen Kampf
(1821—1829) ihre Freiheit gewannen und den griechischen
Staat grindeten (1830), suchten ganz natirlich, dass die
hellenische Kirche wunabhingig und autokephal werde. Es
mussten auch hier dieselben Grundsitze herrschen, es musste
die ,Teilung in kirchliche Ditcesen den politischen und o6ffent-
lichen Formen und Teilungen der staatlichen Regierung folgen®
(Photius). Die Bischéfe von Griechenland sollten eine selbstiin-
dige Kirche bilden und eine eigene, ganz unabhangige, hiochste
nationale kirchliche Behorde haben. Wenn Griechenland nach
der politischen Befreiung kirchlich noch unter dem Patriarch
sténde, der vom Sultan abhéingig ist und dessen Ordre ptinktlich
auszuftihren oft gezwungen ist, so wiirde es kirchlich mittelbar
vom Sultan abhiingig bleiben. Das konnten die freien Griechen
nie dulden. Aus demselben Grunde wiirden die Streitigkeiten
zwischen dem neuen griechischen Staate und dem unter den
Befehlen des Sultans stehenden Patriarch kein Ende haben.
Deshalb erklirten sich die bedeutendsten Ménner unter den
Griechen, Politiker, Kleriker und Gelehrte, fiir die Idee, dass
der politischen Unabhiéngigkeit Griechenlands auch die Unab-
hingigkeit ihrer Kirche folgen sollte. Diese Meinung sprach
schon vor dem Jahre 1821 der grosse Koraes aus, der der be-
deutendste unter den griechischen Gelehrten der neuern Zeiten
ist (siehe Politische Ratschlige von Koraes in dessen Leben,
von Therianos, III, 134). Unter den wiarmsten Verteidigern
dieser Meinung waren auch Pharmakides, Bambas, Constantas,



— 115 —

Ducas, die die gelehrtesten unter den damaligen Klerikern
waren, wie auch alle Bischiéfe von Griechenland. Dieser Mei-
nung gemiiss, die alle richtig denkenden Griechen teilten und
nach den Grundsitzen und Canones, die immer seit den altesten
Zeiten die Regierung der orthodoxen Kirchen Ileiteten, und
gemiss dem, was auch in allen andern Staaten geschah, die
orthodoxe Kirchen umfassten, wurden alle Bischofe Griechen-
lands nach Nauplia im Jahre 1833 wvon der griechischen Re-
gierung einberufen, und da erklirten sie feierlich die Unab-
hingigkeit der Kirche von Hellas. Damals wurde auch eine
Synode aus finf Bischofen gesetzlich eingesetzt, die das Werk
an die Hand nahm, die Kirche von Griechenland als selbsténdige,
in Sachen der Religion ganz unabhingige héchste Behorde zu
regieren. Es wurden die noétigen Gesetze fiir den neuen Zu-
stand der Kirche im Konigreiche herausgegeben, namlich die
Konstitution der Kirche, das Gesetz tiber die Bischofe, die Ge-
setze tUber die Kloster und andere. Diese kirchliche Unab-
hiangigkeit Griechenlands wurde auch in der politischen Kon-
stitution des Jahres 1844 durch deren zwei erste Artikel
bestiitigt, die in die Konstitution des Jahres 1864 aufge-
nommen wurden. Die Konstitution der Synode des Jahres 1833
wurde in einigen Bestimmungen nach der Herausgabe des
Synodicos Tomos im Jahre 1852 verindert, durch den der oku-
menische Patriarch die neue kirchliche Ordnung in Griechen-
land anerkannte. Die neue kirchliche Konstitution nahm einiges
an, was der Patriarch forderte, nicht aber alles. Sie blieb im
wesentlichen nach ihren Grundlagen dieselbe. In Griechenland
geschah also im Jahre 1833, was auch in der ganzen lbrigen
orthodoxen Welt geschehen war. Es geschah, was geschehen
sollte, was die Canones und die von Anfang an wéhrend so vieler
Jahrhunderte herrschende Gewohnheit forderten, und was vor
1833 und nach diesem Jahre bei allen orthodoxen Volkern,
Russen, Orthodoxen Osterreichs, Serben, Walachen, Bulgaren be-
stand. Griechenland konnte nicht eine Ausnahme machen. Wenn
eine solche Ausnahme gemacht worden wére, so wére es etwas
Unrichtiges gewesen, etwas, das gegen die Grundsitze der
Regierung der orthodoxen Kirchen gewesen wire,

Athen. Prof. A. DIOMEDES KYRIAKOS.
(Schluss folgt.)




	Das System der autokephalen, selbständigen orthodoxen Kirchen

