
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Artikel: Das System der autokephalen, selbständigen orthodoxen Kirchen

Autor: Kyriakos, A. Diomedes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


99

DAS SYSTEM
DEE

AUTOKEPHALEN, SELBSTÄNDIGEN
ORTHODOXEN KIRCHEN.

Sehr oft wird von Männern verschiedener Konfession,
die den Geist der Regierung der orientalischen Kirche und
ihre Geschichte nicht kennen, wiederholt, dass das in der
griechischen Kirche herrschende System der autokephalen,
selbständigen Kirchen schlecht und A-erderblich sei, und dass

es kanonischer und für die orientalische Kirche nützlicher
wäre, Avenn der ökumenische Patriarch von Konstantinopel
nach dem Typus der römischen Kirche die oberste Gewalt
hätte und unmittelbar \ron Konstantinopel aus die Kirchen der
verschiedenen orthodoxen Völker regierte, wie der Papst direkt
von Rom aus die römisch-katholischen Kirchen der ganzen
Welt regiert. Dies würde nach ihrer Meinung der orientalischen

Kirche neue Kraft geben, ihre Einheit würde grösser
sein, als sie jetzt ist; es würde aber in ihr auf diese Weise
ein grösseres Leben entwickelt und als solches erhalten, und
die Aveltlichen Regierungen der verschiedenen orthodoxen Völker
würden die orthodoxen Kirchen nicht mehr so drücken, Avie

sie es jetzt thun. Diese nach uns ganz falsche Meinung, die
auf einer gänzlichen Unkenntnis der Art und Weise beruht,
wie die orientalische Kirche immer A'on den ältesten Zeiten
bis auf die neueste im Gegensatz zur römischen Kirche regiert
wurde, und eine Unkenntnis der Geschichte der orthodoxen
Kirche überhaupt zeigt, diese Meinung wiederholt in seiner
letzten Schrift „Erinnerungen aus dem Orient" auch ein deutscher
Gelehrter, Herr Geltzer, Professor in Jena. Ein kurzer Auszug

aus dieser Schrift wurde in der athenischen Zeitung „Asty"
("Aaxv) veröffentlicht.



— 100 —

Im folgenden werde ich zu beweisen versuchen, I. dass
das System der autokephalen Kirchen das älteste ist, das immer
in der orientalischen Kirche das herrschende war, und IL dass
dieses System nicht bloss kein schlechtes ist, sondern dass es auch
das beste System der Kirchenregierung ist, die Quelle von vielem
Guten und dasjenige, das allein retten kann sowohl vor dem päpstlichen

Despotismus, der die ganze GeAA'alt in den Lländen Eines
konzentriert und durch die übermässige Kräftigung des Centrums
die einzelnen Kirchen unterdrückt, als auch von dem die Kirche
auflösenden, anarchischen Zustand der protestantischen Kirchen,
die alles Centrums bar jede Einheit zu verlieren und wegen
der unzähligen und immerwährenden Streitigkeiten und
Dissonanzen sich ganz aufzulösen in Gefahr sind.

I.
Das System der autokephalen Kirchen ist das älteste und das

immer in der orientalischen Kirche herrschende.

Wir wollen zuerst sehen, Avie die Kirchen während der
ersten drei Jahrhunderte vor Konstantin dem Grossen regiert
wurden. Alle Kirchenhistoriker stimmen darin überein, dass

in jener ältesten Epoche jede einzelne Landeskirche, die Kirche
jeder römischen Provinz, nicht bloss im Orient, sondern auch
in dem westlichen Teile des Reichs autokephal und ganz
selbständig war. Solche unabhängige Kirchen waren die Kirchen
von Ägypten, Syrien, Kleinasien, Pontus, Thracien, Macédonien,
Achaja, Nordafrika (letztere eine römische Provinz mit
Karthago als Centrum), Aquileja, Mailand, Gallien, Spanien und
Brittannien ; sie Avurden durch die Metropoliten, d. h. durch die
Bischöfe der Hauptstädte der römischen Provinzen und durch
die übrigen Bischöfe des Landes, in Synoden versammelt,
regiert. Eine solche autokephale Kirche Avar auch die römische.
Ihr Bischof Avar einer der Metropoliten, dessen metropolitani-
sche GeAvalt bloss auf die Provinzen des mittleren und
südlichen Italiens (provinciae suburbicariae) sich erstreckte. Diese
Kirchen Avaren alle voneinander ganz unabhängig. Die Römische

allein im Occident und die von Jerusalem, Alexandrien
und Antiochien im Orient Avurden wegen der Geschichte oder
der politischen Bedeutung ihrer Städte bloss mehr geehrt. Den
ersten Ehrenplatz unter diesen hatte die römische Kirche, da
Rom die Hauptstadt des ganzen römischen Reiches, oder „weil



— 101 —

sie der Sitz des Königs und Kaisers Avar", wie der 28. Kanon
des IV. ökumenischen Konzils sagt.

Dieser Primat war einfacher Primat der Ehre, nicht der
GeAvalt (honoris, non juridictionis oder potestatis), Avie unter
unabhängigen, majorennen Brüdern der älteste Bruder mehr
geehrt wird und eine moralische Superiorität übt, ohne dass

er deshalb ein Recht hat, seinen Willen den andern Brüdern
als Gesetz aufzudringen und eine GeAvalt gegen sie auszuüben.
Es ist wahr, dass die römischen Bischöfe schon seit dem IL
Jahrhundert, von Übermut und Herrschsucht bewegt, die den Römern
von Natur eigen war, den Anspruch erhoben, den andern
Bischöfen der Kirche gebieten und diese ihrem Willen und
ihrer Gewalt unterjochen zu können; aber ihre Versuche, dieses
Ziel zu erreichen, wurden energisch sowohl im Orient,
als im Occident von den Bischöfen der A~erschiedenen Landeskirchen

abgewiesen, die kühn ihre Selbständigkeit verteidigten.
So bekriegt der Bischof Polykrates von Ephesus mit den andern
Bischöfen von Kleinasien im IL Jahrhundert den Anspruch
Viktors, des Bischofs von Rom, der ihnen den Ritus der
römischen Kirche bei der Osterfeier aufdringen wollte. Ebenso
verwarfen im III. Jahrhundert die afrikanischen Bischöfe unter
der Leitung des Metropoliten ATon Karthago, Cyprianus, in ZAvei

Synoden (255 und 256) die Meinung des Bischofs von Rom,
Stephanus, A'on der Ketzertaufe, die er mit Drohungen in der
afrikanischen Kirche einführen wollte. Die Einheit der Kirche
bestand also Avährend der drei ersten Jahrhunderte, Avie die

obigen Thatsachen zeugen, nicht in einer Unterordnung der
einzelnen Kirchen unter einen Bischof, sondern in demselben
Glauben, den alle Kirchen bekannten, und in der gegenseitigen
Liebe der Christen und ihrer Bischöfe. Bloss die bedeutenderen
Metropoliten, der römische in erster Linie, dann der von
Jerusalem, der ATon Alexandrien und der von Antiochien, übten eine
moralische Superiorität aus Avegen der geschichtlichen oder
politischen Bedeutung ihrer Städte. Das war die Verfassung
der Kirche Avährend der ersten drei Jahrhunderte im Orient
und im Occident; es herrschte das System der autokephalen
Kirchen.

Wir kommen zu der Zeit von Konstantin dem Grossen bis

auf das Schisma (313—867).
Nach der Regierung Konstantins des Grossen fing der Oc-



— 102 —

cident langsam an, sich von diesem alten System der
autokephalen Kirchen zu entfernen, da es Rom mit der Zeit
gelang, alle einzelnen Kirchen des Occidents seinen Befehlen
unterzuordnen und alle kirchliche Gewalt in Besitz zu nehmen
und in seinen Händen zu konzentrieren. So kam es nach und
nach dazu, dass die einzelnen Landeskirchen des Occidents jede
Selbständigkeit und Selbstregierung verloren. Das geschah
aus verschiedenen Ursachen. Zuerst Avurden durch die
arianischen, monophysitischen und monotheletischen Streitigkeiten

des IV., V., VI. und VII. Jahrhunderts, Avelche grosse
Unruhen in der Kirche \Terursachten und die Bischöfe der
einzelnen Länder in Crefahr setzten, \Ton den andersdenkenden
Kaisern und Parteien verfolgt zu werden, diese Bischöfe ge-
ZAATingen, sich mit einander und mit grossen und mächtigen
Metropoliten eng zu ATerbinden, um gegen ihre Gegner einen

grossem Widerstand leisten zu können. Im Occident Avar es

natürlich, dass die dortigen Bischöfe in jenen sclvwierigen Zeiten
sich um den mächtigen Bischof ATon Rom konzentrierten, da
dieser der bedeutendste von allen Bischöfen des Occidents war,
dessen Kirche als die der Hauptstadt des Reiches ruhniAToll und
die alleinige occidentalische apostolische Kirche war ; sie Avurde

ja durch apostolische Wirksamkeit begründet, da es von Paulus
Avenigstens bekannt war, dass er in Rom das Evangelium
gepredigt hatte. Gegen die Arianer, Semiarianer, Monophysiten
und Monotheleten, die A7on ATerschiedenen byzantinischen Kaisern
unterstützt Avurden, kämpften die Occidentalen unter der Führerschaft

des Bischofs von Rom. Dies gCAvöhnte die Kirchen des

Occidents, zuerst freundliche Ratschläge, dann auch Befehle A*on

Rom anzunehmen. Die Allianz, die zuerst bestaud, wurde bald
durch Rangunterschiede in Unterordnung A'erwandelt. So kam
zuerst unter die GeAvalt von Rom die Kirche von Illyrien, die

später unter Leo Isauricus mit Konstantinopel vereinigt Avurde.

Diese Unterordnung der illyrischen Kirche unter Rom geschah mit
grosser SchAvierigkeit. Die afrikanische Kirche Aviderstand noch
im Anfang des V. Jahrhunderts jeder Unterjochung unter
die Macht des römischen Bischofs. Sie hat im Jahre 416 durch
das concilium milevitanum jede Appellation von afrikanischen
Klerikern an die kirchlichen Gerichte jenseits des Meeres (ad
transmarina judicia), d. h. an Rom \~erurteilt. Aber in den

Tagen von Leo L, um die Mitte des V. Jahrhunderts, kam auch



— 103 —

diese Kirche unter das römische Joch, als sie Hülfe und
Protektion bei dem mächtigen Bischof von Rom suchte gegen die

Vandalen, die Afrika erobert und verwüstet hatten. Die galli-
kanische Kirche widerstand länger den herrschsüchtigen
Ansprüchen der römischen Bischöfe, besonders in den Tagen ihres

grossen Bischofs Hilarius von Arelate. Auch die Bilderstreitigkeiten

im VIII. Jahrhundert übten einen ähnlichen Einfluss aus;
auch sie haben dazu beigetragen, die Macht der römischen
Bischöfe im Avestlichen Europa zu erhöhen, da damals die
Bischöfe des Occidents ein grosses Interesse hatten, einig und
miteinander verbunden dem Leo Isauricus und den übrigen
biklerstürmischen Kaisern zu Aviderstehen. Natürliches Centrum
der Bischöfe der Avestlichen Länder war aber der Bischof
\Ton Rom.

Eine zweite Ursache, die die Konzentrierung aller
kirchlichen Gewalt in die Hände der Päpste im Occident erleichtert
hat, Avar die, dass Rom die meisten der germanischen Völker
christianisierte, die seit dem V. Jahrhundert Eroberungen im
mittleren, westlichen und südlichen Europa machten : die
Vandalen, Goten, Burgunder, Longobarclen, Franken und
Angelsachsen. Diese Völker nahmen damals von Rom nicht bloss
das Christentum, sondern auch die Kultur, die Bildung, die
Wissenschaft, die Künste, kurz alles an. DesAvegen verehrten
sie Rom, und dies ist der Grund, Aveshalb sie es gern geduldet
haben, kirchlich von Rom regiert zu Averden. Die dritte Ursache
der Erhöhung Roms Avar, class auf dem römischen Thron Adele

tüchtige und zur Regierung geborene Männer sassen, die eine
ihrem Hochmute und ihrer Plerrschsucht gleiche Fähigkeit und
Charakterstärke hatten, und denen es gelang, nach und nach
alle einzelnen Landeskirchen des Occidents unter ihre Gewalt
zu bringen und jede Spur \~on Unabhängigkeit in ihnen zu ATer-

tilgen. Unter diesen Männern nehmen besonders drei den
ersten Rang ein : Leo L, Gregorius I. und Nikolaus I. So kam
es aus den oben entAviekelten Gründen und noch anderer
Ursachen \ron minderer Bedeutung Avegen dazu, class die alte
Verfassung der Kirche im Occident ATerändert Avurde, dass
das System der autokephalen, unabhängigen Kirchen dort
aufhörte und dass der übermütige und herrschsüchtige Bischof
von Rom, der seit dem VI. Jahrhundert Papst genannt Avurde,
die oberste und unbeschränkte GeAvalt in der occidentalen Kirche
und die ganze kirchliche Regierung in seine Hände nahm.



— 104 —

Im IX. Jahrhundert wurde das neue, alle Macht im Papste
konzentrierende Verfassungssystem, welches Aron der römischen
Herrschsucht ausging und die ganze occidentalische Kirche
der päpstlichen Willkür unterordnete, in den berüchtigten
Pseudoisidorianischen Dekretalen (décrétales pseudoisidorianae)
ausgedrückt und genau und auf bestimmteste Weise
ausgesprochen. Dieses Verfassungssystem, das jede Freiheit der
einzelnen Kirchen aufhob, alle Gewalt dem Centrum übergab,
alle andern, früher in rechtlichen Beziehungen gleichen Kirchen
der römischen unterjochte, die Kirchen, die früher Schwestern
waren, in Sklavinnen verwandelte, dieses Verfassungssystem hat
seit jenen Zeiten im Occident Avährend aller folgenden
Jahrhunderte geherrscht und ist dort bis auf diese Stunde das
dominierende geblieben. So hat sich der päpstliche Despotismus
gebildet, der bis auf den heutigen Tag die occidentalische
Kirche unterdrückt, dessen Druck besonders während des Mittelalters

fühlbar geAvesen ist, als dieser Despotismus den Zenith
seiner Macht erreichte. Wir meinen diejenige Zeit, als die
Päpste ihren Willen seihst den Kaisern und Königen aufzAvangen,
die sie willkürlich auf den Thron erhoben oder A~on ihm
entfernten, den Staat ganz unterjochten, durch die unmenschliche
und schreckliche Inquisition die GeAA'issen unterdrückten,
unzählige Opfer, die ihre Herrschaft bedrohten, auf die Scheiterhaufen

warfen, und den Fortschritt der Wissenschaften und
die EntAvicklung der politischen Freiheiten der Völker seit den
Zeiten der Renaissance bis auf unsere Tage auf jede mögliche
Weise zu verhindern suchten.

Aber noch heute, Avenn auch die Zeiten sich verändert
haben, und der Staat jede geistliche Willkür beschränkt, sitzt
der päpstliche Despotismus Avie ein Ephialt auf der Brust der
katholischen Völker und ist ein erklärter Feind jedes
Fortschrittes, jeder freien EntAvicklung dieser Völker, soAvohl auf
kirchlichem Gebiete als auch in ihrem politischen,
Avissenschaftlichen und socialen Leben. BeAveise sind die berüchtigte
Encyklika Gregors VI., die jede Freiheit und jeden Fortschritt
anathematisierte, die Encyklika von Pius IX. und sein Syllabus
desselben Geistes, das Dogma der päpstlichen Infallibilität,
Avelches dem päpstlichen Despotismus die Krone aufsetzte, und
die Encyklika des jetzigen Papstes Leo XIIL für die reaktionären,
lichtscheuen und jeder Avahren, freien, humanistischen Bildung



— 105 —

feindlichen Jesuiten und für die veraltete, scholastische
Philosophie von Thomas Aquinatus. Deshalb befinden sich alle
Staaten überall im Avestlichen Europa in feindlichem Verhältnis
zu den herrschsüchtigen Ansprüchen des Papsttums und sind

gezwungen, alle jesuitischen und ähnlichen mönchischen Orden,
die den päpstlichen ZAvecken dienen, zu verfolgen und aus
ihren Ländern auszutreiben. Deshalb protestieren überall gegen
diesen päpstlichen Despotismus die Gelehrten aller Länder und
alle freisinnigen katholischen Theologen und Staatsmänner,
Aveil er ein Hindernis gegen jede Avahre EntAvicklung, gegen
jeden gesunden Fortschritt der Kirchen und der Völker
überhaupt ist. Aus diesem Grunde erklärt sich auch die gegen das

jesuitische Papsttum gerichtete Erhebung der Altkatholiken, die
die Blüte der Katholiken sind, und zu ihren Führern die
bedeutendsten neuern katholischen Theologen zählen. Da sieht

man, wohin das System der Konzentrierung aller kirchlichen
GeAvalt in die Hände eines, des Papstes, und das Verlassen des

Systems der autokephalen, unabhängigen Landeskirchen, Avelches,
AAie Avir gesehen haben, das älteste System der kirchlichen
Regierung war, im Occident geführt hat

Gehen wir jetzt zum Orient über. Im Orient setzte sich
in den Zeiten von Konstantin dem Grossen bis auf das Schisma
(313—860) dasselbe alte System in der kirchlichen Regierung
fort, nämlich das System der unabhängigen, autokephalen
Kirchen, die bloss durch denselben Glauben und die gegenseitige
Liebe der Christen und ihrer Bischöfe vereinigt waren. So waren
unabhängig voneinander die Kirchen aller Länder, die auch
politisch fast ganz selbständige Teile des grossen Reiches waren,
da die kirchliche Teilung der politischen im Orient folgte,
nämlich die Kirchen Thraciens, Syriens, Ägyptens und der
übrigen orientalischen Diöcesen. Die grossen Patriarchate des

Orients sind die von Konstantinopel, Antiochien und Alexandrien,

zu welchen durch Theolodosius II. auch das von
Jerusalem zugezählt Avurde. Die drei letzten Patriarchate waren
damals nicht Avie jetzt unbedeutend, sondern sie zählten eine

grosse Menge A*on Bischöfen und Millionen A'on Christen. Unter
dem Patriarch A'on Alexandrien standen 110, unter dem von
Antiochien 170 und unter dem von Jerusalem 90 Bischöfe. Kein
Patriarch durfte sich in die Angelegenheiten des andern Patriarchats

einmischen. ZAvar hatte der Patriarch von Konstantinopel



— 106 —

die ehrenvollste Stelle inné, da diese Stadt eine königliche war,
und er kam in der Rangordnung als der zweite nach dem Patriarch

von Rom, aber Avie die Bischöfe des Orients dem römischen
Bischof die ersten Ehren zwar zeigten, aber ihm keine
Einmischung in ihre Angelegenheiten erlaubten, so ehrten siezwar
auch den Patriarch atoii Konstantinopel als den ersten Bischof
des Orients, erkannten ihm aber keine Gewalt über die übrigen
an. Alle einzelnen Landeskirchen betrachteten sich wie Schwes-
tern mit gleichen Rechten. Die römische und die
konstantinopolitanische Kirche ehrten sie bloss als die altern Schwestern.
Selbständig Avar auch die Kirche \Ton Cypern, als eine solche
auch durch den VIII. Kanon der III. ökumenischen Synode
anerkannt (431). Selbständig und unabhängig waren auch die
Kirchen der übrigen christlichen Völker, der Armenier, Iberer
Abessinier etc. Jede dieser Kirchen regierte ihre eigenen Sachen
selbst, und man betrachtete es als ungesetzlich und unpassend,
sich in die Angelegenheiten einer fremden Kirche einzumischen.
Dies sagt bestimmt der IL Kanon der II. ökumenischen Synode:
„Die Bischöfe einer jeden Diöcese (eine Diöcese, d. h. einen
eigenen Kirchensprengel, bildete jedes Patriarchat und jede
Landeskirche") dürfen sich in fremde Kirchen nicht einmischen,
und die Kirchen nicht untermengen, sondern gemäss den
Canones soll der Bischof von Alexandrien allein Ägypten
regieren, die von Syrien Syrien allein leiten" etc. Und der
XXXIV. apostolische Kanon sagt : „Die Bischöfe eines jeden
Volkes sollen den ersten Bischof unter ihnen als solchen
anerkennen und dieser soll als Haupt die Führerschaft haben."
Die kirchliche Teilung sollte immer der politischen Teilung
des Staates folgen, cl. h. „es sollte mit den politischen und
öffentlichen Formen auch die Ordnung der kirchlichen Kreise
übereinstimmen", wie der XVII. Kanon der IV. ökumenischen
Synode sagt. Die eine kirchliche Diöcese sollte also sich in
das Gebiet der andern nicht einmischen. Als deshalb Julius von
Rom sich in die Angelegenheiten der orientalischen Kirchen
einmischen und beAvirken wollte, dass die von den Semiarianern
ausgetriebenen Bischöfe in ihre Residenzstädte Aviederkehren sollten,
duldeten es die Orientalen nicht, wie der Kirchenhistoriker
Sokrates in seiner Kirchengeschichte sagt. Und als wegen eines
Streites in betreff der Wahl des Nektarius von Konstantinopel
die italienischen Bischöfe an diesem Streite teilzunehmen



— 107 —

AVünschten, wurde ihre Einmischung noch einmal als eine
nicht kompetente verworfen. Die Orientalen protestierten auch

gegen Innocentais L, als er wegen der Unruhen, die aus Anlass
der Austreibung und des Exils des Chrysostomos ausbrachen,
seinen Willen dem Orient aufzwingen wollte (Sozomenus hist,
eccles. VIII, 28). Im allgemeinen herrschte das Prinzip, class

die Avestlichen Bischöfe allein die Avestlichen Kirchen, die
orientalischen die orientalischen Kirchen regieren durften.
Deshalb schrieb Constantins den occidentalischen Bischöfen der
Synode von Arrminum im Jahre 359 (Mansi, III, 259), class sie

nichts, die Orientalen betreffend, entscheiden sollten, weil dies

von diesen als ein geraubtes Recht betrachtet werden würde.
Wenn aber Fragen von allgemeinem Interesse, die die ganze
Kirche betrafen, aufgeworfen wurden, dann schrieben sich
einander darüber die Patriarchen (als ein solcher im Occident
galt der Bischof von Rom) und die andern Vorsteher der
übrigen selbständigen, autokephalen Kirchen, und die einen
suchten die Meinung der andern kennen zu lernen. Und wenn
es nötig war, beriefen die Kaiser von Konstantinopel, da diese
Stadt das politische Centrum des Reiches war, die allgemeinen,
ökumenischen Synoden, zu Avelchen Repräsentanten aus allen
Kirchen der christlichen Welt kamen. Diese ökumenischen
Synoden vertraten die allgemeine, im ganzen Erdkreise
verbreitete Kirche. Da sie aber im Oriente und in griechische
Städte einberufen wurden (Nicäa, Konstantinopel, Ephesus,
Chalcedon), waren gewöhnlich viele griechische und sehr wenig
occidentalische Bischöfe anAvesencl, und der Anteil des Occidents
und des Papstes sehr schwach. Man fragte in ihnen nicht viel
nach dem Willen des römischen Bischofs. Die erste ökumenische
Synode wurde ohne jeden Einfluss von Rom einberufen; die
zweite hatte unter ihren Präsidenten einen Bischof, der in Rom
nicht anerkannt wurde (Meletius) ; die fünfte protestierte gegen
Vigilius, Bischof von Rom, der ihre Entscheidungen nicht
annehmen wollte ; die sechste verurteilte als Häretiker Monothelet,
den Papst Honorius und die Quinisexta verdammte viele
Verordnungen der römischen Kirche. Diese zahlreichen Facta
zeigen ganz offenbar, class damals die Meinung des Bischofs
von Rom als nicht verpflichtend betrachtet wurde, und dass,
als die Orientalen mit andern Bischöfen eine ökumenische
Synode bildeten, sie päpstliche Meinungen zu verurteilen und



— 108 —

Päpste als Häretiker zu anathematisieren kein Bedenken trugen.
Alles dieses beweist, dass in den Zeiten von Konstantin dem
Grossen bis auf das Schisma im Orient sich das System der
autokephalen Kirchen fortsetzte ; class viele einzelne Landeskirchen

voneinander ganz unabhängig existierten ; dass der
allgemeine Glaube und die gegenseitige Liebe allein sie einigte;
dass sie zwar einige Kirchen, wie die von Rom, Konstantinopel,
Alexandrien, Antiochien und Jerusalem, als ältere SchAvester-
kirchen mehr ehrten, aber ihnen keine grössere Gewalt
zuerkannten, und dass die ökumenische Synode allein, Avelche die
ganze Kirche des Erdkreises repräsentierte, als die oberste
kirchliche Behörde betrachtet wurde, der alle gehorchen sollten.
Das war die kirchliche Verfassung in jenen Zeiten.

Wir können jetzt zu den Zeiten nach dem Schisma
übergehen (867—1453).

Vom Schisma bis auf die Eroberung von Konstantinopel
finden AAir in unserer orientalischen Kirche wieder dasselbe
System der autokephalen und unabhängigen Kirchen herrschend.
Die vier Patriarchate betrachteten sich auch in diesen Zeiten
als selbständig und voneinander ganz unabhängig und auto-
kephal. Die Kirche von Cypern war auch unabhängig und
regierte sich selbst. Zwar geschah es manchmal wegen der
Einfälle und der Eroberungen der Araber im Anfange, dann
der Seiducken, der Kreuzfahrer und der Mameluken, dass die
Patriarchen von Alexandrien, Antiochien und Jerusalem, wie
auch der Erzbischof Axon Cypern, atoii ihren Residenzen zu fliehen
und in Konstantinopel zu verweilen gezwungen wurden ;

dass ihre Nachfolger oft hier, in dieser Stadt, durch die Sorge
des ökumenischen Patriarchen und nach seinem Fingerzeig
erwählt und dass diese Kirchen auf einige Zeit aus diesen
Ursachen von Konstantinopel aus geleitet wurden; aber dies

geschah nur ausnahmsweise wegen der schwierigen, gefahrvollen

Zeiten und nur so lang, als dieser Zustand dauerte. Was
damals geschah, war eine Folge der Not und geschah nach
einfacher Gewohnheit, die die ausserordentlichen, schwierigen
Umstände aufdrangen, nicht nach einem kirchlichen Kanon.
Dem Prinzipe und dem Kirchenrecht nach, setzte sich die
Unabhängigkeit und Selbständigkeit dieser Patriarchate und Kirchen
auch in jenen schlimmen Zeiten fort, und gesetzlich existierte
sie, und die aus den Umständen aufgezwungenen Ausnahmen



_ 109 —

annullierten die kanonischen Bestimmungen und ihre alten Rechte
keineswegs. Deshalb beeilten sich immer diese Patriarchate
und die Kirche atoii Cypern, wenn die Umstände es erlaubten,
Gebrauch von ihren Rechten zu machen und ihre Selbständigkeit,

Unabhängigkeit und Selbstregierung zu reklamieren.
Die Selbständigkeit in der kirchlichen Regierung erwarben
mit der Zeit auch diejenigen Völker, die in diesen Zeiten,
durch Einwirkung der griechischen Kirche, das Christentum

annahmen, die Bulgaren, Serben und Walachen. Die
Bulgaren wurden kirchlich unabhängig in den Tagen ihres Königs
Simeon I. (888—927). Damals Avurde der Erzbischof von Ochris
als autokephal A'on dem ökumenischen Patriarch anerkannt.
In dieser Stadt hatten die Bulgaren in jener Zeit ihr politisches
und kirchliches Centrum (932, Farlati illyricum sacrum VIII,
155). Die Walachen Avaren zuerst mit den Bulgaren vereinigt,
später aber wurden auch sie politisch und kirchlich unabhängig.
Die serbische Kirche wurde autokephal unter Theodor Laskaris I.
und unter dem Patriarch Germanos mit dem Erzbischof von
Ipekium als Vorsitzender. Es Avurde gemäss dem in der
orientalischen Kirche immer geltenden Grundsatze, dass die kirchliche

Regierung und Ordnung der politischen folgen soll, als
recht und passend betrachtet, dass jedes Volk, Avenn es politisch
unabhängig Avar, auch die kirchliche Selbständigkeit besitzen
sollte.

Es ist also ganz offenbar durch das obige beAviesen, dass
auch in diesen Zeiten, vom Schisma bis auf die Eroberung von
Konstantinopel, in der Regierung der orientalischen Kirchen
das System der autokephalen Kirchen herrschte.

Wir sind bei den Zeiten nach der Eroberung von Konstantinopel

(1453) angekommen.
Nach der Eroberung von Konstantinopel erlitt die kirchliche

Verfassung in der orientalischen Kirche keine Veränderung,
und sie konnte auch keine erleiden ; denn die Regierungsordnung
in unserer Kirche, die seit den ersten christlichen Jahrhunderten
geherrscht hat und durch ökumenische Synoden bestimmt und
bestätigt wurde, ist immer in Ehren geblieben und herrscht
noch, und niemand bei uns dürfte die Grundpfeiler und die

Prinzipien der kirchlichen Verfassung erschüttern. Diese
Grundpfeiler und Prinzipien, die wir schon kennen, sind das

System der unabhängigen, autokephalen Kirchen. Die orthodoxen



— 110 —

Kirchen haben alle Dogmen, die von den sieben ökumenischen
Synoden verkündigt wurden, und überhaupt den A'on den
Vätern überlieferten Glauben und die Canones, die die
Verfassung, den Kultus und die kirchliche Disciplin bestimmt haben,
streng behalten.

Den Grundsätzen gemäss, die seit den ältesten Zeiten
in der orientalischen Kirche herrschten, regierte sich unsere
Kirche auch in den Zeiten nach der Eroberung ATon Konstantinopel.

Die vier Patriarchate waren auch in diesen Jahrhunderten

voneinander unabhängig und autokephal. Zwar wurde
Avegen der schlimmen Zeiten der Zustand der Patriarchate
von Alexandrien, Antiochien und Jerusalem oft so elend, der
Mangel an gebildeten Klerikern ein so grosser, und die
Zahl ihrer Bischöfe so gering, dass sie nicht immer im stände

waren, ihre Angelegenheiten selbst zu leiten. Deshalb
verweilten, wie auch in früheren ebenso schwierigen Zeiten, ihre
Patriarchen oft in Konstantinopel und von dorther wurde
manchmal ihre Regierung geleitet. Selbst die Wahl dieser
Patriarchen geschah manchmal wegen der oben erwähnten schwie-
rigen Zeiten und wegen des barbarischen Drucks der Herrscher
von Ägypten, Palästina und Syrien, in Konstantinopel nach
dem Rate des ökumenischen Patriarchen und seiner Synode.
Aber dies alles geschah ausnahmsweise und provisorisch, aus
Not der Umstände, nicht nach einem positiAxen Rechte. Dem
Prinzipe und der kirchenrechtlichen Theorie nach und gemäss
den Canones und der seit den ältesten Zeiten herrschenden
Sitte, wurden die vier Patriarchate immer als autokephal,
voneinander unabhängig und ganz in der eigenen Regierung
selbständig betrachtet. Deshalb, wenn diese Patriarchate es

konnten und die nötige Zahl von Bischöfen hatten, um Synoden
zu berufen, den Patriarch zu wählen und ihre kirchlichen
Angelegenheiten zu leiten, machten sie gleich Gebrauch von allen
diesen Rechten. Deshalb befand sich der Patriarch Aron

Jerusalem, der seit den Tagen von Germanus IL (1518) das Glück
hatte, Adele tüchtige Kleriker und eine genügende Zahl von
Bischöfen um sich zu haben, selten in der Notwendigkeit, die
freundliche und brüderliche Hülfe des ökumenischen Patriarches
zur Leitung seines Patriarchats zu suchen. So oft er aber von
ihm eine willkürliche und antikanonische Einmischung in sein
Patriarchat bemerkte, die seine Unabhängigkeit und Selbstän-



— Ill —

digkeit bedrohte, scheute er sich nicht zu protestieren. Als
im Jahre 1866 Cyrill der Byzantiner, Erzbischof von Sina,
Avelche Stadt seit der alten Zeit als dem patriarchalischen Kreise
von Jerusalem gehörend betrachtet wurde, gegen die Ordnung
in Konstantinopel und nicht in Jerusalem die Weihe empfing,
und, als er mit den Mönchen in Streit geriet, er als Richter nicht
den Patriarch A'on Jerusalem, sondern den von Konstantinopel
anrief, verurteilte der Patriarch von Jerusalem, Cyrill IL, diese

ungesetzliche Einmischung des ökumenischen Patriarchs. Und
nachdem er Cyrill den Byzantiner verdammt hatte, erklärte er
durch eine jerusalemische Synode im Jahre 1867, dass die Ader

Patriarchen autokephal sind, und die Bischöfe der orthodoxen
Kirche die ökumenische Synode allein und keinen andern in
der Welt als oberste Behörde und als höchsten Richter
anerkennen. Auch in Alexandrien erfolgte die Wahl des letzten
Patriarchen Photius durch den alexandrinischen Klerus und das

Volk, unabhängig von jedem fremden Einfluss, und die Ver-
Avaltung des Patriarchats ist ganz unabhängig von jeder andern
geistlichen Gewalt. Ebenso erreichten die letzten Unruhen, die
in Antiochien Avegen der Wahl des Meletius ausbrachen,
einen so hohen Grad, Aveil die arabischen Bischöfe Syriens,
von der russischen Politik bewegt, die die Schwächung des
Hellenismus in Syrien und Palästina durch die Erhebung der
den Russen gehorchenden arabisch sprechenden Orthodoxen
Syriens sucht, sich auf die Selbständigkeit und Unabhängigkeit
des antiochenischen Thrones stützten, und hinter diesem Recht
alle von ihnen in der Wahl begangenen Ungesetzlichkeiten zu
verbergen suchten.

Auch die Unabhängigkeit der Kirche von Cypern Avurde
bis auf den heutigen Tag gerettet. Die Bischöfe von Cypern
mit ihrem in Leukossia Avohnenden Erzbischof regierten immer
und regieren bis jetzt die kirchlichen Angelegenheiten der Insel
als unabhängige Bischöfe, keiner fremden kirchlichen Behörde
gehorchend. Nach dem Tode des letzten Erzbischofs Sophronius
brach ein heftiger Streit aus wegen der neuen Wahl, und der
cyprische Klerus und das Volk teilten sich in zwei feindliche
Heere. Die eine Partei Avollte den ökumenischen Patriarch als
Richter anrufen. Da aber die andere Partei nicht dasselbe
that, konnte der Patriarch nichts thun, weil ipso jure ungerufen
niemand sich in die innern Streitigkeiten der cyprischen Kirche



— 112 —

einmischen kann. Der ökumenische Patriarch hat ZAvar die
ersten Ehren unter den griechischen Bischöfen, aber er kann
aus eigener Gewalt sich in die Sachen der andern Kirchen
nicht mischen.

Auch die anderen orthodoxen Völker, die Russen, die Orthodoxen

in Österreich, die Serben, die Walachen und die
Bulgaren bekamen gemäss den in der orientalischen Kirche immer
geltenden Grundsätzen als unabhängige Staaten selbständige,
unabhängige, autokephale Kirchen, da nach dem VII. Kanon
der IV. ökumenischen Synode und nach dem, was Photius
sagt, „die kirchliche Regierung und besonders die Teilung der
Kirche in verschiedene Diöcesen sich geAvöhnlich gemäss der
politischen Teilung des Staates und den politischen Diöcesen
verändert" (in ep. ad Nicolaum), Avomit auch der XXXIX.
apostolische Kanon übereinstimmt, der aussagt, dass „die
Bischöfe eines jeden Volkes den ersten Bischof unter ihnen
anerkennen und dieser die Führerschaft haben soll". Einige
unter diesen Völkern hatten schon vor der Eroberung ihre
kirchliche Unabhängigkeit geAvonnen. So die Serben, Bulgaren
und Walachen. Sie verloren zwar später diese Selbständigkeit
unter dem Patriarch Samuel I. (1766—1767), als die serbischen
und bulgarischen Bischöfe selbst Avegen der Unterdrückungen
der türkischen Paschas, wie der Geschichtschreiber Sergius
Makräus (bei Sathas, mittelalt. Bibliothek, IU, 251) sagt, die
Protektion und unmittelbare Fürsorge des ökumenischen
Patriarchen durch Briefe suchten, aber dieselben Völker haben,
als sie am Ende des ATorigen Jahrhunderts ihre politische
Unabhängigkeit geAvannen, mit A'ollem Recht auch die kirchliche
Selbständigkeit gesucht und bekommen. DesAvegen kann niemand
sie tadeln. Man kann bloss die Bulgaren tadelnsAvert finden,
nicht weil auch sie ihre kirchliche Unabhängigkeit haben
Avollten, sondern Aveil sie sich nicht damit begnügten, eine
unabhängige Kirche oder Exarchie in Bulgarien zu gründen, im
Gegenteil, weil sie den sonderbaren Anspruch erhoben, dass
ihre Kirche sich in das ganze europäisch-türkische Reich
erstrecke, alle in diesem Reiche Avohnenden Bulgaren mit
Konstantinopel als Centrum umfassend. Sie Avollten nämlich, dass
in der Türkei ZAvei Kirchen, die griechische und die bulgarische,
parallel existieren sollten, von denen jede ihr Centrum in
Konstantinopel haben Avurde. In der türkischen Hauptstadt sollten



— 113 —

der griechische Patriarch und der bulgarische Exarch (ein
zweiter Patriareh!) ihren Sitz haben, und in jeder europäischtürkischen

ProAinz von Thracien und Macédonien sollten zwei
Bischöfe parallel, ein Bulgare und ein Grieche, eingesetzt werden;
die Griechen würden dem griechischen Bischof und die
Bulgaren dem bulgarischen gehorchen. Dadurch aber wären die
orthodoxen Christen einer und derselben Stadt kirchlich ganz
voneinander getrennt worden. Das ist unerhört, und etwas
Ähnliches ist in der Geschichte der Kirche nicht zu finden.
Die Canones verbieten bestimmt, dass zwei Bischöfe in
derselben Stadt seien (VIII. Kanon der I. ökumenischen Synode
und der XVI. Kanon der A und B Synode). Deshalb verurteilte
der ökumenische Patriarch Anthimus VI. durch eine grosse
Synode in Konstantinopel im Jahre 1872, an Avelcher auch die
andern Patriarchen teilnahmen, die Bulgaren als Schismatiker,
Aveil sie im selben .Jahre Avillkürlich, gegen die Canones und
mit GeAvalt eine solche, bloss durch ein sultanisches Firman
eingesetzte unkanonische Kirche gründeten, und einen Exarch
(Gegenpatriarch) in Konstantinopel einsetzten.

Die Russische Kirche, Aveil sie das Licht des Evangeliums
Aron Konstantinopel nahm und lange Zeit die Protektion und
Fürsorge des ökumenischen Patriarchen Avegen des damaligen
barbarischen Zustandes des russischen Volkes nötig hatte, stand
während der ersten Jahrhunderte nach Bekehrung der Russen

unter der Oberhoheit des Bischofs von Konstantinopel. Es Avollte

ZAvar im Jahre 1051 Jaroslav, der Nachfolger von Vladimir,
die russische Kirche selbständig machen, Avie er das Recht
hatte, weil ein unabhängiger Staat nach den Prinzipien der
Regierung der orthodoxen Kirche auch eine unabhängige
Kirche haben darf, aber seine Nachfolger, die den elenden
Zustand des Volkes sahen, aber grossen Nutzen für die russische
Kirche von der Fürsorge des ökumenischen Patriarchen hofften,
folgten dem Beispiele Jaroslavs nicht. Deshalb Avurde die
russische Kirche erst am Ende des XVI. Jahrhunderts (1589)
autokephal, als der frühere Metropolit von Moskau durch Jeremias IL
zum Patriarchen von Russland ernannt wurde. Dieses russische
Patriarchat hörte aber im Jahre 1721 auf, als Peter der Grosse
statt desselben die Heilige dirigierende Synode der russischen
Kirche einführte, die früher in Moskau und jetzt in Petersburg
ihren Sitz hat.

Revue intern, de Theologie. Heft 37, 1902. 8



— 114 —

Autokephal wurde seit dem Jahre 1740 auch die Kirche
der Orthodoxen Österreichs, die aus vielen Millionen bestand.
Während sie früher unter dem ökumenischen Patriarch stand,
trennte sie sich später von ihm, zwar nicht um den Glauben,
sondern um die Regierung zu ändern. Sie wurde getrennt in
drei unabhängige orthodoxe Kirchen, und zwar in die der
österreichischen Serben unter dem Erzbischof von Karlowitz,
in die der österreichischen Walachen unter dem Erzbischof
\Ton Hermannstadt und in die der orthodoxen Bewohner
(Walachen und Ruthener) von Bukowina unter dem Erzbischof atou
Tzernowitz. Alles dies geschah gemäss dem Geiste der
orthodoxen Kirche. Die Russen, die Orthodoxen Österreichs, die
Serben, die Walachen und die Bulgaren, als politisch
unabhängige Staaten, sollten auch autokephale Kirchen haben.

Auch die Griechen, als sie nach einem ruhmvollen Kampf
(1821—1829) ihre Freiheit gewannen und den griechischen
Staat gründeten (1830), suchten ganz natürlich, dass die
hellenische Kirche unabhängig und autokephal Averde. Es
mussten auch hier dieselben Grundsätze herrschen, es musste
die „Teilung in kirchliche Diöcesen den politischen und öffentlichen

Formen und Teilungen der staatlichen Regierung folgen"
(Photius). Die Bischöfe von Griechenland sollten eine selbständige

Kirche bilden und eine eigene, ganz unabhängige, höchste
nationale kirchliche Behörde haben. Wenn Griechenland nach
der politischen Befreiung kirchlich noch unter dem Patriarch
stände, der vom Sultan abhängig ist und dessen Ordre pünktlich
auszuführen oft gezAvungen ist, so würde es kirchlich mittelbar
vom Sultan abhängig bleiben. Das konnten die freien Griechen
nie dulden. Aus demselben Grunde würden die Streitigkeiten
zwischen dem neuen griechischen Staate und dem unter den
Befehlen des Sultans stehenden Patriarch kein Ende haben.
Deshalb erklärten sich die bedeutendsten Männer unter den
Griechen, Politiker, Kleriker und Gelehrte, für die Idee, dass
der politischen Unabhängigkeit Griechenlands auch die
Unabhängigkeit ihrer Kirche folgen sollte. Diese Meinung sprach
schon ATor dem Jahre 1821 der grosse Koraes aus, der der
bedeutendste unter den griechischen Gelehrten der neuern Zeiten
ist (siehe Politische Ratschläge von Koraes in dessen Leben,
von Therianos, III, 134). Unter den Avärmsten Verteidigern
dieser Meinung Avaren auch Pharmakides, Bambas, Constantas,



— 115 —

Ducas, die die gelehrtesten unter den damaligen Klerikern
waren, wie auch alle Bischöfe von Griechenland. Dieser
Meinung gemäss, die alle richtig denkenden Griechen teilten und
nach den Grundsätzen und Canones, die immer seit den ältesten
Zeiten die Regierung der orthodoxen Kirchen leiteten, und
gemäss dem, was auch in allen andern Staaten geschah, die
orthodoxe Kirchen umfassten, wurden alle Bischöfe Griechenlands

nach Nauplia im Jahre 1833 von der griechischen
Regierung einberufen, und da erklärten sie feierlich die
Unabhängigkeit der Kirche von Hellas. Damals Avurde auch eine
Synode aus fünf Bischöfen gesetzlich eingesetzt, die das Werk
an die Hand nahm, die Kirche Aron Griechenland als selbständige,
in Sachen der Religion ganz unabhängige höchste Behörde zu
regieren. Es Avurden die nötigen Gesetze für den neuen
Zustand der Kirche im Königreiche herausgegeben, nämlich die
Konstitution der Kirche, das Gesetz über die Bischöfe, die
Gesetze über die Klöster und andere. Diese kirchliehe
Unabhängigkeit Griechenlands wurde auch in der politischen
Konstitution des Jahres 1844 durch deren zwei erste Artikel
bestätigt, die in die Konstitution des Jahres 1864
aufgenommen wurden. Die Konstitution der Synode des Jahres 1833

wurde in einigen Bestimmungen nach der Herausgabe des

Synodicos Tomos im Jahre 1852 A^erändert, durch den der
ökumenische Patriarch die neue kirchliche Ordnung in Griechenland

anerkannte. Die neue kirchliche Konstitution nahm einiges
an, Avas der Patriarch forderte, nicht aber alles. Sie blieb im
Avesentlichen nach ihren Grundlagen dieselbe. In Griechenland
geschah also im Jahre 1833, Avas auch in der ganzen übrigen
orthodoxen Welt geschehen Avar. Es geschah, was geschehen
sollte, was die Canones und die von Anfang an Avährend so vieler
Jahrhunderte herrschende Gewohnheit forderten, und was vor
1833 und nach diesem Jahre bei allen orthodoxen Völkern,
Russen, Orthodoxen Österreichs, Serben, Walachen, Bulgaren
bestand. Griechenland konnte nicht eine Ausnahme machen. Wenn
eine solche Ausnahme gemacht worden wäre, so wäre es etwas
Unrichtiges geAvesen, etAvas, das gegen die Grundsätze der
Regierung der orthodoxen Kirchen gewesen wäre.

Athen. Prof. A. Diomedes Kyriakos.
(Schluss folgt.)


	Das System der autokephalen, selbständigen orthodoxen Kirchen

