Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Artikel: L'erreur par les mots

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403527

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ERREUR PAR LES MOTS.

L

« Tout homme est menteur» dit I'Ecriture!). De méme,
tout mot est trompeur: il est trompeur, d’abord en ce sens
qu'il n’a pas la force nécessaire pour exprimer exactement et
adéquatement 1l'idée ou l'objet dont il est censé la représenta-
tion, ensuite en ce sens que, outre cette faiblesse native et
inévitable, i1 tend souvent, soit par une mauvaise conforma-
tion, soit par la faute de notre esprit, a nous donner une idéc
erronée des objets.

Habent sua fata vocabula. Telle est la destinée des mots:
d'une part, ils ont pour vocation de pénétrer, malgré leur
infériorité matérielle, dans le monde supérieur de l'esprit et
d’'y jouer un réle important; et, d’autre part, soumis aux lois
de la matiére, ils restent forcément au-dessous de leur vocation
et souvent méme ils lui sont gravement infideles.

Cette question n'est qu'un des aspects, ou plutdt un
des contre-coups de la grande Ilutte de lesprit et de la
matiére. Aussi, lorsque nous voulons nous exprimer et que,
soit par suite de la pauvreté de la langue, soit par maladresse
de notre esprit, nous ne trouvons pas le terme propre, recou-
rons-nous a la quantité pour essayer de suppléer a la qualité;
alors nous accumulons les mots, mais sans triompher toujours
de la difficulté: d'out le proverbe «déluge de mots, désert
d'idées». C'est ainsi qu'il y a un prétendu savoir, verbal,
creux et souvent erroné, qui nous montre non les choses, mais
leur ombre, non la vie, mais le mécanisme apparent, la pho-
tographie plate et morne, sans donner le stéréoscope qui fait
de la photographie une réalité et une vérité, ou les distances

1Y Rom. 111, 4.



— B4 —

et les reliefs sont percus et ou le mouvement et la vie ap-
paraissent.

Transmettre comme sains des mots infirmes, les trans-
mettre sans les comprendre et sans les faire comprendre, c'est
multiplier des accumulateurs d’erreurs, c’est fortifier la tra-
dition du mensonge, c'est faire circuler dans la société des
principes d'empoisonnement d'autant plus dangereux que sou-
vent les mots font plus d’effet que les choses, et que les for-
mules exercent plus d'attraction que les vérités mémes. Ce
régne des mots qui assujettit souvent jusqu'aux meilleurs
esprits et qui réduit en esclavage les vérités les plus impor-
tantes, est désastreux; il est méme d’autant plus néfaste que
souvent il est confondu avec la foi. Que d’esprits, encore pri-
mitifs, prennent en effet pour la foi les raisonnements d’'enfants
qu'ils continuent par routine (par tradition, pensent-ils), les
grossieres méprises de leur intelligence naive, paresseuse ou
gauche, les enfantillages qu’ils croient sérieux parce qu’ils les
croient sérieusement, mais qui n’en sont pas moins des illu-
sions de mots !

M. Faguet a dit: «Ce qui- est difficile, c’est de savoir
quelle est 'erreur du temps, et ce qui est extrémement malaisé
et rare, c'est d’aider le public & en sortir.» Peut-étre cette
pensée serait-elle plus juste, si la tiche en question était
déclarée importante plutdt que difficile. Qu'il soit important de
savoir quelle est l'erreur du temps et quels sont les moyens
d'y remédier, nul n’en saurait douter. Mais que cela soit si
difficile, non. 11 est évident, en effet, que la grande errcur de
notre époque c'est la prédominance des mots sur les idées, et
que le grand remede serait la prédominance des idées sur les
mots. Je m’abstiens a dessein des mots «matérialisme» et
« spiritualisme », parce que, comme tous les mots en zswme, ils
sont obscurs et qu'on en peut facilement abuser. Mais que les
matérialistes eux-mémes veuillent bien examiner de prés mon
assertion dans les termes mémes auxquels elle est réduite ; je
me persuade qu'ils la trouveront exacte.

Il serait aisé, je crois, de montrer que la plupart des pen-
seurs ont signalé ce mal comme capital et qu’ils ont été
préoccupés de ses consg€quences.

Sans remonter jusqu'a la Logique de Port-Royal, qui con-
tient sur ces matieres des observations tres judicieuses et



toujours trop oubli¢es?), je puis, pour m'en tenir aux auteurs
contemporains, citer, entre autres, les ouvrages suivants: Le
pouvoir des mots, par A. Le Roy (1873); Le Psittacisme et la
pensée symbolique, psyvchologie du nominalisme, par L. Dugas
(1896) ; Antinomies linguistiques, par M. Victor Henry (1896).

Ce dernier observe trés justement que le langage n’est
jamais adéquat a son objet; que le peuple, faisant les langues
d’apres les analogies qu'il percoit entre les choses, les idées
et les mots, fait des métaphores et non des dquations ou for-
mules algébriques; que les linguistes et les philologues qui
ensuite prennent ces métaphores pour des équations, se trom-
pent gravement ; qu'un mot suffit pour dresser une idole, mais
qu’il faut plus d'un sermon pour la renverser; qu'en outre
nous ne pensons pas tous de méme les mémes mots; que trés
souvent on ne pense pas exactement ce qu’on dit, et qu'on ne
dit pas exactement ce qu'on pense; qu'ainsi notre langage
flotte autour de notre pensée, et notre pensée autour de notre
langage, cherchant & s’adapter de leur mieux l'un a l'autre,
mais sans y arriver toujours.

I1 faut lire aussi les beaux travaux de Max Miiller sur la
science du langage, sur les rapports de la parole et de I'es-
prit, sur la pathologie des mots. «Celui qui examinerait,
a-t-il dit, I'influence que des mots, de simples mots ont exercée
sur V'esprit des hommes, pourrait écrire une histoire du monde
plus instructive qu’aucune de celles qu'on a écrites jusqu'a
présent... Il est presque impossible de nous exagérer cette
influence, car nous ne devons pas penser que leffet en ait
été borné aux ouvrages des philosophes. Elle a agi bien plus
puissamment encore dans le discours familier et les réflexions
silencieuses des masses, qui n'ont jamais eu de prétention a
la philosophie, s’incorporant ainsi en quelque sorte a l'essence
méme de la pensée humaine. »

Les ouvrages de Michel Bréal sont remplis de réflexions

1) Voir, dans la I® partie, les quatre derniers chapitres: « Ch, X. D’une autre
cause qui met de la confusion dans nos pensées et dans nos discours, qui est que
nous les attachons & des mots. — Ch. XI. Du reméde a la confusion qui nait dans
nos pensées et dans nos discours de la confusion des mots; ou il est parlé de la
nécessité et de l'utilité de définir les noms dont 'on se sert, et de la différence de
la définition des choses d’avec la définition des moms. — Ch. XII. Observations
importantes touchant la définition des noms. — Ch. XIII, D’une autre sorte de défi-
nition de noms, par lesquels on marque ce qu’ils signifient dans l'usage.»



analogues. Déja Saint-Evremond disait: «Les termes ont le
sort qu’on voit au genre humain; un mot vit aujourd’hui qui
périra demain: 'usage parmi nous est fort ambulatoire.» A
propos du mot «volonté», qu’'il explique dans sa réponse a
Arnauld, Malebranche dit (p. 278): «J'ai toujours cru que les
termes les plus communs sont les plus confus, quoiqu'on
s'imagine les bien entendre, & cause qu'ils sont familiers.» Un
peu plus tard le président de Brosses a dit: «Que de disputes
ne roulent que sur des mots dont les choses n'existent point,
quoique l'on en ait une fois donné une définition recue qui,
bien approfondie, ne signifie rien, et sur laquelle néanmoins
on ne cesse de disserter... Une foule d'erreurs sont nées de
ce quon a mis dans l'expression ce qui n’était pas dans la
chose et de ce quon a ensuite pris l'expression pour la
réalité ). »

Vinet va jusqu'a affirmer que la langue d'un peuple n'est
pas seulement l'instrument de sa pensée, mais /e fond, la vraie
image de sa vie et toute sa vraie philosophie?). Il est certain
que les peuples de !'Orient ont un style imagé¢ et excessif?),
qui, g’il était pris a la lettre, comme cela a lieu quelquefois
en Occident, aboutirait a l'erreur, pour ne rien dire de plus.
C'est surtout dans les sujets «qui tiennent au monde moral»,
que la parole est «réduite & l'approximation »%).

Tels mots, en passant sur les lévres de tant d’hommes
qui nous ont précédés, se sont chargés de matiere, tels autres
se sont vidés de leur signification premiére. C'est ainsi que,
tout en servant de signes aux idées, les mots se prétent trop
souvent aussi a les brouiller. C'est ainsi que les langues les
plus sages et les plus savantes sont tissues d'inexactitudes et
de bizarreries. Et comme il est plus aisé d’enfler les expres-
sions que de grandir les choses, on se laisse aller, surtout aux
époques de décadence olt 'on a besoin de dissimuler sa dé-

1) Voir la Revue, octobre 1gol, p. 693.

%) Etudes sur le XIX° siecle, T. 11, p. 16.

%) M. de Vogiié a écrit: «Dans nos traités avec les Orientaux, quand les
interpretes les plus compétents croient avoir pris un calque parfait du texte convenu,
on voit naitre sans cesse des contestations, on s’accuse réciproquement de mauvaise
foi, et souvent les reproches ne sont pas fondés: les mots qu’on tenait pour adéquats
recevaient des acceptions différentes dans le cerveau de I’Oriental et dans le nétre, »

Y) Vinet, owvrage cité, p. 19,



chéance, aux exagérations et aux boursoufflures les plus men-
songeres. Un vieux Romain disait au temps des perturbations
et des abaissements de l'empire: « Nos equidem vera rervum
vocabula amisimis, nous avons perdu la vraie signification
des choses. »

Il faut adresser le méme reproche & notre époque, pleine,
elle aussi, de troubles, d’exagérations et de mensonges. « Nous
aussi, a dit un publiciste frang¢ais, nous perdons chaque jour
davantage le vrai sens des mots, la vraie signification des
choses; tout est faussé, avachi, déformé, et de cette langue si
nette et si transparente, ou «ce que l'on congoit bien s’énonce
clairement », nous avons fait un galimatias obscur ou le bon
sens et la vérité ne peuvent plus se reconnaitre?).»

Jusque dans les usages les plus ordinaires de la vie, nous
subissons, par routine et méme sans y songer, la tyrannie de
certains mots, méme quand ces mots signifient par eux-mémes
autre chose que ce que nous leur faisons signifier. N'est-il pas
étrange, par exemple, que le mot 7novembre, qui par son éty-
mologie signifie «le nenvieme » mois, soit encore employ¢ dans
notre calendrier pour désigner le onziéme ? N'est-il pas étrange
que le mot «metaphyvsica», qui a d’abord désigné les livres
d’Aristote placés aprés ceux qui traitaient des choses phy-
siques, signifie aujourd'hui la science des choses suprasensibles,
comme si la préposition apres pouvait équivaloir a la prépo-
sition sur? N'est-il pas étrange que le mot sceplique, qui
étymologiquement signifie celui qui cherche, ait fini par devenir
le nom de ceux qui ne cherchent plus, ou méme qui n’ont
jamais cherché? N'est-il pas singulier que le mot systéme
(evv, torr) qui signifiait autrefois « enchainement de principes»,
ait ét¢é remplacé, dans cette signification, par le mot «science»,
et que, pris en mauvaise part, il porte toujours préjudice a la
science : car toute doctrine est amoindrie quand on dit d'elle
qu'elle est un systeme, et esprit de systéme est presque
synonyme d’esprit de parti et d’exclusivisme étroit.

Notre tendance a l'exagération est telle qu'elle nous fait
changer le sens des mots les plus usuels. Au lieu de dire
d'une personne qu’'elle est /#és bonne, ne dit-on pas souvent
qu'elle est frop bonne? Voila, du coup, frop transformé en

) Ph. de Grandlieu, 7 mars 1892.



— 38 —

synonyme de f#rés ou beawucoup. Au lieu de dire d'une personne
qu'elle a ¢té l'objet d'une mawuvaise farce, ne dit-on pas sou-
vent, par ironie, qu'on lui a joué une bonue farce? Voila le
mot bon synonyme de manvais!

On appelle conservatenrs en France les partisans de la
monarchie et du catholicisme allié a cette monarchie. Or les
«romantiques » se déclarerent & un moment partisans de la
monarchie et du catholicisme du moyen age. Dira-t-on que les
romantiques étaient des conservateurs? Non, car ils étaient
plutot des libéraux, et méme des révolutionnaires (ils avaient
brisé les entraves étroites des genres littéraires et les regles
classiques, ils avaient élargi les cadres de la langue et de la
versification ; V. Hugo se vantait méme d’avoir mis le bonnet
rouge aux vieux dictionnaires). La vérité est qu'ils voulaient
le moyen Age en opposition contre le XVII® siécle, contre les
Grecs et les Romains qu’exaltait le XVII® siécle; et comme
le moyen age é€tait monarchique et catholique (romain), ils
étaient ainsi monarchiques et catholiques; mais leur monar-
chisme et leur catholicisme n'étaient voulus par eux que comme
moyens d’opposition contre le classicisme du XVII® siecle;
donc leur monarchie était hostile a celle du XVII® siecle, et
leur catholicisme était hostile aussi a celui du XVII® siecle;
donc, au fond, leur meonarchisme et leur catholicisme é&taient
plus révolutionnaires que conservateurs. Par conséquent, le
mot conservatenr peut étre trés trompeur. On l'a vu mieux
encore en 1899 et en 1900, alors que les conservateurs, en
France, complotaient contre le gouvernement francais, gouver-
nement qui ¢tait défendu par les socialistes, que les conser-
vateurs traitaient d’anarchistes! En ce méme temps, les mots
«vive l'armée» signifiaient a la fois: «vive I'Etat-major, a
bas la magistrature, a bas la République!» Grace a cette
logomachie politique, les mots patrie et palriote, nation et na-
tionaliste, avaient aussi changé de sens, les mots patrie et
patriote signifiant alors (& I'époque de la «Ligue de la patrie
francaise » présidée par MM. Coppée et Lemaitre): «a bas la
république », comme les mots nation et nationaliste signifiaient
également (selon l'interprétation de MM. Déroulede et Guérin):
«a bas la république »!

Apres avoir remplacé le mot progres par le mot évolution,
on s’est imaginé que toute €volution était un progreés, a ce



point que beaucoup d’esprits sont encore étonnés lorsqu’on
leur soutient qu'une évolution peut étre un recul et non un
progres.

Souvent nous langons les mots liberté, égalité, fraternité,
comme des expressions mémes de l'idéal, et nous ne voyons
pas que presque toujours on entend par liberté le droit de
faire toutes ses fantaisies, par égalité le droit de s'élever au-
dessus des plus grands, par frafernité le droit de recevoir tous
les services sans en rendre aucun.

En 1848, les mots socialisme et individualisme avaient une
signification tout autre qu'aujourd’hui. Le mot socialisme dési-
gnait un parti dont l'idée-meére était que chaque homme appar-
tient avant tout a la société, qui posséde tous les droits et
régne absolument sur les individus. Au socialisme on opposait
Uindividualisme, parti selon lequel la société n’existe, au con-
traire, que pour les besoins et le développement régulier des
individus. Aujourd’hui le socialisme désigne un parti, qui veut,
avant tout, défendre les droits individuels des ouvriers contre
les droits individuels des patrons, et qui veut renverser l'état
social actuel pour le soi-disant profit des individus; en sorte
que le socialisme actuel, malgré ses associations et ses syn-
dicats, n'est au fond qu'une espéce particuliere d’'individualisme
plutot antisocial. Méme entre philosophes habitués a définir
les mots, on a trouvé, il y a quelque temps, dans une discus-
sion & la Sorbonne, que «les mots abstraits d'individualisme
et de socialisme ont un sens flottant et flexible, puisqu’il y a
un individualisme moral qui arrive a réaliser l'idéal du bon
socialisme, et un socialisme brutal qui serait le triomphe du
mauvais individualisme et la ruine méme de la société » ).

Que de fois, sans prendre deux mots comme absolument
synonymes, ne traite-t-on pas comme équivalentes les idées
qu'ils expriment ! Que de fois, par exemple, n'a-t-on pas conclu
de la ressemblance a la filiation! Deux langues se ressemblent,
celle-1a est plus ancienne que celle-ci, donc celle-ci découle de
celle-la! 11 v a des analogies entre le bouddhisme et le chris-
tianisme, donc le christianisme est issu du bouddhisme !

1 Voir le Fournal de Genive du 1o novembre 1895. L’auteur de Tarticle,
A, S., ajoute : «Cette indétermination des mots n'a pas laissé que de faire planer
parfois, au moins pour le public, une grande obscurité dans le débat. »



— 60 —

En aofit 1899, le colonel Jouaust, présidant le tribunal
militaire de Rennes, a tenu au capitaine Dreyfus le langage
suivant: « /! w'est pas impossible que vous ayez connu...
Vous avesz pu connaitre... Toutes ces choses réunies forment
an moins des présomptions...» La juxtaposition de ces trois
idées de possibilité, de présomption et de certitude, a passé,
aux yeux d'une quantité de personnes, pour une véritable
équivalence. Sur quoi G. Clémenceau a demandé: «Combien
faut-il de possibilités pour faire une présomption, et combien
de ces présomptions pour faire une preuve? Un nombre suffi-
sant de zéros ferait-il donc une somme positive ? »

Que d’erreurs, judiciaires et autres, ont été commises sous
I'empire de tels raisonnements! La logique par @ peun pres est
extrémement répandue, parce qu'elle n'impose a la mollesse
et a la paresse aucun effort, aucun travail, aucune peine, et
que, de plus, clle favorise toutes les passions. Clest plus qu'il
ne faut pour qu'on la préfere a la vraie logique, qui, au con-
traire, exige tant d'attention et de pénétration.

Et, a coté des fausses équivalences de mots et d'idées, il
faut signaler encore les déviations des questions, déviations
qui sont quelquefois de véritables attentats a la vérité et ala
justice. On a vu, par exemple, 'affaire Dreytus n’étre d'abord,
a son origine, qu'une questicn de justice et d’humanité: on
était ému qu'un homme, peut-étre innocent, ou probablement
innocent, ou certainement innocent, fiit victime a ce point.
Puis, de cette question de justice et d’humanité on a fait une
question de judaisme : cet homme est un juif, a-t-on dit, donc
il est coupable! Ensuite, la question a ¢té transformée en
question protestante et en question ultramontaine, en ce sens
que, des protestants (MM. Scheurer-Kestner, Trarieux, Monod,
etc.) ayant soulevé la question, les ultramontains en ont fait
une question a la fois juive et protestante, et que les ultra-
montains s’étant posés dés le début en adversaires «du juif»,
la question est devenue aussi ultramontaine. Autre déviation:
on en a fait une question d’armée et d’honneur militaire; d'cl
l'on a conclu que, si des juges militaires avaient pu étre
tromp¢s ou se tromper, toute l'armée serait corrompue; or,
'honneur militaire devant étre sauf dans tout pays qui se
respecte, il €tait évident que Dreyfus une fois condamné était
réellement coupable! Ce n’est pas tout. Nouvelle déviatien: la



— 61 —

question est devenue une question de revanche, et quiconque
voulait affirmer l'honneur de l'armée et l'honneur du pays
devait crier: «a bas Dreyfus!» Enfin, des socialistes ayant
réclamé trés éloquemment que l'affaire fit examinée et jugée
par les tribunaux compétents et suivant toutes les régles de
la procédure, les ennemis de Dreyfus ont fait de cette ques-
tion judiciaire une question socialiste, comme ils en avaient
fait déja une question juive et une question protestante, etc.
C'est ainsi que, de déviation en déviation, on a oublié le point
de départ, comme dans une catachrése, et qu'on a finalement
tout dénaturé, comme dans un guet-apens.

Tels sont quelques faits, entre mille.

IL.

Or, si c'est un fait avéré que l'erreur pénétre souvent par
les mots dans les esprits, dans la science, dans les lettres,
dans la société, dans la politique, en un mot dans les choses
les plus ordinaires de la vie, comment pourrait-elle ne pas
pénétrer aussi dans la théologie ?

La théologie n’est pas la révélation. Elle n'est que la
science des choses religieuses, l'explication plus ou moins
philosophique et plus ou moins scientifique des vérités con-
tenues dans la théodicée naturelle et dans la révélation sur-
naturelle ; mais elle n'est pas cette révélation méme, parce
que les explications et les applications d’'une vérité ne sont
pas cette vérité méme. Science humaine, la théologie est donc,
comme toutes les sciences humaines, condamnée & se servir
du langage humain, et par conséquent exposée, comme toutes
les autres sciences, 4 étre victime, elle aussi, des méprises de
mots, des abus de phrases, des faux synonymes, des fausses
équivalences, des faux raisonnements, en un mot de tous les
vices de la fausse logique.

Dieu n'a pas promis l'infaillibilité aux théologiens, et par
conséquent ils doivent se résigner a confesser, eux aussi,
qu'errer est une chose humaine (errare humanum est). D’ail-
leurs, s’ils essayaient de le nier, l'histoire est la qui leur
apprendrait & se mieux connaitre, et qui leur ferait constater
que, dans la plupart des questions, plusieurs d'entre eux ont
employé des expressions malheureuses et forcées, et ont com-



— 62 —

promis, en les exprimant mal, les vérités qu’ils voulaient
répandre et défendre.

D'une part, se résigner a voir la vérité telle qu'elle est
et & la confesser telle qu'elle est, et, d'autre part, 'aimer et
la faire aimer telle qu'elle doit étre, c’est 1a le double devoir
de tout théologien digne de ce nom.

Voyons donc d’abord les faits fels qu'ils sont.

C’est un fait, comme l'a dit M. Fouillée, que, «lorsque
nous parlons des questions suprémes, notre langue est trop
imparfaite ».

C'est un fait qu’il y a des transformations en théologie
comme il vy en a dans toutes les choses humaines; que les
théologiens sont des hommes, disons méme des savants, et
que, comme tous les hommes et comme tous les savants, ils
obéissent a4 certains courants, & certains points de vue, &4 cer-
taines influences d’éducation, d’habitude ou de société, qui
s'imposent a leur époque et & leur personne, aux uns dans tel
milieu et de telle maniére, aux autres dans un autre milieu et
d'une autre maniere.

C’est un fait que les théologies payennes sont remplies
d’erreurs de ce genre et de cette provenance. M. Fr. Paulhan
a dit «qu'on n’attache jamais le méme sens au méme son,
mais bien des sens a peu prés analogues & des sons qui se
ressemblent, et qu'on ne se comprend jamais que grossiére-
ment» ). D'ou il résulte que le langage, sans étre une méprise
perpétuelle, est un instrument qui est loin d’étre d'une exac-
titude parfaite, et qu'il faut savoir I'emplover en suppléant par
la raison a toutes ses lacunes, a tous ses défauts, a toutes ses
inexactitudes. '

Chose étonnante, méme dans les choses sérieuses, on se
laisse attirer plutdt par les déviations que par les régularités
du langage. «Le fait est que des confusions et des jeux de
mots ont beaucoup contribué a la formation de nos concep-
tions du monde, & la naissance des mythes et au développe-
ment des religions » 2), Max Miiller a aftirmé que la mythologie
est une maladie du langage. Lang, qui représente 1'école
anthropologique, avoue cependant qu'un grand nombre de

Y Revue des Deux Mondes, 15 aolt 1897, p. 881.
) P. 887,



s BE s

mythes, de ceux particulierement qui se rapportent aux noms
de lieux, ont pour origine des étymologies populaires.

Méme aujourd’hui peu de mots ont une signification abso-
lument précise. Les idées flottent autour d’eux plutdt qu’elles
ne sont contenues en eux, et elles sont toujours prétes a se
substituer les unes aux autres a cause de leur parenté avec
le mot qui leur sert de lien.

«Les différents sens d'un méme terme ont donné nais-
sance a des mythes différents par une sorte de confusion de
sens divers associés a un méme son. Ainsi la fable des Hes-
pérides ?) est la méme que celle de la Toison d'or?), le double
sens d'un mot qui peut désigner une chévre ou une pomme
ayant causé la méprise. De méme pour Augias; cest, dit
M. Bréal, un surnom du soleil; si nous voulons savoir ce qu'il
faut entendre par ses écuries, il faut nous rappeler le double
sens du mot go, qui, dans la langue védique, désigne a la fois
la vache et le nuage, et par suite la double signification de
gotra, qui marque a la fois dans les Védas 1'écurie et le ciel»
(p. 889).

Le Rig-Veda renferme des mythes provenant manifeste-
ment de jeux de mots, de métaphores latentes, de mots insuf-
fisamment fixés?). «Je crois que la méprise a joué un role trés
important dans 1’évolution des philosophies, comme l'associa-
tion par assonance a puissamment contribué au développement
des langues, des mythes et des formes littéraires. Je ne suis
pas bien sfr qu'a l'origine d'un grand nombre de systémes on
ne trouvit non seulement l'association par juxtaposition des
sens divers autour d'un méme son et le passage de l'un a
I'autre, mais encore de véritables méprises » (p. 894). — «Je
sais bien tous les inconvénients que peuvent avoir 'impro-
priété des termes et le manque de rigueur du langage. D’in-
nombrables bévues en résultent » (p. 895). — « Dans le déve-
loppement ou l'application des idées morales, le role de la

1) Ces trois filles d’Atlas possédaient un jardin dont les arbres produisaient

des pommes d’or, placées sous la garde d’un dragon 2 cent tétes. Hercule tua ce
) S
dragon, s'empara des pommes d’or; c’est le onziéme de ses travaux,

?) Toison d’or, gardée par un dragon; elle fut enlevée par Jason et les
Argonautes,

3) V. l'étude de M. Regnaud, dans la Revue de [histoire des religions, XVI,
166-169.



— 64 —

confusion du sens des termes est bien remarquable » (p. 895).
— « Il y a trop, dans la vie des éléments de notre ame, d'esprit
individualiste, et, si je le puis dire, d'esprit de clocher. A
coup sur, cette disposition varie beaucoup d'une ame a l'autre;
il en est dont la souplesse est plus grande, qui dissocient avec
bien moins de peine les éléments de leurs émotions et de leurs
idées pour les arranger mieux, qui ne pensent pas et n'aiment
pas par bloc; mais ceux-la mémes, et les plus avancés parmi
ceux-la, restent encore, bien que dans une moindre mesure,
impuissants a coordonner parfaitement tous les éléments de
leur étre, et soumis encore aux illusions de l'association par
assonance » (p. 901-2).

Bien plus, c’est un fait qu'il vy a eu, dans le paganisme,
de fausses équivalences d'idées et de principes, comme il y a
eu de fausses équivalences de mots; et que ces fausses équi-
valences ont conduit a des monstruosités, De 1'idée de l'ado-
ration qui est due au Maitre absolu de la vie, on a passé,
croyant étre logique, & l'idée de la nécessité de lui immoler
des victimes humaines'). Grice a la ferveur religieuse, le
meurtre, au lieu d'étre imposé a la victime, devint volontaire
de sa part et aboutit au suicide, suicide réprouvé par la saine
morale, mais méritoire d'aprés la religion payenne?). Une fois
lancé dans cette voie, on se crut logique en pratiquant le
meurtre des proches parents et surtout des enfants nouveau-
nés, ceux-ci étant plus agréables a la Divinité, parce qu'ils
étaient plus purs!?)

Il en a ét¢é de méme de 'anthropophagie religieuse, qui a
survécu au cannibalisme par besoin, par gourmandise, par
vengeance et par piété filiale. « Lorsque la victime a été dési-
gnée pour l'immolation, raconte M. de la Grasserie, elle est
considérée comme faisant déja partie de la substance divine;
on la pare du méme nom et des mémes symboles que la divi-
nité a laquelle on la sacrifie. Cela se comprend, puisque celle-ci
va la couronner et qu'elle deviendra sa propre substance.
Donc ceux qui mangeront de la chair de la victime entreront
en participation de la divinité elle-méme; c'est une véritable
communion, une consubstantiation qui résulte de I'anthropo-

') Sur les sacrifices humains, voir R. de la Grasserie, d¢ /a Psychologic des
religions, p. 18-19; Alcan, 1899. — %) P. 19-20. — ¥) P. 20-21.



logie religieuse. Aussi a-t-elle €été pratiquée au Mexique et
dans I’Amérique centrale?). » Etc. — Et encore: « Le parricide
religieux existe chez certains peuples, notamment chez les
Vitiens ... Plus encore, peut-étre, que l'anthropophagie et le
parricide, la prostitution religieuse parait inexplicable... Elle
existe cependant...?)»

Heureusement ces horreurs et ces infamies n’ont pas existé
dans le christianisme, chez les vrais chrétiens du moins. Mais,
de méme que les anciens chrétiens ont adopté plusieurs rites
payens, en les détournant toutefois de leur signification
payenne, ainsi les anciens théologiens chrétiens ont accepté
plusieurs mots payens malgré leur infirmité et leur insuffisance
notoire. Combien ils auraient mieux fait d'essayer de les rem-
placer par des mots nouveaux, sinon adéquats aux dogmes
nouveaux, du moins plus aptes a les exprimer! Malheureuse-
ment il n’en a rien été. De 14, en partie, 'impuissance de
notre théologie, ol tant d’expressions restent manifestement
au-dessous de leur tiche. Si Léopardi a dit: « Hélas! qui nous
donnera une langue philosophique?>» & combien plus forte
raison devons-nous nous ¢écrier aussi: Hélas ! qui nous donnera
une langue théologique ?

Si Clément d’Alexandrie a reproché vivement aux philo-
sophes grecs leurs querelles de mots, leurs sophismes, leur art
de jongler avec les idées?®), ne peut-on pas faire le méme
reproche & maints théologiens qui ont hérité non seulement
de leur langage et de leur philoscphie, mais encore de leur
verbosité, de leur subtilité, de leur recherche de la pointe
purement verbale et sophistique, « bavards et hableurs qui
s'affublaient du manteau de philosophe » ? Trop assservis aux
systémes de Platon et d'Aristote, les plus célébres théologiens
du moyen Age ont-ils tait autre chose que. sophistiquer dans
la plupart des questions ? La scolastique, il faut enfin le recon-
naitre, est une immense logomachie, & une distance infinie de
la divine simplicité de I'Evangile; et tout ce qui est sorti de
cette logomachie n’est encore aujourd’hui que logomachie.
C'est 'erreur du concile de Trente d’avoir voulu « dogmatiser »,

1) P. 22-23. — 9) P, 24-25.
%) 11 faut lire le portrait qu’il a fait d’eux dans ses S#romates. Voir le Clément
& Alexandrie de M, de Faye, p. 154-157.

Revue intern, de Théologie, Heft 37, 1902, ]



66

c'est-a-dire transformer en dogmes, cette logomachie scolas-
tique et sophistique. Les naifs, les confiants et les timides se
laissent prendre aux mots; les rusés prennent les autres et
finissent par se piper eux-mémes; ceux qui sont pris et qui
s'en apercoivent, trop orgueilleux pour avouer leur erreur,
jouent a leur tour sur les mots pour se tirer d'affaire. O puis-
sance des mots! Ou plutot, 0 déplorable faiblesse des mots et
de l'esprit humain !

C'est le cas de reépéter les sages observations de M. Bréal
dans sa Sémantigue . « L'abus des abstractions, I'abus des mé-
taphores, tel a ¢été, tel est encore le péril de nos études... 1l
n'y aurait aucun inconvénient a ces facons de parler s'7l wne
se trouvait des gens pour les prendrve awu sens liltéral. Mais
puisqu’il s'en trouve, il ne faut pas cesser de protester contre
une terminologie, qui, entre autres inconvénients, a le tort de
nous dispenser de chercher les causes véritables» (p. 3).

Citons quelques mots, indiqués, en passant, par M. Bréal.

« Celui, dit-il, qui s’en tient a l'étymologie sans prendre
garde a l'affaiblissement des sens peut étre amené a4 d’étranges
erreurs. Que n'a-t-on pas ¢crit sur le compelle intrare de
I'Evangile? Ces mots sont la traduction du grec «riyxwagor
sloesidslv, qui signifient «invite-les & entrer» (Luc XIV, 23). Il
n'y a la nulle contrainte. Le latin 7nvitare, qui exprime la
méme idée, est un dérivé de znvitus. Il a commencé par signi-
fler «faire violence». Mais un exces de civilité 'a fait
employer en des occasions qui, dés 1'époque de Cicéron, l'ont
conduit au sens d'«inviter», Le verbe allemand wndthen ou
nothigen est un exemple du méme fait» (p. 114).

A propos du mot substance: « Un peu de réflexion devrait
faire comprendre que le langage étant une ceuvre d'improvi-
sation, ol le plus ignorant a souvent la plus grande part, et
ol le hasard des événements a mis largement sa marque, il
n'est guére raisonnable de lui demander des lecons de phy-
sique ou de métaphysique. C’a pourtant été un travers de
toutes les ¢poques. Je ne veux rien dire des anciens, ni des
savants du moyen 4ge: mais nous voyons encore le chef de
I'école scnsualiste au XVIiI® siecle, Condillac, céder a la méme
illusion. 11 vient de raisonner sur les qualités ou apparences
des corps. « Dés que les qualités, dit-il, distinguent les corps
et qu'elles en sont des manieres d'étre, il y a dans les corps



e BF e

quelque chose que ces qualités modifient, qui en est le sou-
tien ou le sujet, que nous nous représentons dessous, et que,
par cette raison, nous appelons substance, de substare, étre
dessous. » L'ancétre des idéologues raisonne ici comme un pur
éleve de la scolastique. Comment le langage nous renseigne-
rait-il sur la substance et la qualité ? 1l ne peut nous donner
que 'écho de notre propre pensée: il enregistre fidelement
nos préjugés et nos erreurs » (p. 194-195).

Sur le mot filius: « 1l y avait en latin un substantif felis
ou feles, qui signifiait «la femelle ». Ce nom convenait a la
femelle de tous les animaux mammiferes (de fela, mamelle; la
méme racine fe, « allaiter », a donné fil/us). Mais il en est venu
peu a peu a désigner seulement la femelle du chat, et c'est
au sens de « chatte » qu'il nous est parvenu» (p. 120).

Sur le mot species, espéce . « Ces sortes de restriction du
sens sont d’autant plus variées qu'une nation posséde une
civilisation plus avancée: chaque classe de population est
tentée d’'employer a4 son usage les termes généraux de la
langue ; elle les lui restitue ensuite portant la marque de ses
idées, de ses occupations particulieres. C'est ainsi que le mot
species, qui désigne de la fagon la plus générale l'espéce, a
¢té employé par les droguistes du moyen age pour les quatre
especes d'ingrédients dont ils faisaient commerce (safran,
girofle, cannelle, muscade), en sorte que, quand le mot est
retourné a la langue commune, il était devenu nos épices »
(p. 122).

Sur le sacrificium (sacrum facere). « Plus le verbe est de
signification générale, mieux il s’adapte aux diverses profes-
sions. Ainsi facio, dans la langue des temples, signifie apporter
une offrande, offrir une victime. De 14 des locutions comme
Jacere catulo, facere ture, sacrifier un chien, offrir de 'encens »
(p. 123). Etc.

Et pendant que les uns restreignaient le sens des mots
ou appliquaient des termes généraux a des cas particuliers ou
4 des choses particulieres, d’autres exagéraient le sens d’autres
mots, voulaient absolument les prendre a la lettre d’apres
leur étymologie méme, et prétendaient que tout nom désigne
quelque chose de réel et que la réalité de la chose est dans
la mesure de la désignation méme. Clest ainsi que Fridugise,
disciple d’Alcuin, soutenait que le néant est quelque chose,



puisque, disait-il, tout nom désigne une réalité. De ce nomina-
lisme sortait un réalisme absolument fantaisiste.

Beaucoup de théologiens ne remarquent pas assez que les
mots changent en théologie comme ailleurs, méme quand ils
ne paraissent pas changer. Ils ne remarquent pas assez que
chaque génération substitue ses nuances de pensées aux nuances
de la génération précédente; que les mots passent ainsi insen-
siblement d'un sens large a4 un sens strict, ou d’'un sens strict 2
un sens large, au grand détriment de la vérité. Le mot sub-
stance, auquel il faut souvent revenir, a signifié autrefois ce
qui est stable sous les aspects changeants des choses, et aussi
I’étoffe ou la matiére dont une chose est faite; et aujourd'hui
il signifie pour les uns force, pour d’autres ce qui existe en
soi, pour d'autres ce qui existe par soi. LLe mot personne, au
temps de Tertullien, signifiait «aspect» ; aujourd’hui, aux yeux
des masses, il signifie un individu complétement distinct et
séparé de tout autre individu aussi personnel. Le mot élernel
signifiait autrefois une durée dont la fin est inconnue; et
maintenant il signifie, dans son sens strict, une durée qui
n'aura pas de fin.

Comment, dans un tel état de choses, les malentendus et
les quiproquos pourraient-ils étre évités? Ce qui étonne, c'est
qu’il ne s'en commette pas davantage. Mais ce qui étonne plus
encore, C'est que des théologiens veuillent avec ces termes
mobiles et vagues exprimer adéquatement les choses éternelles
et divines; ce qui étonne, c'est qu'ils emploient ces termes
comme ¢'ils n’avaient jamais changé et comme s'’ils avaient
toujours eu le sens qu’il leur plait de leur attribuer aujour-
d’hui ou qu'’ils n'ont que depuis quelques siécles ; ce qui étonne
vraiment, c’est que des théologiens ne connaissent ni la nature
des mots qu'ils emploient, ni leur histoire, ni leurs variations;
ce qui étonne surtout, c'est qu’ils s'obstinent &4 prendre dans
le sens strict les mots que les Ecritures et les Péres ont ma-
nifestement employés dans le sens large, et qu'ils veuillent
ensuite imposer comme des dogmes les erreurs colossales
auxquelles leur fausse philologie et leur fausse logique les ont
conduits.

Qui ne sait, par exemple, que les Peéres, dans leurs homé-
lies ou dans leurs discours, ont parlé oratoirement? Des lors,
n'est-ce pas fausser leur doctrine que de prendre & la lettre



69 —

leurs images, leurs métaphores ou leurs expressions larges et
poétiques ?

Quand St. Basile a dit que le Pére est la cause du Fils,
quand St. Hilaire a écrit que le Fils a été creatus et fundatus
par le Pere?), il est évident, par les contextes, que St. Basile
a pris le mot cawuse dans le sens de principe, et que St. Hilaire
a pris les mots creatus et fondatus dans le sens de editus ou
conceptus. Or, il suffit de prendre ces mémes expressions & la
lettre, dans leur sens actuel, pour tomber en plein dans l'aria-
nisme, comme on l'a fait au IV® siécle & propos d’expressions
analogues de St. Justin, et plus tard encore & propos des termes
traditionnels reproduits par Eusebe de Césarce.

Le mot sacramenium est aussi un exemple curieux d'évo-
lutions et de fausses équivalences doctrinales. Isidore de Séville
(t 636) I'a défini conformément a la tradition: un rite signi-
fiant une chose qui doit étre regue saintement (« sacramentum
est in aliqua celebratione, cum res gesta ita fit ut aliquid signi-
JSicari intelligatur quod sancte accipiendum est», Tr. des ori-
gines, L. VI, c. 19). Deux siécles apreés, Paschase Radbert
introduisit dans cette définition un changement que les yeux
grossiers du IX° siécle n'ont pas apercu, mais qui n'en est
pas moins radical, & savoir: que c’'est le rite visible qui opére
ce qui doit étre reqgu saintement (cum #es gesta visibilis longe
aliud invisibile #ntus operatur quod sancte accipiendum est).
Cette fausse équivalence en a encore provoqué d’autres. Au
XII® siecle, Hugues de Saint-Victor a transformé le rite (7es
gesta) en élément matériel, et a remplacé le mot operari par
le mot conferre. «Sacramentum est maleriale elementum
extrinsecus oculis suppositum, ex institutione significans, ex
similitudine repraesentans, ex sanctificatione aliquam gratiam
tnvisibilem conferens.» Puis, au XIII® siécle, St. Bonaventure
et quantité d’autres théologiens ont remplacé le mot conferre
par le mot efficere: «Spiritualis sanctificatio ex qua (sacra-
mentum) habet virtutem efficiendi illud significatum.» Et c’est
ainsi qu'on est arrivé insensiblement, mais par des équiva-
lences fausses, a attribuer a 1'élément matériel la vertu mira-
culeuse de produire ou de créer la grace divine, et cela de
par le Christ, qui ne communiquerait plus lui-méme sa grace

) Voir la Revue, janvier 1898, p. 68 et 82.



— 70 —

dans chaque sacrement saintement re¢u, mais qui, une fois
pour toutes, aurait ¢établi, en fondant la théorie des sacre-
ments, que c'est le rite extérieur lui-méme qui, opéré par le
ministre-homme, produit la grace surnaturelle dans les aAmes.
Ainsi est née la théorie papiste des sacrements, qui s'est
répandue ensuite, méme en dehors de Rome.

Bossuet a parlé¢ des « équivoques » protestantes sur l'eu-
charistie !). Il a méme répété ce mot maintes fois?). Mais ce
n’est pas ce mot qu'il faudrait lui retourner, car il est trop
faible pour caractériser la doctrine papiste. Cette doctrine est
plus qu’'équivoque, elle est positivement erronée, si I'on prend
dans leur sens naturel et obvie les expressions officielles de
Rome. On va le voir en quelques mots. Les Peres ont d'abord
parlé d'une présence spirituelle de J.-C., d'une nourriture mys-
tique, en un mot d’'un symbole saint et d’'un signe sacré; puis
des esprits grossiers ont interprété ces choses matériellement
et ont abouti & la transsubstantiation matérielle, qui est aujour-
d’hui la doctrine romaine. Voici par quelles nuances et quelles
fausses ¢équivalences s'est opérée cette altération.

La premiére affirmation a été celle de la communion spi-
rituelle au corps et au sang de J.-C., suivant ces paroles de
J.-C. méme : Spiritus est qui vivificat; caro non prodest quid-
quam,; verba qua ego locutus sum vobis, spirilus et vita sunt
(Jean VI, 64).

De cette communion spivituelle au corps et au sang de
J-C., on a conclu a la présence spirituelle du corps et du
sang de J.-C. d’abord dans l'acte de la communion, ensuite
dans l'eucharistie (pain et vin consacrés).

Puis, pour montrer que cette communion spirituelle et
cette présence spirituelle n’étaient pas vaines, illusoires ou
chimériques, on a affirmé qu’elles étaient vraies ou qu’elles
avaient lieu wvraiment, suivant cette autre parole de J.-C.:
Caro mea vere est cibus et sanguis meus <vere est potus
(Jean VI, 56); parole que les transsubstantialistes retournent
ainsi: Cibus est vere caro mea et potus est vere sanguis meus/!

Du mot vere on a passé aux mots reipsa et realiter. Tout
d'abord les mots reipsa et realiter, pas plus que le mot vere,

') Voir son Hist. des Variations, L. IV, n. XXV,
%) L. IV, o ¥, n. VI, o 3%, 0. %, et :



e B

ne furent pris en opposition contre les mots spiritialiter et
mystice,; car ils n’avaient pour but que d'affirmer la vérité et
la réalité de la présence spirituelle et mystique, contre ceux
qui auraient €té tentés d’en faire une simple figure de style
et d'imagination. J.-C. méme a voulu qu’on associit les mots
« esprit » et « vérité » ; Spiritus est Deus, et eos qui adorant
eum, n Spiritu et veritate oportet adorare (Jean IV, 24). Mais
les esprits matérialistes et charnels ont fait signifier aux mots
susdits un réalisme matériel et charnel. de la vérité de la
communion et de la réalité¢ de la présence ils ont passé —
croyant faire une simple équivalence d'idées et de mots — &
la réalité matérielle et charnelle du corps et du sang. Telle a
été la fausse équivalence du IXe siecle.

Au XII°® siécle, une autre a été commise : le mot realiter
a été remplacé par le mot swubstantialiter, sous le prétexte
que la réalité est la substance méme et que le Christ ne peut
étre présent que la ol est la matiere de sa chair et de
son sang.

C'est ainsi que le subslantialiter a conduit au materialiter,
au sensualiter et au carnaliler.

De 12 la théorie de la transsubstantiation matérielle, ou
changement miraculeux de la substance matérielle du pain et
du vin en la substance matérielle du corps et du sang de J.-C.;
transsubstantiation, dont la conséquence logique et réelle est
le stercoranisme méme. Que des papistes de bonne foi et
délicats ne veuillent pas songer au stercoranisme, je le com-
prends; mais leur délicatesse ne saurait empécher ni la
logique ni les faits. Qu'ils le veuillent ou non, leur transsub-
stantiation conduit au stercoranisme?).

Cette maniere de conclure de la présence spirituelle a la
transsubstantiation matérielle est analogue au procédé de ces
dessinateurs qui, & coté d'une superbe et trés spirituelle figure,

1) En effet, c’est un fait que le pain et le vin consacrés sont digérés, par le
communiant, et que, lorsqu’ils sont consommés en assez grande quantité, ils pro-
duisent des excréments (stercora), lesquels sont certes des substances et non des
apparences seulement, Ces substances viennent évidemment des substances consom-
mées; or, si la substance du pain et la substance du vin n’existent plus et sont
remplacées par la substance du corps et la substance du sang de J.-C., il faut bien
que les excréments en question proviennent du corps et du sang de J.-C. Tel estle
stercoranisme, conséquence blasphématoire et horrible, mais logique, de la trans-
substantiation.



en dessinent une qui est censée sa reproduction exacte, mais
qui contient déja un changement, changement peu perceptible
il est vrai, imperceptible méme aux yeux non exercés, mais
cependant réel. Cette deuxiéme figure est suivie d'une troi-
siéme, qui est aussi une prétendue ressemblance de la deu-
xXiéme, mais qui en est également une altération. Et ainsi de
suite, de dégradation en dégradation, jusqu’a la cinquiéme ou
sixieme figure, qui n'est plus qu'une figure d'animal. En ne
considérant que deux figures voisines, on saisit difficilement la
différence ; mais si I'on passe de la premiere a la derniere
sans considérer les intermédiaires, cette différence est écla-
tante. Il en est de méme des adverbes susdits dans la question
eucharistique ; on les croit synonymes, mais ils ne le sont pas.
La premiére erreur consiste & confondre les mots communion
et présence avec les mots corps et sang , la seconde, 4 con-
fondre les mots participation spirvituelle an vrai sacrifice du
corps et du sang de [.-C. avec les mots manducation maté-
rielle de la vraie chair et du vrai sang de J-C. Etc., etc. Et,
a la fin, on en arrive & dire que le prétre est créateur de
substances, comme Dieu; que ce n'’est pas la une figure de
rhétorique ; qu'il est plus que les chérubins et les séraphins;
que J.-C. méme dépend de lui, puisque J.-C. est obligé¢ d'étre la
ou il lui ordonne d'étre, dans tel morceau de pain et dans
telle goutte de vin; que le prétre, de qui dépend ]J.-C., est
naturellement plus que Marie, meére de J.-C.; qu'elle n’a jamais
pu, en effet, opérer le miracle de l'absolution des péchés,
tandis que le préiwre opére chaque jour! Etcl).

On voit, par ces quelques exemples, comment tout s'en-
chaine dans la logique de l'erreur, et comment les fausses
équivalences de mots et d'idées conduisent aux fausses équi-
valences de propositions, de jugements et de raisonnements.

Il faut noter aussi l'extréme facilité avec laquelle, grace
a l'empiétement d'un mot trop ambitieux, on fait dévier les
questions, selon ses goflits et ses préférences, sans méme s'en
apercevoir. Au VII® concile cecuménique (787), le diacre Epi-
phane, de Sicile, ayant & précher sur J.-C. qui est «la voie »,
sortit de son sujet presque aussitot apres lavoir énoncé: au
lieu de montrer comment J.-C. est vraiment le chemin, il pré-

Y)Y Voir La Manréze du prétre, citée dans le Katkolik, du 8 juillet 18ag, p. 232.



téra montrer les pierres qui sont sur le chemin; ces pierres
étaient, selon lui, les hérétiques. LLe mot « hérésie » était alors
le grand mot, le mot en vue, le mot dominateur. Le diacre
Ephiphane subit cette domination, et il se laissa aller & toute
son exécration contre les hérétiques. Cest ainsi qu'au lieu de
parler de J.-C., il ne parla guére que des hérétiques.

De méme, certains théologiens, ayant a4 expliquer la trans-
figuration de J.-C. et la transfiguration de notre adme par celle
de J.-C., préferent laisser de coté ces grandes questions pour
discuter sur la nature de la lumiere dans laquelle J.-C. a été
transfiguré !

A Jérusalem, au tombeau du Christ, ol il ne devrait étre
question que de la mort du Rédempteur, ne voit-on pas des
moines scandaleux boire, dormir, jouer, s'injurier, se battre
méme, jusqu'a rendre nécessaire, pour rétablir la paix parmi
eux, l'intervention des soldats musulmans !

On se rappelle le mot de Constantin aux évéques qui,
chacun voulant 'avoir pour soi et son parti, le fatiguaient de
leurs appels et le sollicitaient de juger leurs différends: « Je
ne saurais vous juger, leur dit-il, puisque c'est vous qui étes
mes juges. » Trois quarts de siécle plus tard, Rufin, dans sa
Continuation de I'Histoire ecclésiastique d’Eusebe, grossit sin-
gulierement ce mot et le rapporta ainsi (I, 2): «Deus vos
constituit sacerdotes et potestatem vobis dedit de nobis quoque
judicandi; et ideo a vobis recte judicamur. Vos autem non
potestis ab hominibus judicari, propter quod Dei solius inter
vos exspectare judicium et vestra jurgia, quaecumque sunt, ad
illum divinum reserventur examen,» On sait comment, au VIII®
siécle et plus tard, ces mémes paroles furent considérées comme
des paroles sacrées et comment elles devinrent «une quintes-
sence de théocratie » ).

Si des interprétes abusérent du sens accommodatice des
mots et des phrases, ce furent les théologiens. L’histoire de
I'exégese biblique est remplie de ces détournements de sens
et de ces abus d'autant plus criants qu'ils se commettent
en matiere religieuse, 14 ou l'exacte vérité devrait étre plus
encore recherchée qu'ailleurs. Il n'est peut-étre pas une seule

') A. Lavertujon, Chronique de Sulpice Sévére, T. 11, Prolégomenes, p. CXXV
a CXXVIL



74

question théologique ou il n'y ait eu une ou plusieurs dévia-
tions. La question arienne a dévi¢, la question iconoclaste a
dévié, la question eucharistique a dévi¢, la question protes-
tante a dévié, la question janséniste a dévié, la question quié-
tiste a dévié, etc. Cette derniére, a son début, en 1693, était
doctrinale ; mais en 1698 l'était-elle encore lorsque la Palatine
écrivait: « Je vous assure que cette querelle d’évéques n'a
trait & rien moins qu'a la foi; tout cela est ambition pure; on
ne pense presque plus a la religion, il n’en reste que le nom.,»
Et si 'on examine I'é¢tat actuel des questions théologiques, on
sera frappé du peu de sérieux avec lequel elles sont traitées,
la plupart des théologiens attachant plus d'importance aux
choses secondaires qu'aux choses principales. Dans chaque
Traité, un ou plusieurs mots s'élevent par-dessus les autres,
attirent les yeux et l'attention, et tendent a faire converger
sur eux-mémes toute l'importance du Traité, bien qu'ils ne
soient que de deuxiétme ou troisitme rang. Par exemple,
dans le Traité de la Trinité, certains théologiens ne voient
que la question du filiogue ; dans le Traité de leucharistie,
des théologiens, oubliant la communion des ames au sacrifice
du Christ, n’apercoivent que la transsubstantiation matérielle
et miraculeuse, et s'appliquent & compter les miracles opérés
dans cette transsubstantiation ; dans le Traité de la pénitence,
tels oublient la rémission des péchés par la foi et par le
repentir, pour ne voir que la confession détaillée des péchés
et le pouvoir des clefs, non certes le pouvoir du Christ, mais
le pouvoir du clergé; dans le Traité de 'ordre, tels ne voient
jamais le Pontife de la nouvelle alliance, ].-C., mais seulement
le prétre-homme, dont ils font une espeéce de vice-Dieu; dans
le Traité¢ de 1'Eglise, ces mémes théologiens n’apercgoivent
jamais la société des fideles, mais seulement la hiérarchie, et
dans la hiérarchie le pape, en sorte que la parole de Pie IX:
« 1.'Eglise c’est moi» résume exactement toute leur ecclésio-
logie ; dans les sacrements, ils oublient ou reléeguent au troi-
sitme plan J.-C. et sa grace, pour n'apercevoir au premier
que le prétre-homme et au second les signes sensibles ou élé-
ments matériels. Etc,, etc.

Donc, en théologie plus encore peut-étre qu'en littérature,
en art et en science, les mots, au lieu d’étre l'expression
exacte de la vérité, sont souvent des fils conducteurs de
I'erreur.



I1I.

Apres le mal, le remede. Apres avoir taill¢, coudre. Apreés
avoir montré l'erreur, montrer la réparation. Clest ce qu'il
nous reste a faire.

1. Le premier devoir de quiconque cherche la vérité et
veut déjouer l'inexactitude des mots, des idées et des phrases,
c’est de ne pas rester indifférent devant cette inexactitude et
de s’appliquer réellement & faire tomber tous ces masques. —
Mais, dira-t-on, c’est une révolution que vous provoquez: car
si tous les mots trompeurs étaient démasqués, la réforme serait
universelle et le monde entier bouleversé. Ne vaut-il pas mieux
ménager les susceptibilités de tant de gens timides et de bonne
foi? — Sans doute il faut avoir égard a la faiblesse des cons-
ciences timorées; mais cependant il faut aussi que la vérité
soit proclamée, il faut méme qu’elle triomphe. Que l'on cherche
a concilier la vérité et la prudence, rien de mieux; mais
encore faut-il que la vérité ne soit pas sacrifiée a une pru-
dence aveugle et excessive; encore faut-il déclarer qu’il y a
des abus et des erreurs, qu'il est urgent d'y remédier et de
sortir de I'impasse dans laquelle on nous a acculés. Les fideles
en sont, par rapport aux théologiens, dans la situation ou se
trouve la société par rapport aux politiciens qui 'ont gouvernée
et qui lui ont imposé leurs lois. La société s’aperc¢oit qu'on 'a
trompée avec des mots plus ou moins sonores, sonores souvent
parce qu’ils étaient creux, et elle veut, sinon rejeter ces mots,
du moins se nourrir des choses, des idées vraies. De méme,
les fideéles s’apercoivent du vide des formules vaines et des
faux dogmes qu'on leur a imposés; ils réclament les vrais
dogmes, les idées justes; ils voudraient des expressions plus
exactes que celles dont on les a «bercés »; n'en trouvant pas
encore, ils veulent bien continuer & se servir des anciennes,
mais a la condition de les subordonner a la vérité, c’est-a-dire
aux vrais dogmes de l'ancienne Eglise; ils ont raison.

On a dit avec beaucoup de justesse: « Le sectaire aime
moins les idées que les mots, moins la vérité que le pouvoir.
De 1a les conflits fréquents et douloureux qui déchirent les
hommes. Comment y mettre un terme, comment assurer le
régne de la paix morale ? Faudra-t-il laisser en dehors de nos
discussions les problémes les plus graves, ceux qui émeuvent



= U o

I’ame jusqu’'en ses profondeurs? N'y aurait-il pas 12 quelque
hypocrisie ? Singuliere harmonie qui s’obtient par le silence ;
paix fragile qu'un mot suffit & briser, union superficielle que
celle des gens qui parlent de tout sauf de ce qui les intéresse
le plus. Faudra-t-il supporter les opinions des autres en nous
disant que toutes se valent parce qu'aucune ne vaut rien?
Non, notre tolérance ne sera pas cette dédaigneuse indiffé-
rence ; elle sera quelque chose de plus profond, car elle naitra
de notre sincérité... L'esprit de discussion est partout; qu'on
s'en réjouisse ou qu'on le regrette, c'est un fait. Prétendre
I'étouffer serait encore plus inutile que coupable. Il n'est dan-
gereux que lorsqu'il est dirigé par la passion, qui lui dicte
des jugements sommaires et superficiels. 11 faut donc l'exercer,
le fortifier, 'approfondir, le mettre en garde contre les plus
gros sophismes, les plus subtiles hypocrisies, lui donner le
sens de la réalité complexe, le détacher des mots pour l'at-
tacher aux choses!).»

2. L’activité que nous devons déployer ne doit pas con-
sister & répondre & des mots erronés par d’autres mots erronés.
Remplacer un mal par un autre mal, n'est pas corriger le mal,
mais le continuer d’une autre maniere. Or il ne s'agit pas de
varier le mal, mais de le vaincre.

Aussitot qu'on s’éleve contre le parti ultramontain, quon
lui prouve qu'il viole le droit commun, qu’il n'est pas comme
les autres associations de droit commun, qu'il réclame des
privileges comme des droits & lui, il réplique a ses adversaires
qu'ils sont des jacobins. Lorsqu’on lui démontre que sa dog-
matique est contraire a4 l'Ecriture et & la raison, il répond:
Vous étes des profestants. 11 prend les mots jacobins et pro-
testants pour des raisons et il croit positivement avoir raison,
comme s'il avait examiné sérieusement les accusations dirigées
contre lui. Il défend ainsi ses mots trompeurs par d’autres
mots trompeurs. Et si ses adversaires lui répliquaient: « Si
c'est 1a le jacobinisme et le protestantisme, nous en sommess»,
serait-il convaincu? Non, parce que cette réponse n'en est pas
une, pas plus que la réponse qu'il leur a faite lui-méme n’en

1) Discours prononcé en 1899, par M. Steeg, professeur de philosophie &
I’'Ecole alsacienne de Paris: la Philosophie et les mots.



e TP

est une. Avec ces procédés, on ¢terniserait simplement les
questions et les erreurs, sans rien résoudre et sans rien
éclaircir. Les mots jacobin et protestant ne font plus peur, pas
plus que les mots schismatique, hévétique, apostat, excommuinié,
etc. I y a eu tant de prétendus schismatiques, tant de pré-
tendus hérétiques, etc., qui n'en étaient pas, qui étaient méme
de vrais orthodoxes, qu’aujourd’hui ces mots, appliqués a tort
et a travers, n'ont plus de portée. Donc, méme a des questions
de mots, il faut des réponses d’idées; si ce n’est pas toujours
des choses mémes que l'on part, c’est toujours aux choses
mémes que l'on doit arriver. Les discussions et les réformes
ne sont sérieuses et efficaces qu'a cette condition,

3. Verbis impervare, non servire debemus, nous devons
commander aux mots et non &étre leurs esclaves. On est leur
esclave par la routine et I'inintelligence, on leur commande
par la raison. Donc, dans toutes ces questions, soyons avant
tout raisonnables et rationnels.

Dieu a voulu révéler les choses invisibles par les choses
visibles : c’est ainsi que la création, ou l'univers créé, est
I'expression et la révélation du Dieu invisible.

Pour ceux qui savent comprendre, les choses matérielles
sont les signes et la figure des choses spirituelles. Mais, dit
Pascal, « comme toutes choses parlent de Dieu a ceux qui le
connaissent et qu’'elles le découvrent A tous ceux qui I’aiment,
ces mémes choses le cachent & tous ceux qui ne le connais-
sent pas». Et Pascal ajoute: « C'est pourquoi ceux & qui Dieu
fait connaitre ces grandes vérités doivent user de ses images
pour jouir de Celui qu’elles représentent, et ne demeurer pas
éternellement dans cet aveuglement charnel et judaique qui
fait prendre la figure pour la réalité.»

Si tous les chrétiens s'en tenaient a la foi seule, au dogme
méme, aux enseignements du Christ purs et simples, sans
addition ni soustraction, il n'y aurait aucune difficulté, et tous
seraient, je crois, facilement d’accord, tant ces enseignements
sont le bon sens et la sagesse méme, sous des dehors de
style oriental toutefois; dehors qui sont transparents aux yeux
capables de saisir les nuances.

Mais les difficultés et les divisions commencent avec les
théologiens qui veulent tout expliquer & leurs maniéres, et



— 78 —

qui, tirant I'un & droite, 'autre & gauche, font sinon dévier la
vérité, du moins la courbent en linterprétant mal et en la
forcant, sous prétexte de surnaturel et de merveilleux. Car il
faut avouer que beaucoup de théologiens ont une tendance a
ne pas se contenter de ce qui est rationnel, mais a exiger, au
nom de leur idéal qu'ils croient divin, des subtilités qu'ils
croient sublimes, des théories théurgiques qu’ils croient divines,
de l'extraordinaire et du miraculeux qu’ils prennent pour des
marques de la toute-puissance de Dieu. Or, pour redresser ces
courbures, pour rétablir les questions dans leur simplicité pre-
miére, pour ramener les théories subtiles de cette théologie
pointilleuse au dogme vrai, si simple et si sage, il faut une
grande streté de main et une grande délicatesse de touche.
M. Brunetiére a dit trés justement, a propos du quiétisme:
« Le délicat, c'est de déméler entre trois ou quatre versions
d'un méme fait, identiques au fond, diverses dans la forme,
je ne dirai méme pas s'il en est une qu'il faille adopter a
I'exclusion de toutes les autres, mais si par hasard chacune
d’elles, imperceptiblement fausse en un point, ne serait peut-
étre pas la seule exacte en un autre, et réciproquement. Car
les faits ne sont pas plus tot produits, ils ont & peine com-
mencé d'étre qu'ils se sont déja déformés selon ce que l'on
pourrait appeler la courbure originelle des esprits qui les
recoivent. » Fontenelle a dit excellemment: «Il faut étre si
fort en garde contre soi-méme pour raconter un fait précisé-
ment comme on l'a vu, sans y rien ajouter ou diminuer, que
tout homme qui prétend & cet égard qu'il ne s'est jamais sur-
pris en mensonge est un menteur?), »

Si le faux matériel, voulu, prémédité et commis délibé-
rément, est rare, les altérations insensibles et involontaires
de la vérité vraie ne le sont pas. Or ce sont ces altérations
qu'il faut découvrir et corriger.

Il faut se souvenir, pour cela, que les mots ont une pre-
miére signification, en quelque sorte matérielle ou verbale;
mais ce n'est pas la principale, ce n’est méme pas toujours
la vraie, celle qui est visée par ceux qui emploient tel mot. Par
exemple, le mot wviewx, vieille, signifie verbalement, matérielle-
ment, avancé en Age ou ancien: vieille personne, vieux soldat,

V) Nouwwelles Etudes critigues, T. 11, p. 41-42, 1889,



79

vieux chateau, vieux meuble, etc. Mais quand je dis d'une dame :
la vieille, je ne m'arréte pas a la premiere signification de ce
mot, je lui en préte une autre, qui est ou du dédain (dans le
sens de vieille imbécile), ou de l'amitié (dans le sens de
bonne vieille). Cet élément spirituel que je veux mettre dans
ce mot est certainement le principal, mais il n'y est pas ma-
tériellement ; il n'y est que spirituellement.

C'est ainsi que les mots sont loin d’exprimer par eux-
mémes toute la vraie pensée qu'on attache & leur sens premier
et ordinaire. Ceux qui ne voient que le sens premier, ordi-
naire, matériel, verbal des mots, ne sont pas toujours, par
rapport a ceux qui les emploient, dans la vérité vraie et com-
plete. 1l faut voir ce que ceux qui les emploient veulent dire,
et non pas exclusivement ce que ce mot signifie matérielle-
ment par lui-méme.

Le Christ, par exemple, dans ses paraboles, ses compa-
raisons, ses images, a voul/u nous enseigner des vérités qui
dépassent les mots employés par lui. S'en tenir matériellement
a4 ceux-ci et ne pas voir ces vérités ou les mal voir, c'est
fausser sa pensée, son esprit, sa doctrine. Quand il a dit:
Mangez mon corps, buvez mon sang, il a wvowulu dire: nour-
rissez-vous de moi, de ma personne, de ma vie, de mon sacri-
fice, de mon amour. Le mot corps, le mot chair, doit &tre pris
spirituellement. Si on le prend matériellement, on n’est plus
dans la vérité. Quand Jean a dit que le Verbe s’est fait chair,
il n'a pas voulu dire que le Verbe n’'a pris que la chair
humaine ; il a voulu dire qu'il s’est fait /iomume ; le mot chair
signifie donc, déja dans ce cas, plus que son sens premier et
verbal ; il implique aussi 'ame, 'esprit humain, le coeur humain.
Appliqué a un fruit, le mot chair signifie la partie molle du
fruit autre que la peau, la chair de la pomme, de la péche,
etc., en quelque sorte la substance, la partie nourrissante et
alimentaire, ce dont on vit, le vivendum, le de quo vivitur, ce
dont on a fait le mot wviande. Donc mangez tout ce qui en meoi
est nutritif pour votre ame, ma doctrine, mon esprit, mon
esprit de sacrifice, mon sacrifice, ma grice, ma vérité¢, ma
divinité ; tel est le sens vrai de cette parole du Christ.

4, Un excellent moyen pour saisir et comprendre les idées
exactement, c'est de les analyser d’aprés une méthode sire.



— 80 —

« Le seul recours contre la tyrannie des mots, c’est l'analyse
minutieuse des idées!).» Comment faire cette analyse minu-
tieuse? Lorsque les données de la science et de la conscience sont
complexes, il faut les réduire a leurs éléments, considérer ceux-ci
soit en eux-mémes, soit dans leurs rapports mutuels: rapports
contingents, rapports nécessaires, rapports d'identité ou de non-
identité, etc. Il faut considérer les milieux sociaux, les milieux in-
tellectuels, les temps, dans lesquels ces idées ont ¢té exprimées,
les circonstances, le but de celui qui les a émises, etc.

5. Il est élémentaire que, dans ces analyses et ces recher-
ches qui doivent étre rationnelles et exactes, on évite les
termes vagues, les & peu pres, a plus forte raison les expres-
sions mal définies et amphibologiques. Commettre des quipro-
quos, des méprises, ce serait tomber précisément dans 'erreur
a laquelle i1l s’agit de remédier, et continuer les procédés
défectueux qu'il faut corriger. Donc on doit rompre avec la
vaine phraséologie, c'est-a-dire avec les mots a double entente
ou qui ne disent aujourd’hui rien d’exact, avec les mots en
bloc ou en isme (généralisations abstraites qui pechent toujours
dans quelques détails des réalités concretes), avec les jugements
trop sommaires ou la formule dépasse la pensée, avec les
arguments oratoires et exclamatoires, avec les pseudo-syno-
nymes et les équations trompeuses.

« Les mots sont un piége ol sans cesse se prend l'esprit.
Quand on-assiste en simple curieux a quelque discussion phi-
losophique, on acquiert presque toujours la conviction gue les
adversaires tomberaient aussitdét d’accord s'ils donnaient le
méme sens aux mémes termes. Ecarter les €quivoques ou se
voile la vérité des systemes, poser les questions d'une fagon
simple et franche, n'y employer les mots que dans un sens
précis et clair, c'est préparer la solution définitive olt se con-
cilieront tous les essais antérieurs?).» — «Si l'on comprenait
bien les mots dont on se sert, peut-étre parviendrait-on &
s'entendre ®).» — «Les & peu prés dont on ne se rend plus
compte, sont un symptéome invariable de décadence en litté-
rature *). »

) V. Henry, ouvr. cité, p. §.
?) H. BERR, L'avenir de la philosophie, p. 8.
%) Despois. — *) Sainte-Beuve.



_. 81 —

Et s'il en est ainsi en littérature, a plus forte raison en
est-il ainsi en théologie. Il faut relire, pour peu qu'on en doute,
le commencement de la lettre de St. Basile a St. Amphiloque.
On y verra avec quel soin et quel scrupule St. Basile y
explique le sens et le rdle des prépositions qu’il emploie: de,
par, en, avec, apres, etc. Méme soin et méme scrupule dans
ses cinq Livres contre Eunomius?!). Il comprend que, dans des
questions aussi €élevées et aussi importantes que le sont les
questions théologiques, un faux départ et un mot mal compris
vicient toute l'argumentation et toute la thése. C'est la une
des plus grandes tiches de la critique religieuse, aussi bien
que de la critique philologique: bien considérer, comme 1'a
dit Pascal, qu'«un méme sens change selon les paroles qui
I'expriment »; que, par conséquent, tous les mots ne peuvent
pas étre employés indifféremment; que les traiter en syno-
nymes quand ils ne le sont pas, c'est porter atteinte a la
vérité meéme.

Souvent, par exemple, le mot ceur est pris comme syno-
nyme du mot amour ; or I'amour est un sentiment et le cceur
un organe corporel. Sans doute, cet organe physique peut étre
considéré comme un symbole de 'amour. Mais qui dit «sym-
bole» ne dit pas «identité», et vouloir établir une identité
entre I'amour et le cceur, c’est tomber, en matiere religieuse,
dans les plus grossiéres erreurs. C’est ainsi que les cordicoles
se sont gravement trompés en prétendant que, puisqu’'on doit
adorer Dieu dans son amour, on doit aussi adorer le cceur
méme de Jésus-Christ. Ils confondent I'amour spirituel et infini
de Dieu avec le coeur physique de J.-C. homme. C'est du maté-
rialisme, du monophysisme et de l'anthropolatrie. Il en est de
méme dans leur culte eucharistique. Autant il est vrai, juste,
grand, d’adorer 'amour de Dieu en J.-C. qui se sacrifie pour
le salut du monde, autant, répétons-le sans cesse, il est anti-
chrétien, antirationnel, disons méme grossier, d'adorer non
plus Dieu, mais de la chair et du sang, non plus la divinité
de J.-C., non plus le Verbe méme, mais de la matiére, la
matieére du pain et du vin transsubstantiée, dit-on, en la matiére
du corps et du sang. Transsubstantiée ou non, la matiére est
toujours matiere.

1) Voir la Revue, avril 1898, pp. 354-362.

Revue intern. de Théologie. Heft 37, 1902, 6



6. Quoique notre pauvre raison humaine ne puisse voir
le tout de rien, cependant faut-il encore, lorsqu'on examine
une chose, ne pas se contenter de n’en examiner que la moitié.
La moitié d'une chose, ou d'une personne, ou d’'une idée, n’est
pas cette chose méme, ni cette personne, ni cette idée. La
nature humaine du Christ, par exemple, n’est pas tout le
Christ ; la traiter comme si elle était le Christ méme et tout
le Christ, c’est se tromper manifestement.

Et s'il ne faut retrancher d'une chose ou d'une idée aucune
de ses parties constitutives, il ne faut pas non plus lui ajouter
un élément étranger ; cette introduction d'un élément étranger,
si minime en apparence soit-il, change évidemment cette chose
et tait qu'elle n’est plus la méme. Ce procédé par addition
n'altére pas moins que le procédé par soustraction. Que dire,
par exemple, de cette série d’additions, présentées comme des
équivalences ? « Etre, c’est agir; agir, c’'est vouloir ; donc étre,
c'est vouloir; vouloir et agir, c'est faire effort; faire effort,
c'est souffrir; donc étre et agir, c’est souffrir! » Presque toutes
ces assertions sont discutables. Sous prétexte qu'il v a quelque
contact ou quelque analogie entre toutes ces idées, on raisonne
comme s'il y avait zdentité, La est l'erreur. J'ai déja montré
que dans leur dogme eucharistique, les théologiens ultramon-
tains suivent le méme procédé¢ et commettent la méme illogicité,

7. La formule «non nova sed noveé » est trés juste en ce
qui concerne les dogmes et leur expression. Les dogmes, étant les
enseignements mémes de |.-C., ne sauraient changer, non nova.
Mais leur expression, étant humaine, peut et doit changer selon
les besoins des époques, sed nzove. De méme qu’il y a un bon et un
mauvais néologisme en littérature, ainsi en théologie. Souvent
c’est faute de connaitre la bonne langue qu'on en invente une
mauvaise ; souvent aussi c'est faute de connaitre la théologie
des Peres qu'on en fabrique une mauvaise, et c'est toujours
faute de connaitre exactement les vrais dogmes de l'ancienne
Eglise qu'on en formule de nouveaux et de faux. Les fabri-
cants de dogmes nouveaux se croient des hommes de progres;
en réalité, ils faussent le dogme et déforment la théologie.
Faussaires et déformateurs! Les vraies améliorations, c’est-a-
dire les améliorations dans la vérité et par la vérité, ni ne
détruisent ni ne contredisent le bien, mais seulement le per-



— 83 —

fectionnent en mieux et en parfait; elles font mieux com-
prendre la vérité existante, mais elles ne la remplacent pas par
l'erreur. Ceux qui la remplacent par 'erreur, ne perfectionnent
rien, quoi qu'ils disent.

8. Enfin, en théologie comme en littérature, il est une
abondance stérile, une verbosité vide et une vacuité verbeuse,
une richesse de mots qui n'est qu'une pauvreté d'idées, comme
ces vétements bouffants qui cachent la maigreur, la difformité
et la maladie. La vérité n'a pas besoin de ces mensonges, et
la vraie religion repousse ces exagérations trompeuses inven-
tées par la superstition. Ce sont les ames maladives qui ont
inventé la superstition, laquelle est une maladie religieuse. Les
consciences saines sont sobres, elles savent se contenter de la
simplicité des vrais dogmes et des prescriptions de la vraie
religion, laquelle est sobre aussi: oportet sapere ad sobrictatem
(Rom. XI1I, 3). Ce sont les consciences malades qui ont besoin
de surmenage, d'exagération, d'exaltation mystique, de faux
miracles, de fausses prophéties et de fausses visions, qui sont
les ¢épices et les drogues corrosives de la religion. A ces cons-
ciences malades il faut des croyances nouvelles, conformes 2
leurs gofits maladifs, des persuasions extraordinaires, des affir-
mations indémontrables, des expressions dépassant la pensée,
des théses aventureuses congues sans norme et sans principes,
poussées sans mesure, dans l'indéfini, qu'elles prennent pour
I'infini.

Tel, par exemple, affirme que le Christ « évangélique » a
« ¢t¢ retrouveé durant le cours du XIX°® siécle». Qu’est-ce que
le Christ « évangélique » 7 En quoi se distingue-t-il du Christ
« historique » ? L’auteur ne le dit pas. Comment ce Christ a-t-il
été « retrouvé » ? Il était donc perdu? L’Eglise de ce théologien
ne le possédait donc plus? Oserait-il 'avouer expressément?
Et ce méme théologien affirme un peu plus loin que «la vie
spirituelle releve de I'Eglise ». Pourquoi de 1'Eglise et non du
Christ? Le Christ n’a-t-il pas dit de lui-méme qu'il est la «vie»
et que ses paroles sont « esprit et vie » ? Depuis quand I'Eglise
est-elle substitué¢e au Christ ? Ne se croirait-on pas en plein
ultramontanisme ? Et cependant le théologien en question est
protestant et se croit certainement trés protestant. C’est 14 un
spécimen du peu d’exactitude avec lequel on exprime ses



84 __

pensées, et de 1'da peu prés avec lequel on fait de l'«évan-
gélisme » comme de '« ultramontanisme »,

Qu'il suffise, pour aujourd’hui, de signaler ces défauts et
d'indiquer ces remedes. La question est loin d'étre épuisée;
je ne fais méme que la soulever. Un Traité complet de Métho-
dologie théologique peut seul la résoudre.

E. Micuaup.




	L'erreur par les mots

