Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Artikel: St. Grégoire de Nysse et I'apocatastase
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403526

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

St. GREGOIRE DE NYSSE
ET LAPOCATASTASE.

Dans les questions eschatologiques qu'il a traitées, St. Gré-
goire de Nysse a exprimé sa pensée sur I'état des ames apres
la mort, sur le lieu qu'elles habitent, sur la résurrection, et
surtout sur la destinée finale du monde, ainsi que sur I’ «apo-
catastase » des pécheurs. Nous ne voulons, dans la présente
étude, qu'indiquer la doctrine du saint Docteur sur ce dernier
point: l'apocatastase.

Conformément & la méthode que nous avons adoptée dans
toutes nos discussions, nous commencerons par citer textuellement
ses propres paroles; et nous conclurons, non en exposant notre
propre opinion, mais en résumant objectivement, en quelques
propositions, la doctrine méme de cet illustre Pere de 'Eglise,
que nul n'osera, je pense, traiter dhérétique.

I. — InI Cor. XV, 28 sqq. (Quando sibi subjecerit omnia.)
«...Quisnam est ergo scopus verbi, cujus in ea parte dogma
tradit divinus Apostolus? Quod aliquando ad wnihilum transibit
mali natura, plene et perfecte deleta ex rerum essentia,; divinaque
et ab omni interitu aliena bonitas in se continebit omnem na-
turam ratione preeditam, nullo ex iis qui a Deo facti sunt exci-
dente a regno Dei, quando omni vitio quod rebus fuerat immistum
tanquam aliqua materia, per ignis purgatorii consumpto fusio-
nem, omne quod a Deo ortum habuit tale factum fuerit quale
erat ab initio, quando nondum susceperat vitimm ("Ove word oG
70 wr ov 1 10D xaxov ¢Uolc nerayweros, maevvehdc sfagaviedeion
v00 ovrog, xel TEaay Aoyxiv giow 1 Osia Ts xal dxrgaros dyediTng
&y favry mepuefe, undsvog Ty mapa vod @sol yeyovirmv tijs fagi-



— 38 —

Aeins 100 @col dmomimrorrog, ovev mdons tic fuuiydelans vois ovar
xaxiceg 0idy Tivog TAng wBdidov, did Tig Tod xadagaiov mveog ywveles
avalvdelone, ToodToY yeinTal Tay 0 mape 1ol @b Eays v yéveow,
olov & doyis Ty, Gre obmw Ty xexicy édéEaro).

Puis, St. Grégoire fait remarquer que la divinité s’est unie,
en Jésus-Christ, a foute la nature humaine (ex om: humana
natura, cui admista fuit divinitas...); et qu'ainsi toute I'huma-
nité a été unie a la divinité par J.-C. (per quem divinitati wi-
versa adnata et adjuncta fuit humanitas — 7é» 70 @r$edmuor);
que toute la nature du vice a été détruite en lui (in illo deleta
fuit u#miversa natura vitii); qu’il a €té ainsi les prémices de
notre nature, et les prémices de ceux qui se sont endormis
(primitize eorum qui dormierunt, primogenitus ex mortuis...);
et qu'ainsi il y aura progrés du bien dans I'humanité, jusqu'a
la destruction du vice (boni progressus vitium abolendo); que
telle est la fin que nous espérons atteindre (quod quidem est
spei finis, w#t bowo nihil velinquatur contrarium, sed omnia
permeans divina virtus ex rebus omnzino mortem deleat, anle
eam prius sublato peccato, a quo regnum habuit mors in ho-
mines). Et Grégoire affirme que le sens du dogme enseigné par
St. Paul (hic est ergo sensus dogmatis a magno Paulo traditi),
est: celuigi:

« Omni ergo mala potestate et principatu in nobis dissoluto,
nec wulla affectione natuvwe nostre amplins dominante, ommnino
necesse est, ut nullo alio dominatum tenente, omnia subjician-
tur el potestati quae omnibus imperat. Dei autem subjectio est
perfecta et omni ex parte absoluta a malo abalienatio. Quando
ergo instar primitiarum omnes semoli fuervmus a vitio, tunc
tota naturse conspersio commista cum primitiis, et effecta unum
continuum corpus, boni tantum in se suscipiet principatum, et
Sic universo corpore nostre nature@ contemperalo cum divina
et ab interitu aliena natura, illa Filii quee dicitur subjectio fif
per mos, cum qua in ejus corpore recte se gerit subjectio, ad
eum referatur, qui gratiam subjectionis in nobis est operatus.»
Et encore: «Aperte Paulus docet, futurum ut non amplius
consistat vitium, dicendo Deum esse in omnibus, ut qui cuilibet
sit omnia. Est enim perspicuum, tunc verum futurum quod
Deus sit in omnibus, quando nullum malum in rebus conspec-
tum fuerit (47lov ycg ot vdre eAndic orar 10 Ev mdar oy @sov
shvau, Sray unddy xaxdy érJewgirar Toic odow). Non est enim con-



— 39 .

sentaneum ut Deus sit in malo. Quamobrem aut non erit in
omnibus, quando in vebus aliquod malum fuerit veliquum, aut
si vere eum in omnibus esse oportet credere, simul ostenditur
cum ea quam de ipso habemus, fide nullum esse malum (undéy
xaexov evar). Non potest enim fieri ut Deus sit in malo.»

St. Grégoire enseigne, d'aprés St. Paul, que le Christ doit
devenir homme parfait et atteindre la mesure de sa plénitude;
que c'est dans ce but qu'il convertira, en les attachant & son
corps comme des membres vivants, tous les pécheurs, dont il
sera alors vraiment la téte: « Qui ergo nos sibi uniit et nobis
est unitus, et per omnia nobiscum unum effectus, omnia nostra
sua efficit propria. Nostrorum autem bonorum summa est et
caput, Deo esse subjectum, quando universa creatura sibi fuerit
consonans et omne genu ei se inflexerit, ccelestium et terre-
norum et inferorum... Corpus ejus, sicut sepe dictum est,
omnis est humana natura, cui est admistus. Propter hunc ipsum
autem sensum nominatur Dominus a Paulo mediator Dei et
hominum. Nam qui est in Patre et versatus est inter homines,
in hoc implet suam intercessionem quod omnes sibi univerit
et per seipsum Patri (év 1@ favig wdvreg éviow xal OV écvrov
v Havgl) ... Per ea ergo queae dicta sunt fit perspicuus sensus
apostolicus, nempe quod per eam qua Patri Filius subjicitur,
subjectionem significetur cognitio, qua eum qui revera est
agnoscet omnis humana natura, et salus ipsius (0t wdaors @vIouw-
aivie gigeme try ywoudvry tot 0vrog Emiyywoly te xel owrroiay q
rol Yiod mwoog tov Harspa vmoreayr dicoruaive). »

Ensuite, St. Grégoire répéte encore que la soumission a
Dieu se fera dans 7fous les hommes (universee hominum crea-
turae); que fous un jour dépouilleront le vieil homme (cum
ommnes veterem exuerint hominem). [l ajoute que, selon St. Paul,
il y a deux espéces d’ennemis de Dieu: d'un coté, la mort et
I'empire du péché, qui doivent &étre détruits; d'un autre coOte,
les pécheurs qui doivent étre soumis. Et la soumission est la
réconciliation ou /e salut: «Nam quod hic subjectionem, illic
nominat reconciliationem, per utrumque nomen uuam HAiCANS
sententiam, nempe salutem (vny cornoler).» Quant 4 la mort et
a l'empire du péché, ils seront détruits: Inimicos dicit subjici
Deo et Patri, mortem autem et quod in ipsa est imperium #nox
amplius futurum. Par les mots delebitur et exinanietuy, St. Paul
montre clairement que «la puissance des méchants disparaitra



40

entierement {quod malorum potentia omnino tolletur, 0w r@r
wdy xaxay 1 dvvasreiv &g vo mavreddc éEapdiosrar) ». Et comment
cela? En devenant amis de Dieu: «qui propter inobedientiam
vocati sunt Dei inimici, ii per subjectionem Dei fient amici,
gilor tod Kvoiov yaiveorrar». Et ainsi le réegne de Dieu sera
universel parce que toutes choses lui seront unies, le mal étant
détruit: quando deletum fuerit quidquid bono adversatur, quando
universo regno coacto, Deo et Patri obtulerit ef secum univerit
universa.

[I. — Oratio catechetica magna, ¢. I’///: Quoniam vero
opus est, ut illius quoque quse ex peccatis ei ingeneratase in-
sederunt maculea, per medicinam aliquam auferantur, propterea
in presenti quidem vita adhibitum est medicamentum vivtutis
ad hac curanda vulnera. Quod si curari non possit, 7z futu-
ram vitam reServatur curalio (v v¢ uste reite Jin repusvera
1 @soameie) ... Ad fugiendum vitium castigemur et erudiamur:
1is autem qui sunt intelligentiores, creditur a Deo esse medicina
et curatio, qui figmentum suum reducit ad eam que erat ab
initio gratiam (Hoos Tiv qguyny Tic xaxies cwgooviaJeinuer * Toic
0¢ soverwrépolg lergeia xal Asgurreia maga Tov Qo 1o 0wy TAdo e
eos Tr €5 doyie dmcvdyorros yaow elven miorederar). Quomodo
qui clavos et verrucas... abradunt per sectionem et ustionem,
el quem beneficio afficiunt non sine dolore adhibent medicinam,
non autem ad damnuwm ejus qui palituy . ita etiam quecumque
nostris animis ... superflua callorum excrementa coaluerant,
ea judicii tempore scinduntur et abraduntur ineffabili illa sa-
pientia et virtute illius qui male habentibus medetur. Non enim
est opus valentibus medicus, sed male habentibus (Matth. 1X,
12:: Mare. I, 17; Lae. ¥, 5l

C. XXV/. ... Eodem modo cum per longum temporis am-
bitum ablatum fuerit naturae malum, quod nunc est eis immistum
et coalitum, et eorum qui nunc jacent in malis, n antiquum
Statum facta fuerit restifulio, una voce agentur gratie ab uni-
versa creatura et ab iis qui casfigaii fuerunt in purvgatione, et
ab iis qui ne omnino quidem opus habuerunt ut purgarentur.
Heec et quae sunt hujusmodi, tradit magnum mysterium suscepta
a Deo humanitatis.

C. XXVII: St. Grégoire enseigne que la purification doit
étre constante; qu'elle doit se faire au commencement, au milieu



41

et a la fin; qu'il y a encore dans la fin (je pense qu’il veut
parler de la fin de la période parcourue) une force pour cor-
riger et perfectionner la nature. Il ne saurait étre question
d’une fin de 'ame, puisque 'dme est immortelle. « Ita cum vita
humana peccato esset inquinata, et in principio, et in fine, et
in medio, vi et potestate opus habebat per omnia abluente, et
oportebat non hoc quidem expurgare, illud vero relinquere non
expurgatum: ita cum vita nostra (notre période terrestre) duobus
sit intercepta finibus, nempe principio et fine, 7n wutroque fine
imvenitur vis et potestas nature corrigendee (7o xava Ty @oynv
grut xal T0 TEAOC, ey’ Excregoy svoioxretl EQee 1 JtoodwTIRy TiS
groeme duveug) ... .»

C. XXXV Dico autem fieri non posse ut homo sit in re-
surrectione absque lavacri regeneratione, non aspiciens ad
mass& nostree refictionem et reformationem.... Non enim
quaecumque per resurrectionem reditum accipiunt ad essentiam,
ad eamdem vitam redeunt. Sed multum interest inter eos qui
sunt expurgati, et eos qui indigent expurgatione. In quibus
enim in hac vita przcessit per lavacrum expurgatio, iis erit
reditus ad id quod est sibi cognatum. Ei autemn quod est purum
et mundum, proprium est et familiaritate conjunctum impatibile.
Quin autem in impatibilitate sit beatum esse, minime dubitatur.
Quibus autem induratae occalluerunt affectiones, neque sordium
et macularum ulla fuit adhibita purgatio, non aqua mystica,
non divinae virtutis invocatio, non inconcinna pravitatis cor-
rectio, necesse est ut ii quoque sint in eo quod convenit. Mani-
festum est autem auro adulterino confusoque et non sincero
convenire fornmacem, ut cum eis mistum vitium {fuerit lique-
factum, longis postea s@culis Deo pura conservetur natura.
Quoniam ergo in aqua et igne est vis quedam abstergendt et
mundandl, qui per aquam mysticam vitii sordes abluerunt, non
opus habent altero genere purgationis. Qui autem non fuerint
initiati mysterio hujus purgationis, igne purgantur necessario.
-— Donc il s’agit évidemment d'un feu purificatenr.

C. XXXJX . Cuivis est perspicuum (merei dijdév £oct) qui sit
aliqua preditus intelligentia, quod id quod stat non stante est
preestantius, et eo quod deficit id quod est perfectum, et eo
quod eget id quod non eget, et eo quod proficiendo ascendit,
id quod non habet quo progrediatur, sed semper manet in boni
perfectione,



42

C. XL : Magna est differentia inter ignem qui exstinguitur
et eum qui nullam admittit extinctionem. Est ergo aliquis alius,
et non hic ignis. Rursus cum vermem audieris, ne propterea
quod idem sit nomen, ad terrestre hoc animal tua feratur cogi-
tatio. Adjectio enim ejus quod non moriatur, suggerit aliam
esse intelligendan: naturam quam eam qua cognoscitur. Quo-
niam ergo haec sunt proposita spei vite post haec futurze, que
congruenter ex libero uniuscujusque arbitrio, convenienter justo
Dei judicio vite exoriuntur, fuerit sapientum, non ad preesens
intueri, sed ad futurum, et in hac brevi et temporali vita jacere
materiam et sementem beatitudinis ineffabilis. ..

Les adversaires de l'apocatastase ont prétendu que les
origénistes avaient glissé frauduleusement leurs doctrines dans
les ouvrages du saint Docteur. Cette assertion a été émise par
St. Germain de Constantinople au commencement du VIII®siecle,
et adoptée ensuite par Photius (cod. 233). Mais le P. Petau, au
XVII*® siecle, a fait justice de cette assertion erronée. Le savant
auteur des Dogmes théologiques, dit Turmel, cita quelques-uns
des textes que l'on rencontre dans la Caféchése ainsi que dans
le Dialogue sur la résurrection, et montra que la doctrine du
salut universel s’y étalait ouvertement. « Grégoire, dit-il, affirme
qu’aprés un grand nombre d’années, non seulement les ames
des hommes, mais les démons eux-mémes seront affranchis du
mal et loueront le Seigneur. Peut-on adopter plus clairement
la theése origéniste (potuitne quidquam apertius ex Origenis
opinione illa disputari)?» Un autre texte lui suggéra 'observa-
tion suivante: « Ainsi s’exprime lc docteur de Nysse; il donne
I'espoir du salut aprés la mort, non seulement aux hommes
privés du baptéme, mais méme a ceux qui n'ont rien fait pour
expier leurs péchés; il n'exclut donc personne du ciel» (De
Angelis, 111, vi, 5, fin). Petau voulait par la imposer silence
a certains apologistes de son temps, qui, selon ses expressions,
guidés plutot par la piété que par la vérité ou I'honnéteté (pie
magis quam vere aut etiam pudenter), s’efforcaient de donner
leur propre sens aux passages les plus scabreux de la Catécheése
ou du Dialogune. Mais il connaissait aussi la théorie de l'inter-
polation. D'un mot il 'écarta. « Quiconque, dit-il, lira avec
jugement et bonne foi (judicium et candorem adhibebit) les pas-
sages incriminés, ne croira pas facilement a4 leur interpolation:
car le style, le tour de la phrase (dicendi character) et l'en-



chainement des pensées démontrent leur authenticité (germana
et nativa illa demonstrat).¥ Voir L’eschatologie a la fin du
IV siecle, p. 70-71. Et Turmel approuve entierement Petau
(p. 72-76); il ajoute méme (p. 82): «Les érudits, au moins ceux
de France, marchérent résolument dans la voie que Petau leur
avait frayée, ef le dépassérent»; et p. 84: «Aujourd’hui 1'éru-
dition impartiale reconnait que St. Jérdme s'est vainement dé-
fendu d’avoir suivi dans ses premieres années les doctrines
origénistes; que l'hypothése de l'interpolation des ceuvres de
St. Grégoire de Nysse doit étre écartée, et qu'il ne faut tenir
aucun compte des passages ou ce docteur parle de peines éter-
nelles. » Turmel remarque encore (p. 85) que Mazzella (de Deo
creante, disp. VI, 1267), pour prouver que St. Grégoire de Nysse
a cru a l'éternité des peines de l'enfer, cite sous son nom un
seul texte; et que ce texte, qui du reste n'a aucune portée,
«se trouve appartenir 4 une homélie d’Astérius» (voir Tille-
mont, IX, 609)!

III. — Sermo adversus Arium et Sabellium: «Si nos
omnes Christi essemus, Christus quoque Dei esset eique foret
subjectus. Quod si nos nondum Christi sumus, ne Christus
- quidem adhuc Dei est, qui pro nobis dolet. Cum ergo owines
Christi erimus, tunc et Christus Dei erit, per semet cunctos
subjiciens Patri quos antea ab eodem acceperat, ut sit Deus
omnia in omnihus. Interim non videtur quodammodo Patri
subjectus, propterea quod /iomiznes ei commissi et quorum gerit
imaginem, nondwum ei subjecti sunt. Sed cum denique omnia
ei subjecta fuerint, tunc videbitur Deo Patri regnum tradere. »

IV. — De anima et resurrectione Dialogus. Macrine
explique comment le mauvais riche n’a pas pu franchir I'’espace
qui le séparait du sein (golfe) d’Abraham, parce qu’il n’était pas
repenti, qu’il tenait encore au contraire aux choses de la vie
terrestre, et qu'au lieu de témoigner de 'amour pour Dieu, il
songeait surtout a étre délivré de ses souffrances. Puis elle
ajoute: <«Per has narrationes existimamus censere Dominum
quod oporteat eos qui in carne vivunt, quam maxime secundum
virtutem vivendo, quodammodo separari et expediri ab affectu
carnis, ne post mortem alia morle rursus opus habeamus, que
reliquias carnalis glutinis separet, excernat et expurget (amoxc-



44

Yaigovrog); sed tanquam vinculis circum animam ruptis, nulla
corporea molestia eam ad sese attrahente, celer ef expeditus
el cursus ad bonum contingat. »

Puis, aprés avoir remarqué que, dans certaines d4mes char-
nelles, il semble qu'il n'y ait plus le désir du bien, ni le res-
sort qui excite a 'amour des biens, elle combat cette opinion
en disant: « At adversus hoc illud dicimus quod speculandi ac
dijudicandi vis propria est ejus anime partis quae Deo similis
est, quoniam etiam divinum numen per haec comprehendimus.
Si ergo vel nunc adhibita cura atque diligentia, vel posthac per
wnis purgationem anima nostra libera fuerit ab ea cownjunc-
tione qua cum ratione carentibus affectibus coaluit atque con-
crevit, nulla re ad boni et honesti contemplationem impedietur
(El voivoy &lte ex tic viv Smuelelag, elve &2 vic nevd vatre xaddg-
gcmg Ehsv o yerorro vulv 1) Weyn Ths meos ta choye 1@y weday
ovugricg, ovdsr Toos THY TOU xehot Fewolev eramodicdiostat):
bonum autem et honestum eam vim ex sui natura habet (xcze
v scvrod gion), ut quidquid in illud intueatur, id ad se quodam-
modo attrahat. Si igitur anima ab omni vitiositate pura fuerit,
in bono et honesto prorsus erit (El odv mdays exics 1 yoyn,
xadepetosisy, &v ©p xakp marvrwg fever)., Bonum autem et hones-
tum ex sui natura numen divinum est, cum quo per puritatem
anima conjunctionem habebit, quippe cum proprio coharens
atque coalescens (Kador d¢ 17 savrod gios ro Yelov meos 0 due
Tre reedegornrog Tty ovvagsiey Es T olxsly ovvamTouEyy), »

Et encore: «Postquam igitur anima quoque, segregatis
omnibus variis naturwe motibus, Deo similis effecta fuerit, atque
superata cupiditate in illo fuerit, ad quod olim a cupiditate
erigebatur et incitabatur non amplius consistendi locum in sese
dat, neque spei, neque recordationi, nam quod quidem spera-
batur habet... atque ita vitam superam et excelsam, informata
divinee naturaze proprietatibus imitatur, adeo ut nihil aliud ei
relinquatur praeterquam dilectionis affectus, qui naturaliter ei
quod bonum et honestum est adheeret. »

Et en parlant ainsi, Macrine estime qu'elle est 'écho de
I'Apotre: « Talis autem doctrinae atque sententie divinus quo-
que nobis Apostolus auctor est. » Et elle le prouve, en le citant.
C'est la charité, dit-elle, qui doit I'emporter finalement. La na-
ture du bien et de I'honnéte est telle qu’elle progressera indé-
finiment: « Cujus autem boni ea natura est, qua deterius non



45

admittat, id in infinitum et indeterminatum usque progredietur
(05 10 EEQVIOY T x&l @iglaroy 10 dyator moosletaerar), Quo-
niam igitur cujusque naturae ea vis est, ut affinia, propria, at-
que cognata attrahat, propinquum autem quodammodo atque
conjunctum Deo genus humanum est, quippe ferens in se nimi-
rum imaginem principalis figure, necessarium plane est ut
anima trahatur ad id quod divinum simul atque cognatum est
(Elxeva xeve TEoay @rdyxny woog 10 Yeloy Te kel avyysric 1 Yuyt)...
Ac quemadmodum illi qui auro materiam immistam per ignem
expurgant, non solum id quod adulterinum est igne lique-
faciunt, sed omnino necessarium est, ut purum quoque una
cum adulterino, improbo, atque corrupto liquefiat, atque hoc
consumpto illud maneat (zwxsivov d¢ damarvouévov todro uEve);
eodem modo plane necesse est, ut dum vitiositas purgatorio
igni absumitur, anima quoque qua cum vitiositate unita est,
in igne sit, donec id quod inspersum est adulterinum, materiale
atque fucatum et corruptum totum aboleatur igne consumptum
(ovtw el Th¢ xaxiag T axou Ty Tl JamTareusyne, dydyxn mdow
xel 1y Srodeloar abt guyry &v owg meol evar, oo dr 10 xareaTeo-
wevoy vodor xei VAuvideg, xai x(3dnioy war eyvalodeln 14 gl darre-
roueror ). ... Tale quidem mihi videtur circa animam quoque
cogitari atque intelligi oportere, eam videlicet materialibus atque
terrenis affectibus involutam laborare atque distendi, dum Deus
quidem quod suum est ad sese trahit; quod autem alienum
est, propterea quod cum anima quodammodo coaluerit, violenter
abraditur et abstergitur (Piaxiwg amofvoousrov?), acresque ei
atque intolerabiles affert dolores.»

Grégoire remarque alors: « Ergo judicium divinum, ut vide-
tur, non ex causa principali atque pracipua cruciatum adhibet
iis qui deliquerunt, sed illud gquidem, ut oratio demonstravit,
bonum duntaxat, dum 1d a malo secernit et eximit, el ad com-

1y Tel est le texte du manuscrit A, de la bibliotheque Uffenbachiana (Zacharie
Conrad ab Uffenbach, sénateur de Francfort-sur-le-Mein); il contient en marge
avalwdi, au liew de ey @AoYelr, et il ne contient pas «l@rip. Clest
le manuscrit B, ou Hasselmanius (Rev. Zacharie Hasselmann, ministre du St. Evangile
d’Oldenburg), qui contient ¢raredws) et alwyip. Le manuscrit B doit étre inter-
polé, car le contexte donne raison au manuscrit A. Il est étonnant que Migne ait
donné la traduction latine du manuserit A, et le texte grec du manuscrit B, étant
donnée la contradiction entre celle-la et celui-ci.

7) Les manuscrits A et B portent armofvousrov.



46 -

munionem beatitudinis attrahit, operatur, divulsio autem coali-
tionis et coagmentationis ei quod trahitur dolorem facit. »

Et Macrine répond: «Idem ego quoque sentio, et quod pro
quantitate vitiositatis quee in unoquoque fuerit, cruciatus ac
doloris modus adhibeatur. Non enim par est utrumque, tum
eum qui in malis vetitis tamdiu versatus sit, tum eum qui in
mediocria delicta quaedam inciderit, per purgationem vitiosi
habitus (€r ©7] xp/cer — B zadgoer — tic noy¥nods fcwg aviaIiva)
ex @quo discruciari atque dolere, sed pro modo ac quantitate
materize, vel longiore vel breviore temporis spatio illa flamma
dolorifica, quamdiu fuerit id quod eawm alat, accendetur (ws
A B fwg — av 70 Smoreégor 7). Cui igitur magnum inheeserit
onus materiale, in eo necesse est magnam ac diutius durantem
esse flammam, quae materiam eam consumat; in eo vero, cui
minori spatio temporis ignis ille consumens admovetur, tantum
de vehementiore atque acriore operatione pcena remittit, quan-
tum, quod ad modum vitiositatis attinet, subjectum fuerit dimi-
nutum (¢eov yAdrretar 1) vis xaxieg wsrom vo vroxsiusyor). Oportet
enim penitus ac prorsus aliquando malum exXimi ex eo quod
est et quod in superioribus dictum est, id quod reipsa non est,
ne esse quidem omnino. Quoniam enim ea vitii nequitizeque
natura est, #f extra voluntatem el arbitrium non sif, cum omnis
voluntas et omne arbitrium in Deo fuerit, ad absolutain atque
perfectam et extremam abolilionem el interitum vitiositas redi-
getur, ut nullum ejus receptaculum velinquatuy (sic mweavvedi
cagaricuoy 1 xaxice wy yworcs — A B usrayworoae —, v déy

wirfic vrrokagdivar doysior).

Macrine en conclut que 'Ame doit se maintenir absolument
pure de toute souillure (in universum ab inquinamentis vitio-
sitatis integra), ou, si elle ne le peut, ne commettre que des
fautes médiocres (in quam maxime mediocribus quibusdam
curatuque facilibus delictis), parce que le jugement sera rigou-
reux. Puis, expliquant comment, d’apres l'apdtre, Dieu sera
finalement tout en tous (omnia in omnibus), elle dit: «Atque
in hoc mihi videtur perfectum et absolutum interitum vitiositatis
ac nequitie tradere Scriptura (Ev zovtp J¢ pot doxel 1ov mavrshi
T7s xaxies cgavicucy doypuarifew o Aoyog). Si enim in omnibus
rebus Deus erit, vitiositas nequitiaque nimirum in rerum natura
non erit. Nam si quis vitiositatem etiam et nequitiam esse
posuerit, quomodo servabitur ea sententia qua dicitur quod in



47 —

omnibus Deus sit? Illius enim, videlicet vitiositatis nequitieeque
exemptio atque subtractio, imperfectam ac non plenam efficit
omnium comprehensionem. Verum qui in omnibus erit, in iis
quee non sunt non erit. »

En conséquence, Macrine adresse le discours suivant aux
pécheurs qui souffrent et expient: « Heu vos! frustra vos afflic-
tatis et excruciatis...., ignorantes ad quodnam propositum
atque consilium singulatim res queeque referantur, queae in uni-
versitate administrantur, quoniam oportet omnia ordine ac victs-
situdine quadam secundum artificiosam creatoris el awuctoris
sapientiam divine conciliari atque COnjungtr nature@ (cyroovrrsc
f00¢ ovrivee oxomoy ta xad Exacrov v T mavii olzovouovusve
géoerar, 0Tt v yo1 TdEa Tl xal axolovdie xara TV TERVEANY
100 xadrnyeuovos Goylay i Jele moogomxawvar gros!).

Macrine enseigne ensuite que le juste participera toujours
de plus en plus au bien divin, source intarissable; qu’il croitra
ainsi toujours en vertu et en félicité; et que vraisemblablement
aucun terme ne mettra fin & cet accroissement (est verisimile
in eam evasuros esse magnitudinem, in qua nullus terminus
interrumpat et impediat incrementum).

Et encore: « Genus humanum propter vitiositatem innatam
extra parietum divinorum ambitum summoveatur: quod ubi
conspersorio lavacro expiatum fuerit, intromittatur (omeo (3
Teooirrow — A B meoiddavinoly — Aoveod xadnodusvoy gvrog
ylyere). » Macrine enseigne expressément que les murailles sus-
dites tomberont; que par la résurrection notre nature deviendra
de nouveau comme un tabernacle, et que toute la corruption
qui nous est innée disparaitra par la nature méme des choses
(cum per resurrectionem natura nostra rursus quasi taberna-
culum fixa, atque omnis per vitiositatem innata corruptio, ex
rerum natura abolita atque sublata fuerit); qu’ainsi ceux qui
sont maintenant hors des murailles & cause de leurs fautes,

1) On voit par ces textes si clairs combien se trompent les annotateurs, qui,
comme celui de l’édition Migne, prétendent qu’il faut interpréter ces textes en ce
sens que Dieu est adoré par les justes qui jouissent de leur félicité, et par les pécheurs
qui subissent leurs supplices éternels. C’est le contraire méme de ce que St. Grégoire
enseigne. Quelle raison mettent en avant les annotateurs? C’est que St. Grégoire
serait en opposition avec l'Ecriture, avec les autres Péres et avec lui-méme (Edit.
Migne, col. 103 et 104). Mauvaise raison: car I'Ecriture sainte bien expliquée enseigne
formellement l'apocatastase, plusieurs Peres 'ont aussi enseignée, et St. Grégoire
Penseigne manifestement. '



48

seront un jour, enfin, admis dans le temple de la béatitude
divine, aux coins mémes de l'autel, a cause de leurs vertus
(iis qui nunc propter vitiositatem extra sunt, tandem aliquando
intra adyta divinee beatitudinis futuris, et cornibus altaris, hoc
est, excellentibus supramundanis virtutibus sese conjuncturis).
Et cette assertion est justifiée par le texte de St. Paul: ei omne
genu flectetur ccelestium, terrestrium et infernorum, etc.

Ensuite: «Propositum atque consilium Dei hoc unum est,
ut omni nature nostrze plenitudine singulatim per quosque
homines jam perfecta et absoluta, cum alii quidem jam statim
per hanc vitam a vitiositate expiati, alii vero posthae, conve-
nientibus temporibus per ignem curati fuervunt (vév Jdi uperc
ratte dic 1o Tveoc Tois xad i rovar yodvois latoer Yevrwmy), alii autem
ex @equo boni simul ac mali scientiam atque experientiam per
hanc vitam non habuerint, omunibus (wde1) proponat participa-
tionem et usum bonorum, quee in ipso sunt, qua bona Scrip-
tura neque oculum vidisse, neque aures accepisse, neque cogi-
tationibus et ratiocinationibus assequi atque comprehendi posse
dicit. Id autem nihil est aliud, ut mea quidem opinio fert, quam
in ipso Deo esse: bonum enim quod superat auditum et ocu-
lum et cor, id fuerit quod in superis naturse rerum preasidet
universa. Porro differentia vitee, quee vel cum virtute, vel cum
nequitia vitioque transigitur, posthac maxime per hoc osten-
ditur, quod citius aut tardius quis beatitudinis quee speratur,
particeps fiet (‘H d¢ 100 xur’ coerry 1 zaxicy glov diegoge &v i
wete ravre xare vovro daydioster ndliore, v rg ddrrov i oyo-
laidtepor psraoyely 1he hmilonsvng paxcgiryrog). Nam pro modo
unicuique insite vitiositatis proportione respondens accommo-
dabitur prorsus etiam productio medicinee. Medicina autem
animee erit vitiositatis purificatio (xeddoaior), »

Grégoire enseigne ensuite que «le gemre humain sera
changé par la résurrection et qu'il passera a un état plus
magnifique et plus auguste (didagxdnsde, 10 o5 TO UEYCEL0TOE-
Tégraroy ueHeoracdar to avdodmuror)»; que cet état meilleur
sera le rétablissement de la grace premieére, de linnocence
premiere et de la beauté morale qui en était 'accompagnement;
que le granum redeviendra ainsi la spica premiére; que les
justes atteindront ce but rapidement (beatis per resurrectionem
nascentibus protinus simul perfecta atque absoluta spicarum
pulcritudo exorietur); mais que les coupables seront arrachés



— 49 —

et destinés au feu; que ce feu les purifiera, et que finalement,
apres un temps plus ou moins long, ils recouvreront, eux aussi,
leur beauté premieére: «Posteaquam igitur gquidquid non sin-
cerum ac germanum, sed adulterinum et alienum est, ex eo
quod sincerum est, ac vim nutriendi habet, evulsum et ad in-
teritum redactum fuerit, atque ignis id quod naturale non est
assumpserit, tunc etiam horum natura copioso nutrimento accepto
grandescet, ac fructum producerve maturadit per ejusmodi curam
longo tandem circuitu temporum, communi specie quee ab initio
nobis a Deo impressa atque attributa est, recuperata CEmsdcy
oty TGV Goov viFov te xel &AAGTQOY ExTiAi TOD Toog@luov, xel &lg
cyaviguoy E;, ol mroog 10 maed Giow Exdamaviowvrogt), viTs
xel 10VTOIS EVTQOYY aEL 1) GUais, xal &g neomoy ddovydiostal dic tig
TowevTns Smipeleicg, naxowls mmore meguodoc 1o xowov &idog 1o £
coyic Ty $e6dsy smBindiv amokefolow). » Ce qui n'empéchera
pas toutefois une différence corporelle entre les justes et les
pécheurs, aprés la résurrection (puto in futuro posthac tempore
differentiam bonorum pariter ac malorum astimari oportere),
mais finalement la corruption, l'ignominie et autres choses de
cette nature (ignominiam, corruptionem et guecumque ejus
generis sunt), disparaitront par la purification, et l'incorrupti-
bilité triomphera, et Dieu sera glorifié in swecula: «Talibus
igitur cura conveniente expurgatis et expiatis, quidquid in me-
liorem partem intelligitur, invicem et 7u locum eorum succedet,
incorruptibilitas, vita, honor, gratia, gloria, potentia; etsi quid
aliud ejusdem modi vel in ipso Deo, vel in imagine ejus quae
est humana natura, cerni conjicimus et existimamus. Ei gloria
in smcula, Amen. (Tév towirwy vy 77 Tgogrxovay Emiusieig ?)
Exxa g dErTomY TE Rl dgavio FrTwr, Exacroy T@v TEOS TO XQEITTOY
voovusrmy arremedsiostat®), 1 dgdagaie, 1 (or, 1 Ty, 1, yéol,
7 008e, 1 dVvaug, xal &t ahhlo vowdrov v ve 1o Osp Emidsw-

1) Le texte grec, dans Migne, est ici en contradiction avec la traduction latine;
il ajoute & ce dernier mot les quatre mots suivants (3 @l@vim Tl TEYEIOYEY,
en faisant toutefois remarquer que les manuscrits A B ne les contiennent pas. Toute
la phrase prouve avec la derniere évidence que le mot afmrfq) n’est pas pris par
St, Grégoire dans le sens absolu que les adversaires de l'apocatastase cherchent en
vain a lui donner. La pensée de St. Grégoire est aussi claire et aussi formelle que
possible.

%) Tel est le texte A, Le texte de Migne remplace 7 7(900'1]%0170'1,‘ &7t~
pelele par Taic die Tveog (arpsiwig; ce qui ne change en rien le sens.

% A B cvreioelsiosra,

Revue intern. de Théologie. Heft 37, 1902. 4



— 50 —

oelodar elxdlousy, xai 1 exve avrod, 1 wic oty 1) avFewmivy
giow).» Le manuscrit B ajoute: «Aveg v défa els vovs alavec,
Ay, »

V. — De Mortuis: «... Homo (ex corpore egressus) non
poterit divinitatis particeps fieri, nisi maculas animo immistas
purgatorius ignis abstulerit (v ¢ wiy Jvvecda ustacysiv vig
Gedtnrog, wy 1ol xadagaiov mveos Tov Supuydsvre i Yoyl dvmov
amoxadigavrog). . ... Aliis (qui ad deteriora deflexerunt), post
hanc vitam purgatorio igne materize labes et propensionem
ad malum abstergentibus et ad gratiam initio naturse conces-
sam voluntaria bonorum cupiditate redeuntibus. Alienorum
enim cupiditas in natura pervpetuo non inheret (ov ydao &g dei
magansva Tov allerginy 1 midvuia vy giee) ... Quemadmodum
igitur in fornace ignis aufert et absumit quidquid in ferro est
inutile, sic in ipsa morte corpus ab omni re supervacanea atque
inutili per mortalitatis solutionem liberatur.... Promittitur in
ipsa divina Scriptura per ipsam resurvectionem immutari alqie
renovari nos oportere. »

Conclusions.

De tout ce qui précede, il résulte clairement que la doc-
trine de St. Grégoire de Nysse sur l'apocatastase peut se
résumer dans les huit points suivants:

1° Si Dieu chatie les pécheurs, c’est parce que le péché
doit étre puni; mais il les chatie pour les améliorer, c’est-a-dire
pour les déterminer & se convertir au bien,

2° Si les pécheurs doivent souffrir, ce n’est pas parce que
Dieu est cruel, mais parce que l'ame qui a péché et qui a
contracté de mauvaises habitudes, ne peut s'en détacher que
par des efforts pénibles et douloureux, et que la douleur et le
remords sont comme un feu qui consume et qui « purifie ». Telle
est la nature méme des choses.

3° Comme la nature de I'ame, image de Dieu, est bonne,
et comme la volont¢ positive de Dieu est que 'ame lui soit
unie comme a son principe premier et & sa fin derniére, il est
certain, de par cette nature méme de I'ame et de par cette

volonté méme de Dieu, que cette union se réalisera finalement.



— 5] —

4° Donc le chatiment ne durera dans la vie future qu’au-
tant que devront durer l'effort de la purification et le travail
d’expulsion des éléments mauvais accumulés dans I’ame péche-
resse. ‘

5° Cette purification s'opérera par la grace de Dieu et
par l'action libre de 'ame, le mal et la culpabilité étant dans
le libre arbitre et non ailleurs.

6° Le perfectionnement et le bonheur des justes iront aussi
toujours croissants, a mesure qu'ils s'uniront davantage a Dieu.

7° Clest ainsi que tout le genre humain (fotum genus
humanum) sera finalement sauvé. St. Grégoire de Nysse dé-
montre cette proposition par sa philosophie (c’est-a-dire par sa
notion de Dieu et par sa notion de I'dme), et aussi par la
doctrine chrétienne, qui, dit-il, confirme cette haute philosophie.

8° Il enseigne expressément que la domination du Christ,
Homme-Dieu, sur toute la nature humaine, et la domination
de Dieu, créateur, sur toutes les créatures intelligentes, y com-
pris les démons, ne consisteront pas en ce que toutes les créa-
tures susdites, tout en reconnaissant la souveraine puissance
de Dieu sur elles, continueraient a se révolter contre lui, mais
en ce que, animées finalement de l'amour du bien, toutes
aimeront cette toute-puissance et se soumettront a elle avec
amour, ainsi qu'a la sagesse et a la bonté de Dieu, qui alors
sera vraiment, de fait, «tout en tous»,

N. B. Des théologiens ont prétendu que St. Grégoire de
Nysse n’a pas pu enseigner cette doctrine du rétablissement
final de tous les pécheurs et du démon lui-méme, parce qu’il
a parlé plusieurs fois, disent-ils, du feu <« éternel». Ce raison-
nement est erroné: car le mot « éternel » a été employé maintes
fois, dans les Ecritures mémes, dans un sens relatif et limité,
et c'est uniquement dans ce sens relatif et limité que St. Gré-
goire de Nysse 1'a aussi employé, lorsqu'il I'a employé. Je dis
«lorsqu’il I'a employé», parce que souvent il a simplement
parlé du feu sans ajouter le mot «éternel», mais ajoutant
plutdt le mot « purificateur». C’est seulement dans quelques
manuscrits que l'on trouve z¢ wlwvip mvel, au lieu de =g mvol.
Cette addition est une altération évidente: car qui ne voit I'in-



utilité et méme la contradiction flagrante du mot «éternel»
(pris dans le sens absolu), dans des propositions dont le sens
est que ce teu est essentiellement purificateur, et qu'aprés la
purification 1'ame sera admise a la jouissance de Dieu? Le
sens méme des phrases, des discours et de toute la theése de
St. Grégoire de Nysse, est si clair, qu'il est facile de discerner
toutes les tentatives d’altération du texte. Les faussaires ne
pouvant détruire le discours méme, ont perdu leur temps en
y insérant tel ou tel mot, ou en l'accompagnant de tel ou tel
commentaire, contraires a la thése si souvent et si longuement
développée par St. Grégoire. Les passages que nous avons cités
sont trop longs et trop nombreux pour qu'il puisse y avoir le

moindre doute sur sa doctrine.
E. Micuaup.




	St. Grégoire de Nysse et l'apocatastase

