
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Artikel: St. Grégoire de Nysse et l'apocatastase

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


37

St. GREGOIRE DE NYSSE
ET L'APOCATASTASE.

Dans les questions eschatologiques qu'il a traitées, St.

Grégoire de Nysse a exprimé sa pensée sur l'état des âmes après
la mort, sur le lieu qu'elles habitent, sur la résurrection, et
surtout sur la destinée finale du monde, ainsi que sur 1' « apo-
catastase » des pécheurs. Nous ne voulons, dans la présente
étude, qu'indiquer la doctrine du saint Docteur sur ce dernier
point : l'apocatastase.

Conformément à la méthode que nous avons adoptée dans
toutes nos discussions, nous commencerons par citer textuellement
ses propres paroles ; et nous conclurons, non en exposant notre
propre opinion, mais en résumant objectivement, en quelques
propositions, la doctrine même de cet illustre Père de l'Eglise,
que nul n'osera, je pense, traiter d'hérétique.

I. — In I Cor. XV, 28 sqq. (Quando sibi subjecerit omnia.)

«... Quisnam est ergo scopus verbi, cujus in ea parte dogma
tradit divinus Apostolus? Quod aliquando ad nihilum transibit
mali natura, piene etperfecte deleta ex rerum essentia; divinaque
et ab omni interitu aliena bonitas in se continebit omnem
naturam ratione prseditam, nullo ex iis qui a Deo facti sunt exci-
dente a regno Dei, quando omni vitio quod rebus fuerat immistum
tanquam aliqua materia, per ignis purgatorii consumpto fusio-

nem, omne quod a Deo ortum habuit tale factum fuerit quale
erat ab initio, quando nondum susceperat Vitium ('Oxi noce nqàç
xò fi)] Sv rj xov xuxov qvaiç /isxaywqijasi, navxsXwç itaqiaviad-sTaa
xov ovxoc, xal nùaav Xoyixqv qvaw ì) Qsia xs xal dxrjqaxoç ayallóxqc
iv savxft nsqis'ist, fiqdsròc xwv naqà cov &sov ysyovóxwv xijç ßaai-



— 38 —

Xsîaç xov 0SOV dnoninxovxoç, oxav ndaqç xijç ififiix-dsîaijç xoTç ovai
xaxt'aç oióv xivoç î'XrjÇ xißdijXov, dia xrjç xov xa&aqoiov nvqoç x^rsiaç
dvaXvOsîaqç, xowvxov yivqiai nàv o naqà xov Qsov sox^ xrjv ysvetjiv,
oiov ef dqxijç rjv, oxs olmw xr,v xccxiav iàsiïaxo).

Puis, St. Grégoire fait remarquer que la divinité s'est unie,
en Jésus-Christ, à toute la nature humaine (ex omni humana
natura, cui admista fuit divinitas ; et qu'ainsi toute l'humanité

a été unie à la divinité par J.-C. (per quem divinitati
universa adnata et adjuncta fuit humanitas — nàv xò dvâ-qwmvov) ;

que toute la nature du vice a été détruite en lui (in ilio deleta
fuit universa natura vitii) ; qu'il a été ainsi les prémices de
notre nature, et les prémices de ceux qui se sont endormis
(primitise eorum qui dormierunt, primogenitus ex mortuis...);
et qu'ainsi il y aura progrès du bien dans l'humanité, jusqu'à
la destruction du vice (boni progressus vitium abolendo) ; que
telle est la fin que nous espérons atteindre (quod quidem est
spei finis, ut bono nihil relinquatur contrartum, sed omnia
permeans divina virtus ex rebus omnino mortem deleat, ante
cam prius sublato peccato, a quo regnum habuit mors in
homines). Et Grégoire affirme que le sens du dogme enseigné par
St. Paul (hic est ergo sensus dogmatis a magno Paulo traditi),
est celui-ci :

« Omni ergo mala potestate et principatu in nobis dissoluto,
nec ulla affectioue naturœ nostra? amplius dominante, omnino
necesse est, ut nullo alio dominatimi tenente, omnia subjician-
tur ei potestati quae omnibus imperat. Dei autem subjectio est
perfecta et omni ex parte absoluta a malo abalienatio. Quando
ergo instar primitiarum omnes semoti fuerimus a vitio, tunc
tota naturse conspersio commista cum primitiis, et effecta unum
continuum corpus, boni tantum in se suscipiet principatum ; et
sic universo corpore nostrœ naturœ contemperato cum divina
et ab interitu aliena natura, illa Filii quse dicitur subjectio fit
per nos, cum quae in ejus corpore recte se gerit subjectio, ad

eum referatur, qui gratiam subjectionis in nobis est operatus. »

Et encore : « Aperte Paulus docet, futurum ut non amplius
consistât vitium, dicendo Deum esse in omnibus, ut qui cuilibet
sit omnia. Est enim perspicuum, tunc verum futurum quod
Deus sit in omnibus, quando nullum malum in rebus conspec-
tum fuerit (Aij?.ov ydq ozi xóxs dXr\iPsç saxai xò iv nàai xòv Qsòv

sivai, oxav fxijàèv xaxòv ivltswqrjxai xoTç ovaiv). Non est enim con-



- 39 —

sentaneum ut Deus sit in malo. Quamobrem aut non erit in

omnibus, quando in rebus aliquod malum fuerit reliquum, aut
si vere eum in omnibus esse oportet credere, simul ostenditur
cum ea quam de ipso habemus, fide nullum esse malum (fjcqdhv

xaxòv sì-vai). Non potest enim fieri ut Deus sit in malo.»
St. Grégoire enseigne, d'après St. Paul, que le Christ doit

devenir homme parfait et atteindre la mesure de sa plénitude ;

que c'est dans ce but qu'il convertira, en les attachant à son

corps comme des membres vivants, tous les pécheurs, dont il
sera alors vraiment la tête: «Qui ergo nos sibi uniit et nobis
est unitus, et per omnia nobiscum unum effectus, omnia nostra
sua efficit propria. Nostrorum autem bonorum summa est et

caput, Deo esse subjectum, quando universa creatura sibi fuerit
consonans et omne genu ei se inflexerit, ccelestium et terre-
norum et inferorum. Corpus ejus, sicut ssepe dictum est,
omnis est fiumana natura, cui est admistus. Propter hunc ipsum
autem sensum nominatili- Dominus a Paulo mediator Dei et
hominum. Nam qui est in Patre et versatus est inter homines,
in hoc implet suam intercessionem quod omnes sibi univerit
et per seipsum Patri (sv xm êavxw ndvxaç svolerai xai di' savxov

rw Ilarqi) Per ea ergo quse dicta sunt fit perspicuus sensus
apostolicus, nempe quod per eam qua Patri Filius subjicitur,
subjectionem significetur cognitio, qua eum qui revera est

agnoscet omnis humana natura, et salus ipsius (óxi nâai]ç ctvd-qw-

ni'vijÇ qvaswç irjv yivofiivqv xov ovxoç iniyvwoiv xs xai awx^qiav i]

xov Ylov nqòc xòv Ilaxiqa vnoxuyi) diaorjfialvsi).»
Ensuite, St. Grégoire répète encore que la soumission à

Dieu se fera dans tous les hommes (universœ hominum crea-
turse) ; que tous un jour dépouilleront le vieil homme (cum
omnes veterem exuerint hominem). Il ajoute que, selon St. Paul,
il y a deux espèces d'ennemis de Dieu: d'un côté, la mort et

l'empire du péché, qui doivent être détruits ; d'un autre côté,
les pécheurs qui doivent être soumis. Et la soumission est la
réconciliation ou le salut: «Nam quod hic subjectionem, illic
nominat reconciliationem, per utrumque nomen unam indicans
sententiam, nempe salutem (xrjv awzrqiavj.» Quant à la mort et
à l'empire du péché, ils seront détruits : Inimicos dicit subjici
Deo et Patri, mortem autem et quod in ipsa est imperium non
amplius futurum. Par les mots delebitur et exinanietur, St. Paul
montre clairement que « la puissance des méchants disparaîtra



— 40 —

entièrement (quod malorum potentia omnino tolletur, on xwv

fdv xaxwv rj dvvaacsta sic xò navxsXsç itÇaqd-ijasxai) ». Et comment
cela? En devenant amis de Dieu: «qui propter inobedientiam
vocati sunt Dei inimici, ii per subjectionem Dei fient amici,
qiXoi xov Kvqiov ysvijaovxai». Et ainsi le règne de Dieu sera
universel parce que toutes choses lui seront unies, le mal étant
détruit : quando deletum fuerit quidquid bono adversatttr, quando
universo regno coacto, Deo et Patri obtulerit et secum univerit
universa.

II. — Oratio catechetica magna, e. Vili: Quoniam vero
opus est, ut illius quoque quse ex peccatis ei ingeneratae in-
sederunt maculse, per medicinam aliquam auferantur, propterea
in prcesenti quidem vita adhibitum est medicamentum virtutis
ad hsec curanda vulnera. Quod si curari non possit, in futu-
ram vitam reservatur curalio (iv im fisxù xavxa ßt'w xafiisvsxat
1) Qsqanst'a) Ad fugiendum vitium castigemur et crudiamur :

iis autem qui sunt intelligentiores, creditur a Deo esse medicina
et curatio, qui figmentum suum reducit ad earn quœ erat ab

initio gratiam (Ilqòc xijv (fvyrjv xijç xaxiaç awqqoriaOsir^isv • xoìc
ós auvsnaxiqoiç iaxqsi'a xal Qsqanst'a naqà zov Osoìi zò ì'diov nXciofia
nqòc xijv i'S dqxîjç inavâyovxoç ydoiv shea niaisvsxai). Quomodo
qui clavos et verrucas abradunt per sectionem et ustionem,
ei quern beneficio aftìciunt non sine dolore adhibent medicinam,
non autem ad damnum ejus qui patitur : ita etiam quaccumque
nostris animis superflua callorum excrementa coaluerant,
ea judicii tempore scinduntur et abraduntur ineffabili ilia
sapientia et virtute illius qui male habentibus medetur. Non enim
est opus valentibus medicus, sed male habentibus (Matth. IX,
12; Marc. II, 17; Luc. V, 31).

C. XXVI: Eodem modo cum per longum temporis am-
bitum ablatum fuerit naturse malum, quod nunc est eis immistum
et coalitum, et eorum qui nunc jacent in malis, in antiquum
statimi facta fuerit restitutio, una voce agentur gratise ab
universa creatura et ab iis qui castigati fuerunt in purgatione, et
ab iis qui ne omnino quidem opus habuerunt ut purgarentur.
Hsec et quse sunt hujusmodi, tradit magnum mysterium susceptse
a Deo humanitatis.

C. XXVII: St. Grégoire enseigne que la purification doit
être constante; qu'elle doit se faire au commencement, au milieu



41 —

et à la fin; qu'il y a encore dans la fin (je pense qu'il veut
parler de la fin de la période parcourue) une force pour
corriger et perfectionner la nature. Il ne saurait être question
d'une fin de l'âme, puisque l'âme est immortelle. « Ita cum vita
humana peccato esset inquinata, et in principio, et in fine, et
in medio, vi et potestate opus habebat per omnia abluente, et

oportebat non hoc quidem expurgare, illud vero relinquere non
expurgatum : ita cum vita nostra (notre période terrestre) duobus
sit intercepta ffnibus, nempe principio et fine, in utroque fine
invenitur vis et potestas naturae corrigendse (xò xaxà xip> aqy^v

(fi'ifll xai xò xtXoç, xutF sxihsqov svqiaxstai niqaç >j ôwqdwxixrj xijç

qvaswç dvrafuç) »

C. XXXV: Dico autem fieri non posse ut homo sit in re-
surrectione absque lavacri regeneratione, non aspiciens ad
massae nostrae refictionem et reformationem Non enim

quaecumque per resurrectionem reditum accipiunt ad essentiam,
ad eamdem vitam redeunt. Sed multum interest inter eos qui
sunt expurgati, et eos qui indigent expurgatlone. In quibus
enim in hac vita prsecessit per lavacrum expurgatio, iis erit
reditus ad id quod est sibi cognatum. Ei autein quod est purum
et mundum, proprium est et famifiaritate eonjunctum impatibile.
Quin autem in impatibilitate sit beatum esse, minime dubitatur.
Quibus autem indurata? occalluerunt affectiones, neque sordium
et macularum ulla fuit adhibita purgatio, non aqua mystica,
non divinse virtutis invocatio, non inconcinnse pravitatis cor-
rectio, necesse est ut il quoque sint in eo quod convenu.
Manifestum est autem auro adulterino confusoque et non sincero
convenire fornacem, ut cum eis mistum Vitium fuerit lique-
factum, longis postea sseculis Deo pura conservetur natura.
Quoniam ergo in aqua et igne est vis quœdam abstergendi et

mundandi, qui per aquam mysticam vitii sordes abluerunt, non
opus habent altero genere purgationis. Qui autem non fuerint
initiati mysterio hujus purgationis, igne purgantur necessario.
- - Donc il s'agit évidemment d'un feu purificateur.

C. XXXIX: Cuivis est perspicuum (navxl ó'rjXóv s'irci) qui sit

cliqua prœditus intelligentia, quod id quod stat non stante est

praestantius, et eo quod deficit id quod est perfectum, et eo

quod eget id quod non eget, et eo quod proficiendo ascendit,
id quod non habet quo progrediatur, sed semper manet in boni
perfectione.



— 42 —

C. XL: Magna est differentia inter ignem qui exstinguitur
et eum qui nullam admittit extinctionem. Est ergo aliquis alius,
et non hic ignis. Rursus cum vermem audieris, ne propterea
quod idem sit nomen, ad terrestre hoc animal tua feratur cogi-
tatio. Adjectio enim ejus quod non moriatur, suggerit aliam
esse intelligendam naturam quam earn quse cognoscitur.
Quoniam ergo haec sunt proposita spei vitae post haec futurae, qme
congruenter ex libero uniuscujusque arbitrio, conveniente!- justo
Dei judicio vitae exoriuntur, fuerit sapientum, non ad praesens
intueri, sed ad futurum, et in hac brevi et temporali vita jacere
materiam et sementem beatitudinis ineffabilis

Les adversaires de l'apocatastase ont prétendu que les

origénistes avaient glissé frauduleusement leurs doctrines dans
les ouvrages du saint Docteur. Cette assertion a été émise par
St. Germain de Constantinople au commencement du VIIIe siècle,
et adoptée ensuite par Photius (cod. 233). Mais le P. Petau, au
XVIIe siècle, a fait justice de cette assertion erronée. Le savant
auteur des Dogmes théologiques, dit Turmel, cita quelques-uns
des textes que l'on rencontre dans la Catéchèse ainsi que dans
le Dialogue sur la résurrection, et montra que la doctrine du
salut universel s'y étalait ouvertement. « Grégoire, dit-il, affirme
qu'après un grand nombre d'années, non seulement les âmes
des hommes, mais les démons eux-mêmes seront affranchis du
mal et loueront le Seigneur. Peut-on adopter plus clairement
la thèse origéniste (potuitne quidquam apertius ex Origenis
opinione ilia disputari)?» Un autre texte lui suggéra l'observation

suivante: «Ainsi s'exprime le docteur de Nysse; il donne
l'espoir du salut après la mort, non seulement aux hommes
privés du baptême, mais même à ceux qui n'ont rien fait pour
expier leurs péchés ; il n'exclut donc personne du ciel » [De
Angelis, III, vu, 5, fin). Petau voulait par là imposer silence
à certains apologistes de son temps, qui, selon ses expressions,
guidés plutôt par la piété que par la vérité ou l'honnêteté (pie
magis quam vere aut etiam pudenter), s'efforçaient de donner
leur propre sens aux passages les plus scabreux de la Catéchèse

ou du Dialogue. Mais il connaissait aussi la théorie de

l'interpolation. D'un mot il l'écarta. « Quiconque, dit-il, lira avec
jugement et bonne foi (judicium et candorem adhibebit) les
passages incriminés, ne croira pas facilement à leur interpolation:
car le style, le tour de la phrase (dicendi character) et l'en-



— 43 —

chaînement des pensées démontrent leur authenticité (germana
et nativa ilia demonstrate ï Voir L'eschatologie à la fin du
IVe siècle, p. 70-71. Et Turmel approuve entièrement Petau
(p. 72-76); il ajoute même (p. 82): «Les érudits, au moins ceux
de France, marchèrent résolument dans la voie que Petau leur
avait frayée, et le dépassèrent »; et p. 84: «Aujourd'hui
l'érudition impartiale reconnaît que St. Jérôme s'est vainement
défendu d'avoir suivi dans ses premières années les doctrines
origénistes; que l'hypothèse de l'interpolation des œuvres de
St. Grégoire de Nysse doit être écartée, et qu'il ne faut tenir
aucun compte des passages où ce docteur parle de peines
éternelles. » Turmel remarque encore (p. 85) que Mazzella (de Deo
creante, disp. VI, 1267), pour prouver que St. Grégoire de Nysse
a cru à l'éternité des peines de l'enfer, cite sous son nom un
seul texte ; et que ce texte, qui du reste n'a aucune portée,
« se trouve appartenir à une homélie d'Astérius » (voir
Tillemont, IX, 609)!

III. — Sermo adversus Arium et Sabellium : « Si nos
omnes Christi essemus, Christus quoque Dei esset eique foret
subjectus. Quod si nos noncium Christi sumus, ne Christus
quidem adhuc Dei est, qui pro nobis dolet. Cum ergo omnes
Christi erimus, tune et Christus Dei erit, per semet cunctos
subjiciens Patri quos antea ab eodem acceperat, ut sit Deus
omnia in omnibus. Interim non videtur quodammodo Patri
subjectus, propterea quod homines ei commissi et quorum gerit
imaginem, nondum ei subjecti sunt. Sed cum denique omnia
ei subjecta fuerint, tunc videbitur Deo Patri regnum tradere. »

IV. — De anima et resurrectione Dialogus. Macrine
explique comment le mauvais riche n'a pas pu franchir l'espace
qui le séparait du sein (golfe) d'Abraham, parce qu'il n'était pas
repenti, qu'il tenait encore au contraire aux choses de la vie
terrestre, et qu'au lieu de témoigner de l'amour pour Dieu, il
songeait surtout à être délivré de ses souffrances. Puis elle
ajoute : « Per has narrationes existimamus censere Dominum
quod oporteat eos qui in carne vivunt, quam maxime secundum
virtutem vivendo, quodammodo separari et expediri ab affectu
carnis, ne post mortem alta morte rursus opus habeamus, quae
reliquias carnalis glutinis separet, excernat et expurget (dnoxu-



— 44 -
D-aiqovxoç); sed tanquam vinculis circum animam ruptis, nulla
corporea molestia earn ad sese attrahente, celer et expeditus
ei cursus ad bon-um contingat. »

Puis, après avoir remarqué que, dans certaines âmes
charnelles, il semble qu'il n'y ait plus le désir du bien, ni le
ressort qui excite à l'amour des biens, elle combat cette opinion
en disant: «At adversus hoc illud dicimus quod speculandi ac
dijudicandi vis propria est ejus animae partis quse Deo similis
est, quoniam etiam divinum numen per hœc comprehendimus.
Si ergo vel nunc adhibita cura atque diligentia, vel postime per
ignis purgationem anima nostra libera fuerit ab ea conjunc-
ttone qua cum ratione carentibus affectibus coaluit atque con-
crevit, nulla re ad boni et honesti contemplationem impedietur
(Et roi'vvv si'rs ix xijç vvv inifisXstaç, si'xs ix xrjç fisici zacza xcclrdq-

osoiç sXsvtlsqa ys'voao fjfiìv ifii'xi] xijç nqoç xd dXoya xwv nadwv
avfit/vi'ctç, ovdtv nqàç xrjv xov xaXov d-soiqiar ivanodtadtjasxai) :

bonum autem et honestum earn vim ex sui natura habet (xaxd
zrv savrov qran), ut quiclquid in illud intueatur, id ad se quodam-
modo attrahat. Si igitur anima ab omni vitiositate pura fuerit,
in bono et honesto prorsus erit (Ei ovv .retale xaxtaç rj Wi'x>]

xadaqsvasisv, iv xw xaXw ndvxwç l'acca). Bonum autem et honestum

ex sui natura numen divinum est, cum quo per puritatem
anima conjunetionem habebit, quippe cum proprio cohaerens

atque coalescens (KaXòr ds zfj savxov (piasi za ttsìov noò; o did

li]; xadaqóxqxoc zrjv avvdqsiav s'Ssi xw oìxsif'ì avvanxofisvrj. »

Et encore: «Postquam igitur anima quoque, segregatis
omnibus varus naturae motibus, Deo similis effecta fuerit, atque
superata cupiditate in ilio fuerit, ad quod ohm a cupiditate
erigebatur et incitabatur non amplius consistendi locum in sese

dat, neque spei, neque recordationi, nam quod quidem spera-
batur habet. atque ita vitam superam et excelsam, informata
divinae naturse proprietatibus imitatur, adeo ut nihil aliud ei

relinquatur praeterquam dilectionis affectus, qui naturaliter ei

quod bonum et honestum est adhseret. »

Et en parlant ainsi, Macrine estime qu'elle est l'écho de

l'Apôtre: «Talis autem doctrinse atque sententiae divinus quoque

nobis Apostolus auctor est, -> Et elle le prouve, en le citant.
C'est la charité, dit-elle, qui doit l'emporter finalement. La
nature du bien et de l'honnête est telle qu'elle progressera
indéfiniment: «Cujus autem boni ea natura est, quae deterius non



- 45 —

admittat, id in infinitum et indeterminatum usque progredietur
(nqàç xò dniqavcóv xs xai dóqiaiov xò dyadòv nqosXsvasxai).
Quoniam igitur cujusque naturse ea vis est, ut affinia, propria,
atque cognata attrahat, propinquum autem quodammodo atque
conjunctum Deo genus humanuni est, quippe ferens in se nimi-
rum imaginem principalis figurae, necessarium piane est ut
anima trahatur ad id quod divinum simul atque cognatum est
(sXxsxai xaxd nùaav avdyxTjV nqòc io Oslov xs xai avyysvìc tj ipvxv)--
Ac quemadmodum illi qui auro materiam immistam per ignem
expurgant, non solum id quod adulterinum est igne lique-
faciunt, sed omnino necessarium est, ut purum quoque una
cum adulterino, improbo, atque corrupto liquéfiât, atque hoc
consumpto illud maneat (xdxslvov dì danarofiirov xovzo fis'vei);
eodem modo piane necesse est, ut dum vitiositas purgatorio
igni absumitur, anima quoque quae cum vitiositate unita est,
in igne sit, donee id quod inspersum est adulterinum, materiale
atque fucatum et corruptum totum aboleatur igne consumptum
(ovrw xal xijç xaxt'aç xw axotfiqxto nvql danavwfiivqç, drdyxrj nùaa
xal xrjv trwOsïaav avxfj qi'x>]r ir xw nvql sivai, wç ar xò xaxsanaq-
fxtvov vóliov xai vXòìdtc, xal xißdqXov linea- dvaXwllsir^ xw nvql dana-
vwfisvovl).. Tale quidem mihi videtur circa animam quoque
cogitali atque intelligi oportere, earn videlicet materialibus atque
terrenis affectibus involutam laborare atque distendi, dum Deus
quidem quod suum est ad sese trahit ; quod autem alienum
est, propterea quod cum anima quodammodo coaluerit, violenter
abraditur et abstergitur (ßiaiwc dnoÇvqofis'rov2), acresque ei

atque intolerabiles affert dolores. »

Grégoire remarque alors : « Ergo judicium divinum, ut videtur,

non ex causa principali atque praecipua cruciatimi adhibet
iis qui deliquerunt, sed illud quidem, ut oratio demonstravit,
bonum duntaxat, dum id a malo secernit et eximit, et ad com-

') Tel est le texte du manuscrit A, de la bibliothèque Uffenbachiana (Zacharie
Conrad ab Uffenbach, sénateur de Francfort-sur-le-Mein) ; il contient en marge
dvaXwdfj, au lieu de unar dXoiltsir, et il ne contient pas cdwri'ro. C'est
le manuscrit B, ou Hasselmanius (Rev. Zacharie Hasselmann, ministre du St. Evangile
d'Oldenburg), qui contient dnctvaXliiOf] et aiwvtqi. Le manuscrit B doit être interpolé,

car le contexte donne raison au manuscrit A. Il est étonnant que Migne ait
donné la traduction latine du manuscrit A, et le texte grec du manuscrit B, étant
donnée la contradiction entre celle-là et celui-ci.

3) Les manuscrits A et B portent anoÇvoflSVOV.



— 46 -
munionem beatitudinis attrahit, operatur ; divulsio autem coali-
tionis et coagmentationis ei quod trahitur dolorem facit. »

Et Macrine répond : « Idem ego quoque sentio, et quod pro
quantitate vitiositatis quse in unoquoque fuerit, cruciatus ac
doloris modus adhibeatur. Non enim par est utrumque, tum
eum qui in malis vetitis tamdiu versatus sit, tum eum qui in
mediocria delieta qusedam inciderit, per purgationem vitiosi
habitus (iv xfj xq'asi — B xad-dqasi — xltç fj,o%lh]qâç Jïswç dviaâxjvai)
ex aequo discruciari atque dolere, sed pro modo ac quantitate
materise, vel longiore vel breviore temporis spatio ilia fiamma
dolorifica, qiiamdlu fuerit id quod earn alat, accendetur (wç —•

A B swç — dv xò vnoxqiqov ff). Cui igitur magnum inhseserit
onus materiale, in eo necesse est magnam ac diutius durantem
esse flammam, quse materiam earn consumât; in eo vero, cui
minori spatio temporis ignis ille consumens admovetur, tantum
de vehementiorc atque acriore operatione poena remittit, quantum,

quod ad modum vitiositatis attinet, subjectum fuerit dimi-
nutum (éaov ìjXdzxwxai xw xijç xaxîaç fis'xqw xò vnoxsffisvov). Oportet
enim penitus ac prorsus aliquando malum eximi ex eo quod
est et quod in superioribus dictum est, id quod reipsa non est,
ne esse quidem omnino. Quoniam enim ea vitii nequitiaeque
natura est, ut extra voluntatem et arbitrium non sit, cum omnis
voluntas et omne arbitrium in Deo fuerit, ad absolutam atque
perfectam et extremam abolilionem et interitum vitiositas redi-
getur, ut nullum ejus receptctculum relinquatiir (sic navzsXìj
dtfaria/iòv fj xaxt'a fa] %wqijast — A B fuxaxwqijasis —, xw fiqdèv
avTìjc vnoXsiqHjvai doxstov).

Macrine en conclut que l'âme doit se maintenir absolument
pure de toute souillure (in universum ab inquinamentis
vitiositatis integra), ou, si elle ne le peut, ne commettre que des
fautes médiocres (in quam maxime mediocribus quibusdam
curatuque facilibus delictis), parce que le jugement sera rigoureux.

Puis, expliquant comment, d'après l'apôtre, Dieu sera
finalement tout en tous (omnia in omnibus), elle dit : « Atque
in hoc mihi videtur perfectum et absolutum interitum vitiositatis
ac nequitiœ tradere Scriptura ('Ev xovzw di fioi doxslxàv navxsXfj
xijç xaxîaç dqaviafiòv doyfiaxi'îsiv ó Xoyoç). Si enim in omnibus
rebus Deus erit, vitiositas nequitiaque nimirum in rerum natura
non erit. Nam si quis vitiositatem etiam et nequitiam esse

posuerit, quomodo servabitur ea sententia qua dicitur quod in



— 47 —

omnibus Deus sit? Illius enim, videlicet vitiositatis nequitiaeque
exemptio atque subtractio, imperfectam ac non plenam efficit
omnium comprehensionem. Verum qui in omnibus erit, in iis
quae non sunt non erit. »

En conséquence, Macrine adresse le discours suivant aux
pécheurs qui souffrent et expient : « Heu vos frustra vos afflic-
tatis et excruciatis ignorantes ad quodnam propositum
atque consilium singulatim res quœque referantur, quse in uni-
versitate administrante, quoniam oportet omnia ordine ac
vicissitudine quadam secundum artificiosam creatoris et auctoris
sapientiam divinœ conciliari atque conjungi naturœ (dyvoovvxsç
nqàç orxiva axonòv xd xatl sxaaiov iv xw navxl olxovofioiifisva
qéqsxat, óxi navra %qi] xdÇsi xivl xal axoXovDla xaxd xrjv xsxvixrjv

tov xa&rjysfioroç Ooqiav xfj -tisici nqoaotxstw&ijvai ipvosi1).

Macrine enseigne ensuite que le juste participera toujours
de plus en plus au bien divin, source intarissable ; qu'il croîtra
ainsi toujours en vertu et en félicité; et que vraisemblablement
aucun terme ne mettra fin à cet accroissement (est verisimile
in eam evasuros esse magnitudinem, in qua nullus terminus
interrumpat et impediat incrementum).

Et encore : « Genus humanum propter vitiositatem innatam
extra parietum divinorum ambitum summoveatur: quod ubi
conspersorio lavacro expiatum fuerit, intromittatur (unsq xw
nsoipdvxow — AB nsptoèccvxr.piw — Xovxpm xatlrodusvov ivxoç

yiysxca). » Macrine enseigne expressément que les murailles
susdites tomberont ; que par la résurrection notre nature deviendra
de nouveau comme un tabernacle, et que toute la corruption
qui nous est innée disparaîtra par la nature même des choses

(cum per resurrectionem natura nostra rursus quasi taberna-
culum fixa, atque omnis per vitiositatem innata corruptio, ex
rerum natura abolita atque sublata fuerit) ; qu'ainsi ceux qui
sont maintenant hors des murailles à cause de leurs fautes,

') On voit par ces textes si clairs combien se trompent les annotateurs, qui,
comme celui de l'édition Migne, prétendent qu'il faut interpréter ces textes en ce
sens que Dieu est adoré par les justes qui jouissent de leur félicité, et par les pécheurs
qui subissent leurs supplices éternels. C'est le contraire même de ce que St. Grégoire
enseigne. Quelle raison mettent en avant les annotateurs? C'est que St. Grégoire
serait en opposition avec l'Ecriture, avec les autres Pères et avec lui-même (Edit.
Migne, col. 103 et 104). Mauvaise raison : car l'Ecriture sainte bien expliquée enseigne
formellement l'apocatastase, plusieurs Pères l'ont aussi enseignée, et St. Grégoire
l'enseigne manifestement.



— 48

seront un jour, enfin, admis dans le temple de la béatitude
divine, aux coins mêmes de l'autel, à cause de leurs vertus
(iis qui nunc propter vitiositatem extra sunt, tandem aliquando
intra adyta divinse beatitudinis futuris, et cornibus altaris, hoc
est, excellentibus supramundanis virtutibus sese conjuncturis).
Et cette assertion est justifiée par le texte de St. Paul : ei omne
genu flectetur cœlestium, terrestrium et infernorum, etc.

Ensuite : « Propositum atque consilium Dei hoc unum est,
ut omni naturse nostrae plenitudine singulatim per quosque
homines jam perfecta et absoluta, cum alii quidem jam statim
per hanc vitam a vitiositate expiati, alii vero postime, conve-
nientibus temporibus per ignem curati fuerunt (xwv dì /utà
xavxa did xov nvqòc xoìe xalrijxovai yqóvoiz ìaxqsvd-tvxwv), alii autem
ex aequo boni simul ac mali scientiam atque experientiam per
hanc vitam non habuerint, omnibus (nàat) proponat participa-
tionem et usum bonorum, quae in ipso sunt, quae bona Scriptura

neque oculum vidisse, neque aures accepisse, neque cogi-
tationibus et ratiocinationibus assequi atque comprehendi posse
dicit. Id autem nihil est aliud, ut mea quidem opinio fert, quam
in ipso Deo esse : bonum enim quod superat auditum et oculum

et cor, id fuerit quod in superis naturae rerum prsesidet
universa;. Porro differentia vitae, quae vel cum virtute, vel cum
nequitia vitioque transigitur, posthac maxime per hoc estendimi-,

quod citius aut tardius quis beatitudinis quae speratur,
particeps fiet ('H dì xov xax' dqsxrjv rj xaxi'av ßiov diuqoqù iv rra

fisxa xavxa xaxd zovzo dsr/fiijasxat fiâXiaxa, ir xw itàrzor it ax<>-

Xaióxsqov fisiaaxsTv xrjç iXni'Çofiiv^ç fiaxaqióxrjoc). Nam pro modo
unicuique insitse vitiositatis proportione respondens accommo-
dabitur prorsus etiam productio medicinse. Medicina autem
animae erit vitiositatis purificatio (xaD-dqaior). »

Grégoire enseigne ensuite que « le genre humain sera
changé par la résurrection et qu'il passera à un état plus
magnifique et plus auguste (didaaxófislta, xò nqàç zà fisyaionot-
niaiazov iiitllazaadai zà dvuqoînivov) » ; que cet état meilleur
sera le rétablissement de la grâce première, de l'innocence
première et de la beauté morale qui en était l'accompagnement;
que le granum redeviendra ainsi la spica première ; que les
justes atteindront ce but rapidement (beatis per resurrectionem
nascentibus protinus simul perfecta atque absoluta spicarum
pulcritudo exorietur) ; mais que les coupables seront arrachés



— 49 —

et destinés au feu ; que ce feu les purifiera, et que finalement,
après un temps plus ou moins long, ils recouvreront, eux aussi,
leur beauté première : « Posteaquam igitur quidquid non sin-

cerum ac germanum, sed adulterinum et alienum est, ex eo

quod sincerum est, ac vim nutriendi habet, evulsum et ad
internum redactum fuerit, atque ignis id quod naturale non est

assumpserit, tune etiam horum natura copioso nutrimento accepto
grandescet, ac fruetum producere maturabit per ejusmodi curam
longo tandem circuitu temporum, communi specie quae ab initio
nobis a Deo impressa atque attributa est, recuperata ('Ensiddv
ovv nàv oaov vóihov xs xai dXXóxqiov ixziXfj xov xqoipifuov, xai sic

dqaviafiav sX-thj, xov nvqàç xò nciqd (pvOiv ixdanavtjaavxoç l), xóxs

xai xovzoic svzqoqtjasi ij qvatç, xai sic xaqnàv ddqvvdìjasxai did xijç

xoiavxr-fi im/lsXsiaç, /laxqcdc nozs nsqiodoiç xo xoivov sìdoc xo «J

dqyjjç tjiuv dsódsr inißXqdiv dnoXaßovaa). » Ce qui n'empêchera
pas toutefois une différence corporelle entre les justes et les
pécheurs, après la résurrection (puto in futuro posthac tempore
differentiam bonorum pariter ac malorum aestimari oportere) ;

mais finalement la corruption, l'ignominie et autres choses de

cette nature (ignominiam, corruptionem et quaecumque ejus
generis sunti, disparaîtront par la purification, et l'incorruptibilité

triomphera, et Dieu sera glorifié in scecula: « Talibus
igitur cura conveniente expurgatis et expiatis, quidquid in me-
liorem partem intelligitur, invicem et in locum eorum succedei,
incorruptibilitas, vita, honor, gratia, gloria, potentia ; etsi quid
aliud ejusdem modi vel in ipso Deo, vel in imagine ejus quae
est fiumana natura, cerni conjicimus et existimamus. Ei gloria
in saecula, Amen. (Twv xoiovxwv ovv xrj nqoaijxoi'ai] inifisXsia2)
ixxallaqd-ivzuiv zs xai dqavtallivxwv, sxaaxov xwv nqòc xò xqsîxxov

voovfiivwv arzsns/.svaszai3), ij dqdaqaia, ij Çwrj, rj zifitj, ij /«£?'?;
v dà'Sa, fj dvrai.aç, xai si' xi dXXo zoiovzov iv zs xw Qsw imltsw-

') Le texte grec, dans Migne, est ici en contradiction avec la traduction latine;
il ajoute à ce dernier mot les quatre mots suivants xw aìwvi'w nvql naqadodìv,
en faisant toutefois remarquer que les manuscrits A B ne les contiennent pas. Toute
la phrase prouve avec la dernière évidence que le mot aiwviw n'est pas pris par
St. Grégoire dans le sens absolu que les adversaires de l'apocatastase cherchent en
vain à lui donner. La pensée de St. Grégoire est aussi claire et aussi formelle que
possible.

2) Tel est le texte A. Le texte de Migne remplace lîj nqoatfxovat, S7XI-

jlsXsia par xulç dia nvquç laxqsiaiç; ce qui ne change en rien le sens.

3) A B dvxsiasXsvaszai.

Hevue intern, de Théologie. Heft 37, 1902. 4



— 50 —

qsTa&ai sîxdÇofisv, xal xfj sìxóvi avxov, rj xi'ç iaxiv r) dvSqwnivri
(pvaiç). » Le manuscrit B ajoute : « Avzw rj doÇa sic xovç aïwvaç,
'Afirjv. »

V. — De Mortuis : «... Homo (ex corpore egressus) non
poterit divinitatis particeps fieri, nisi maculas animo immistas
purgatorius ignis abstulerit (iv xw fit] dvvaa&ai fisraaxstv Tqç
d-sioxqxoç, firj xov xaD-aqaiov nvqàç xòv ififii%l)-ivxa xfj ipvxfj qvnov
dnoxatlijqcevxoç) Aliis (qui ad deteriora deflexerunt), post
hanc vitam purgatorio igne materiae labes et propensionem
ad malum abstergentibus et ad gratiam initio naturae conces-
sam voluntaria bonorum cupiditate redeuntibus. Alienorum
enim cupiditas in natura perpetuo non inhœret (ov ydq sic dsl

naqafiivsi xwv dXXoxqîwiv rj inillvfda xfj ipvasi). Quemadmodum
igitur in fornace ignis aufert et absumit quidquid in ferro est
inutile, sic in ipsa morte corpus ab omni re supervacanea atque
inutili per mortalitatis solutionem liberatur.... Promittitur in
ipsa divina Scriptura per ipsam resurrectionem immutari atque
renovarl nos oportere. »

Conclusions.

De tout ce qui précède, il résulte clairement que la
doctrine de St. Grégoire de Nysse sur l'apocatastase peut se
résumer dans les huit points suivants :

1° Si Dieu châtie les pécheurs, c'est parce que le péché
doit être puni ; mais il les châtie pour les améliorer, c'est-à-dire

pour les déterminer à se convertir au bien.

2° Si les pécheurs doivent souffrir, ce n'est pas parce que
Dieu est cruel, mais parce que l'âme qui a péché et qui a
contracté de mauvaises habitudes, ne peut s'en détacher que
par des efforts pénibles et douloureux, et que la douleur et le
remords sont comme un feu qui consume et qui «purifie». Telle
est la nature même des choses.

3° Comme la nature de l'âme, image de Dieu, est bonne,
et comme la volonté positive de Dieu est que l'âme lui soit
unie comme à son principe premier et à sa fin dernière, il est
certain, de par cette nature même de l'âme et de par cette
A^olonté même de Dieu, que cette union se réalisera finalement.



— 51 —

4° Donc le châtiment ne durera dans la vie future qu'autant

que devront durer l'effort de la purification et le travail
d'expulsion des éléments mauvais accumulés dans l'âme pécheresse.

5° Cette purification s'opérera par la grâce de Dieu et
par l'action libre de l'âme, le mal et la culpabilité étant dans
le libre arbitre et non ailleurs.

6° Le perfectionnement et le bonheur des justes iront aussi
toujours croissants, à mesure qu'ils s'uniront davantage à Dieu.

7° C'est ainsi que tout le genre humain (totum genus
humanuni) sera finalement sauvé. St. Grégoire de Nysse
démontre cette proposition par sa philosophie (c'est-à-dire par sa
notion de Dieu et par sa notion de l'âme), et aussi par la
doctrine chrétienne, qui, dit-il, confirme cette haute philosophie.

8° Il enseigne expressément que la domination du Christ,
Homme-Dieu, sur toute la nature humaine, et la domination
de Dieu, créateur, sur toutes les créatures intelligentes, y compris

les démons, ne consisteront pas en ce que toutes les
créatures susdites, tout en reconnaissant la souveraine puissance
de Dieu sur elles, continueraient à se révolter contre lui, mais
en ce que, animées finalement de l'amour du bien, toutes
aimeront cette toute-puissance et se soumettront à elle avec
amour, ainsi qu'à la sagesse et à la bonté de Dieu, qui alors
sera vraiment, de fait, «tout en tous».

N. B. Des théologiens ont prétendu que St. Grégoire de
Nysse n'a pas pu enseigner cette doctrine du rétablissement
final de tous les pécheurs et du démon lui-même, parce qu'il
a parlé plusieurs fois, disent-ils, du feu «éternel». Ce
raisonnement est erroné : car le mot « éternel » a été employé maintes
fois, dans les Ecritures mêmes, dans un sens relatif et limité,
et c'est uniquement dans ce sens relatif et limité que St.
Grégoire de Nysse l'a aussi employé, lorsqu'il l'a employé. Je dis
«lorsqu'il l'a employé», parce que souvent il a simplement
parlé du feu sans ajouter le mot «éternel», mais ajoutant
plutôt le mot «purificateur*. C'est seulement dans quelques
manuscrits que l'on trouve xcn aîwviw nvql, au lieu de xw nvqi.
Cette addition est une altération évidente : car qui ne voit l'in-



— 52 —

utilité et même la contradiction flagrante du mot « éternel »

(pris dans le sens absolu), dans des propositions dont le sens
est que ce leu est essentiellement purificateur, et qu'après la
purification l'âme sera admise à la jouissance de Dieu? Le
sens même des phrases, des discours et de toute la thèse de

St. Grégoire de Nysse, est si clair, qu'il est facile de discerner
toutes les tentatives d'altération du texte. Les faussaires ne
pouvant détruire le discours même, ont perdu leur temps en

y insérant tel ou tel mot, ou en l'accompagnant de tel ou tel
commentaire, contraires à la thèse si souvent et si longuement
développée par St. Grégoire. Les passages que nous avons cités
sont trop longs et trop nombreux pour qu'il puisse y avoir le
moindre doute sur sa doctrine.

E. Michaud.


	St. Grégoire de Nysse et l'apocatastase

