Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Artikel: St. Jean Chrysostome et la confession
Autor: Herzog, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403525

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ST. JEAN CHRYSOSTOME ET LA CONEESSION.

M. le Dr Egger, évéque de Saint-Gall, ayant, dans un discours
public (27 mai 1901), attaqué le catéchisme ancien-catholique, ainsi
que la lettre pastorale de M. I'éveque Herzog (1880) sur la con-
fession auriculaire obligatoire, et ayant invoqué en particulier le
témoignage de St. Jean Chrysostome pour prouver que la confes-
sion auriculaire obligatoire, telle qu’elle est actuellement pratiquée
dans I'Eglise romaine, loin d’étre une invention humaine, est bien
d’origine divine, et qu'elle a été reconnue comme telle déja dans
les premiers siecles de 1'Eglise, — M. I’éveque Herzog, aprés avoir
réfuté un a un les prétendus arguments de M. Egger, a mis en
pleine lumiere la doctrine de St. Jean Chrysostome sur le point
en question. Le texte original allemand de la savante étude de
M. T'évéque Herzog a paru a Aarau (Wirtz), et la traduction fran-
¢aise, faite par MDM. J. Richterich et A. Chrétien, et revue par
M. l'évéque Herzog, a été publiée a Geneve (Taponnier, rue de
Carouge, 19:; 67 p.). Etant donnée l'importance de la question,
nous nous empressons de détacher la partie relative a St. Jean
Chrysostome.

La Dzrection.

St. Chrysostome, évéque de Constantinople, a une autorité
incontestée dans I'Eglise. M. Egger est obligé de tronquer ses
paroles pour en faire un soutien de la doctrine romaine sur
la confession. J’examinerai donc les paroles mémes de ce saint
Peére, en méme temps que je noterai les changements survenus
a la fin du quatriéme siécle dans I'Eglise orientale en ce qui
touche & la pénitence.

Nos lecteurs savent déja qu'Origéne, non moins que les
écrivains ecclésiastiques de 1'Occident, insiste sur la seule et
unique réconciliation; toutefois Origéne se sépare des autres,
en laissant & celui qui est «tombé» le choix de son «méde-



929

cin», et en ne l'adressant pas d'une maniére particuliere a
éveque. Au IVe siecle, nous trouvons dans I'Eglise de Cons-
tantinople l'institution assez remarquable « du prétre pénitencier ».
C’était un prétre, comme son nom l'indique, dont les fonctions
spéciales consistaient a recevoir les confessions de ceux qui
étaient tombés depuis leur baptéme, qui s’'é¢taient rendus cou-
pables de fautes graves et qui désiraient étre réintégrés dans
la communion eucharistique. Le pénitencier prescrivait & chacun,
selon son péché, la pénitence qu’il devait faire, etle renvoyait
en lui laissant le soin de 'accomplir en particulier, On ne con-
nait pas exactement lorigine premiére de cette fonction de
pénitencier: d'aucuns la font remonter jusqu'au milieu du
I1I® siecle; ce qui est certain, c’est que cette charge fut sup-
primée par Nectaire, le prédécesseur de St. Chrysostome sur
le siege archiépiscopal de Constantinople. Le prétre péniten-
cier lui-méme en fournit 'occasion. Une femme de qualité lui
avait confessé ses péchés et en avait recu une pénitence. Or,
pendant qu'elle accomplissait ces exercices de pénitence pour
se rendre digne de la réconciliation ecclésiastique, elle se
laissa corrompre par un diacre. Le prétre pénitencier, sans
mauvaise intention, rendit ce péché public, ce qui causa un
grand scandale dans Constantinople et dans le peuple une
grande indignation contre l'institution des pénitenciers. Pour
apaiser la foule, on supprima cette fonction. Socrate, P’histo-
rien ecclésiastique qui rapporte ce fait (Hist. eccl. 5, 19; éd.
Valois, p. 278), ajoute que, sur le conseil d'un prétre appelé
Eudémon, Nectaire laissa dés lors chacun libre de participer a
la sainte eucharistie selon la voix de sa conscience. Il dit
encore qu'il a appris la chose de la propre bouche d’Eudémon,
et que, persuadé de l'importance de cette modification, il lui
objecta aussitdot: «Si votre conseil a ét¢ utile a 'Eglise ou non,
Dieu le sait. »

En quoi consistait donc le changement introduit? Il n'y
avait a Constantinople qu’'un seul prétre pénitencier; il n’avait
pas a entendre les confessions de tout le peuple, mais seule-
ment les confessions secrétes de ceux qui se sentaient cou-
pables de péchés graves et voulaient se soumettrc & la péni-
tence ecclésiastique. La suppression du prétre pénitencier a
Constantinople entraina aussi la suppression de la pénitence
ecclésiastique qu'on jugeait étre nécessaire en Occident pour



obtenir la réconciliation. Dés ce temps, dans la ville impériale,
méme les grands pécheurs purent s’approcher de la sainte
eucharistie sans se soumettre 4 des actes de pénitence ecclésias-
tique. Il va sans dire qu'on réclamait moins encore une confes-
sion particuliere, quand il s’agissait de personnes coupables de
fautes moins graves.

Il est probable que St. Chrysostome maintint la discipline
de la pénitence introduite par son prédécesseur. Les circons-
tances d’'alors étaient telles a4 Constantinople qu'elles empé-
chaient St. Chrysostome de réintroduire l'ancienne discipline
sévere, d'apreés laquelle les péchés graves entrainaient la perte
du droit a4 la communion eucharistique, et d'aprées laquelle
aussi la réconciliation ne pouvait étre obtenue qu'une seule
fois dans la vie. La discipline de la pénitence a Constanti-
nople constituait donc une importante innovation, relative-
ment a la discipline dont parlent encore Clément d’Alexandrie
et Origéne, et aussi relativement a la pratique occidentale.

Cette innovation ne passa pas toutefois sans récrimina-
tions. Le scandale qui avait causé la suppression du prétre
pénitencier fut oublié, et comme on ne pouvait songer 2 tirer
vengeance de Nectaire, qui avait introduit la réforme pour
apaiser le peuple, mais qui ¢était mort depuis longtemps,
St. Chrysostome fut rendu responsable du nouvel ordre de
choses. Plusieurs évéques influents et une partie de son propre
clergé se délarérent contre lul. Un synode réuni ¢ prés du
chéne» (ad quercum), dans une villa impériale aux environs
de Chalcédoine (403), et composé¢ de 45 évéques, prononca la
destitution de Chrysostome. Plusieurs chefs d’accusation furent
portés contre le saint évéque. On l'accusa, entre autres, d'en-
seigner la doctrine suivante: «Si tu péches encore, fais encore
pénitence et autant de fois que tu auras péché, viens 4 moi et
je te guérirai.» (HéfElé, Histoire des conciles, 1I, 81.) Cette
accusation était formulée méchamment, mais au fond elle n’était
pas inexacte. Chrysostome compare souvent le péché a une
maladie dans laquelle il faut employer des remédes propres a
la combattre. Il déclare expressément qu'une contrition sincere
obtient toujours le pardon. Il enseigne (Hom. 8, 1 de Pcenit.,
édit. Montfaucon, t. 2, 402): « As-tu des péchés sur la conscience?
Ne perds pas courage: je le répeéte sans cesse. Péches-tu tous
les jours? Tous les jours fais pénitence. Clest ainsi que nous



taisons avec les vieilles maisons: si elles tombent en ruines,
nous enlevons ce qui est délabré et nous mettons du neuf a
la place... Es-tu devenu caduc par le péché? Rajeunis-toi par
la pénitence.» De semblables paroles pouvaient facilement étre
mal interprétées, comme nous l'avons dit plus haut, par des
adversaires peu scrupuleux. M. 1'évéque Egger semble ignorer
qu'on trouve souvent de telles expressions dans les sermons
de St. Chrysostome; il croit que le saint évéque a été «un lion
en chaire et un agneau au confessionnal», et qu'on lui a fait ce
dernier reproche parce qu'il accordait trop facilement ’abso-
lution au confessionnal. Cette interprétation est ridicule. Comme
chacun selon sa conscience pouvait s’approcher de la sainte
eucharistie, il ne pouvait plus étre question d’'une obligation
quelconque de confession particuliere. D'autre part, si quel-
qu'un avait eu recours confidentiellement & 1'évéque avant la
communion, la chose aurait été inconnue et la clémence épis-
copale n'aurait scandalisé personne. Si donc Chrysostome a
scandalisé les fanatiques, c'est qu’il était en chaire « un agneau»
et qu’il maintenait la discipline introduite par son prédécesseur,

La décision du synode «<preés du chéne» resta lettre morte,
grace a lattitude du peuple de Constantinople. Mais quelques
mois plus tard, les fanatiques adversaires du saint évéque
réussirent, dans un synode réuni & Constantinople, a obtenir
une majorité pour voter sa déposition. Celle-ci fut confirmée
par I'empereur. On comprima dans des flots de sang le sou-
levement du peuple, et St. Chrysostome fut banni le 9 juin 404,
Il mourut en exil en 407. Les fanatiques remportérent alors
la victoire, mais aujourd’hui qui parle d’eux, qui connait leurs
noms, pendant que St. Chrysostome brille au zénith de 1'Eglise
chrétienne? [’Eglise orientale a adopté sa liturgie, dont elle
se sert encore de nos jours; les prédicateurs de cette Eglise
empruntent encore en chaire ses plus belles pensées et ses
plus brillantes images. Je comprends linsistance que met
M. 1'évéque Egger 4 appuyer la théorie romaine de la confession
sur les témoignages du grand docteur. Un examen approfondi
des paroles de Chrysostome citées par M. Egger, démontrera
jusqu'a quel point il a réussi.

Il ressort de ce que nous avons dit précédemment que
St. Chrysostome ne traite plus la question des conditions et de
la fréquence de la réconciliation (réintégration en vue de la com-



2

(@]}
|

munion eucharistique). Donc, la thése de M. Egger serait a
peu prés démontrée, si St. Jean Chrysostome insistait quand
méme sur la confession particuliere des péchés au prétre —
remarquez ce mot: au prétre — comme sur une obligation
religieuse nécessaire pour obtenir le pardon.

Or, examinons les passages invoqués par M. Egger a
I'appui de sa these. Il est a croire qu’il aura choisi dans les
ceuvres tres volumineuses du saint docteur les témoignages les
plus probants et les plus frappants. Voici ceux auxquels il se
réféere :

[. — De Sacerdot. 3, 5 (2¢ édit. Montfaucon, Paris, 1839,
t. I, p. 468; cette ¢dition contient en 13 volumes toutes les
ceuvres de St. Chrysostome; toutes mes citations sont emprun-
tées a cette édition). — Le saint docteur s'appuie sur Math.
XVII, 18: «Ce que vous lierez sur la terre, etc.» et sur
Jean XX, 23: «Les péchés sont remis, etc.», pour déduire que
I'office du prétre chrétien est plus sublime que celui des anges
et des archanges. M. 1'évéque Egger en conclut d'un air triom-
phant que St. Chrysostome interpréte le passage de St. Jean
XX, 23, «dans le sens catholique et non pas dans le sens de
M. I'éveque Herzog, en rapportant ce texte tout particuliére-
ment a la confession». J'al admis (voir la deuxiéme édition de
ma brochure, p. 47) que les Peres de 'Eglise appliquent souvent
le texte cité & la pénitence ecclésiastique: il ne serait donc pas
étonnant que Chrysostome, dans 'endroit en question, eft fait
de méme. Mais il n’en est rien. A la fin du chapitre invoqué
par 'évéque de St-Gall, il cite expressément les offices qu'il a
en vue quand il exalte le sacerdoce. Or, il mentionne l'adminis-
tration du saint baptéme et la célébration de la sainte eucha-
ristie, mais quant & la confession, il n’en parle nullement. Donc,
il interprete les paroles de St. Jean XX, 23, dans le sens par
moi indiqué.

Mais M. Egger cite encore un passage qui est tiré du
chap. 6 (. cit. p. 469), et il y découvre des paroles qui ne
se rapportent nullement & la confession romaine, mais bien au
sacrement de pénitence. Ici Chrysostome ne compare plus le
sacerdoce a l'office des anges, mais A celui des prétres juifs.
Ces derniers ont eu la mission non de purifier, mais de déclarer
purifiés aprés leur guérison ceux qui étaient atteints de la



— 26 ==

lepre, tandis que les prétres chrétiens ont le pouvoir de guérir
I'impureté de 'ame — non pas seulement par les renseigne-
ments et les exhortations, mais aussi par le secours de la priére
(tey 00 evyar Sordeir). Il fait allusion aux paroles de St. Jacques,
V, 14-16: «Si quelqu'un parmi vous est malade, qu'il appelle
les prétres de U'Eglise... Et la priére de la foi sauvera le ma-
lade, et le Seigneur le relevera; et s'il a commis des péchés,
ils lui seront pardonnés.» C'est dans ce sens qu'on doit com-
prendre ce que Chrysostome dit a Il'endroit précité: «Les
prétres peuvent nous remettre les péchés que nous avons com-
mis, non seulement quand ils nous dispensent la régénération
(par 'administration du baptéme), mais aussi apres la régéné-
ration.» M. I'évéque Egger a affirmé, dans son discours de
Gossau, que l'exhortation de l'apotre Jacques (verset 16) de se
confesser les uns aux autres ne peut s’appliquer a la confes-
sion sacramentelle. Or, pour ne pas se contredire lui-méme,
M. Egger passe sous silence le fait que Chrysostome justifie
par les paroles de Jacques la rémission des péchés faite par
le prétre, et que l'apdtre la fait dériver «de la priére de la foi».
De cette fagon, les lecteurs de M. Egger ne peuvent savoir
que Chrysostome parle d'une rémission des péchés distincte
de la confession telle que 1'évéque de St-Gall la recommande.
En ce qui me concerne, j'en ai appelé aux paroles de Jacques
pour légitimer la conception et la pratique de I'Eglise catho-
lique-chrétienne (voir 2¢ édition, p. 15), et je suis d'accord avec
Chrysostome, tandis que M. Egger, au contraire, est en con-
tradiction avec lui.

2. — Hom. 3, 5, ad Awntioch. (t. 2, p. 50). — Mon anta-
goniste sait trés bien que, dans les passages ¢tudiés plus haut,
St. Chrysostome ne parle nullement d'une confession spéciale
qui serait faite devant le prétre, mais il ajoute que le grand
docteur recommande cette confession dans la troisieme Homé-
lie aux chrétiens d’Antioche, lorsque, citant 'exemple du ma-
lade qui va trouver un médecin, il dit: « Ainsi, toi, fais aussi
de méme; révele au prétre ta blessure. Alors, c'est l'affaire
du Sauveur qui est prévoyant et scucieux.» Mais quelle est
cette affaire du Sauveur? M. 'évéque Egger entend naturelle-
ment la guérison de la blessure; le passage, selon lui, a le sens
suivant: Le Sauveur pardonne le péché lorsqu’on le confesse
au prétre.



_ 97 __

Malheureusement, tel n’est pas le sens attaché par St. Chry-
sostome aux paroles citées et séparées un peu a la légere de
leur contexte. St. Chrysostome en a contre les diffamateurs et
les calomniateurs hypocrites. Quiconque a en vue l'améliora-
tion de son voisin doit lui montrer combien il est soucieux et
inquiet a cause de lui; il ne le clouera pas au pilori en lui
rappelant son péché¢, mais au contraire il lui manifestera son
amour en l'étreignant et en 'embrassant. Chrysostome conti-
nue: ¢ Les médecins agissent ainsi fréquemment, car ils embras-
sent leurs malades récalcitrants et chagrins, en les suppliant
de ne pas refuser la potion salutaire. Ainsi, toZ, agis de méme,
montre au prétve ta blessuve, c'est le propre d'un homme inquiet,
souciant et prévovant (tovvé ot xydousrov, Todro TEOI0OTITUC,
tovro goovrifovrog). J'exhorte non seulement les médisants, mais
ceux qui les écoutent, a4 se boucher les oreilles. Dis a ton voi-
sin (au diffamateur): Veux-tu louer et glorifier quelqu'un?
Alors jouvre les oreilles pour recevoir du baume. Veux-tu,
au contraire, dire du mal? Alors je ne veux pas que tes
paroles pénétrent en moi, car je ne puis supporter la saleté et
la boue. Qu'ai-je a gagner a savoir que tel ou tel est un
méchant homme? Cela ne peut que me porter préjudice et
dommage. Dis-lui encore: Songeons 4 nous-mémes, pour que
nous nous amendions et que nous réparions nos propres fautes.
Que notre curiosité et notre indiscrétion s’exercent sur notre
propre vie. Quelle excuse aurons-nous S$i nous ne pensons pas
a4 nos propres fautes et que nous nous occupions beaucoup trop
des fautes d'autrui? Il est laid et honteux d’'entrer précipitam-
ment dans une maison pour en scruter lintérieur. Ainsi, celui
qui s'occupe tant de la vie des autres, fait preuve d'un manque
d’¢éducation. »

M. Egger s'est servi de la traduction latine du texte en
question: elle est inexacte; de plus, il n’a cité du passage de
St. Chrysostome qu'un court fragment dont la briéveté méme
altere le vrai sens; je me suis plu & le reproduire intégrale-
ment. Ce passage prouve que St. Chrysostome se serait bien
gardé de multiplier les questions indiscrétes au confessionnal,
a la facon de Liguori; il est tout entier, du reste, étranger a
la confession. Il est facile de voir que l'exhortation imprimée
en lettres italiques ne s'adresse pas au pécheur qui doit avouer
humblement sa faute, mais & un homme qui, dans ses conver-



28 —

sations, s'occupe trop volontiers des fautes d’autrui; on ne doit,
tout au plus, révéler ces dernieres qu'a un prétre, pour qu'il
puisse a l'occasion exercer son influence morale sur le cou-
pable. Et M. Egger se prévaut de ce texte pour établir I'exis-
tence de la confession!

3.— Hom. 9 in Hebr. (t. 12, p. 142). — M. Egger va encore
plus loin. Il dit presque que Chrysostome recommande en
lieu et place de la confession catholique-chrétienne, «le Miroir
de la confession catholique» (Beichtspiegel, un formulaire de
questions spéciales qu'on doit employer quand on se prépare
a la confession auriculaire et d'aprés lequel on énumere ses
fautes). Selon M. Egger, Chrysostome affirme, dans le ser-
mon cité, «qu'il ne suffit pas de dire: je suis un pécheur; on
doit ajouter: j'ai commis tel et tel péché». Devant qui doit-on
faire cet aveu? Il va sans dire que M. l'évéque Egger cherche
4 convaincre ses lecteurs que, déja du temps de Chry-
sostome, on devait détailler au confesseur les péchés commis.
S'il en était ainsi, la confession particuliére serait toute justifi¢e.

Examinons ce que dit St. Jean Chrysostome :

« Comment pourrions-nous obtenir le pardon, si nous ne
nous rappelions pas méme nos péchés? Dans ce cas, tout
serait en ordre (mwdvre 7vvgro). Celui qui est entré par la porte
est dedans; celui qui songe a ses propres fautes et les addi-
tionne tous les jours («rvaioyilnrair) parvient a la guérison.
Mais s'il se contente de dire: Je suis un pécheur, sans songer
a l'espece du péché en disant: J'ai commis tel ou tel péché,
il ne cessera jamais de pécher. Bien qu'il avoue ses fautes,
il ne se mettra pas en peine de s'en corriger.» Par ces pa-
roles, Chrysostome demande, comme il le fait, du reste, dans
beaucoup de ses sermons, un examen particulier de conscience.
Un tel examen, explique-t-il, rend 'homme modeste, indulgent
dans ses jugements sur le prochain, prudent au moment de
la tentation, il constitue le premier pas sérieux et fécond
dans la voie de 'amendement. Mais tout cela est accessoire
pour M. I'évéque Egger; il ne peut songer & un examen de
conscience quotidien et détaillé, qu’autant que ce dernier a
pour but de dresser exactement la liste des fautes qui doi-
vent étre minutieusement récitées au confesseur d'aprés le
Miroir de la confession. M. Egger pourrait soutenir avec autant



U T S

de raison que Chrysostome a exigé des chrétiens «une con-
fession quotidienne ». Mais le saint docteur ne parle en aucune
facon d'un récit détaillé des péchés commis.

Je veux encore attirer lattention de M. 'évéque Egger
sur un passage oit St. Chrysostome indique a qui le pécheur
doit révéler son ame. Dans la 31®° Homélie sur 1'Epitre aux
Hébreux (t. 12, p. 412 et suiv.), il adresse a ses auditeurs
I'exhortation suivante: «Convainquons-nous nous-mémes que
nous avons péché. Ne le disons pas seulement du bout de la
langue, mais du plus profond de notre cceur. Ne nous conten-
tons pas de dire que nous sommes des pécheurs, examinons
(arehoypildpede) encore les péchés avec soin, en nous arrétant
particulierement sur chacun d'eux (x«t’ eidoc Exaorov avalsyorres).
Magnifique témoignage, semble-t-il, en faveur de la confession
particuliere! Mais écoutons ce que Chrysostome dit plus loin:
«Je ne dis pas que tu dois les indiquer comme a la file et pro-
cessionnellement (o0 Adyw got, éxoumevoor aeaveor), ni que tu dois
les accuser devant d'autres, mais que tu dois obéir au prophéte
qui dit: « Révele tes voies au Seigneur» (Ps. XXXVI 5 d’apres
les Septante). «Confesse-toi devant Dieu, confesse tes péchés
devant le juge et prie, sinon avec la langue, du moins en esprit
(e wviun), et tu seras digne de miséricorde. »

Si M. 'évéque Egger avait eu connaissance de ce passage,
il n'aurait certainement pas manqué de le citer, du moins sous
une forme tronquée, comme dans la version latine qui porte
ces mots: «en énumérant chaque transgression d'une facon
détaillée » (speciatim unumaquodque enitineranies). Fort de cette
trouvaille, il aurait démontré victorieusement que St. Chry-
sostome réclamait déja, a linstar du catéchisme romain, une
confession avec le nombre, l'espéce et les circonstances du
péch¢é qui en modifient la gravité. Et ses lecteurs auraient
considéré ce témoignage comme irréfragable. Qui d’entre eux,
en effet, aurait pris la peine de lire en grec les ceuvres du
saint docteur pour en comprendre la pensée? Les paroles ci-
dessus mentionnées prouvent a I'évidence que St. Chrysostome
ne voulait pas imposer a ses auditeurs un aveu de leurs pé-
chés «devant d’autres», soit devant le prétre, mais seulement
devant Dieu. Il insiste sur l'importance qu'il y a a arréter sa
pensée sur chaque transgression particuliere pour les motifs

indiqués plus haut. 11 est d'usage, dans I’Eglise catholique-



— Bl =

chrétienne, de faire avant la communion générale une confes-
sion publique; quelques paroisses emploient méme pour cela
un formulaire indiquant spécifiquement les péchés, une sorte de
Miroir de la confession. C'est précisément ce que Chrysostome
lui-méme a recommandé et introduit aussi sans doute en pra-
tique dans son Eglise.

4. — Hom. 20, 3 in Genes. (t. 4, p. 206). — Pour persua-
der & ses lecteurs qu'il s’agit dans cette Homélie du méme
sujet que dans la précédente, M. I'évéque Egger ajoute sans
commentaire une nouvelle citation a laquelle il donne le tour
suivant: «Dans le cas ou celui qui a fait cela (Quoi? les lec-
teurs de M. Egger pensent, sans aucun doute, a 'examen par-
ticulier de conscience recommand¢ plus haut) voudrait, pour
le soulagement de sa conscience, faire 1'aveu de ses fautes,
révéler sa blessure & un médecin qui la guérira sans lui faire
de reproches, pourvu qu’il soit prét de son coté a accepter
les remedes prescrits, a lui parler seul et sans témoins et a
lui dévoiler jusqu'au fond de son ame, dans ce cas il se déli-
vrera facilement de ses péchés, car l'aveu qu'il en fera effa-
cera ses fautes.»

Cette citation, contenue dans un sermon prononcé a une
autre époque, viendrait donc a l'appui d'un examen de cons-
cience détaillé et d'une confession particuliére devant le prétre.
Mais examinons maintenant si réellement le grand docteur de
I'Eglise grecque parle dans ce passage d'un aveu devant le
prétre et entend par «médecin» le prétre. Le lecteur jugera.

Chrysostome accentue, dans le passage indiqué, la puis-
sance de la conscience que Dieu nous a donnée comme un
compagnon permanent et accusateur. Un criminel, adultére ou
autre, n'a plus de repos. «Aprés avoir accompli son forfait,
il souffre d'affreux tourments, sans que personne connaisse sa
faute, il devient son propre accusateur et son propre juge. £t
pourtant il peut facilement véparer sa faute, celui qui a fail
cela (c'est-a-dire celui qui a commis le méfait et non pas celui
qui a examiné sa conscience); i #wa qu'a recouriv, en des-
cendant dans sa conscience, a aven de sa faule, a montrer
sa blessure aw médecin, a celui qui guérvit sans puniv, il n'a
qu’'a accepter de lui les rvemedes, a converser seul a seul avec
lui, sans que pevsonne le sache, a lui dirve enfin exactement



e B e

tout son crime. Carv lUaven des péchés efface la lransgression.
Si Lamech (allusion a 1 Moise 1V, 23) n'hésita pas a dévoiler
a ses femmes le meurtre commis par lui et a le confesser,
comment voudrions-nous mériter le pardon si nous ne voulions
pas confesser nos péchés a celui qui connait & fond tous nos
actes? Veut-il les entendre avouer parce qu'il ne les con-
nait pas? Nullement; il n'exige pas la confession de péchés
qu'il ignore, Car il sait tout, avant méme que l'action soit
accomplie. Il veut que par suite de l'aveu (died vig onoloyicg),
nous sentions nous-mémes tout le poids de nos péchés, et
qu'allégés, nous lui témoignions notre gratitude.» Le remeéde
n'est pas cofiteux et ne doit pas étre cherché bien loin; il ne
provoque pas de souffrances; son effet est rapide; selon les dis-
positions de celui qui se présente, le Seigneur (6 Asoworyg) « pré-
sente le remede au péché». Celui qui veut recouvrer la santé
doit s’adresser au médecin: «Tu connais la bonté du médecin
(dans le sens propre), mais elle n’est rien en comparaison de
I'amour du Pere tout-puissant. »
De l'ensemble du contexte, il ressort donc ce qui suit:

a) Chrysostome, dans le passage cité, entend par « médecin»
non pas le confesseur, mais Dieu. C'est a Dieu seul qu'il
peut attribuer le pouvoir de connaitre tout d’'avance, de
sorte que Dieu n'a pas besoin, & vrai dire, d'une confes-
sion. M. l'évéque Egger a interrompu la citation a 1'en-
droit ol il est question de la personne du médecin.

b) L’entretien familier avec le médecin, auquel personne
n’'assiste (wrdsvoc edoroc), constitue 'aveu contrit et par-
ticulier des péchés devant Dieu.

¢) Les remédes que le médecin dispense au malade (gaoueaxc
0y ToavucTmy) ne sont autres que le pardon qui vient de
Dieu. D’apres les développements fournis au § 4, p. 208,
le malade doit montrer ses blessures a Dieu (Afeorory);
alors le Seigneur donne le remede (yapileret). Lorsque
Chrysostome exhorte le pécheur, écrasé sous le poids de
ses fautes et sous l'angoisse de sa conscience, a con-
fesser sans retard ses méfaits (eni viy cSouoldyrow rav
wemmoeyusvoy ey direr), il veut simplement l'exciter a
recourir sans hésitation et d'un cceur contrit a la misé-
ricorde de Dieu. En disant: «l'aveu des péchés efface
la transgression», littéralement, fait disparaitre les man-



se, OB

quements (“H yap ouoloyia tév i paptnusvoy dgavionog yivera

rar mhyuushyucroy), il se borne a employer le terme gé-

néral «aveu», sans doute avec une certaine intention

(Huoloyie).

Du reste, St. Jean Chrysostome revient souvent dans ses
sermons a cette idée que Dieu est le médecin des ames et que
c’est a Lui qu'on doit, dans un aveu contrit, révéler ses bles-
sures. Dans le sermon 5 De imicomprehensibili Dei natura (t. 1,
p. 600), il dit: «Le chrétien fidéle a un droit plus grand au
pardon de Dieu que le publicain qui priait au temple et qui
s'en revint justifié.» «Clest pourquoi, continue-t-il, je vous
exhorte, je vous prie et vous supplie («rr7oia)) de confesser
continuellement vos péchés a Dieu (fouoloyeictar v e
gvreywc); car je ne te fais pas comparaitre sur la scéne devant
tes compagnons de service; je ne te force pas de révéler aux
hommes tes péchés. Ouvre ta conscience devant Dieu (10 govadoc
cavamrvlor Eumgosdsy Tov @eod), montre-lui tes blessures et de-
mande-lui des remeédes, montre-les a celui qui n’injurie pas,
mais qui guérit; quoique tu gardes le silence, il sait tout.
Parle donc pour ton profit, parle pour pouvoir déposer ton
péché, parle pour devenir libre et pur de tes fautes, afin que
tu ne sois pas obligé de les publier devant le tribunal de Dieu,
ce qui te serait insupportable.» Chrysostome emploie la méme
image dans le quatrieme sermon sur Lazare (t. 1, p. 928 et
suiv.). Il met alors dans la bouche de Dieu les paroles sui-
vantes adressées au pécheur: «Je ne te fais comparaitre sur
aucune sceéne et je n'appelle pas de témoins étrangers. Avoue
ton péché a moi seul (<wol 10 dudornue ené pove xer (dier),
pour que je guérisse ta blessure et que je t'enléve ta souf-
france.» Lorsqu'il adresse ces exhortations, St. Chrysostome
omet invariablement l'aveu particulier des péchés devant le
prétre, ce qui est le point capital nécessaire pour légitimer la
confession romaine, ou plutot il n’omet pas ce point, mais au
contraire, il enseigne expressément que l'aveu particulier des
péchés devant les «compagnons de service» (soit les freres
chrétiens) dont les prétres font aussi partie, n’est nullement
1€cessaire.

5. — Hom. 3, 4 adv. Jud. (t. 1, p. 745 s.). — Quoique
M. I'évéque Egger n’ait mentionné jusqu'a présent aucune pa-



— B3 —

role de Chrysostome qui prouvat en faveur de la confession
romaine, il croit avoir découvert que le grand docteur recom-
mande tout particulierement la «confession pascale». La nou-
velle citation a trait, en effet, & la préparation a la commu-
nion pascale, mais nullement a la confession telle qu’'elle existe
aujourd’hui dans 1'Eglise romaine. Chrysostome y dit que le
caréme de quarante jours, qui est encore aujourd’hui observé
trés rigoureusement par 1'Eglise grecque, mais qui n'est plus
qu'une vaine apparence dans I'Eglise latine, out il est généra-
lement éludé par de faciles dispenses, a été établi pour réagir
contre la participation trop légeére a la sainte eucharistie. C'est
pourquoi on a institué pendant ce saint temps des sermons,
des prieres et des cultes spéciaux, «pour que tous nous soyons
pendant le caréme entierement purifiés de nos péchés, au moyen
des pri¢res, des aumones, des abstinences, des veilles, des
larmes, de la confession (d¢° éfonoloyoewe) et d'autres pratiques
pieuses, et que nous puissions ainsi dans la mesure de nos
forces nous approcher avec une conscience pure (de la com-
munion)». Cette ¢numération des divers exercices de péni-
tence montre que Chrysostome range «la confession » parmi
les nombreuses pratiques qu'on doit observer quotidienne-
ment. Mais son jugement sur les exercices de caréme
est aussi libre de préjugés que celui du catholique-chrétien
le plus avancé. Selon lui, le Christ, loin de nous astreindre a
l'observation de semblables pratiques, dans certains temps
déterminés, nous a affranchis, au contraire, de pareilles obli-
gations. Le caréme n'a de valeur et de signitication qu’autant
qu’il sert & mieux manifester nos sentiments de pénitence.
En ce qui concerne «la confession », chose qui tient surtout
a cceur a M. V'évéque Egger, Chrysostome n'indique pas dans
le passage cité le sens qu’il attache a cette expression. Dans
I'Homélie 4 de Anna (t. 4, p. 854), il décrit « 'Exomologesis »
(laveu) comme suit: « Soupire amerement; rappelle-toites péchés;
regarde vers le ciel et dis dans ton esprit: Aile pitié de
moi, 6 Dieu, et ta priere est achevée (wmrowrorar). Car celui
qui dit: Aie pitié de moi, a fait une confession (¢founldoyrow
gmedelfavo), Celui qui dit: Aie pitié de moi, a obtenu le pardon
de ses transgressions (svyyworen).» Dans la IV® Homélie sur
la deuxiéme ¢épitre aux Corinthiens (1. cit. t. 10, p. 541),
Chrysostome explique «qu’'un cceur humilié et brisé» obtient

Revue intern. de Théologie. Heft 37, 1902. 3



le pardon, et il ajoute: «Car ceci est une confession »
(¢5onoloyrowc). 11 invoque & l'appui de cette remarque (p. 542)
I'exemple du publicain priant dans le temple et justifié grace
a4 une seule parole qu’il a prononcée, car cette parole était
une véritable confession (bpokoyie «indic). Dans la 1I° Homélie
sur la pénitence (t. 2, p. 237 ss.), il se fait cette méme et simple
idée de la confession. Il dit: « As-tu péché? Entre dans 'Eglise
(pour participer a la confession générale publique), dis & Dieu
(siré 1@ @s): jai péché; je n'exige que cela de toi.» Il répete
la méme chose dans le III®° sermon sur la pénitence (I. cit.
p. 347). Dans le 28° sermon sur la premiére épitre aux Corin-
thiens (t. 10, p. 293), Chrysostome attache avec raison au pas-
sage 1 Cor. XI, 28, le sens d'une préparation a la commu-
nion; il l'explique comme suit: <« Que chacun donc s’éprouve
soi-méme et s'approche ensuite. L’apdtre n'ordonne pas que
ce soit I'un qui éprouve l'autre, mais que chacun s’éprouve
soi-méme et porte sur soi-méme un jugement qui ne doit pas
étre public et une sentence qui n'a pas besoin de témoins.»
Chrysostome insiste plus que personne sur l'examen sincere,
humble et minutieux de soi-méme, mais on ne trouve nulle
part dans ses ccuvres un passage ol il recommande l'aveu
détaillé de ses péchés devant un prétre.

6. — Hom. 30 in Genes. (t. 4, p. 342). — Ce passage est
tiré d'un sermon prononcé a la fin du caréme et au commen-
cement de la semaine sainte. Chrysostome exhorte de nouveau
ses auditeurs & faire de pieuses pratiques pour se préparer 2
la féte de Paques: «C'est maintenant surtout, dit-il, qu'il faut
observer le caréme en priant d'une fagon plus fervente, en
faisant souvent et exactement l'aveu de ses péchés (modiny
xal axpBiy vy éSouodoynow tdy fucpryusror smidsiSceYa) en se
répandant avec diligence en bonnes ceuvres, en donnant 'au-
moéne abondamment, en pratiquant la clémence, la douceur et
toutes les autres vertus.» M. I'évéque Egger traduit les der-
nieres paroles citées en grec et reproduites en latin en ces
termes: diligens et pura confessto, par. «faire une confession
complete et exacte ». Cette traduction n'’est pas méme conforme
au texte latin. C’est ainsi qu'il a pu se forger un témoignage
frappant en faveur de son affirmation, & savoir que du temps
de Chrysostome on pratiquait déja la confession a Paques,



. 35 —

telle qu'elle existe aujourd’hui encore dans 1'Eglise romaine.
Et il s’écrie alors avec triomphe: «Si donc le Concile de
Latran (1213) avait voulu introduire la confession annuelle, il
serait venu au moins huit cents ans trop tard », puisque, dit-il,
les paroles de Chrysostome, que nous venons de citer, ne peu-
vent se rapporter 4 autre chose «qu'a la confession sacramen-
telle devant le prétre ».

Je réponds que dans ce cas Chrysostome efit été plus pré-
cis que le Concile de Latran lui-méme, car celui-ci prescrit,
M. Egger semble l'ignorer, non pas une confession pascale,
mais une confession annuelle. Notre saint docteur parle d'un
aveu qui est a réitérer souvent (woliy Sonoliyrarc) et le met
sur la méme ligne que les autres exercices de vertu; il n'est
donc pas probable qu'il ait voulu parler de la confession dans
le sens romain du mot. Le chrétien catholique-romain devrait-il
donc se confesser & Paques a plusieurs reprises? L'Eglise ro-
maine mettrait-elle sa confession auriculaire au méme rang
que certaines priéres pieuses, que l'aumoéne, que la pratique
de la douceur, de la clémence et d’autres vertus? La nomen-
clature faite par Chrysostome prouve bien qu'il entend par
l'aveu des péchés ou la confession un exercice de vertu chré-
tienne. Le passage cité forme l'introduction d'un sermon dans
le développement duquel le prédicateur revient souvent a l'idée
qu’il faut, surtout dans le saint temps de caréme, s'adresser a
Dieu avec recueillement, s'appliquer & des pratiques pieuses
et principalement & la priere. Dans tout le cours du sermon,
il ne dit pas un mot d'un aveu particulier des péchés «devant
le prétre». Il compare (1. cit. p. 350) le Seigneur lui-méme
au médecin, qui doit apporter le secours. L’esprit malin sait
«que pendant ce saint temps nous parlons de ce qui sert au
salut, que nous confessons nos péchés et que nous montrons
nos blessures au médecin pour parvenir a4 une compléte gué-
rison ». C'est pourquoi le démon poursuit les fideles de préfé-
rence pendant le caréme. On doit résister 4 ses attaques et
se donner de tout cceur a Dieu. S'approche-t-on d'un autre
homme, on se recueille immédiatement, a plus forte raison
convient-il de le faire quand on s’approche de Dieu. La nuit,
dit-il encore (1. c. p. 353) est le temps le plus propice pour
s'occuper avec calme de son 4me: puissions-nous alors d'un
esprit éveillé porter toutes choses exactement «devant le mé-



— 36 —

decin des ames» (usre axpifsics vy vav Yoydy larpr). Confesser
ses péchés et «montrer au médecin ses blessures» sont pour
Chrysostome une seule et méme chose; le médecin des ames
a qui on a recours dans le silence de la nuit « pendant qu'on
humecte sa couche de larmes» n’est naturellement pas le
prétre, mais celui qui a le pouvoir de remettre les péchés.
L'aveu réitéré et exact auquel Chrysostome nous exhorte dans
lintroduction de son sermon, est la confession 4 Dieu.

Je viens d'élucider fous les témoignages que M. Egger croit
avoir trouvés en faveur de la confession auriculaire, dans les
ceuvres et dans la biographie de St. Chrysostome. Sans excep-
tion, ce sont des témoignages falsifiés, puisque les passages
cités n'ont pas la signification que leur attribue M. I'évéque
Egger. J'ai déja attiré l'attention de mon antagoniste sur le
fait que, dans son discours de Gossau, il avait invoqué a la
legere et avec trop de crédulité les Peéres de I'Eglise. Le
nouvel abus qu'il en fait dans linterprétation de St. Chrysos-
tome est & peine pardonnable. Comme la chose est sérieuse
et que la parole de M. Egger fait autorité sur bien des chré-
tiens, le devoir de 'évéque de St-Gall est tout tracé. 1l lui reste,
me semble-t-il, & retirer en bonne et due forme les affirmations
fausses ou inexactes qu'il a avancées.

Ep. HERrZOG.




	St. Jean Chrysostome et la confession

