
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Artikel: St. Jean Chrysostome et la confession

Autor: Herzog, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


21 —

St. JEAN CHRYSOSTOME ET LA CONFESSION.

M. le Dr Egger, évêque de Saint-Gall, ayant, dans un discours
public (27 mai 1901), attaqué le catéchisme ancien-catholique, ainsi

que la lettre pastorale de M. l'évêque Herzog (1880) sur la
confession auriculaire obligatoire, et ayant invoqué en particulier le
témoignage de St. Jean Chrysostome pour prouver que la confession

auriculaire obligatoire, telle qu'elle est actuellement pratiquée
dans l'Eglise romaine, loin d'être une invention humaine, est bien

d'origine divine, et qu'elle a été reconnue comme telle déjà dans
les premiers siècles de l'Eglise, — M. l'évêque Herzog, après avoir
réfuté un à un les prétendus arguments de M. Egger, a mis en

pleine lumière la doctrine de St. Jean Chrysostome sur le point
en question. Le texte original allemand de la savante étude de
M. l'évêque Herzog a paru à Aarau (Wirtz), et la traduction
française, faite par MM. J. Richterich et A. Chrétien, et revue par
M. l'évêque Herzog, a été publiée à Genève (Taponnier, rue de

Carouge, 19: 67 p.). Etant donnée l'importance de la question,
nous nous empressons de détacher la partie relative à St. Jean
Chrysostome.

La Direction.

St. Chrysostome, évêque de Constantinople, a une autorité
incontestée dans l'Eglise. M. Egger est obligé de tronquer ses

paroles pour en faire un soutien de la doctrine romaine sulla

confession. J'examinerai donc les paroles mêmes de ce saint
Père, en même temps que je noterai les changements survenus
à la fin du quatrième siècle dans l'Eglise orientale en ce qui
touche à la pénitence.

Nos lecteurs savent déjà qu'Origène, non moins que les
écrivains ecclésiastiques de l'Occident, insiste sur la seule et
unique réconciliation ; toutefois Origene se sépare des autres,
en laissant à celui qui est «tombé» le choix de son «mede-



— 22 —

ein», et en ne l'adressant pas d'une manière particulière à

l'évêque. Au IVe siècle, nous trouvons dans l'Eglise de

Constantinople l'institution assez remarquable « du prêtre pénitencier ».

C'était un prêtre, comme son nom l'indique, dont les fonctions
spéciales consistaient à recevoir les confessions de ceux qui
étaient tombés depuis leur baptême, qui s'étaient rendus
coupables de fautes graves et qui désiraient être réintégrés dans
la communion eucharistique. Le pénitencier prescrivait à chacun,
selon son péché, la pénitence qu'il devait faire, et le renvoyait
en lui laissant le soin de l'accomplir en particulier. On ne connaît

pas exactement l'origine première de cette fonction de

pénitencier: d'aucuns la font remonter jusqu'au milieu du
IIIe siècle ; ce qui est certain, c'est que cette charge fut
supprimée par Nectaire, le prédécesseur de St. Chrysostome sur
le siège archiépiscopal de Constantinople. Le prêtre pénitencier

lui-même en fournit l'occasion. Une femme de qualité lui
avait confessé ses péchés et en avait reçu une pénitence. Or,
pendant qu'elle accomplissait ces exercices de pénitence pour
se rendre digne de la réconciliation ecclésiastique, elle se

laissa corrompre par un diacre. Le prêtre pénitencier, sans
mauvaise intention, rendit ce péché public, ce qui causa un
grand scandale dans Constantinople et dans le peuple une
grande indignation contre l'institution des pénitenciers. Pour
apaiser la foule, on supprima cette fonction. Socrate, l'historien

ecclésiastique qui rapporte ce fait (Hist. eccl. 5, 19; éd.

Valois, p. 278), ajoute que, sur le conseil d'un prêtre appelé
Eudémon, Nectaire laissa dès lors chacun libre de participer à

la sainte eucharistie selon la voix de sa conscience. Il dit
encore qu'il a appris la chose de la propre bouche d'Eudémon,
et que, persuadé de l'importance de cette modification, il lui
objecta aussitôt: «Si votre conseil a été utile à l'Eglise ou non,
Dieu le sait. »

En quoi consistait donc le changement introduit? Il n'y
avait à Constantinople qu'un seul prêtre pénitencier; il n'avait
pas à entendre les confessions de tout le peuple, mais seulement

les confessions secrètes de ceux qui se sentaient
coupables de péchés graves et voulaient se soumettre h la
pénitence ecclésiastique. La suppression du prêtre pénitencier à

Constantinople entraîna aussi la suppression de la pénitence
ecclésiastique qu'on jugeait être nécessaire en Occident pour



— 23 —

obtenir la réconciliation. Dès ce temps, dans la ville impériale,
même les grands pécheurs purent s'approcher de la sainte
eucharistie sans se soumettre â des actes de pénitence ecclésiastique.

Il va sans dire qu'on réclamait moins encore une confession

particulière, quand il s'agissait de personnes coupables de

fautes moins graves.
Il est probable que St. Chrysostome maintint la discipline

de la pénitence introduite par son prédécesseur. Les circonstances

d'alors étaient telles à Constantinople qu'elles
empêchaient St. Chrysostome de réintroduire l'ancienne discipline
sévère, d'après laquelle les péchés graves entraînaient la perte
du droit à la communion eucharistique, et d'après laquelle
aussi la réconciliation ne pouvait être obtenue qu'une seule
fois dans la vie. La discipline de la pénitence à Constantinople

constituait donc une importante innovation, relativement

à la discipline dont parlent encore Clément d'Alexandrie
et Origene, et aussi relativement à la pratique occidentale.

Cette innovation ne passa pas toutefois sans récriminations.

Le scandale qui avait causé la suppression du prêtre
pénitencier fut oublié, et comme on ne pouvait songer à tirer
vengeance de Nectaire, qui avait introduit la réforme pour
apaiser le peuple, mais qui était mort depuis longtemps,
St. Chrysostome fut rendu responsable du nouvel ordre de
choses. Plusieurs évêques influents et une partie de son propre
clergé se délarèrent contre lui. Un synode réuni « près du
chêne » (ad quercum), dans une villa impériale aux environs
de Chalcédoine (403), et composé de 45 évêques, prononça la
destitution de Chrysostome. Plusieurs chefs d'accusation furent
portés contre le saint évêque. On l'accusa, entre autres,
d'enseigner la doctrine suivante: «Si tu pèches encore, fais encore
pénitence et autant de fois que tu auras péché, viens à moi et
je te guérirai.» (Héfélé, Histoire des conciles, II, 81.) Cette
accusation était formulée méchamment, mais au fond elle n'était
pas inexacte. Chrysostome compare souvent le péché à une
maladie dans laquelle il faut employer des remèdes propres à
la combattre. Il déclare expressément qu'une contrition sincère
obtient toujours le pardon. Il enseigne (Hom. 8, 1 cle Pœnit.,
édit. Montfaucon, t. 2, 402) : « As-tu des péchés sur la conscience
Ne perds pas courage : je le répète sans cesse. Pèches-tu tous
les jours? Tous les jours fais pénitence. C'est ainsi que nous



— 24 —

faisons avec les vieilles maisons: si elles tombent en ruines,
nous enlevons ce qui est délabré et nous mettons du neuf à

la place... Es-tu devenu caduc par le péché? Rajeunis-toi par
la pénitence. » De semblables paroles pouvaient facilement être
mal interprétées, comme nous l'avons dit plus haut, par des
adversaires peu scrupuleux. M. l'évêque Egger semble ignorer
qu'on trouve souvent de telles expressions dans les sermons
de St. Chrysostome; il croit que le saint évêque a été «un lion
en chaire et un agneau au confessionnal», et qu'on lui a fait ce
dernier reproche parce qu'il accordait trop facilement l'absolution

au confessionnal. Cette interprétation est ridicule. Comme
chacun selon sa conscience pouvait s'approcher de la sainte
eucharistie, il ne pouvait plus être question d'une obligation
quelconque de confession particulière. D'autre part, si
quelqu'un avait eu recours confidentiellement à l'évêque avant la
communion, la chose aurait été inconnue et la clémence
episcopale n'aurait scandalisé personne. Si donc Chrysostome a
scandalisé les fanatiques, c'est qu'il était en chaire « un agneau »

et qu'il maintenait la discipline introduite par son prédécesseur.
La décision du synode «près du chêne» resta lettre morte,

grâce à l'attitude du peuple de Constantinople. Mais quelques
mois plus tard, les fanatiques adversaires du saint évêque
réussirent, dans un synode réuni à Constantinople, à obtenir
une majorité pour voter sa déposition. Celle-ci fut confirmée

par l'empereur. On comprima dans des flots de sang le
soulèvement du peuple, et St. Chrysostome fut banni le 9 juin 404.

Il mourut en exil en 407. Les fanatiques remportèrent alors
la victoire, mais aujourd'hui qui parle d'eux, qui connaît leurs
noms, pendant que St. Chrysostome brille au zénith de l'Eglise
chrétienne? L'Eglise orientale a adopté sa liturgie, dont elle
se sert encore de nos jours ; les prédicateurs de cette Eglise
empruntent encore en chaire ses plus belles pensées et ses

plus brillantes images. Je comprends l'insistance que met
M. l'évêque Egger à appuyer la théorie romaine de la confession
sur les témoignages du grand docteur. Un examen approfondi
des paroles de Chrysostome citées par M. Egger, démontrera
jusqu'à quel point il a réussi.

Il ressort de ce que nous avons dit précédemment que
St. Chrysostome ne traite plus la question des conditions et de

la fréquence de la réconciliation (réintégration en vue de la com-



25 —

munion eucharistique). Donc, la thèse de M. Egger serait à

peu près démontrée, si St. Jean Chrysostome insistait quand
même sur la confession particulière des péchés au prêtre —
remarquez ce mot : au prêtre — comme sur une obligation
religieuse nécessaire pour obtenir le pardon.

Or, examinons les passages invoqués par M. Egger à

l'appui de sa thèse. Il est à croire qu'il aura choisi dans les
œuvres très volumineuses du saint docteur les témoignages les

plus probants et les plus frappants. Voici ceux auxquels il se

réfère :

I. — De Sacerdot. 3, 5 (2e édit. Montfaucon, Paris, 1839,
t. I, p. 468; cette édition contient en 13 volumes toutes les

œuvres de St. Chrysostome ; toutes mes citations sont empruntées

à cette édition). — Le saint docteur s'appuie sur Math.
XVIII, 18: «Ce que vous lierez sur la terre, etc.» et sur
Jean XX, 23: «Les péchés sont remis, etc.», pour déduire que
l'office du prêtre chrétien est plus sublime que celui des anges
et des archanges. M. l'évêque Egger en conclut d'un air triomphant

que St. Chrysostome interprète le passage de St. Jean
XX, 23, « dans le sens catholique et non pas dans le sens de
M. l'évêque Herzog, en rapportant ce texte tout particulièrement

à la confession». J'ai admis (voir la deuxième édition de

ma brochure, p. 47) que les Pères de l'Eglise appliquent souvent
le texte cité à la pénitence ecclésiastique : il ne serait donc pas
étonnant que Chrysostome, dans l'endroit en question, eût fait
de même. Mais il n'en est rien. A la fin du chapitre invoqué
par l'évêque de St-Gall, il cite expressément les offices qu'il a
en vue quand il exalte le sacerdoce. Or, il mentionne l'administration

du saint baptême et la célébration de la sainte eucharistie,

mais quant à la confession, il n'en parle nullement. Donc,
il interprète les paroles de St. Jean XX, 23, dans le sens par
moi indiqué.

Mais M. Egger cite encore un passage qui est tiré du
chap. 6 (1. cit. p. 469), et il y découvre des paroles qui ne
se rapportent nullement à la confession romaine, mais bien au
sacrement de pénitence. Ici Chrysostome ne compare plus le
sacerdoce à l'office des anges, mais à celui des prêtres juifs.
Ces derniers ont eu la mission non de purifier, mais de déclarer
purifiés après leur guérison ceux qui étaient atteints de la



— 26 —

lèpre, tandis que les prêtres chrétiens ont le pouvoir de guérir
l'impureté de l'âme — non pas seulement par les renseignements

et les exhortations, mais aussi par le secours de la prière
(xw ài' svywi- ßorjllshj. Il fait allusion aux paroles de St. Jacques,
V, 14-16: «Si quelqu'un parmi vous est malade, qu'il appelle
les prêtres cle l'Eglise... Et la prière de la foi sauvera le
malade, et le Seigneur le relèvera; et s'il a commis des péchés,
ils lui seront pardonnes. » C'est dans ce sens qu'on doit
comprendre ce que Chrysostome dit à l'endroit précité : « Les
prêtres peuvent nous remettre les péchés que nous avons commis,

non seulement quand ils nous dispensent la régénération
(par l'administration du baptême), mais aussi après la régénération.

» M. l'évêque Egger a affirmé, clans son discours de

Gossau, que l'exhortation de l'apôtre Jacques (verset 16) de se

confesser les uns aux autres ne peut s'appliquer à la confession

sacramentelle. Or, pour ne pas se contredire lui-même,
M. Egger passe sous silence le fait que Chrysostome justifie
par les paroles de Jacques la rémission des péchés faite palle

prêtre, et que l'apôtre la fait dériver « de la prière de la foi ».

De cette façon, les lecteurs de AI. Egger ne peuvent savoir
que Chrysostome parle d'une rémission des péchés distincte
de la confession telle que l'évêque de St-Gall la recommande.
En ce qui me concerne, j'en ai appelé aux paroles de Jacques
pour légitimer la conception et la pratique de l'Eglise
catholique-chrétienne (voir 2e édition, p. 15), et je suis d'accord avec
Chrysostome, tandis que M. Egger, au contraire, est en
contradiction avec lui.

2. — Hom. 3, J, ad Antioch. (t. 2, p. 50). — Mon
antagoniste sait très bien que, dans les passages étudiés plus haut,
St. Chrysostome ne parle nullement d'une confession spéciale
qui serait faite devant le prêtre, mais il ajoute que le grand
docteur recommande cette confession dans la troisième Homélie

aux chrétiens d'Antioche, lorsque, citant l'exemple du
malade qui va trouver un médecin, il dit : < Ainsi, toi, fais aussi
de même; révèle au prêtre ta blessure. Alors, c'est l'affaire
du Sauveur qui est prévoyant et soucieux. » Mais quelle est
cette affaire du Sauveur? M. l'évêque Egger entend naturellement

la guérison de la blessure ; le passage, selon lui, a le sens
suivant : Le Sauveur pardonne le péché lorsqu'on le confesse
au prêtre.



— 27 —

Malheureusement, tel n'est pas le sens attaché par St.
Chrysostome aux paroles citées et séparées un peu à la légère de

leur contexte. St. Chrysostome en a contre les diffamateurs et
les calomniateurs hypocrites. Quiconque a en vue l'amélioration

de son voisin doit lui montrer combien il est soucieux et

inquiet à cause de lui ; il ne le clouera pas au pilori en lui
rappelant son péché, mais au contraire il lui manifestera son

amour en l'étreignant et en l'embrassant. Chrysostome continue

: « Les médecins agissent ainsi fréquemment, car ils embrassent

leurs malades récalcitrants et chagrins, en les suppliant
de ne pas refuser la potion salutaire. Ainsi, toi, agis de même,

montre an prêtre ta blessure, c'est le propre d'un homme inquiet,
souciant et prévoyant (zovxó ia-ii xrjdofiivov, xovco nqoroovvxoç,
xovxo qqovxi'ÇovxoçJ. J'exhorte non seulement les médisants, mais

ceux qui les écoutent, à se boucher les oreilles. Dis à ton voisin

(au diffamateur): Veux-tu louer et glorifier quelqu'un?
Alors j'ouvre les oreilles pour recevoir du baume. Veux-tu,
au contraire, dire du mal? Alors je ne veux pas que tes

paroles pénètrent en moi, car je ne puis supporter la saleté et
la boue. Qu'ai-je à gagner à savoir que tel ou tel est un
méchant homme? Cela ne peut que me porter préjudice et

dommage. Dis-lui encore : Songeons à nous-mêmes, pour que
nous nous amendions et que nous réparions nos propres fautes.
Que notre curiosité et notre indiscrétion s'exercent sur notre
propre vie. Quelle excuse aurons-nous si nous ne pensons pas
à nos propres fautes et que nous nous occupions beaucoup trop
des fautes d'autrui? Il est laid et honteux d'entrer précipitamment

dans une maison pour en scruter l'intérieur. Ainsi, celui
qui s'occupe tant de la vie des autres, fait preuve d'un manque
d'éducation. »

M. Egger s'est servi de la traduction latine du texte en

question : elle est inexacte ; de plus, il n'a cité du passage de

St. Chrysostome qu'un court fragment dont la brièveté même
altère le vrai sens; je me suis plu à le reproduire intégralement.

Ce passage prouve que St. Chrysostome se serait bien
gardé de multiplier les questions indiscrètes au confessionnal,
à la façon de Liguori ; il est tout entier, du reste, étranger à

la confession. Il est facile de voir que l'exhortation imprimée
en lettres italiques ne s'adresse pas au pécheur qui doit avouer
humblement sa faute, mais à un homme qui, dans ses conver-



— 28 —

sations, s'occupe trop volontiers des fautes d'autrui ; on ne doit,
tout au plus, révéler ces dernières qu'à un prêtre, pour qu'il
puisse à l'occasion exercer son influence morale sur le
coupable. Et M. Egger se prévaut de ce texte pour établir l'existence

de la confession!

3. — Hom. 9 in Hebr. (t. 12, p. 142). — M. Egger va encore
plus loin. Il dit presque que Chrysostome recommande en
lieu et place de la confession catholique-chrétienne, « le Miroir
de la confession catholique » (Beichtspiegel, un formulaire de

questions spéciales qu'on doit employer quand on se prépare
à la confession auriculaire et d'après lequel on énumère ses
fautes). Selon M. Egger, Chrysostome affirme, dans le
sermon cité, « qu'il ne suffit pas de dire : je suis un pécheur ; on
doit ajouter: j'ai commis tel et tel péché». Devant qui doit-on
faire cet aveu? Il va sans dire que M. l'évêque Egger cherche
à convaincre ses lecteurs que, déjà du temps de

Chrysostome, on devait détailler au confesseur les péchés commis.
S'il en était ainsi, la confession particulière serait toute justifiée.

Examinons ce que dit St. Jean Chrysostome :

« Comment pourrions-nous obtenir le pardon, si nous ne
nous rappelions pas même nos péchés? Dans ce cas, tout
serait en ordre (navra ïvvazo). Celui qui est entré par la porte
est dedans ; celui qui songe à ses propres fautes et les
additionne tous les jours (dvaXoyi^xui) parvient à la guérison.
Mais s'il se contente de dire : Je suis un pécheur, sans songer
à l'espèce du péché en disant : J'ai commis tel ou tel péché,
il ne cessera jamais de pécher. Bien qu'il avoue ses fautes,
il ne se mettra pas en peine de s'en corriger. » Par ces
paroles, Chrysostome demande, comme il le fait, du reste, dans
beaucoup de ses sermons, un examen particulier de conscience.
Un tel examen, explique-t-il, rend l'homme modeste, indulgent
dans ses jugements sur le prochain, prudent au moment de
la tentation, il constitue le premier pas sérieux et fécond
dans la voie de l'amendement. Mais tout cela est accessoire

pour M. l'évêque Egger; il ne peut songer à un examen de
conscience quotidien et détaillé, qu'autant que ce dernier a

pour but de dresser exactement la liste des fautes qui
doivent être minutieusement récitées au confesseur d'après le
Miroir de la confession. M. Egger pourrait soutenir avec autant



— 29 —

de raison que Chrysostome a exigé des chrétiens « une
confession quotidienne». Mais le saint docteur ne parle en aucune
façon d'un récit détaillé des péchés commis.

Je veux encore attirer l'attention de M. l'évêque Egger
sur un passage où St. Chrysostome indique à qui le pécheur
doit révéler son âme. Dans la 31e Homélie sur l'Epître aux
Hébreux (t. 12, p. 412 et suiv.), il adresse à ses auditeurs
l'exhortation suivante: «Convainquons-nous nous-mêmes que
nous avons péché. Ne le disons pas seulement du bout de la
langue, mais du plus profond de notre cœur. Ne nous contentons

pas de dire que nous sommes des pécheurs, examinons
(avaXoyiÇwfisd-tt) encore les péchés avec soin, en nous arrêtant
particulièrement sur chacun d'eux (xai' tldoc sxuacov dvaXs'yovxsç).

Magnifique témoignage, semble-t-il, en faveur de la confession
particulière! Mais écoutons ce que Chrysostome dit plus loin:
«Je ne dis pas que tu dois les indiquer comme à la file et pro-
cessionnellcment (ovXiyw aou ixnófinsvaov asavxóv), ni que tu dois
les accuser devant d'autres, mais que tu dois obéir au prophète
qui dit: « Révèle tes voies au Seigneur» (Ps. XXXVI, 5 d'après
les Septante). «Confesse-toi devant Dieu, confesse tes péchés
devant le juge et prie, sinon avec la langue, du moins en esprit
fit] fivrtfijj), et tu seras digne de miséricorde.»

Si M. l'évêque Egger avait eu connaissance de ce passage,
il n'aurait certainement pas manqué de le citer, du moins sous
une forme tronquée, comme dans la version latine qui porte
ces mots: «en énumérant chaque transgression d'une façon
détaillée » (speciattm nnumquodque enumerantes). Fort de cette
trouvaille, il aurait démontré victorieusement que St.
Chrysostome réclamait déjà, à l'instar du catéchisme romain, une
confession avec le nombre, l'espèce et les circonstances du

péché qui en modifient la gravité. Et ses lecteurs auraient
considéré ce témoignage comme irréfragable. Qui d'entre eux,
en effet, aurait pris la peine de lire en grec les œuvres du
saint docteur pour en comprendre la pensée? Les paroles ci-
dessus mentionnées prouvent à l'évidence que St. Chrysostome
ne voulait pas imposer à ses auditeurs un aveu de leurs
péchés «devant d'autres», soit devant le prêtre, mais seulement
devant Dieu. Il insiste sur l'importance qu'il y a à arrêter sa

pensée sur chaque transgression particulière pour les motifs
indiqués plus haut. Il est d'usage, dans l'Eglise catholique-



— 30 —

chrétienne, de faire avant la communion générale une confession

publique ; quelques paroisses emploient même pour cela
un formulaire indiquant spécifiquement les péchés, une sorte de

Miroir de la confession. C'est précisément ce que Chrysostome
lui-même a recommandé et introduit aussi sans doute en
pratique clans son Eglise.

4. — Hom. 20, 3 in Genes, (t. 4, p. 206). — Pour persuader

à ses lecteurs qu'il s'agit dans cette Homélie du même
sujet que dans la précédente, M. l'évêque Egger ajoute sans
commentaire une nouvelle citation à laquelle il donne le tout-
suivant: «Dans le cas où celui qui a fait cela (Quoi? les
lecteurs de M. Egger pensent, sans aucun doute, à l'examen
particulier de conscience recommandé plus haut) voudrait, pour
le soulagement de sa conscience, faire l'aveu de ses fautes,
révéler sa blessure à un médecin qui la guérira sans lui faire
de reproches, pourvu qu'il soit prêt de son côté à accepter
les remèdes prescrits, à lui parler seul et sans témoins et à

lui dévoiler jusqu'au fond de son âme, dans ce cas il se

délivrera facilement de ses péchés, car l'aveu qu'il en fera
effacera ses fautes. »

Cette citation, contenue dans un sermon prononcé à une
autre époque, viendrait donc à l'appui d'un examen de
conscience détaillé et d'une confession particulière devant le prêtre.
Mais examinons maintenant si réellement le grand docteur de

l'Eglise grecque parle dans ce passage d'un aveu devant le

prêtre et entend par «médecin» le prêtre. Le lecteur jugera.
Chrysostome accentue, dans le passage indiqué, la

puissance de la conscience que Dieu nous a donnée comme un
compagnon permanent et accusateur. Un criminel, adultère ou
autre, n'a plus de repos. « Après avoir accompli son forfait,
il souffre d'affreux tourments, sans que personne connaisse sa
faute, il devient son propre accusateur et son propre juge. Et
pourtant il peut facilement réparer sa faute, celui qui a fait
cela (c'est-à-dire celui qui a commis le méfait et non pas celui
qui a examiné sa conscience); il n'a qu'à recourir, en
descendant dans sa conscience, à l'aveu de sa faute, à montrer
sa blessure au médecin, à celui qui guérit sans punir, il n'a
qu'à accepter de lui les remèdes, à converser seul à seul avec
lui, sans que personne le sache, à lui dire enfin exactement



— 31 —

tout son crime. Car l'aveu des péchés efface la transgression.
Si Lamech (allusion à 1 Moïse IV, 23) n'hésita pas à dévoiler
à ses femmes le meurtre commis par lui et à le confesser,
comment voudrions-nous mériter le pardon si nous ne voulions
pas confesser nos péchés à celui qui connaît à fond tous nos
actes? Veut-il les entendre avouer parce qu'il ne les connaît

pas? Nullement; il n'exige pas la confession de péchés
qu'il ignore. Car il sait tout, avant même que l'action soit
accomplie. Il veut que par suite de l'aveu (dià xrjç ôfioXoyiaçJ,

nous sentions nous-mêmes tout le poids de nos péchés, et
qu'allégés, nous lui témoignions notre gratitude. » Le remède
n'est pas coûteux et ne doit pas être cherché bien loin; il ne
provoque pas de souffrances; son effet est rapide; selon les
dispositions de celui qui se présente, le Seigneur (ô /isanoxqç) «

présente le remède au péché ». Celui qui veut recouvrer la santé
doit s'adresser au médecin: «Tu connais la bonté du médecin
(dans le sens propre), mais elle n'est rien en comparaison de
l'amour du Père tout-puissant. »

De l'ensemble du contexte, il ressort donc ce qui suit :

a) Chrysostome, dans le passage cité, entend par «médecin»
non pas le confesseur, mais Dieu. C'est à Dieu seul qu'il
peut attribuer le pouvoir de connaître tout d'avance, de

sorte que Dieu n'a pas besoin, à vrai dire, d'une confession.

M. l'évêque Egger a interrompu la citation à
l'endroit où il est question de la personne du médecin.

b) L'entretien familier avec le médecin, auquel personne
n'assiste (fcqâsvoç sldóxoc), constitue l'aveu contrit et
particulier des péchés devant Dieu.

c) Les remèdes que le médecin dispense au malade (qâofiaxa
zwv xqavfidrwv) ne sont autres que le pardon qui vient de
Dieu. D'après les développements fournis au § 4, p. 208,
le malade doit montrer ses blessures à Dieu (Jsanóxrj;
alors le Seigneur donne le remède (xaqiÇsxat). Lorsque
Chrysostome exhorte le pécheur, écrasé sous le poids de

ses fautes et sous l'angoisse de sa conscience, à
confesser sans retard ses méfaits (ini xrjv iì-o.uoXóy^aiv xwv

nsnqayfierwv insiyd-r^-ai), il veut simplement l'exciter à

recourir sans hésitation et d'un cœur contrit à la
miséricorde de Dieu. En disant : « l'aveu des péchés efface
la transgression», littéralement, fait disparaître les man-



— 32 —

quements ('H ydq ófioXoyiu xwv îjficcqxr^isvwv dqaviofioç yirsxai
xwv nXqfifisX-qfaxxwvJ, il se borne à employer le terme
général «aveu», sans doute avec une certaine intention
('ifioi.oyi'ccj.

Du reste, St. Jean Chrysostome revient souvent dans ses

sermons à cette idée que Dieu est le médecin des âmes et que
c'est à Lui qu'on doit, dans un aveu contrit, révéler ses
blessures. Dans le sermon 5 De imcomprehensibili Dei natura (t. 1,

p. 600), il dit: «Le chrétien fidèle a un droit plus grand au
pardon de Dieu que le publicain qui priait au temple et qui
s'en revint justifié. » « C'est pourquoi, continue-t-il, je vous
exhorte, je vous prie et vous supplie (clvxißoXw) de confesser
continuellement vos péchés à Dieu (i'SofioXoysTailai xm D-sw

ovvs%wç); car je ne te fais pas comparaître sur la scène devant
tes compagnons de service ; je ne te force pas de révéler aux
hommes tes péchés. Ouvre ta conscience devant Dieu (xò avvsidàç
dvàn.Tv'£ov ifinqoat/sr xov Qsov), montre-lui tes blessures et
demande-lui des remèdes, montre-les à celui qui n'injurie pas,
mais qui guérit; quoique tu gardes le silence, il sait tout.
Parle donc pour ton profit, parle pour pouvoir déposer ton
péché, parle pour devenir libre et pur de tes fautes, afin que
tu ne sois pas obligé de les publier devant le tribunal de Dieu,
ce qui te serait insupportable. » Chrysostome emploie la même
image dans le quatrième sermon sur Lazare (t. 1, p. 928 et

suiv.). Il met alors dans la bouche de Dieu les paroles
suivantes adressées au pécheur: «Je ne te fais comparaître sur
aucune scène et je n'appelle pas de témoins étrangers. Avoue
ton péché à moi seul (ifiol xò àfuiqxrtia sine florin xaF idlav),
pour que je guérisse ta blessure et que je t'enlève ta
souffrance. » Lorsqu'il adresse ces exhortations, St. Chrysostome
omet invariablement l'aveu particulier des péchés devant le

prêtre, ce qui est le point capital nécessaire pour légitimer la
confession romaine, ou plutôt il n'omet pas ce point, mais au
contraire, il enseigne expressément que l'aveu particulier des

péchés devant les « compagnons de service » (soit les frères
chrétiens) dont les prêtres font aussi partie, n'est nullement
nécessaire.

5. — Hom. 3, 4 adv. Jud. (t. 1, p. 745 s.). — Quoique
M. l'évêque Egger n'ait mentionné jusqu'à présent aucune pa-



- 33 - -

role de Chrysostome qui prouvât en faveur de la confession
romaine, il croit avoir découvert que le grand docteur recommande

tout particulièrement la «confession pascale». La
nouvelle citation a trait, en effet, à la préparation à la communion

pascale, mais nullement à la confession telle qu'elle existe
aujourd'hui dans l'Eglise romaine. Chrysostome y dit que le
carême de quarante jours, qui est encore aujourd'hui observé
très rigoureusement par l'Eglise grecque, mais qui n'est plus
qu'une vaine apparence dans l'Eglise latine, où il est généralement

éludé par de faciles dispenses, a été établi pour réagir
contre la participation trop légère à la sainte eucharistie. C'est
pourquoi on a institué pendant ce saint temps des sermons,
des prières et des cultes spéciaux, « pour que tous nous soyons
pendant le carême entièrement purifiés de nos péchés, au moyen
des prières, des aumônes, des abstinences, des veilles, des

larmes, de la confession (di' iÇofioXoyfcrswç) et d'autres pratiques
pieuses, et que nous puissions ainsi dans la mesure de nos
forces nous approcher avec une conscience pure (de la
communion)». Cette enumeration des divers exercices de
pénitence montre que Chrysostome range « la confession » parmi
les nombreuses pratiques qu'on doit observer quotidiennement.

Mais son jugement sur les exercices de carême
est aussi libre de préjugés que celui du catholique-chrétien
le plus avancé. Selon lui, le Christ, loin de nous astreindre à

l'observation de semblables pratiques, dans certains temps
déterminés, nous a affranchis, au contraire, de pareilles
obligations. Le carême n'a de valeur et de signification qu'autant
qu'il sert à mieux manifester nos sentiments de pénitence.

En ce qui concerne «la confession», chose qui tient surtout
à cœur à M. l'évêque Egger, Chrysostome n'indique pas dans
le passage cité le sens qu'il attache à cette expression. Dans
l'Homélie 4 de Anna (t. 4, p. 854), il décrit « l'Exomologesis »

(l'aveu) comme suit : « Soupire amèrement; rappelle-toi tes péchés ;

regarde vers le ciel et dis dans ton esprit: Aie pitié de

moi, ô Dieu, et ta prière est achevée (anijqxtaxai). Car celui
qui dit: Aie pitié de moi, a fait une confession (iCofioXóy^otv

insdsiÇazo). Celui qui dit: Aie pitié de moi, a obtenu le pardon
de ses transgressions (ovyxwqrtow). » Dans la IVe Homélie sur
la deuxième épître aux Corinthiens (1. cit. t. 10, p. 541),

Chrysostome explique « qu'un cœur humilié et brisé » obtient
Revue intern, de Théologie. Heft 37, 1902. o



— 34 —

le pardon, et il ajoute : « Car ceci est une confession »

(sÇofioXoyrjOiç). Il invoque à l'appui de cette remarque (p. 542)

l'exemple du publicain priant dans le temple et justifié grâce
à une seule parole qu'il a prononcée, car cette parole était
une véritable confession (ôfioXoyia ciX^dijç). Dans la IIe Homélie
sur la pénitence (t. 2, p. 237 ss.), il se fait cette même et simple
idée de la confession. Il dit: «As-tu péché? Entre dans l'Eglise
(pour participer à la confession générale publique), dis à Dieu
(sins xw &sw): j'ai péché; je n'exige que cela de toi.» Il répète
la même chose dans le IIIe sermon sur la pénitence (1. cit.
p, 347). Dans le 28e sermon sur la première épître aux Corinthiens

(t. 10, p. 293), Chrysostome attache avec raison au
passage 1 Cor. XI, 28, le sens d'une préparation à la communion;

il l'explique comme suit: «Que chacun donc s'éprouve
soi-même et s'approche ensuite. L'apôtre n'ordonne pas que
ce soit l'un qui éprouve l'autre, mais que chacun s'éprouve
soi-même et porte sur soi-même un jugement qui ne doit pas
être public et une sentence qui n'a pas besoin de témoins. ¦»

Chrysostome insiste plus que personne sur l'examen sincère,
humble et minutieux de soi-même, mais on ne trouve nulle
part dans ses œuvres un passage où il recommande l'aveu
détaillé de ses péchés devant un prêtre.

6. — Horn. 30 in Genes, (t. 4, p. 342). — Ce passage est
tiré d'un sermon prononcé à la fin du carême et au commencement

de la semaine sainte. Chrj7sostome exhorte de nouveau
ses auditeurs à faire de pieuses pratiques pour se préparer à

la fête de Pâques : « C'est maintenant surtout, dit-il, qu'il faut
observer le carême en priant d'une façon plus fervente, en
faisant souvent et exactement l'aveu de ses péchés (noXXrp<

xal ctxqtßijv xrjv sìofioXóyi)oiv xwv ijfiaqxr^xsvwr inidsiiaadai) en se

répandant avec diligence en bonnes œuvres, en donnant
l'aumône abondamment, en pratiquant la clémence, la douceur et
toutes les autres vertus. » M. l'évêque Egger traduit les
dernières paroles citées en grec et reproduites en latin en ces
termes: diligens et pura confessio, par: «faire une confession
complète et exacte ». Cette traduction n'est pas même conforme
au texte latin. C'est ainsi qu'il a pu se forger un témoignage
frappant en faveur de son affirmation, à savoir que du temps
de Chrysostome on pratiquait déjà la confession à Pâques,



telle qu'elle existe aujourd'hui encore dans l'Eglise romaine.
Et il s'écrie alors avec triomphe : « Si donc le Concile de

Latran (1215) avait voulu introduire la confession annuelle, il
serait venu au moins huit cents ans trop tard », puisque, dit-il,
les paroles de Chrysostome, que nous venons de citer, ne
peuvent se rapporter à autre chose « qu'à la confession sacramentelle

devant le prêtre».
Je réponds que dans ce cas Chrysostome eût été plus précis

que le Concile de Latran lui-même, car celui-ci prescrit,
M. Egger semble l'ignorer, non pas une confession pascale,
mais une confession annuelle. Notre saint docteur parle d'un
aveu qui est à réitérer souvent (noXXq i'ÇofioXoyroiç) et le met
sur la même ligne que les autres exercices de vertu; il n'est
donc pas probable qu'il ait voulu parler de la confession dans
le sens romain du mot. Le chrétien catholique-romain devrait-il
donc se confesser à Pâques à plusieurs reprises? L'Eglise
romaine mettrait-elle sa confession auriculaire au même rang
que certaines prières pieuses, que l'aumône, que la pratique
de la douceur, de la clémence et d'autres vertus? La nomenclature

faite par Chrysostome prouve bien qu'il entend par
l'aveu des péchés ou la confession un exercice de vertu
chrétienne. Le passage cité forme l'introduction d'un sermon dans
le développement duquel le prédicateur revient souvent à l'idée
qu'il faut, surtout dans le saint temps de carême, s'adresser à

Dieu avec recueillement, s'appliquer à des pratiques pieuses
et principalement à la prière. Dans tout le cours du sermon,
il ne dit pas un mot d'un aveu particulier des péchés «devant
le prêtre». Il compare (1. cit. p. 350) le Seigneur lui-même
au médecin, qui doit apporter le secours. L'esprit malin sait
« que pendant ce saint temps nous parlons de ce qui sert au
salut, que nous confessons nos péchés et que nous montrons
nos blessures au médecin pour parvenir à une complète gué-
rison ». C'est pourquoi le démon poursuit les fidèles de préférence

pendant le carême. On doit résister à ses attaques et
se donner de tout cœur à Dieu. S'approche-t-on d'un autre
homme, on se recueille immédiatement, à plus forte raison
convient-il de le faire quand on s'approche de Dieu. La nuit,
dit-il encore (L c. p. 353) est le temps le plus propice pour
s'occuper avec calme de son âme: puissions-nous alors d'un
esprit éveillé porter toutes choses exactement « devant le mé-



— 36 —

decin des âmes » (fisxà cixqißslac rcjì xwv ìpv%wv ìatqw). Confesser
ses péchés et « montrer au médecin ses blessures » sont pour
Chrysostome une seule et même chose ; le médecin des âmes
à qui on a recours dans le silence de la nuit « pendant qu'on
humecte sa couche de larmes » n'est naturellement pas le
prêtre, mais celui qui a le pouvoir de remettre les péchés.
L'aveu réitéré et exact auquel Chrysostome nous exhorte dans
l'introduction de son sermon, est la confession à Dieu.

Je viens d'élucider tous les témoignages que M. Egger croit
avoir trouvés en faveur de la confession auriculaire, dans les
œuvres et dans la biographie de St. Chrysostome. Sans exception,

ce sont des témoignages falsifiés, puisque les passages
cités n'ont pas la signification que leur attribue M. l'évêque
Egger. J'ai déjà attiré l'attention de mon antagoniste sur le
fait que, dans son discours de Gossau, il avait invoqué à la
légère et avec trop de crédulité les Pères de l'Eglise. Le
nouvel abus qu'il en fait dans l'interprétation de St. Chrysostome

est à peine pardonnable. Comme la chose est sérieuse
et que la parole de M. Egger fait autorité sur bien des
chrétiens, le devoir cle l'évêque de St-Gall est tout tracé. Il lui reste,
me semble-t-il, à retirer en bonne et due forme les affirmations
fausses ou inexactes qu'il a avancées.

Ed. Herzog.


	St. Jean Chrysostome et la confession

