
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Artikel: Nochmals zur Verständigung : Antwort an Herrn Prof. Gussew an der
Akademie zu Kasan

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOCHMALS ZUR VERSTÄNDIGUNG.

(Antwort an Herrn Prof. Gussew an der Akademie zu Kasan.)

Herr Prof. A. Gussew an der Akademie zu Kasan (Russland)

hat sich in sechs in russischer Sprache geschriebenen
Arbeiten ganz vorzugsweise über die Fragen des Filioque und
der Transsubstantiation ausführlich verbreitet. Die Arbeiten
erschienen zuerst in verschiedenen theologischen Zeitschriften ;

später wurden sie auch als selbständige Schriften herausgegeben.
Ein russischer Freund unserer Unionsbestrebungen hat uns eine
Reihe von Thesen aus den erwähnten Schriften in deutscher
Übersetzung zugesandt. Er fügte der Sendung die Bitte hinzu,
dieselben in der „Revue internationale de Théologie" von dem
Standpunkte der abendländischen (alt)katholischen Kirchen aus
zu beleuchten, so ähnlich, wie das auch schon im Jahre 1899

mit mehreren Thesen des Herrn Propstes A. von Maltzew
geschehen ist (vrgl. „Revue internationale" 1899, S. 104 ff.). Indem
wir die uns vorgetragene Bitte hiermit erfüllen, hoffen wir, einen
neuen Beitrag zu liefern zu dem grossen, Gott wohlgefälligen
Werke der endlichen Einigung der christlichen Kirchen. Bevor
wir aber zur Kritik der Thesen selbst übergehen, erlauben wir
uns einige wichtige Vorbemerkungen.

In allen unsern Verhandlungen mit den Mitgliedern der
morgenländischen orthodoxen Kirchen blieben AA'ir unerschütterlich

auf dem ein für allemal von beiden Seiten angenommenen
Boden stehen, nämlich auf dem Boden der dogmatischen Lehre der
Einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche, der
ungeteilten Kirche der sieben ökumenischen Konzilien. Die dogmatische
Lehre dieser Kirche, aber auch nur sie, betrachten wir als
göttliche Offenbarung und daher für alle rechtgläubigen Christen in
gleicher Weise obligatorisch. Dieser Standpunkt, den wir Abend-

Revue intern, de Théologie. Heft 37, 1902. 1



länder nicht verlassen haben und nie verlassen werden, hat
seinen adäquaten Ausdruck in dem bekannten Ausspruche des
Vincentius von Lerinum gefunden : Quod semper, quod ubique,
quod ab omnibus creditum est. Auch Prof. Ossinin hat ihm auf
den Bonner Unionskonferenzen des Jahres 1875, S. 6 f., einen
präcisen Ausdruck gegeben. Seine Erklärungen, die in Bonn von
Abend- und Morgenländern „ohne Widerspruch angenommen
wurden" und die wir unserseits, hoffentlich in vollkommener
Übereinstimmung mit den orthodoxen Kirchen des Orients, fort
und fort gutheissen, sind folgende.

1. Bei allen Unionsversuchen und Verhandlungen zwischen
den Mitgliedern der orientalischen und der occidentalischen
Kirche ist nur dann die Hoffnung vorhanden, irgend einen
praktischen Erfolg zu erzielen, wenn man von beiden Seiten auf
die Basis der alten ungetrennten Kirche zurückzugehen bereit
ist. Es ist darum nur dann möglich, eine dogmatisch-kirchliche
Verständigung zwischen den beiden Schwesterkirchen
vorzubereiten, wenn beiderseits nur die Auktorität und Tradition der
alten ökumenischen Kirche als Grundlage und als Kriterium
des für die ganze christliche Welt verpflichtenden Lehrsystems
anerkannt wird. Dieser Standpunkt ist bei der Beurteilung der
die Kirchen trennenden Differenzpunkte für die Vertreter der
orientalischen Kirchengemeinschaften um so natürlicher, als
die orientalische Kirche selbst sich eben darum die orthodoxe
nennt, weil sie ihr ganzes Lehrsystem als durch die
Bestimmungen der sieben alten ökumenischen Konzilien und durch
die mit diesen Konzilien übereinstimmende Lehre der alten
Kirchenväter abgeschlossen und für immer unantastbar ansieht.
Wenn wir also in der spätem Zeit, in der Zeit nach der Trennung

der Kirchen, entweder in der neueren theologischen
Litteratur des Orients oder in der abendländischen Scholastik
etwas finden, was als weitere Entwicklung und Auseinandersetzung

der frühern, allgemein anerkannten Kirchenlehre
angesehen werden kann, so muss diese spätere Lehre, wenn auch
nicht ignoriert, doch nicht in dem Sinne als massgebend
betrachtet werden, wie der von der frühern, ungetrennten Kirche
angenommene und bestätigte Standpunkt.

2. Auf der Basis der alten, ungetrennten Kirche stehend,
müssen die Vertreter eines im wahren christlichen Sinne unter-



nommenen Unionsversuches nur die Überlieferungen als
allgemein bindend oder obligatorisch anerkennen, welche in der
alten Kirche eine dogmatische Bedeutung und Auktorität
besässen, nicht aber die einander oft widersprechenden
individuellen Meinungen, welche nicht von der in ihrer Ökumenicität
unfehlbaren Kirche autorisiert worden und darum auch nur
als ein Ausdruck der einst sehr produktiven Spekulation, nicht
aber als Offenbarungslehre zu betrachten sind. In necessariis
unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas.

3. Als Dogmen und eo ipso als conditio sine qua non bei
allen in christlicher Liebe und Wahrheit unternommenen
Unionsbestrebungen sind nur die Lehrsätze anzusehen, welche ihrem
Ursprünge und Inhalte nach in der göttlichen Offenbarung
wurzeln und deshalb entweder

a) in der hl. Schrift auf eine deutliche, keine willkürliche
Interpretation zulassende WTeise ausgedrückt sind, oder

b) durch ein ökumenisches Konzil bestätigt und definiert sind,
oder

c) durch das einstimmige Zeugnis der alten Kirchenväter als
eine von der göttlichen Offenbarung herrührende und
deshalb im allgemeinen kirchlichen Bewusstsein traditionell
feststehende Wahrheit eine obligatorische Bedeutung
erhalten haben. Quod semper, quod ubique u. s. w.

4. Im Gegensatze zu den Dogmen ist als ketzerisch oder
heterodox anzusehen :

a) was einer dogmatisch feststehenden Glaubenslehre logisch
(materiell) widerspricht, oder

b) eine dogmatische Bedeutung usurpiert, die es notorisch
nicht hat.

5. Alles, was weder dem Gebiete des Dogmatischen noch
dem des Heterodoxen angehört, kann als freie theologische
Meinung oder als Schulthesis unangetastet existieren, ohne die

Kirchengemeinschaft zu berühren.

6. Die patristischen Zeugnisse über eine dogmatische Streitfrage

müssen in dem Geiste interpretiert werden, in dem sie

geschrieben sind, und können nur im Zusammenhange mit den
historischen Zeitverhältnissen richtig verstanden werden.



_ 4 —

7. Die dogmatische Kirchenlehre vom Ausgange des hl.
Geistes gehört zu den geheimnisvollsten und dem menschlichen
Verstände am wenigsten zugänglichen Teilen der göttlichen
Offenbarung. Sie kann darum, vom kirchlichen Standpunkte
betrachtet, nicht durch philosophische Analyse bestätigt oder
entwickelt werden.

So weit Prof. Ossinin. Wir Abendländer unterschreiben diese
Ausführungen, wie schon gesagt, auch heute noch als
vollkommen richtig und werden Prof. Gussew gegenüber mehrfach
Gelegenheit haben, sie als Bestimmungen geltend zu machen,
an die auch die Orientalen, falls sie wahrhaft orthodox sein
und bleiben wollen, gebunden sind.

In einigen der uns zugesandten Thesen behandelt Herr
Prof. Gussew Privatansichten von Gelehrten, die für den Bestand
oder den wahren Inhalt der Kirchenlehre gar nicht in Betracht
kommen. Es ist unsere Absicht, in dem Folgenden nur das zu
berücksichtigen, was auf die Kirchenlehre als solche Bezug
hat und zur richtigen Feststellung derselben von massgebender
Bedeutung ist. Auf Meinungen oder Ansichten, die offenbar dem
freien Ermessen der Mitglieder der Kirche anheimgegeben sind,
können wir uns nicht einlassen. Auch scheint Herr Prof. Gussew
der Ansicht zu sein, class die Kirchen der Altkatholiken des
Abendlandes für alles verantwortlich seien, was sich in dem
einen oder andern ihrer periodischen Blätter oder was sich in
dieser oder jener Schrift eines ihrer Mitglieder vorfindet. Das
ist derselbe Standpunkt, den auch Herr Propst von Maltzew
uns Altkatholiken gegenüber hartnäckig einnimmt. So bringt
er in dem eben erschienenen „Menologion", IL Teil, Berlin 1901,
unsere Ansicht von den Evangelien mit denen des Grafen Tolstoi
in Zusammenhang und behauptet dann auf Grund eines Artikels
im „Deutschen Merkur" (Nr. 5 vom 1. März 1901), der, nebenbei
gesagt, nicht einmal von einem Altkatholiken herrührt, wieder:
„Hiernach gehen Tolstoi, sowie die Altkatholiken von derselben
Prämisse aus: der Fnechtheit der Evangelien.'" (S. XX.) Ein
solches Verfahren seitens einer gewissen Richtung in der orientalischen

Kirche, die von Propst Maltzew in geradezu ungeheuerlicher

Weise vertreten wird, fügt den Kirchen der abendländischen

Altkatholiken schweres Unrecht zu. Diejenigen, die es

üben, beweisen, dass sie von diesen Kirchen auch nicht im
entferntesten eine richtige Vorstellung haben, denn ihre Beur-



teilung der altkatholischen Litteratur und der Stellung derselben
zu den Kirchen der Altkatholiken ruht auf ganz falschen Grundlagen,

sie ist völlig verkehrt und unhaltbar. Wie es sich in
Wirklichkeit mit diesen Dingen verhält, wollen wir hier, wenn
zwar in aller Kürze, so doch noch einmal klar und lichtvoll
auseinandersetzen.

Die im Schosse der katholischen Kirchen der abendländischen
Altkatholiken geschaffene theologische Litteratur verdankt ihr
Entstehen dem Bemühen der Gelehrten, immer tiefer in das

richtige Verständnis der geoffenbarten Lehre, d. i. der Kirchenlehre,

einzudringen. Diesem verdienstvollen Unternehmen muss
die Kirche als solche eine gewisse Freiheit gestatten, denn
ohne diese wäre ein Wachstum in der Erkenntnis und Begründung

der Heilslehren, zu dem doch die hl. Schriften allenthalben
ausdrücklich auffordern, nicht möglich. Auch herrschte in dieser
Beziehung in der alten, ungeteilten Kirche der ökumenischen
Konzilien grosse Freiheit. Solche Freiheit gestatten, in
Nachahmung der noch ungeteilten Kirche, auch die Kirchen der
Altkatholiken. Diese würden sich, wie jene, erst dann zum
Einschreiten gegen einzelne Aufstellungen und Behauptungen
der in Rede stehenden Gelehrten veranlasst sehen, wenn durch
letztere die Integrität der Kirchenlehre ernstlich bedroht würde.
Solange dieses nicht der Fall ist — und es ist bis jetzt nie
der Fall gewesen — kann und muss die Kirche selbst Irrtümer
einzelner ertragen, im Vertrauen auf die Leitung Desjenigen,
Der nach der Verheissung Christi die von Ihm Erlösten „alle
Wahrheit lehren soll" (Joh. XVI, 13). Dabei ist selbstverständlich,

dass die Meinungen und selbst Irrtümer einzelner auf die
ein für allemal feststehende Lehre der Kirche und ihre
Verkündigung ganz ohne Einfluss sind. Will z. B. Herr Propst von
Maltzew erfahren, welches die Lehre der Kirche der deutschen
iUtkatholiken bezüglich der Evangelien sei, so hat er — was
oft genug erklärt worden ist — nicht den „Deutschen Merkur"
oder das „Altkatholische Volksblatt", sondern die symbolischen
Schriften, etwa den Katechismus dieser Kirche, in die Hand zu
nehmen. Hiernach wird für jeden, der sehen kann und sehen

will, klar sein, dass wir Altkatholiken ebenso das Recht wie
die Pflicht haben, das nunmehr schon im Übermass beliebte
Verfahren des Herrn von Maltzew als ein durch und durch
ungerechtes mit Entschiedenheit zurückzuweisen. Wie sticht doch



gegen dasselbe die von wahrhaft christlichem Geiste eingegebene
versöhnliche Haltung ab, welche alle die gelehrten Orientalen
bewiesen, die in den Jahren 1874 und 1875 an den Bonner
Unionskonferenzen teilgenommen haben

Die Grundlage der Lehre, welche die Kirchen der
Altkatholiken speciell über das Filioque festhalten und den
Gläubigen vortragen, ist zu finden

a) in den Antworten, welche die Rotterdamer Kommission
an die von der hohen Russischen Synode behufs der
Vereinigung der orientalischen und occidentalischen
katholischen Kirchen eingesetzte Kommission gerichtet hat, und

b) in den sechs Thesen der achten, im Jahre 1875 zu Bonn
gehaltenen Konferenz, welche von den dort gegenwärtigen

zahlreichen Vertretern der orthodoxen Kirche
einstimmig angenommen worden sind.

Diese Thesen, die wir Abendländer nach wie vor, entsprechend

der in Bonn getroffenen Vereinbarung, „im Sinne der
alten, ungetrennten Kirche^ gutheissen und die den Schriften
des hl. Johannes von Damaskus entnommen sind, lauten wie
folgt:

1. Der hl. Geist geht aus aus dem Vater (ix xov Haxçéç)
als dem Anfang (dq^îf), der Ursache (alxla), der Quelle (nrjyrf)
der Gottheit. (De recta sententia n. 1. Contra Manich. n. 4.)

2. Der hl. Geist geht nicht aus aus dem Sohne (ix xov
Yloi>), weil es in der Gottheit nur Einen Anfang (dcxü- Eine
Ursache (aht'a) giebt, durch welche alles, was in der Gottheit
ist, hervorgebracht wird. (De fide orthod. I, 8: ix xov Yiov 6è

xò ürsvfia ov Xiyoj.isv, Hvsv/.ia as Ylov óvo/j,àCof.i£v.)

3. Der hl. Geist geht aus aus dem Vater durch den Sohn

(De fide orthod. I, 12: xò as nvsvfia xò ayiov ixyavxopixi) xov

XQVifiov xrjç HsoxXjXOç âvva/iiç xov Ilaxçoç, ix IlaxQÒc /.lèv di' Tlov
ixTTOQsvofisvT]. Ibidem : Yiov òì IIvsv/.ia, oi'x wç iÇ avxov, dXX' wç

óC avxov ix xov Ilaxçoç ixnoQevoj-isvov. C. Manich. n. 5: Sax xov

Xóyov avxov s'§ avxov xò ürsvfia avxov ìxtcoqsvóusvov. De hymno
Trisag. n. 28 : üvsvfxa xò ciyiov ix xov naxqòc dia xov Yiov xal
Xóyov rcQoióv. Hom. in sabb. s. n. 4: xovx' q/xtv ioxi xò Xaxqsvó-

fxsvov.... IIvsv(.ia ayiov xov Qsov xal IlaxQÓc, coç s£ avxov ixno-
csvófzsvov, onsQ xal xov Yîov Xs'ysxai, wç Si avxov <pavsQovfxsvov

xai xfi xxi'Osi fisxaâiêofisvov, dXX' ovx i% avxov s%ov xrjv vnaq^iv).



— 7 —

4. Der hl. Geist ist das Bild des Sohnes, des Bildes des

Vaters (De fide orthod. I, 13: slxwv xov Haxqòc ó Yióc, xal xov
Ylov xò llvsvfia), ans dem Vater ausgehend und im Sohne
ruhend als dessen ausstrahlende Kraft (De fide orthod. I, 7 :

xov Ilaxqòc nqosqyofiivqv xal sv xy Xóycp ävaixuvofisviqv xal avxov
ovaav ixqavxixrjv avvafj.lv. Ibidem I, 12: Ilaxijq diu Xóyov nqo-
ßoXsvc ixqavTOQtxov nvsvfiaxoç).

5. Der hl. Geist ist die persönliche Hervorbringung aus
dem Vater, dem Sohne angehörig, aber nicht aus dem Sohne,
weil er der Geist des Mundes der Gottheit ist, welcher das

Wort ausspricht (De hymno Trisag. n. 28: xò Txvsvfiu ivvnó-
Oxaxov ixnÓQSVfia xal nqoßXrtfia ix naxqòc fxsv, Ylov ôs, xal fir] i£
Yiov wç nvsvfia axófiaxoc &sov, Xóyov iCuyysXxixóv).

6. Der hl. Geist bildet die Vermittlung zwischen dem Vater
und dem Sohne und ist durch den Sohn mit dem Vater
verbunden (De fide orthod. I, 13: fis'aov xov dysvvrpov xal ysvvqxov
xcd di Ylov xw naxql avvanxófisvov). (Vgl. Bericht über die

Unionskonferenzen, Bonn 1875, S. 92 f.)

Das sind die Thesen, welche wir, wie gesagt, entsprechend
der in Bonn zwischen uns und den Orientalen getroffenen
Vereinbarung „im Sinne der alten, ungetrennten Kirche" anerkannt
haben, noch anerkennen und stets anerkennen werden.

„So weit", bemerkte Döllinger zu den vorher mitgeteilten
sechs Sätzen freudigen Hochgefühls, „sind wir also einig, und
die Theologen wissen, dass die Frage vom hl. Geiste damit
eigentlich erschöpft ist; ein dogmatischer Gegensatz ist also
bezüglich dieser Frage zwischen uns (Abendländern und
Morgenländern) nicht mehr vorhanden. Gebe Gott, dass das, was wir
hier vereinbart haben, in den Kirchen des Orients im Geiste
des Friedens und der Unterscheidung zwischen Dogma und
theologischer Meinung aufgenommen werde." Dieser Wunsch
Döllingers ist leider bis zur Stunde bezüglich der in der
orientalischen Kirche herrschenden Richtung der Herren Gussew,
von Maltzew und anderer ein frommer Wunsch geblieben. Er
ist nicht in Erfüllung gegangen; denn die genannten Herren
unterscheiden nicht zwischen Dogma und theologischer
Meinung ; sie begnügen sich nicht mit den oben mitgeteilten Sätzen
des hl. Johannes von Damaskus als dem Dogma der Kirche,
sondern wollen uns Abendländern die Lehre vom Ausgange



des hl. Geistes aus dem Vater allein, wie wir sehen werden,
ebenfalls als Dogma aufdrängen. Mit welchem Unrechte das

von ihnen geschieht, wird sich bald zeigen.
Herr Prof. Gussew scheint die Lehre der altkatholischen

Kirchen des Abendlandes öfters zu verkennen. Er bemüht sich, uns
vieles zu beweisen, woran wir nicht zweifeln, und vieles zu
bestreiten, was zur dogmatischen Lehre unserer Kirchen nicht
gehört, ja ihr widerstreitet. Jene stimmt nach unserer klaren
und deutlichen Überzeugung vollkommen mit derjenigen der
alten, ungeteilten Kirche der acht ersten Jahrhunderte überein,
und jede Kirche, welche diese annimmt, ist orthodox und katholisch.

Dabei ist aber eines, was wir vorher schon berührt haben
und um seiner Wichtigkeit willen hier noch etwas ausführlicher
behandeln wollen, nicht zu übersehen.

Seit der Einführung des Christentums in die Welt hatte
und hat die Wissenschaft innerhalb der Kirche, wie schon
gesagt, das Bemühen, von den allenthalben anerkannten und
feststehenden dogmatischen Lehren ein immer richtigeres und
tieferes Verständnis zu gewinnen. Auf die Dogmen der
ungeteilten Kirche richtete sich, mit anderen Worten, von den
frühesten Zeiten an die theologische Spekulation, und die
wissenschaftlichen Aufstellungen, welche diese über den Inhalt oder
den eigentlichen Sinn der Dogmen machte, fielen in verschiedenen

Teilen der Kirche verschieden aus. Ein in die Augen
fallendes Beispiel dieser Art ist die verschiedene Auffassung
des Verhältnisses des hl. Geistes zum Vater und Sohne, wie
sie sich im Morgen- und Abendlande entwickelt hat. Dogma
ist: Der hl. Geist geht vom Vater aus; er wird mit dem Vater
und dem Sohne zugleich angebetet und verherrlicht; er hat
geredet durch die Propheten (xò ix tov naxqòc sxnoqtvófisvov,
xò avv naxql xal vlw ovfinqoçxvvovfxsvov xai owdo^aCónsvov, xo

Xalqaav dia xwv nqotpr^wv). Aber die theologische Spekulation
ging im Morgen- wie im Abendlande über den Inhalt des

Dogmas weit hinaus; dort, indem sie behauptete: der hl. Geist
geht vom Vater allein (ix naxqòc fióvov) aus; hier: er geht vom
Vater und Sohne (ix naxqòc xal vlov) aus. Wir Abendländer
haben bereitwillig zugegeben: Der Zusatz xai vlov (filioque) im
Symbolum sei nicht Dogma ; er sei unrechtmässigerweise in
dasselbe hineingekommen und könne oder solle aus demselben
auch wieder entfernt werden. Wäre aber die Auffassung orien-



talischer Gelehrter: „aus dem Vater allein" (ix naxqòc fióvov),
wirklisches Dogma, so könnte und musste er auch in das
Symbolum aufgenommen werden. Würde das aber geschehen, so

würde darin von der Kirche ebenso eine unrechtmässige
Erweiterung des Symbols erblickt werden, wie dies bei dem
abendländischen Zusätze filioque der Fall ist. Hieraus geht,
wie uns dünkt, sonnenklar hervor, dass sowohl das
abendländische filioque, wie das morgenländische ix naxqòc fióvov
nichts ist als eine Ansicht der theologischen Spekulation, die
beide in gleicher Weise frei zu geben sind und die die
Substanz des christlichen Glaubens in keiner Weise berühren.
Diese und ähnliche Aufstellungen der Spekulation sind und
bleiben Resultate der Wissenschaft, die sicherlich für das tiefere
Verständnis der dogmatischen Lehren von grosser Bedeutung
sind und insofern Beachtung verdienen : aber sie müssen bleiben,
was sie sind: menschliche Gedanken über das Dogma, nicht
Glaubenssätze.

Nach diesen einleitenden Bemerkungen, deren Richtigkeit
nach katholischen Grundsätzen bemessen uns unbezweifelbar
erscheint, gehen wir in dem Folgenden zur Besprechung der
Thesen des Herrn Prof. Gussew im einzelnen über. Wir teilen
die Thesen so mit, wie sie uns von dem oben erwähnten
russischen Freunde unserer Unionsbestrebungen übergeben
worden sind, und fügen einer jeden derselben unsere
Beantwortung als „Bemerkung" hinzu.

1. Zum Eintritt in eine kanonische Gemeinschaft mit der
orthodoxen Kirche, sagt Herr Gussew, stellt sich die
Übereinstimmung mit derselben in den Dogmen als eine unentbehrliche
Bedingung dar. Ausserdem ist die Ablehnung derjenigen
theologischen Meinungen, welche, statt eine Erläuterung der
dogmatischen Wahrheiten zu geben, ihnen in irgend welcher Hinsicht
zweifelsohne widersprechen, erforderlich. Im Gebiete der
zulässigen theologischen Meinungen dagegen ist volle Freiheit
gestattet. Dennoch muss auch hier nicht Verschiedenheit,
sondern Harmonie der Meinungen als Ideal und Endzweck
betrachtet werden (I. Petr. III, 8; Rom. XII, 16; I. Kor. I, 10;
I. Thess. V, 21), selbstverständlich, inwiefern letztere auf Grund
der hl. Schrift, der kirchlichen Überlieferung und der darauf
begründeten gesunden Theologie zu erreichen ist.



- 10 —-

Bemerkung. Soll eine kanonische Gemeinschaft (Union) der
orthodoxen Kirchen des Morgenlandes mit den katholischen
Kirchen der abendländischen Altkatholiken zu stände kommen,
so ist selbstverständlich die Übereinstimmung im Dogma eine
unerlässliche Bedingung dazu. Hieraus folgt, dass diejenigen
theologischen Ansichten, welche dem Dogma einleuchtend und
zweifelsohne widersprechen, von jeder der betreffenden Kirchen
als solcher abgelehnt werden müssen. Zulässig dagegen sind,
d. i. von der Kirche als solcher können und müssen diejenigen
theologischen Meinungen geduldet werden, deren Widerspruch
zum Dogma entweder gar nicht oder doch nicht deutlich und
ohne Zweifel zu Tage tritt. Diese Meinungen sind zum Zwecke
des wissenschaftlichen Fortschrittes im Gebiete der Theologie
auf so lange unbeanstandet zu lassen und frei zu geben, bis
an ihrem Widerspruche mit dem Dogma vernünftigerweise nicht
mehr gezweifelt werden kann. Dabei hegen wir das Vertrauen,
dass die fortschreitende theologische und philosophische Wissenschaft,

der das Dogma als solches heilig und unantastbar ist,
auch in den einstweilen noch widersprechenden Auffassungen
des Dogmas oder in den Meinungen über dasselbe zu immer
grösserer Einigkeit kommen wird. Die volle Einigkeit auch
hierin betrachten wir als ein Ideal wissenschaftlicher Erkenntnis
und das ernste Bemühen, dieses Ideal zu verwirklichen, als eine

Pflicht, in deren gewissenhafter Erfüllung die in den Kirchen
der abendländischen Altkatholiken vorhandenen Gelehrten als
treue Nachfolger der bereits heimgegangenen Döllinger, Reinkens,

Reusch, Langen, Hilgers, Knoodt u. a. wohl allezeit eine
ihrer schönsten und gewichtigsten Aufgaben erblicken werden.

2. Prof. Gussew behauptet: Als Dogma muss nicht nur
dasjenige anerkannt werden, worüber sich die hl. Schrift klar
ausdrückt, oder was die ökumenischen Konzilien (als solches)
verkünden, sondern auch das, wofür das einstimmige Zeugnis
der alten Kirchenväter spricht und was also überlieferungsweise

in dem allgemeinen kirchlichen Bewusstsein existiert.
Dieser Gedanke wurde auf der Konferenz zu Bonn von Prof.
Ossinin ausgesprochen imd als ein vollkommen richtiger von
allen Anwesenden einstimmig angenommen. (Vgl. Protokoll der
St. Petersburger Abteilung der Gesellschaft der Freunde geistiger
Aufklärung. 1875/76, S. 7—9.) Die ökumenischen Konzilien
selbst haben dieselbe Auffassung bezüglich der Dogmen. Es



— 11 —

ist dies z. B. aus dem Beschluss des IV. ökumenischen Konzils
über die zwei Naturen in der Einen Person unseres Herrn Jesu
Christi zu ersehen. Dieser Beschluss wird durch die Worte
eingeleitet: „Den heiligen Vätern folgend, lehren wir alle
einstimmig, dass zu bekennen ist u. s. w." In dem Beschlüsse des
siebenten ökumenischen Konzils über die Bilderverehrung wird
gesagt, dass das Konzil, diesen Beschluss feststellend, der von
Gott eingegebenen Lehre unserer hl. Väter und der
Überlieferung der katholischen Kirche folge. Jedoch soll man,
nach den Worten des Vincentius von Lerinum, bei vorhandener
Verschiedenheit in den Meinungen der alten Kirchenschriftsteller,

als allgemein bindende Wahrheit das annehmen, auf
wessen Seite die höchstgeschätzten und in der Rechtgläubigkeit

standhaftesten Kirchenväter und Lehrer sich befinden.
(Commonit. cap. 3 und 17/18.) Derselben Ansicht waren auch
die ökumenischen Konzilien. Eben deshalb anerkannte die
ökumenische Kirchenversammlung von Ephesus die
übereinstimmenden Zeugnisse der zehn berühmtesten unter den alten
Kirchenschriftstellern als die einmütige Ansicht oder als die
Übereinstimmung aller. Die vollkommen kompetente Bestätigung

einer solchen Übereinstimmung ist selbstverständlich Sache
der Kirche als solcher, respektive ihrer bevollmächtigten
Vertreter.

Bemerkung. Mit dem Anfange der These sind wir
einverstanden. Dogma ist — daran ist kein Zweifel — 1. alles
dasjenige, worüber die hl. Schrift sich klar und bestimmt
ausdrückt ; 2. dasjenige, was die ökumenischen Konzilien auf Grund
der Schrift und der diese erläuternden Tradition als solches
verkünden und in dem Glauben der Gesamtkirche Aufnahme
gefunden hat. Endlich 3. auch dasjenige, wofür das einstimmige
Zeugnis der alten Kirchenväter spricht, was also überlieferungsweise

in dem allgemeinen kirchlichen Bewusstsein existiert,
wofern das nur so verstanden wird, wie es vorher unter 3, c
von Prof. Ossinin gedeutet und im Jahre 1875 in Bonn von
allen Seiten gebilligt worden ist. Dagegen äussert Prof. Gussew
im Fortgange der These einen Gedanken, der als richtig nur
mit Vorbehalt angenommen werden kann. Wir meinen die
Behauptung, dass bei vorhandener Verschiedenheit in den
Meinungen der alten Kirchenschriftsteller als allgemein bindende
Wahrheit das anzunehmen sei, auf wessen Seite die höchst-



— 12 —

geschätzten und in der Rechtgläubigkeit standhaftesten Kirchenväter

und Lehrer sich befinden. Sind die Ansichten der Kirchenväter

bezüglich einer Lehre geteilt, so ist zunächst keine jener
Ansichten eine die Gläubigen bindende Wahrheit, d. i. Dogma.
Dieses kann die eine oder andere derselben nur dadurch werden,
dass ein ökumenisches Konzil sie für den richtigen Ausdruck
der geoffenbarten Wahrheit erklärt und sie als solcher in der
Gesamtkirche Aufnahme findet. Auch die Behauptung Gussews:
diese Erklärung stehe „der Kirche, respektive ihren
bevollmächtigten Vertretern zu ", leidet an der Möglichkeit des
Missverständnisses. Der Ausdruck: „ihrer bevollmächtigten
Vertreter" legt den Gedanken nahe, als ob die Kirche als solche
aus den das ökumenische Konzil bildenden Personen, vorzugsweise

also aus dem Episkopate oder in weiterem Umfange aus
der Hierarchie bestehe, während die Konzilsmitglieder doch nur
die Repräsentation der Kirche, nicht die Kirche selbst sind. Wäre
jenes also in der That Herrn Gussews Ansicht, so ist dieselbe
ohne allen Zweifel ein Irrtum und zwar ein recht gefährlicher.
Sicherlich ist der Episkopat (die Hierarchie) eines der
wichtigsten Glieder in dem kirchlichen Organismus, aber trotz seiner
hervorragenden Stellung ist er doch nicht die Kirche als solche.
Zur Kirche gehören als zweiter, ebenso wesentlicher Bestandteil
auch die Gläubigen, die Laien ; sie als solche ist eben die
Gesamtheit aller Rechtgläubigen. Daher haben „die bevollmächtigten
Vertreter der Kirche", d. i. die Mitglieder eines ökumenischen
Konzils aber auch weder das Recht noch die Macht, einfach

„zu erklären", was Dogma sei oder sein soll, sondern sie haben
mit allen dazu sich darbietenden Mitteln aus den Erkenntnisquellen

der göttlichen Offenbarung, d. i. aus Schrift und Tradition,
das Dogma zu ermitteln, oder, was ganz dasselbe besagt, sie
haben das dogmatische Bewusstsein der Einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche Gottes zu bezeugen; sie sind die testes

fidei, nicht die auctores. Und nur in dem Falle, dass die
Repräsentation der Kirche auf einem ökumenischen Konzil dieses

thut, ist ihren dogmatischen Deklarationen von dem Herrn der
Kirche, von Jesus Christus, die Unfehlbarkeit verheissen. Auch
liefert die Geschichte der Kirche, der orientalischen sowohl als
der occidentalischen, den Beweis dafür, dass nur die Gesamtkirche,

nicht aber der eine Teil derselben, die Hierarchie, die
unverlierbare Gabe der Reinerhaltung des Glaubens von dem



— 13 —

Erlöser als Mitgift empfangen hat. Denn im 16. Jahrhundert fielen
die höchsten orthodoxen Hierarchen in West-Russland, der Metropolit

von Kiew, Michael Rogoza, die Bischöfe Pocej und Terletzki,
an Rom ab, die Laienwelt blieb der alten Lehre treu v). Dasselbe
geschah nach dem vatikanischen Konzil in Centraleuropa. Alle
Bischöfe, selbst die gelehrtesten, verrieten nach und nach die
geoffenbarte Wahrheit und bekannten sich zu Roms Hétérodoxie.

3. Die ausführlichste Darstellung der dogmatischen Lehre
der orientalischen Kirche ist nach Herrn Prof. Gussew enthalten
a) in dem orthodoxen Glaubensbekenntnisse derselben und
b) in dem Sendschreiben der Patriarchen der rechtgläubig
katholischen Kirche über den orthodoxen Glauben. Obgleich
diese Schriften nicht auf allgemeinen Konzilien verfasst worden
sind, so sind sie dennoch, da sie von allen Partikularkirchen,
welche die eine auf Erden existierende allgemeine christliche
Kirche bilden, approbiert und anerkannt worden sind, als eine
eigene Art symbolischer Bücher zu betrachten. Es ist richtig,
dass in diesen Büchern neben dogmatischen Wahrheiten auch
theologische Meinungen vorkommen ; aber die darin enthaltenen
Lehren vom Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater allein
und von der Transsubstantiation im Sakramente des hl. Abendmahles

haben nicht bloss die Bedeutung theologischer Meinungen,
sondern die dogmatischer Wahrheiten. Das ist schon aus folgendem
ersichtlich. Die orthodoxe Kirche fordert, nach dem Ritual
der Wahl und Weihe des Bischofs, von jeder Person, die
zum Bischöfe geweiht wird, ein feierliches Gelübde, dass sie
die Lehre von dem Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater
allein (d. i. ohne jede Mitwirkung des Sohnes) und von der
Transsubstantiation nebst anderen zweifellosen Dogmen beständig
bekennen und auch ihrer Herde beibringen wird.

Bemerkung. Vor allem enthält der Anfang der These eine
Reihe irrtümlicher Vorstellungen. Die unter a) und b) genannten
Schriften, welche in der orientalischen Kirche freilich ein
grosses Ansehen gewonnen haben, sind, wie jedermann zugiebt
und zugeben muss, nicht Deklarationen einer ökumenischen

Synode; sie sind von einer solchen auch nicht untersucht und
sanktioniert worden, wie dies mit dem bekannten Briefe des

') Vgl. «Revue internationale de Theologie», XI, S. 505 f., den
lehrreichen Artikel von A. Papkoff.



__ 14 —

Papstes Leo an Flavian, den Patriarchen von Konstantinopel,
auf der Synode von Chalcedon im Jahre 451 geschehen ist.
Sie bilden daher auch nicht, wie Gussew meint, „eine eigene
Art symbolischer Schriften", sondern „den symbolischen Schriften"
der Kirche, cl. i. denjenigen Schriften, in welchen ohne allen
Zweifel das Symbolum und nur dieses seinen Ausdruck findet,
können sie in keiner Weise zugezählt werden. Das geht ohne
Widerrede auch schon daraus hervor, weil Gussew selbst zu-
giebt, dass in jenen Schriften „neben dogmatischen Wahrheiten
auch theologische Meinungen vorkommen". Wie würde jemand
von der Kirche als solcher wohl beurteilt werden, wenn er
von einer thatsächlich und allgemein anerkannten symbolischen
Schrift, z. B. von dem Nicäno-Konstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnisse, Derartiges behaupten wollte wenn er also sagen
wollte : Dieses Glaubensbekenntnis enthalte neben Dogmen
auch theologische Meinungen Es ist kein Zweifel, dass er von
der Kirche als solcher als ein Abtrünniger angesehen würde.

Fragt man, woher der vorher zurückgewiesene Irrtum
Gussews entstanden, so ist unschwer zu erkennen, dass er in
seinem verkehrten Kirchenbegriffe oder in seiner falschen
Auffassung der Kirche als solcher seine Wurzel hat. Gussew
erblickt nämlich die Kirche Christi, d. i. die una, sancta, catholica
et apostolica ecclesia des Nicänischen Symbols „in denjenigen
(orientalischen) Partikularkirchen", welche die oben unter a)
und b) erwähnten Schriften approbiert und anerkannt haben.
Diese Auffassung ist unhaltbar. Denn wäre sie richtig, so mussten
die genannten Partikularkirchen, als die wahre Kirche Christi
darstellend, auch ökumenische Synoden nach dem Vorbilde der
sieben ersten und mit einer alle Partikularkirchen des Orients
und des Occidents verpflichtenden Verbindlichkeit halten können.
Diese Ansicht wird aber allenthalben im Oriente wie im
Occidente nicht geteilt, da man allerorts der Überzeugung ist,
dass es der wahrhaft ökumenischen Synoden nur sieben giebt
und dass einstweilen seit der Trennung des Orients und
Occidents und solange diese besteht, eine derartige Synode auch
nicht mehr möglich ist. Die wahre ungeteilte Kirche Christi,
also die Kirche des Nicänischen Symbols, besteht keineswegs
in einer gewissen Anzahl der vorhandenen Partikularkirchen,
sondern sie besteht in der Totalität aller Rechtgläubigen auf
Erden. Jeder, der zu dieser zählt, der also zu dem von Christus



— 15 -
herrührenden depositum fldei ohne Verfälschung desselben, sei
es durch Zusatz oder durch Wegnahme, sich bekennt, ist ein
Glied derselben, welcher Partikularkirche des Orients oder des
Occidents er äusserlich auch immer angehören mag x). Wäre es

möglich — es ist aber gegenwärtig und wer weiss auf wie
lange Zeit hinaus durch die Schuld der Menschen nicht möglich
— eine legitime Repräsentation aller dieser Rechtgläubigen zu
einer Versammlung zusammenzubringen, so würde diese
Versammlung in der That wieder einmal ein wahrhaft ökumenisches

Konzil darstellen, und es würde, falls es in gesetzmässiger Weise
dogmatische Beschlüsse fasste, dieselben mit den Worten des

Apostelkonzils : „Es hat dem heiligen Geiste und uns gefallen",
den Gläubigen zu verkünden das Recht und die Befugnis haben.
Aber wie gesagt: eine solche Versammlung bleibt einstweilen
ein frommer Wunsch; sie ist aber die Sehnsucht aller derjenigen,
welche die von Gott nicht gewollte Zerrissenheit der Kirche

') Die obige Begriffsbestimmung der wahren ungeteilten Kirche Christi
als « der Totalität aller Rechtgläubigen » bedarf für manchen unserer Leser
wohl noch einer nähern Erklärung. Hier ist sie. Wie gesagt, ist keine
der bestehenden Partikularkirchen die ökumenische Kirche Christi. Trotzdem
muss die ökumenische Kirche Christi auf Erden aber noch bestehen, denn
der Herr selbst hat ihr bis zu seiner Wiederkehr vom Himmel her das
Geschenk der Umerstörbarkeit verliehen. Wo befindet sie sich also? Wo
anders, so frag'en wir, kann sie sieh befinden als innerhalb der verschiedenen

Partikularkirchen Und wer in diesen wird zu ihr gehören wer ein
lebendiges Mitglied derselben sein? Wir antworten: Alle diejenigen, welche
die Schätze der Erlösung, die Christus den Seinen hinterlassen hat, nach
dem Bekenntnisse und der Übung der Kirche der sieben ökumenischen
Konzilien in aller Treue wahren und, soviel an ihnen liegt, dieselben

gegen jede Verunstaltung zu schützen suchen. Denn obgleich in vielen
Partikularkirchen zerstreut, gilt von diesen doch das Wort des Apostels:
« Ein Leib und Ein Geist, sowie sie auch berufen sind zu Einer Hoffnung
ihres Berufes. Ein Herr, Ein Glaube, Eine Taufe. Ein Gott und Vater aller,
der da ist über alle und durch alle und in allen. » (Eph. IV, 4—6.) Und
diese treuen Glieder der Kirche Christi dürfen, gestützt auf die Verheissung

ihres Herrn, hoffnungsfreudig auch der Zeit entgegensehen, in der
Er, der gute Hirt, sie aus den verschiedenen Partikularkirchen sn einer
einheitlichen kirchlichen Organisation wieder zusammenführen und in der dann
das grosse Wort sich erfüllen wird : « Es wird Eine Herde und Ein Hirt
sein y> (Joh. X, 16). Diese Auffassung steht nicht in Widerspruch mit der
Definition, welche Philaret, in seinem Katechismus, von der Kirche
gegeben hat. — Vgl. auch die Abhandlung « De la visibilité de l'Ancienne
Eglise catholique en Occident, du IXe siècle à l'époque actuelle», von
Prof. Michaud; Revue internat, de Théo!.. 1896, p. 264-280.



— 16 —

Christi tief beklagen und die sich, soweit an ihnen liegt, keine
Mühe verdriessen lassen, um alle Rechtgläubigen auf Erden auch
äusserlich in einer kirchlichen Gemeinschaft wieder zu vereinigen
und so nach der Forderung des Apostels die Kirche als eine solche
herzustellen, die „keine Flecken hat oder Runzel oder etwas
dergleichen, sondern die heilig ist und untadelhaft" (Eph. V, 27).

Was Herr Prof. Gussewr in These 3 über den Ausgang des

hl. Geistes aus dem Vater allein und über die Transsubstantiation,
namentlich unter Bezugnahme auf das Ritual der bischöflichen

Konsekration vorbringt, wird später besprochen werden.
4. Herr Gussew sagt: Eine echt allgemeine Kirche Christi

(gemeint sind die in These 3 genannten orientalischen
Partikularkirchen, die Herr Gussew als „die Kirche Christi" ansieht)
hatte das Recht, jene Lehren (nämlich vom Ausgange des hl.
Geistes aus dem Vater allein und von der Transsubstantiation)
für alle Christen als allgemein verbindliche zu erklären, sobald
für sie in der hl. Schrift oder in der kirchlichen Überlieferung
genügende Beweise dafür zu finden waren. Dieses Recht leugnen,
heisst: das der Kirche von ihrem Haupte Jesus Christus selbst
gegebene Recht des immerwährenden Lehrens und Gesetzgebens
leugnen. Die unfehlbaren Urteile und Beschlüsse der Kirche
können aber, wie Döllinger ganz richtig bemerkt hat. nicht
nur auf allgemeinen Kirchenversammlungen ausgesprochen
werden, sondern auch auf andere, selbstverständlich legale
Weise (Pag. 23, „Briefe und Erklärungen", Übers, von Protopresbyter

Janyschew), solange die Einberufung eines ökumenischen
Konzils aus irgend welchem Grunde unmöglich ist 'j. Was die
Gründe angeht, welche die rechtgläubige Kirche veranlasst
haben, die Lehre vom Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater
allein und von der Transsubstantiation im hl. Abendmahle als
allgemein verbindlich zu erklären, so sind dieselben durchaus
beachtungswert. Ebenso wie die alte Kirche diese oder jene
Glauben seiefluitionen aussprach, indem sie das Auftreten
verschiedener Erscheinungen berücksichtigte, veröffentlichte auch
die orientalisch-orthodoxe Kirche die oben genannten Lehren
als allgemein verbindlich; sie war dazu genötigt durch die

Verbreitung der Irrtümer des Papsttums und des Protestantismus,
welche Irrtümer leider auch heute noch vorhanden sind.

') Die vorher citierte Bemerkung Döllingers haben wir in der deutschen
Ausgabe seiner «Briefe und Erklärungen» nicht finden können.



— 17 —

5. Die orientalisch-orthodoxe Kirche als die einzige in der
Welt rechtsfähige und wahrhaft ökumenische Kirche Christi
nicht anerkennen, heisst: den Worten des Heilandes von der
Unüberwindlichkeit seiner Kirche zuwider, den Fortbestand der
letztern auf Erden nicht anerkennen. Das Papsttum ist seit
seinem Abfalle von der kirchlichen Einheit verschiedenen
Ketzereien verfallen und stellt nur eine Parodie der Kirche
dar. Seit diesem Abfalle kann die ökumenische Kirche Christi
nur aus den griechischen Patriarchaten und aus denjenigen
Kirchen bestehen, die sich mit denselben in kanonischer Einheit

befinden : der russischen, bulgarischen, serbischen und
anderen Kirchen. In ihnen besteht die ökumenische Kirche
Christi fort; sie in ihrer Gesamtheit bilden gegenwärtig zweifellos
die einzige, wahrhaft christliche, ökumenische Kirche. Dieser
gehören fortwährend die Verheissungen Christi, des Gottmenschen,
dass er bei und in ihr bleiben werde alle Tage bis ans Ende
der Welt (Matth. XXVIII, 20; Joh. XIV, 20); dass er sie der
Wahrheit durch den hl. Geist erhalten (Joh. XIV, 26; und dass
keine Gewalt der Finsternis vermögen werde, sie auf den Abweg
des Irrtums und des Verderbens abzulenken.

Bemerkung. Die beiden vorher mitgeteilten Thesen des
Herrn Prof. Gussew behandeln im allgemeinen dieselben Gegenstände,

sie gehören zusammen und müssen selbst auf die
Gefahr dieser oder jener Wiederholung wegen ihrer prinzipiellen
Bedeutung und grossen Tragweite ausführlich besprochen wrerden.

Schon aus unseren Bemerkungen zu These 3 geht deutlich
hervor, dass der Verfasser in den beiden letzten Thesen von
ganz unrichtigen Gesichtspunkten ausgeht und auf einem ganz
verkehrten Standpunkte sich befindet. SeinGrundirrtum istwieder
sein verkehrter Kirchenbegriff. Herr Prof. Gussew identifiziert
die gegenwärtige morgenländische orthodoxe Kirche ohne
weiteres und ohne irgend eine Beanstandung mit der ökumenischen
Kirche Christi. Es ist das im wesentlichen dieselbe Auffassung,
wie sie im Abendlande die römische Kirche von sich hegt ; auch
diese setzt sich mit der Kirche Christi schlechthin identisch und
spricht jedem, der zu ihr nicht gehört und nicht gehören will,
die Mitgliedschaft an letzterer ab. So verkehrt nun aber das
Verfahren der römischen Kirche im Abendlande ist, eben so
falsch ist die Auffassung Gussews und derer, die mit ihm
derselben Ansicht sind, für das Morgenland. Wie steht die Sache

Revue intern, de Théologie. Heft 37, 1902. 2



— 18 —

Seit der Teilung der alten, ungeteilten Kirche in die Kirchen
des Morgen- und Abendlandes sind die beiden letzteren in ganz
gleicher Weise zu Partikularkirchen geworden. Die ursprüngliche,
von dem Herrn und Gründer der Kirche gewollte und in den acht
ersten Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung thatsächlich
bestandene Einheit der Kirche ist durch die Schuld der Menschen
in eine Zweïheit, die morgenländische und abendländische,
auseinandergegangen. Da sollte es sich doch wohl von selbst
verstehen, dass keiner der beiden Teile mehr das Ganze ist und
dass weder das Morgen- noch das Abendland auf den hohen
Titel, die ungeteilte ökumenische Kirche Christi zu sein, mit Recht
Anspruch erheben kann. Bei der Trennung haben beide Hälften,
das Morgen- wie das Abendland, das depositimi fidei und die
wesentlichen Institutionen in Verfassung und Ritus der alten,
ungeteilten Kirche sich angeeignet und in sich herübergenommen.
Das ist das von dem Herrn empfangene Erbgut, welches die
Getrennten fort und fort an ihren gemeinsamen, aus der alten,
ungeteilten Kirche stammenden Ursprung hätte erinnern und
sie mahnen sollen, die Zwietracht aufzugeben und sich auf dem
Boden der ökumenischen Mutterkirche wieder zu vereinigen. i\.ber
trotz wiederholter Versuche kam die Einigung nicht zu stände.
Die Trennung dauerte die Jahrhunderte hindurch fort und mit
der am 18. Juli 1870 in Rom vollzogenen Errichtung der
bekannten, der Lehre wie der Verfassung der ungeteilten Kirche
Hohn sprechenden neuen Glaubenssätze ist der Bruch zwischen
beiden Kirchenhälften ärger als je geworden; er ist, solange
diese Glaubenssätze in der lateinischen Kirche des Abendlandes
bestehen, schlechthin unheilbar.

In der Trennung haben die beiden Kirchenhälften, jede
für sich und unabhängig von der andern, ihre eigentümliche
partikulare Entwicklung durchgemacht. In dieser kann auf beiden
Seiten viel Wahres, Gutes und Schönes herausgebildet worden
sein und es ist ohne Zweifel hier wie dort vieles dergleichen
in der That herausgebildet worden. Es kann sich in die
partikulare Entwicklung beider Kirchenhälften aber auch manches
Irrtümliche, Verkehrte und Verwerfliche eingeschlichen haben,
was aus derselben je eher desto besser durch die betreffende
Kirche selbst wieder entfernt werden sollte und musste. Einen
Beweis dafür, wie sehr die hier besprochene Möglichkeit in der
lateinischen Kirche des Abendlandes zur Wirklichkeit geworden,



— 19 —

liefern mehr als alles andere die vatikanischen Glaubenssätze
des 18. Juli 1870, durch welche zugleich implicite das der
Lehre, der Verfassung und dem Zwecke der Kirche Christi
schnurstracks entgegenlaufende kirchenpolitische System des

Ultramontanismus dogmatisiert worden ist. Wie dem aber auch
sein mag, ist die partikulare Entwicklung der morgenländischen
und abendländischen Kirche seit ihrer Trennung im einzelnen
eine gute und richtige oder eine verkehrte und falsche — in
keinem Falle kann und darf sie als die Entwicklung der
ungeteilten, ökumenischen Kirche Christi angesehen und behandelt
werden. Welches daher im einzelnen auch immer die
Beschaffenheit jener Entwicklungsmomente sein mag, in keinem
Falle, und wäre ihre Beschaffenheit noch so gut und vortrefflich,
können und dürfen sie von der betreffenden Partikularkirche
zur Würde des Dogmas erhoben und mit einer alle Rechtgläubigen
im Gewissen verpflichtenden Auktorität umkleidet werden.
Geschieht dies, sei es im Orient oder im Occident, so heisst das
auf seiten der betreffenden Partikularkirche nichts anderes als
ein Recht und eine Gewalt sich anmassen, die der Erlöser der
Menschen nur der von ihm gegründeten und durch seine Apostel
in der Welt ausgebreiteten ungeteilten Kirche übergeben und
für immer anvertraut hat. Die hier entwickelten Ansichten
und Grundsätze bedeuten auch nicht, wie Gussew sehr
irrtümlicherweise glaubt, „das der Kirche von ihrem Haupte Jesus
Christus selbst gegebene Recht des immerwährenden Lehrens
und Gesetzgebens leugnen". Denn die Kirche, der Christus diese

Befugnis für alle Rechtgläubigen gegeben hat, ist nicht diese
oder jene Partikularkirche, sondern die Kirche in ihrer Ganzheit
und Ungeteiltheit. Diese übt trotz der in sie eingebrochenen
Trennung jene Befugnis auch fort und fort aus, indem gerade
die von ihr ausgeprägte dogmatische Lehre und die von ihr
für alle Rechtgläubigen getroffenen gesetzlichen Bestimmungen
eine bleibende Geltung haben. Die ökumenische Kirche Christi
lebt daher als unfehlbare Lehrerin und Gesetzgeberin in jeder
Partikularkirche um so mehr fort, je mehr diese sich hütet,
der aus jener überkommenen Hinterlassenschaft Christi
entweder etwas hinzuzusetzen oder von ihr etwas wegzunehmen,
sondern sich bemüht, dieselbe von Geschlecht zu Geschlecht
in voller Reinheit und Unversehrtheit zu erhalten und zu
überliefern. Jede Partikularkirche ist, mit andern Worten, genau



— 20 —

in demselben Grade eine christliche Kirche, als sie die wesentlichen

Bestandteile der ungeteilten, ökumenischen Kirche des
Welterlösers unangetastet bewahrt und sie von jeder
Verunstaltung oder Verdunkelung frei erhält. An diesem grossen,
Sogen bringenden Werke arbeiten die Kirchen der abendländischen

Altkatholiken seit der Trennung von der heterodox
gewordenen römischen Kirche unausgesetzt bis zu dieser Stunde
und wahrlich nicht ohne Erfolg. Zwar sind auch sie nicht die
ökumenische Kirche Christi und sie bilden sich nicht ein, diese
zu sein, denn sie wissen recht wohl, dass sie ebenfalls nur
Partikularkirchen, und, was die Zahl ihrer Mitglieder angeht,
verhältnismässig kleine Partikularkirchen sind. Aber als
Partikularkirchen haben sie einen Anspruch darauf, als die

verhältnismässig reinste Darstellung der ungeteilten, ökumenischen
Kirche Christi im Abendlande geschätzt und anerkannt zu
worden. Denn von den Kirchen der Altkatholiken wird nur
eine Auktorität als eine alle Gläubigen, Priester und Laien, im
Gewissen verpflichtende anerkannt, die Auktorität Christi, des

Gottmenschen. Was dieser gelehrt, angeordnet und geboten hat,
was er als seine Lehre, Anordnung und sein Gebot durch die
Apostel in der Welt hat verkünden lassen und was als
apostolische, im Auftrage Christi verkündete Überlieferung in und von
der ganzen, ungeteilten Kirche der acht ersten Jahrhunderte
aufgenommen und geglaubt worden ist — das alles, aber auch
nur das, ist das heilige Erbe, in welchem die Kirchen der
abendländischen Altkatholiken die Hinterlassenschaft Christi
erblicken und für deren Reinerhaltung sie sich dem von ihnen
nunmehr schon eine lange Reihe von Jahren geführten schweren
Kampfe unterzogen haben. Die Kirchen der Altkatholiken sind
daher gleich weit entfernt von jeder Hétérodoxie wie von jeder
Hyperorthodoxie, diesen beiden Extremen von dem, nach dem
Massstabe des positiven Christentums gemessen, einzig Richtigen
— der Orthodoxie. Wenn demnach überhaupt irgendwelche
kirchliche Organisationen, sei es im Morgen-, sei es im Abendlande,

Anspruch darauf haben, orthodoxe, katholische
Kirchengemeinschaften zu sein und als solche anerkannt zu werden, so

gehören zu diesen in erster Reihe und unwidersprechlich die
altkatholischen Kirchen des Abendlandes. Die Redaktion.

(Schluss folgt.)


	Nochmals zur Verständigung : Antwort an Herrn Prof. Gussew an der Akademie zu Kasan

