Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 37

Artikel: Nochmals zur Verstandigung : Antwort an Herrn Prof. Gussew an der
Akademie zu Kasan

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOCHMALS ZUR VERSTANDIGUNG.

(Antwort an Herrn Prof. Gussew an der Akademie zu Kasan.)

Herr Prof. A. Gussew an der Akademie zu Kasan (Russ-
land) hat sich in sechs in russischer Sprache geschriebenen
Arbeiten ganz vorzugsweise iiber die Fragen des Filioque und
der Transsubstantiation ausfiihrlich verbreitet. Die Arbeiten er-
schienen zuerst in verschiedenen theologischen Zeitschriften;
spéter wurden sie auch als selbstindige Schriften herausgegeben.
Ein russischer Freund unserer Unionsbestrebungen hat uns eine
Reihe von Thesen aus den erwéhnten Schriften in deutscher
Ubersetzung zugesandt. Er figte der Sendung die Bitte hinzu,
dieselben in der ,Revue internationale de Théologie“ von dem
Standpunkte der abendlindischen (alt)katholischen Kirchen aus
zu beleuchten, so &dhnlich, wie das auch schon im Jahre 1899
mit mehreren Thesen des Herrn Propstes A. von Maltzew ge-
schehen ist (vrgl. ,Revue internationale® 1899, S. 104 ff.). Indem
wir die uns vorgetragene Bitte hiermit erfiillen, hotffen wir, einen
neuen Beitrag zu liefern zu dem grossen, Gott wohlgefilligen
Werke der endlichen Einigung der christlichen Kirchen. Bevor
wir aber zur Kritik der Thesen selbst lbergehen, erlauben wir
uns einige wichtige Vorbemerkungen.

In allen unsern Verhandlungen mit den Mitgliedern der
morgenlidndischen orthodoxen Kirchen blieben wir unerschiitter-
lich auf dem ein fir allemal von beiden Seiten angenommenen
Boden stehen, namlich auf dem Boden der dogmatischen Lehre der
Einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche, der unge-
teilten Kirche der sieben dkumenischen Konzilien. Die dogmatische
Lehre dieser Kirche, aber auch nur sie, betrachten wir als gate-
liche Offenbarung und daher fiir alle rechtglaubigen Christen in
gleicher Weise obligatorisch. Dieser Standpunkt, den wir Abend-

Revue intern, de Théologie, Heft 37, 1902, 1



9

lander nicht verlassen haben und nie verlassen werden, hat
seinen adiquaten Ausdruck in dem bekannten Ausspruche des
Vincentius von Lerinum gefunden: Quod semper, quod ubique,
quod ab omnibus creditum est. Auch Prof. Ossinin hat ihm auf
den Bonner Unionskonferenzen des Jahres 1875, S. 6 f., einen
priacisen Ausdruck gegeben. Seine Erklirungen, die in Bonn von
Abend- und Morgenlindern ,ohne Widerspruch angenommen
wurden“ und die wir unserseits, hoffentlich in vollkommener
Ubereinstimmung mit den orthodoxen Kirchen des Orients, fort
und fort gutheissen, sind folgende.

1. Bei allen Unionsversuchen und Verhandlungen zwischen
den Mitgliedern der orientalischen und der occidentalischen
Kirche ist nur dann die Hoffnung vorhanden, irgend einen prak-
tischen Erfolg zu erzielen, wenn man von beiden Seiten auf
die Basis der alten ungetrennten Kirche zurtickzugehen bereit
ist. Es ist darum nur dann moglich, eine dogmatisch-kirchliche
Verstiandigung zwischen den beiden Schwesterkirchen vorzu-
bereiten, wenn beiderseits nur die Auktoritit und Tradition der
alten O0kumenischen Kirche als Grundlage und als Kriterium
des fiir die ganze christliche Welt verpflichtenden Lehrsystems
anerkannt wird. Dieser Standpunkt ist bei der Beurteilung der
die Kirchen trennenden Differenzpunkte fiir die Vertreter der
orientalischen Kirchengemeinschaften um so natiirlicher, als
die orientalische Kirche selbst sich eben darum die orthodoxe
nennt, weil sie ihr ganzes Lehrsystem als durch die Bestim-
mungen der sieben alten okumenischen Konzilien und durch
die mit diesen Konzilien tubereinstimmende Lehre der alten
Kirchenviiter abgeschlossen und fir immer unantastbar ansieht.
Wenn wir also in der spétern Zeit, in der Zeit nach der Tren-
nung der Kirchen, entweder in der neueren theologischen Lit-
teratur des Orients oder in der abendlindischen Scholastik
etwas finden, was als weitere Entwicklung und Auseinander-
setzung der frithern, allgemein anerkannten Kirchenlehre an-
gesehen werden kann, so muss diese spétere Lehre, wenn auch
nicht ignoriert, doch nicht in dem Sinne als massgebend be-
trachtet werden, wie der von der frithern, ungetrennten Kirche
angenommene und bestitigte Standpunkt.

2. Auf der Basis der alten, ungetrennten Kirche stehend,
miissen die Vertreter eines im wahren christlichen Sinne unter-



ez B e

nommenen Unionsversuches nur die Uberlieferungen als all-
gemein bindend oder obligatorisch anerkennen, welche in der
alten Kirche eine dogmatische Bedeutung und Auktoritit be-
sassen, nicht aber die einander oft widersprechenden indivi-
duellen Meinungen, welche nicht von der in ihrer Okumenicitit
unfehlbaren Kirche autorisiert worden und darum auch nur
als ein Ausdruck der einst sehr produktiven Spekulation, nicht
aber als Offenbarungslehre zu betrachten sind. In necessariis
unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas.

3. Als Dogmen und eo ipso als conditio sine qua non bei
allen in christlicher Liebe und Wahrheit unternommenen Unions-
bestrebungen sind nur die Lehrsétze anzusehen, welche ihrem
Ursprunge und Inhalte nach in der gottlichen Offenbarung
wurzeln und deshalb entweder

a) in der hl. Schrift auf eine deutliche, keine willkiirliche
Interpretation zulassende Weise ausgedriickt sind, oder

b) durch ein 6kumenisches Konzil bestiitigt und definiert sind,
oder

¢) durch das einstimmige Zeugnis der alten Kirchenviiter als
eine von der gottlichen Offenbarung herrithrende und des-
halb im allgemeinen kirchlichen Bewusstsein traditionell
feststehende Wahrheit eine obligatorische Bedeutung er-
halten haben. Quod semper, quod ubique u. s. w.

4. Im Gegensatze zu den Dogmen ist als Ketzerisch oder
heterodox anzusehen:

a) was einer dogmatisch feststehenden Glaubenslehre logisch
(materiell) widerspricht, oder

b) eine dogmatische Bedeutung usurpiert, die es notorisch
nicht hat.

5. Alles, was weder dem Gebiete des Dogmatischen noch
dem des Heterodoxen angehort, kann als freie theologische
Meinung oder als Schulthesis unangetastet existieren, ohne die
Kirchengemeinschaft zu beriihren.

6. Die patristischen Zeugnisse iiber eine dogmatische Streit-
frage miissen in dem Geiste interpretiert werden, in dem sie
geschrieben sind, und kénnen nur im Zusammenhange mit den
historischen Zeitverhiiltnissen richtig verstanden werden.



4

7. Die dogmatische Kirchenlehre vom Ausgange des hl.
Geistes gehort zu den geheimnisvollsten und dem menschlichen
Verstande am wenigsten zugénglichen Teilen der géttlichen
Offenbarung. Sie kann darum, vom kirchlichen Standpunkte
betrachtet, nicht durch philosophische Analyse bestitigt oder
entwickelt werden.

So weit Prof. Ossinin. Wir Abendlénder unterschreiben diese
Ausfithrungen, wie schon gesagt, auch heute noch als voll-
kommen richtig und werden Prof. Gussew gegeniiber mehrfach
Gelegenheit haben, sie als Bestimmungen geltend zu machen,
an die auch die Orientalen, falls sie wahrhaft orthodox sein
und bleiben wollen, gebunden sind.

In einigen der uns zugesandten Thesen behandelt Herr
Prof. Gussew Privatansichten von Gelehrten, die fiir den Bestand
oder den wahren Inhalt der Airchenlehre gar nicht in Betracht
kommen. Es ist unsere Absicht, in dem Folgenden nur das zu
beriicksichtigen, was auf die Kirchenlehre als solche Bezug
hat und zur richtigen Feststellung derselben von massgebender
Bedeutung ist. Auf Meinungen oder Ansichten, die offenbar dem
freien Ermessen der Mitglieder der Kirche anheimgegeben sind,
konnen wir uns nicht einlassen. Auch scheint Herr Prof. Gussew
der Ansicht zu sein, dass die Kirchen der Altkatholiken des
Abendlandes fiir alles verantwortlich seien, was sich in dem
einen oder andern ihrer periodischen Blatter oder was sich in
dieser oder jener Schrift eines ihrer Mitglieder vorfindet. Das
ist derselbe Standpunkt, den auch Herr Propst von Maltzew
uns Altkatholiken gegeniiber hartnéickig einnimmt. So bringt
er in dem eben erschienenen .Menologion®, II. Teil, Berlin 1901,
unsere Ansicht von den Evangelien mit denen des Grafen Tolstoi
in Zusammenhang und behauptet dann auf Grund eines Artikels
im ,Deutschen Merkur® (Nr. 5 vom 1. Mirz 1901), der, nebenbei
gesagt, nicht einmal von einem Altkatholiken herriihrt, wieder:
»Hiernach gehen Tolstoi, sowie die Altkatholiken von derselben
Pramisse aus: der Unechtheit der Evangelien.“ (S. XX.) Ein
solches Verfahren seitens einer gewissen Richtung in der orienta-
lischen Kirche, die von Propst Maltzew in geradezu ungeheuer-
licher Weise vertreten wird, fiigt den Kirchen der abendlin-
dischen Altkatholiken schweres Unrecht zu. Diejenigen, die es
itben, beweisen, dass sie von diesen Kirchen auch nicht im
entferntesten eine richtige Vorstellung haben, denn ihre Beur-



_— 3] et

teilung der altkatholischen Litteratur und der Stellung derselben
zu den Kirchen der Altkatholiken ruht auf ganz falschen Grund-
lagen, sie ist vollig verkehrt und unhaltbar. Wie es sich in
Wirklichkeit mit diesen Dingen verhélt, wollen wir hier, wenn
zwar in aller Kiirze, so doch noch einmal klar und lichtvoll
auseinandersetzen.

Dieim Schosse der katholischen Kirchen der abendlandischen
Altkatholiken geschaffene theologische Litteratur verdankt ihr
Entstehen dem Bemiihen der Gelehrten, immer tiefer in das
richtige Verstandnis der geoffenbarten Lehre, d. i. der Kirchen-
lehre, einzudringen. Diesem verdienstvollen Unternehmen muss
die Kirche als solche eine gewisse Freiheit gestatten, denn
ohne diese wire ein Wachstum in der Erkenntnis und Begriin-
dung der Heilslehren, zu dem doch die hl. Schriften allenthalben
ausdriicklich auffordern, nicht moglich. Auch herrschte in dieser
Beziehung in der alten, ungeteilten Kirche der okumenischen
Konzilien grosse Freiheit. Solche Freiheit gestatten, in Nach-
abhmung der noch ungeteilten Kirche, auch die Kirchen der
Altkatholiken. Diese wiirden sich, wie jene, erst dann zum
Einschreiten gegen einzelne Aufstellungen und Behauptungen
der in Rede stehenden Gelehrten veranlasst sehen, wenn durch
letztere die Integritiit der Kirchenlehre ernstlich bedroht wiirde.
Solange dieses nicht der Fall ist — und es ist bis jetzt nie
der Fall gewesen — kann und muss die Kirche selbst Irrtimer
einzelner ertragen, im Vertrauen auf die Leitung Desjenigen,
Der nach der Verheissung Christi die von Ihm Erlosten ,alle
Wahrheit lehren soll* (Joh. XVI, 13). Dabei ist selbstverstind-
lich, dass die Meinungen und selbst Irrtiimer einzelner auf die
ein fir allemal feststehende Lehre der Kirche und ihre Ver-
Eindigung ganz ohne Einfluss sind. Will z. B. Herr Propst von
Maltzew erfahren, welches die Lehre der Kirche der deutschen
Altkatholiken beziiglich der Evangelien sei, so hat er — was
oft genug erklart worden ist — nicht den ,Deutschen Merkur®
oder das ,Altkatholische Volksblatt“, sondern die symbolischen
Schriften, etwa den Katechismus dieser Kirche, in die Hand zu
nehmen. Hiernach wird fiir jeden, der sehen kann und sehen
will, klar sein, dass wir Altkatholiken ebenso das Recht wie
die Pflicht haben, das nunmehr schon im Ubermass beliebte
Verfahren des Herrn von Maltzew als ein durch und durch
ungerechtes mit Entschiedenheit zuriickzuweisen. Wie sticht doch



= B e

gegen dasselbe die von wahrhaft christlichem Geiste eingegebene
versohnliche Haltung ab, welche alle die gelehrten Orientalen
bewiesen, die in den Jahren 1874 und 1875 an den Bonner
Unionskonferenzen teilgenommen haben!

Die Grundlage der Lehre, welche die Kirchen der Alt-
katholiken speciell iiber das Filioque festhalten und den Glau-
bigen vortragen, ist zu finden

a) in den Antworten, welche die Rotterdamer Kommission
an die von der hohen Russischen Synode behufs der Ver-
einigung der orientalischen und occidentalischen katho-
lischen Kirchen eingesetzte Kommission gerichtet hat, und

b in den sechs Thesen der achten, im Jahre 1875 zu Bonn
gehaltenen Konferenz, welche von den dort gegenwir-
tigen zahlreichen Vertretern der orthodoxen Kirche ein-
stimmig angenommen worden sind.

Diese Thesen, die wir Abendlinder nach wie vor, entspre-
chend der in Bonn getroffenen Vereinbarung, .im Sinne der
alten, ungetrennten Kirche* gutheissen und die den Schriften
des hl. Johannes von Damaskus entnommen sind, lauten wie
folgt:

1. Der hl. Geist geht aus aus dem Vater (éx rod Harpdc)
als dem Anfang (¢oyr), der Ursache (aiviz), der Quelle (7ny7)
der Gottheit. (De recta sententia n. 1. Contra Manich. n. 4.)

2. Der hl. Geist geht nicht aus aus dem Sohne (&x wzod
Yioo), weil es in der Gottheit nur Einen Anfang («¢y:), Eine
Ursache {wizia) gicbt, durch welche alles, was in der Gottheit
ist, hervorgebracht wird. (De fide orthod. I, 8: €x zo? Yiov dé
o [vedpee ov Ayousy, Ivetpe 0¢ Yiot ovoudlouey.)

3. Der hl. Geist geht aus aus dem Vater durch den Sohn
(De fide orthod. I, 12: 7o d¢ Ivedpa 10 dytov xqavrogixy TOD
xovgplov ©ic Fedryrog dvvepus tob Maveds, éx Margog pév 9¢ Yiov
éxrrogevousry. Ibidem: Yiod 0¢ Iveducx, ovy we 8 avrod, aid’ o
00 avrod éx vov Hewpds éxmogsvousvov. C. Manich. n. 5: dia 7od
Abyov avtod €& avrov to Ivedue avrod gxmopeviusvoy. De hymno
Trisag. n. 28: Ilvedpc 1o aywov x tod Harpog dic rot Yiod xai
Adyov mgoidv. Hom. in sabb. s. n. 4: rodz’ Juiv 071 10 Aetgevd-
psvov . ... Ivstua &yov tod Osot xai IHavgds, we €& avrol €xmo-
osvdusvoy, omeo xai rod YioD Afysteu, w¢ OF avrod @avegovuEvoy
xel ©7 xviGer pevadiddusvoy, dAL ovx & avrov yov Ty vmaglw).



- 7 —

4. Der hl. Geist ist das Bild des Sohnes, des Bildes des
Vaters (De fide orthod. I, 13: sixwv vod Havgos 6 Yidc, xai tol
Yiov vo IIvevua), aus dem Vater ausgehend und im Sohne
ruhend als dessen ausstrahlende Kraft (De fide orthod. I, T:
r00 Ilargos oosoyousrny xai v ) A0y avamevousyny xui avtod
ovaay Exgevrny dvveqy. Ibidem I, 12: Heawrp. .. dwd Adyov mgo-
Bolevg Exgarrogirod mreiuatog).

5. Der hl. Geist ist die persénliche Hervorbringung aus
dem Vater, dem Sohne angehorig, aber nicht aus dem Sohne,
weil er der Geist des Mundes der Gottheit ist, welcher das
Wort ausspricht (De hymno Trisag. n. 28: 7o mvedpe evvmo-
oravor xmogevpee xal mwodfAnue &x margoc udv, Yiod 08, xai uy €&
Yiot w¢ mvsbua orouatog Feod, Adyov efayyshrixow).

6. Der hl. Geist bildet die Vermittlung zwischen dem Vater
und dem Sohne und ist durch den Sohn mit dem Vater ver-
bunden (De fide orthod. I, 13: uéoor w00 ayevvitov xeld ysyynrod
xaei 0U Yiov ©¢ margl gvvamtiusvov). (Vgl. Bericht tber die
Unionskonferenzen, Bonn 1875, S. 92 f.)

Das sind die Thesen, welche wir, wie gesagt, entsprechend
der in Bonn zwischen uns und den Orientalen getroffenen Ver-
einbarung .im Sinne der alten, ungetrennten Kirche“ anerkannt
haben, noch anerkennen und stets anerkennen werden.

»50 weit", bemerkte Dollinger zu den vorher mitgeteilten
sechs Sitzen freudigen Hochgefiihls, ,sind wir also einig, und
die Theologen wissen, dass die Frage vom hl. Geiste damit
eigentlich erschopft ist; ein dogmatischer Gegensatz ist also
beziiglich dieser Frage zwischen uns (Abendlindern und Morgen-
lindern) nicht mehr vorhanden. Gebe Gott, dass das, was wir
hier vereinbart haben, in den Kirchen des Orients im Geiste
des Friedens und der Unterscheidung zwischen Dogma und
theologischer Meinung aufgenommen werde.“ Dieser Wunsch
Déllingers ist leider bis zur Stunde beziiglich der in der orien-
talischen Kirche herrschenden Richtung der Herren Gussew,
von Maltzew und anderer ein frommer Wunsch geblieben. Er
ist nicht in Erfiillung gegangen; denn die genannten Herren
unterscheiden nicht zwischen Dogma und theologischer Mei-
nung; sie begniigen sich nicht mit den oben mitgeteilten Sitzen
des hl. Johannes von Damaskus als dem Dogma der Kirche,
sondern wollen uns Abendldndern die Lehre vom Ausgange



_ 8 _—_

des hl. Geistes aus dem Vater allein, wie wir sehen werden,
ebenfalls als Dogma aufdringen. Mit welchem Unrechte das
von ihnen geschieht, wird sich bald zeigen.

Herr Prof. Gussew scheint die Lehre der altkatholischen
Kirchen des Abendlandes éfters zu verkennen. Er bemiiht sich, uns
vieles zu beweisen, woran wir nicht zweifeln, und vieles zu
bestreiten, was zur dogmatischen Lehre unserer Kirchen nicht
gehort, ja ihr widerstreitet. Jene stimmt nach unserer klaren
und deutlichen Uberzeugung vollkommen mit derjenigen der
alten, ungeteilten Kirche der acht ersten Jahrhunderte tiberein,
und jede Kirche, welche diese annimmt, ist orthodox und katho-
lisch. Dabei ist aber eines, was wir vorher schon beriihrt haben
und um seiner Wichtigkeit willen hier noch etwas ausfiihrlicher
behandeln wollen, nicht zu iibersehen.

Seit der Einfithrung des Christentums in die Welt hatte
und hat die Wissenschaft innerhalb der Kirche, wie schon
gesagt, das Bemihen, von den allenthalben anerkannten und
feststehenden dogmatischen Lehren ein immer richtigeres und
tieferes Verstindnis zu gewinnen. Auf die Dogmen der unge-
teilten Kirche richtete sich, mit anderen Worten, von den
frihesten Zeiten an die theologische Spekulation, und die wissen-
schaftlichen Aufstellungen, welche diese tber den Inhalt oder
den eigentlichen Sinn der Dogmen machte, fielen in verschie-
denen Teilen der Kirche verschieden aus. Ein in die Augen
fallendes Beispiel dieser Art ist die verschiedene Auffassung
des Verhiltnisses des hl. Geistes zum Vater und Sohne, wie
sie sich im Morgen- und Abendlande entwickelt hat. Dogma
ist: Der hl. Geist geht vom Vater aus; er wird mit dem Vater
und dem Sohne zugleich angebetet und verherrlicht; er hat
geredet durch die Propheten (zo €x w00 marpog €xmogsviusvov,
70 oUv mwargl xal vig gvumeogxvvorusyoy xai cvvdofelinsvor, o
Aelijocy die @y moognrwy). Aber die theologische Spekulation
ging im Morgen- wie im Abendlande {ber den Inhalt des
Dogmas weit hinaus; dort, indem sie behauptete: der hl. Geist
geht vom Vater allein (éx margog pdévov) aus; hier: er geht vom
Vater wund Sohne (éx margos xai viov) aus. Wir Abendlinder
haben bereitwillig zugegeben: Der Zusatz x«i viov (filioque) im
Symbolum sei nicht Dogma; er sei unrechtméissigerweise in
dasselbe hineingekommen und koénne oder solle aus demselben
auch wieder entfernt werden. Wire aber die Auffassung orien-



9

talischer Gelehrter: ,aus dem Vater allein® (éx wergoc udrvov),
wirklisches Dogma, so konnte und miisste er auch in das Sym-
bolum aufgenommen werden. Wiirde das aber geschehen, so
wiirde darin won der Kirche ebenso eine unrechtmiissige Er-
weiterung des Svmbols erblickt werden, wie dies bei dem
abendliindischen Zusatze filioque der Fall ist. Hieraus geht,
wie uns diinkt, sonnenklar hervor, dass sowohl das abend-
lindische filioque, wie das morgenlindische &x margoc udvov
nichts ist als eine Ansicht der theologischen Spekulation, die
beide in gleicher Weise frei zu geben sind und die die Sub-
stanz des christlichen Glaubens in keiner Weise bertihren.
Diese und é&hnliche Aufstellungen der Spekulation sind und
bleiben Resultate der Wissenschaft, die sicherlich fiir das tiefere
Verstindnis der dogmatischen Lehren von grosser Bedeutung
sind und insofern Beachtung verdienen; aber sie miissen bleiben,
was sie sind: menschliche Gedanken iiber das Dogma, nicht
Glaubenssatze.

Nach diesen einleitenden Bemerkungen, deren Richtigkeit
nach katholischen Grundsitzen bemessen uns unbezweifelbar
erscheint, gehen wir in dem Folgenden zur Besprechung der
Thesen des Herrn Prof. Gussew im einzelnen iiber. Wir teilen
die Thesen so mit, wie sie uns von dem oben erwihnten
russischen Freunde unserer Unionsbestrebungen ibergeben
worden sind, und fiigen einer jeden derselben unsere Beant-
wortung als ,Bemerkung® hinzu.

1. Zum Eintritt in eine kanonische Gemeinschaft mit der
orthodoxen Kirche, sagt Herr Gussew, stellt sich die Uberein-
stimmung mit derselben in den Dogmen als eine unentbehrliche
Bedingung dar. Ausserdem ist die Ablehnung derjenigen theo-
logischen Meinungen, welche, statt eine Erlduterung der dog-
matischen Wahrheiten zu geben, ihnen in irgend welcher Hinsicht
zweifelsohne widersprechen, erforderlich. Im Gebiete der zu-
liissigen theologischen Meinungen dagegen ist volle Freiheit
gestattet. Dennoch muss auch hier nicht Verschiedenheit,
sondern Harmonie der Meinungen als Ideal und Endzweck
betrachtet werden (I. Petr. III, 8; Rom. XII, 16; 1. Kor. I, 10;
I. Thess. V, 21), selbstverstindlich, inwiefern letztere auf Grund
der hl. Schrift, der kirchlichen Uberlieferung und der darauf
begriindeten gesunden Theologie zu erreichen ist.



e A

Bemerkung. Soll eine kanonische Gemeinschaft (Union) der
orthodoxen Kirchen des Morgenlandes mit den katholischen
Kirchen der abendlindischen Altkatholiken zu stande kommen,
so ist selbstverstiindlich die Ubereinstimmung im Dogma eine
unerlissliche Bedingung dazu. Hieraus folgt, dass diejenigen
theologischen Ansichten, welche dem Dogma einleuchtend und
zweifelsohne widersprechen, von jeder der betreffenden Kirchen
als solcher abgelehnt werden miissen. Zuldssig dagegen sind,
d.i. von der Kirche als solcher kénnen und miissen diejenigen
theologischen Meinungen geduldet werden, deren Widerspruch
zum Dogma entweder gar mnicht oder doch nicht deutlich und
ohne Zweifel zu Tage tritt. Diese Meinungen sind zum Zwecke
des wissenschaftlichen Fortschrittes im Gebiete der Theologie
auf so lange unbeanstandet zu lassen und frei zu geben, bis
an ihrem Widerspruche mit dem Dogma wverniinftigerweise nicht
mehr gezweifelt werden kann. Dabei hegen wir das Vertrauen,
dass die fortschreitende theologische und philosophische Wissen-
schaft, der das Dogma als solches heilig und unantastbar ist,
auch in den einstweilen noch widersprechenden Auffassungen
des Dogmas oder in den Meinungen iiber dasselbe zu immer
grosserer Einigkeit kommen wird. Die volle Einigkeit auch
hierin betrachten wir als ein Ideal wissenschaftlicher Erkenntnis
und das ernste Bemiihen, dieses Ideal zu verwirklichen, als eine
Pflicht, in deren gewissenhafter Erfillung die in den Kirchen
der abendlidndischen Altkatholiken vorhandenen Gelehrten als
treue Nachfolger der bereits heimgegangenen Déllinger, Rein-
zens, Reusch, Langen, Hilgers, Knoodt u. a. wohl allezeit eine
ihrer schonsten und gewichtigsten Aufgaben erblicken werden.

2. Prof. Gussew behauptet: Als Dogma muss nicht nur
dasjenige anerkannt werden, woriliber sich die hl. Schrift klar
ausdrickt, oder was die Okumenischen Konzilien (als solches)
verkiinden, sondern auch das, woflir das einstimmige Zeugnis
der alten Kirchenviter spricht und was also iiberlieferungs-
weise in dem allgemeinen Kkirchlichen Bewusstsein existiert.
Dieser Gedanke wurde auf der Konferenz zu Bonn von Prof.
Ossinin ausgesprochen und als ein vollkommen richtiger von
allen Anwesenden einstimmig angenommen. (Vgl. Protokoll der
St. Petersburger Abteilung der Gresellschaft der Freunde geistiger
Aufklarung. 1875/76, S. 7—9.) Die o6kumenischen Konzilien
selbst haben dieselbe Auffassung beziiglich der Dogmen. Es



11—

ist dies z. B. aus dem Beschluss des IV. 6kumenischen Konzils
iiber die zwei Naturen in der Einen Person unseres Herrn Jesu
Christi zu ersehen. Dieser Beschluss wird durch die Worte
eingeleitet: ,Den heiligen Vitern folgend, lehren wir alle ein-
stimmig, dass zu bekennen ist u.s. w.“ In dem Beschlusse des
siebenten okumenischen Konzils lber die Bilderverehrung wird
gesagt, dass das Konzil, diesen Beschluss feststellend, der von
Gott eingegebenen Lehre unserer hl. Viter und der Uber-
lieferung der katholischen Kirche folge. Jedoch soll man,
nach den Worten des Vincentius von Lerinum, bei vorhandener
Verschiedenheit in den Meinungen der alten Kirchenschrift-
steller, als allgemein bindende Wahrheit das annehmen, auf
wessen Seite die hochstgeschiitzten und in der Rechtgliubig-
keit standhaftesten Kirchenviiter und Lehrer sich befinden.
(Commonit. cap. 3 und 17/18.) Derselben Ansicht waren auch
die Okumenischen Konzilien. Eben deshalb anerkannte die
okumenische Kirchenversammlung von Ephesus die {iiberein-
stimmenden Zeugnisse der zehn berithmtesten unter den alten
Kirchenschriftstellern als die einmtitige Ansicht oder als die
Ubereinstimmung aller. Die vollkommen kompetente Bestiiti-
gung einer solchen Ubereinstimmung ist selbstverstiandlich Sache
der Kirche als solcher, respektive ihrer bevollmichtigten Ver-
treter.

Bemerkung. Mit dem Anfange der These sind wir einver-
standen. Dogma ist — daran ist kein Zweifel — 1. alles das-
jenige, woriiber die hl. Schrift sich klar und bestimmt aus-
driickt; 2. dasjenige, was die 6kumenischen Konzilien auf Grund
der Schrift und der diese erlduternden Tradition als solches
verkiinden und in dem Glauben der Gesamtkirche Aufnahme
getfunden hat. Endlich 3. auch dasjenige, wofiir das einstimmige
Zeugnis der alten Kirchenviiter spricht, was also iiberlieferungs-
weise in dem allgemeinen kirchlichen Bewusstsein existiert,
wofern das nur so verstanden wird, wie es vorher unter 3, ¢
von Prof. Ossinin gedeutet und im Jahre 1875 in Bonn von
allen Seiten gebilligt worden ist. Dagegen dussert Prof. Gussew
im Fortgange der These einen Gedanken, der als richtig nur
mit Vorbehalt angenommen werden kann. Wir meinen die Be-
hauptung, dass bei vorhandener Verschiedenheit in den Mei-
nungen der alten Kirchenschriftsteller als allgemein bindende
Wahrheit das anzunehmen sei, auf wessen Seite die hochst-



12
geschitzten und in der Rechtgliubigkeit standhaftesten Kirchen-
viiter und Lehrer sich befinden. Sind die Ansichten der Kirchen-
viiter beziiglich einer Lehre geteilt, so ist zunichst keine jener
Ansichten eine die Gldubigen bindende Wahrheit, d. i. Dogma.
Dieses kann die eine oder andere derselben nur dadurch werden,
dass ein okumenisches Konzil sie fiir den richtigen Ausdruck
der geoffenbarten Wahrheit erkldrt und sie als solcher in der
Gesamtkirche Aufnahme findet. Auch die Behauptung Gussews:
diese Erklirung stehe ,der Kirche, respektive ihren bevoll-
méchtigten Vertretern zu“, leidet an der Moglichkeit des Miss-
verstiindnisses. Der Ausdruck: ,ihrer bevollmichtigten Ver-
treter” legt den (Gedanken nahe, als ob die Kirche als solche
aus den das okumenische Konzil bildenden Personen, vorzugs-
weise also aus dem Episkopate oder in weiterem Umfange aus
der Hierarchie bestehe, withrend die Konzilsmitglieder doch nur
die Reprdsentation der Kirche, nicht die Kirche selbst sind. Wire
jenes also in der That Herrn Gussews Ansicht, so ist dieselbe
ohne allen Zweifel ein Irrtum und zwar ein recht gefihrlicher.
Sicherlich ist der Episkopat (die Hierarchie) eines der wich-
tigsten (lieder in dem kirchlichen Organismus, aber trotz seiner
hervorragenden Stellung ist er doch nicht die Kirche als solche.
Zur Kirche gehéren als zweiter, ebenso wesentlicher Bestandteil
auch die Glaubigen, die Laien; sie als solche ist eben die Ge-
samtheit aller Rechtgldubigen. Daher haben ,die bevollméchtigten
Vertreter der Kirche®, d. i. die Mitglieder eines okumenischen
Konzils aber auch weder das Recht noch die Macht, einfach
LZu erkldaren, was Dogma sei oder sein soil, sondern sie haben
mit allen dazu sich darbietenden Mitteln aus den Erkenntnis-
quellen der gottlichen Offenbarung, d. i. aus Schrift und Tradition,
das Dogma zu ermitteln, oder, was ganz dasselbe besagt, sie
haben das dogmatische Bewusstsein der Einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche Gottes zu bezeugen; sie sind die testes
fidei, nicht die auctores. Und nur in dem Falle, dass die Re-
prisentation der Kirche auf einem okumenischen Konzil dieses
thut, ist ihren dogmatischen Deklarationen von dem Herrn der
Kirche, von Jesus Christus, die Unfehlbarkeit verheissen. Auch
liefert die Geschichte der Kirche, der orientalischen sowohl als
der occidentalischen, den Beweis dafiir, dass nur die Gesami-
kirche, nicht aber der eine Teil derselben, die Hierarchie, die
unverlierbare Gabe der Reinerhaltung des Glaubens von dem



— 13 —

Erloser als Mitgift empfangen hat. Denn im 16. Jahrhundert fielen
die hochsten orthodoxen Hierarchen in West-Russland, der Metro-
polit von Kiew, Michael Rogoza, die Bischofe Pocej und Terletzki,
an Rom ab, die Laienwelt blieb der alten Lehre treu?). Dasselbe
geschah nach dem vatikanischen Konzil in Centraleuropa. Alle
Bischofe, selbst die gelehrtesten, verrieten nach und nach die
geoffenbarte Wahrheit und bekannten sich zu Roms Heterodoxie.

3. Die ausfiihrlichste Darstellung der dogmatischen Lehre
der orientalischen Kirche ist nach Herrn Prof. Gussew enthalten
a) in dem orthodoxen Glaubensbekenntnisse derselben und
b) in dem Sendschreiben der Patriarchen der rechtgliubig
katholischen Kirche iiber den orthodoxen Glauben. Obgleich
diese Schriften nicht auf allgemeinen Konzilien verfasst worden
sind, so sind sie dennoch, da sie von allen Partikularkirchen,
welche die eine auf Erden existierende allgemeine christliche
Kirche bilden, approbiert und anerkannt worden sind, als eine
eigene Art symbolischer Biicher zu betrachten. Es ist richtig,
dass in diesen Blichern neben dogmatischen Wahrheiten auch
theologische Meinungen vorkommen; aber die darin enthaltenen
Lehren vom Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater allein
und von der 7ranssubstantiation im Sakramente des hl. Abend-
mahles haben nicht bloss die Bedeutung theologischer Meinungen,
sondern die dogmatischer Wahrheiten. Das ist schon aus folgendem
ersichtlich. Die orthodoxe Kirche fordert, nach dem Ritual
der Wahl und Weihe des Bischofs, von jeder Person, die
zum Bischofe geweiht wird, ein feierliches Geliibde, dass sie
die Lehre von dem Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater
allein (d. 1. ohne jede Mitwirkung des Sohnes) und von der
Transsubstantiation nebst anderen zweifellosen Dogmen bestindig
bekennen und auch ihrer Herde beibringen wird.

Bemerkung. Vor allem enthalt der Anfang der These eine
Reihe irrtimlicher Vorstellungen. Die unter @) und b) genannten
Schriften, welche in der orientalischen Kirche freilich ein
grosses Ansehen gewonnen haben, sind, wie jedermann zugiebt
und zugeben muss, nicht Deklarationen einer dkumenischen
Synode ; sie sind von einer solchen auch nicht untersucht und
sanktioniert worden, wie dies mit dem bekannten Briefe des

1) Vgl. «Revue internationale de Théologie», XI, S. 505 f., den lehr-
reichen Artikel von 4. Papkoff.



N T —

Papstes Leo an Flavian, den Patriarchen von Konstantinopel,
aut der Synode von Chalcedon im Jahre 451 geschehen ist.
Sie bilden daher auch nicht, wie Gussew meint, .eine eigene
Art symbolischer Schriften“, sondern ,den symbolischen Schriften“
der Kirche, d. i. denjenigen Schriften, in welchen ohne allen
Zuweifel das Symbolum und nur dieses seinen Ausdruck findet,
koénnen sie in keiner Weise zugezihlt werden. Das geht ohne
Widerrede auch schon daraus hervor, weil Gussew selbst zu-
giebt, dass in jenen Schriften ,neben dogmatischen Wahrheiten
auch theologische Meinungen vorkommen“. Wie wiirde jemand
von der Kirche als solcher wohl beurteilt werden, wenn er
von einer thatsédchlich und allgemein anerkannten symbolischen
Schrift, z. B. von dem Nicédno-Konstantinopolitanischen Glaubens-
bekenntnisse, Derartiges behaupten wollte? wenn er also sagen
wollte : Dieses Glaubensbekenntnis enthalte neben Dogmen
auch theologische Meinungen? Es ist kein Zweifel, dass er von
der Kirche als solcher als ein Abtriimniger angesehen wiirde.

Fragt man, woher der vorher zuriickgewiesene Irrtum
Gussews entstanden, so ist unschwer zu erkennen, dass er in
seinem verkehrten Kirchenbegriffe oder in seiner falschen Auf-
fassung der Kirche als solcher seine Wurzel hat. Gussew er-
blickt namlich die Kirche Christi, d. i. die una, sancta, catholica
et apostolica ecclesia des Nicidnischen Symbols ,in denjenigen
(orientalischen) Partikularkirchen“, welche die oben unter a)
und b erwihnten Schriften approbiert und anerkannt haben,
Diese Auffassung ist unhaltbar. Denn wire sie richtig, so miissten
die genannten Partikularkirchen, als die wahre Kirche Christi
darstellend, auch oékumenische Synoden nach dem Vorbilde der
sieben ersten und mit einer alle Partikularkirchen des Orients
und des Occidents verpflichtenden Verbindlichkeit halten kénnen.
Diese Ansicht wird aber allenthalben im Oriente wie im Oc-
cidente mnicht geteilt, da man allerorts der ﬁberzeugung ist,
dass es der wahrhaft dkumenischen Synoden nur sieben giebt
und dass einstweilen seit der Trennung des Orients und Oc-
cidents und solange diese besteht, eine derartige Synode auch
nicht mehr moglich ist. Die wahre ungeteilte Kirche Christi,
also die Kirche des Nicdnischen Symbols, besteht keineswegs
in einer gewissen Anzahl der vorhandenen Partikularkirchen,
sondern sie besteht in der Totalitdt aller Rechtgldubigen auf
Erden. Jeder, der zu dieser zéhlt, der also zu dem von Christus



— 15 —

herrithrenden depositum fidei ohne Verfialschung desselben, sei
es durch Zusatz oder durch Wegnahme, sich bekennt, ist ein
Glied derselben, welcher Partikularkirche des Orients oder des
Occidents er dusserlich auch immer angehdren mag!). Wire es
moglich — es ist aber gegenwirtiz und wer weiss auf wie
lange Zeit hinaus durch die Schuld der Menschen nicht moglich
— eine legitime Reprdsentation aller dieser Rechtgliubigen zu
einer Versammlung zusammenzubringen, so wiirde diese Ver-
sammlung in der That wieder einmal ein wahrhaft ékumenisches
Konzil darstellen, und es wiirde, falls es in gesetzmiissiger Weise
dogmatische Beschliisse fasste, dieselben mit den Worten des
Apostelkonzils: ,Es hat dem heiligen Geiste und uns gefallen¥,
den Gliaubigen zu verkiinden das Recht und die Befugnis haben.
Aber wie gesagt: eine solche Versammlung bleibt einstweilen
ein frommer Wunsch; sie ist aber die Sehnsucht aller derjenigen,
welche die von Gott nicht gewollte Zerrissenheit der Kirche

1) Die obige Begriffsbestimmung der wahren ungeteilten Kirche Christi
als «der Totalitit aller Rechtglinbigen> bedarf fiir manchen unserer Leser
wohl noch einer nihern Erklirung. Hier ist sie. Wie gesagt, ist keine
der bestehenden Partikularkirchen die 6kumenische Kirche Christi. Trotzdem
muss die 6kumenisehe Kirche Christi auf Erden aber noch bestehen, denn
der Herr selbst hat ihr bis zu seiner Wiederkehr vom Himmel her das
Geschenk der Uncerstorbarkeit verliehen. Wo befindet sie sich also? Wo
anders, so fragen wir, kann sie sich befinden als innerhalb der verschiedenen
Partikularkirchen? Und wer in diesen wird zu ihr gehdren? wer ein
lebendiges Mitglied derselben sein? Wir antworten: Alle diejenigen, welche
die Schiitze der Erlosung, die Christus den Seinen hinterlassen hat, nach
dem Bekenntnisse und der Ubung der Kirche der sieben ékumenischen
Konzilien in aller Treue wahren und, soviel an ihnen liegt, dieselben
gegen jede Verunstaltung zu schiitzen suchen. Denn obgleich in vielen
Partikularkirchen zerstreut, gilt von diesen doch das Wort des Apostels:
<« Ein Leib und Ein Geist, sowie sie auch berufen sind zu Einer Hoffnung
ihres Berufes. Ein Herr, Ein Glaube, Eine Taufe. Ein Gott und Vater aller,
der da ist iiber alle und durch alle und in allen.» (Eph. IV, 4—6.) Und
diese treuen Glieder der Kirche Christi diirfen, gestiitzt auf die Verheis-
sung ihres Herrn, hoffnungsfreudig auch der Zeit entgegensehen, in der
Er, der gute Hirt, sie aus den verschiedenen Partikularkirchen zu einer
einheitlichen kirchlichen Organisation wieder zusammenfiihren und in der dann
das grosse Wort sich erfiillen wird: <Es wird Eine Herde und Ein Hirt
sein» (Joh. X, 16). Diese Auffassung steht nicht in Widersprueh mit der
Definition, welche Philaret, in seinem Katechismus, von der Kirche ge-
geben hat. — Vgl auch die Abhandlung <De la visibilité de I’Ancienne
Eglise catholique en Occident, du IXe siécle & 'époque actuelle», von
Prof. Michaud; Revue infernat. de Théol., 1896, p. 264-280.



—_— 16 —

Christi tief beklagen und die sich, soweit an ihnen liegt, keine
Miihe verdriessen lassen, um alle Rechtgliubigen auf Erden auch
dusserlich in einer kirchlichen Gemeinschaft wieder zu vereinigen
und so nach der Forderung des Apostels die Kirche als eine solche
herzustellen, die ,keine Flecken hat oder Runzel oder etwas der-
gleichen, sondern die heilig ist und untadelhaft® (Eph. V, 27).
Was Herr Prof. Gussew in These 3 iiber den Ausgang des
hl. Geistes aus dem Vater allein und tber die Transsubstantiation,
namentlich unter Bezugnahme auf das Ritual der bischof-
lichen Konsekration vorbringt, wird spéter besprochen werden,
4. Herr Gussew sagt: Eine echt allgemeine Kirche Christi
(gemeint sind die in These 3 genannten orientalischen Parti-
kularkirchen, die Herr Gussew als ,die Kirche Christi“ ansieht)
hatte das Recht, jene Lehren (nidmlich vom Ausgange des hl.
Geistes aus dem Vater allein und von der Transsubstantiation)
fiir alle Christen als allgemein verbindliche zu erkliren, sobald
fir sie in der hl. Schrift oder in der kirchlichen Uberlieferung
gentigende Beweise dafiir zu finden waren. Dieses Recht leugnen,
heisst: das der Kirche von ihrem Haupte Jesus Christus selbst
gegebene Recht des immerwihrenden Lehrens und Gesetzgebens
leugnen. Die unfehlbaren Urteile und Beschliisse der Kirche
konnen aber, wie Dollinger ganz richtig bemerkt hat, nicht
nur auf allgemeinen Kirchenversammlungen ausgesprochen
werden, sondern auch auf andere, selbstverstiindlich legale
Weise (Pag. 23, .. Briefe und Erklarungen®, Ubers. von Protopres-
byter Janyschew), solange die Einberufung eines okumenischen
Konzils aus irgend welchem Grunde unmoglich ist 7). Was die
Grimde angeht, welche die rechtgliubige Kirche veranlasst
haben, die Lehre vom Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater
allein und von der Transsubstantiation 1m hl. Abendmahle als
allgemein verbindlich zu erkldren, so sind dieselben durchaus
beachtungswert. Ebenso wie die alte Kirche diese oder jene
Glaubensdefinitionen aussprach, indem sie das Auftreten ver-
schiedener Erscheinungen beriicksichtigte, veroffentlichte auch
die orientalisch-orthodoxe Kirche die oben genannten Lehren
als allgemein verbindlich; sie war dazu genétigt durch die
Verbreitung der Irrtiimer des Papsttums und des Protestantismus,
welche Irrtiimer leider auch heute noch vorhanden sind.

1) Die vorher citierte Bemerkung Dollingers haben wir in der deutschen
Ausgabe seiner «Briefe und Erklirungen» nicht finden konnen.



— 1

5. Die orientalisch-orthodoxe Kirche als die einzige in der
Welt rechtstithige und wahrhaft ¢kumenische Kirche Christi
nicht anerkennen, heisst: den Worten des Heilandes von der
Uniiberwindlichkeit seiner Kirche zuwider, den Fortbestand der
letztern auf Erden nicht anerkennen. Das Papsttum ist seit
seinem Abfalle von der Kkirchlichen FEinheit wverschiedenen
Ketzereien vertallen und stellt nur eine Parodie der Kirche
dar. Seit diesem Abfalle kann die dkumenische Kirche Christi
nur aus den griechischen Patriarchaten und aus denjenigen
Kirchen bestehen, die sich mit denselben in kanonischer Ein-
heit befinden: der russischen, bulgarischen, serbischen und
anderen Kirchen. In ihnen besteht die o6kumenische Kirche
Christi fort; sie in ihrer Gesamtheit bilden gegenwirtig zweifellos
die einzige, wahrhaft christliche, 6kumenische Kirche. Dieser
gehoren fortwihrend die Verheissungen Christi, des Gottmenschen,
dass er bei und in ihr bleiben werde alle Tage bis ans Ende
der Welt (Matth. XXVIII, 20; Joh. XIV, 20); dass er sie der
Wahrheit durch den hl. Geist erhalten (Joh, XIV, 26) und dass
keine Gewalt der Finsternis vermogen werde, sie auf den Abweg
des Irrtums und des Verderbens abzulenken.

Bemerkung. Die beiden vorher mitgeteilten Thesen des
Herrn Prof. Gussew behandeln im allgemeinen dieselben Gegen-
stinde, sie gehtren zusammen und miissen selbst auf die Ge-
fahr dieser oder jener Wiederholung wegen ihrer prinzipiellen Be-
deutung und grossen Tragweite ausfiihrlich besprochen werden.

Schon aus unseren Bemerkungen zu These 3 geht deutlich
hervor, dass der Verfasser in den beiden letzten Thesen von
ganz unrichtigen Gesichtspunkten ausgeht und auf einem ganz
verkehrten Standpunkte sich befindet. Sein Grundirrtum istwieder
sein verkehiter Kirchenbegriff. Herr Prof. Gussew identifiziert
die gegenwiirtige morgenlindische orthodoxe Kirche ohne wei-
teres und ohne irgend eine Beanstandung mit der ékumenischen
Kirche Christi. Es ist das im wesentlichen dieselbe Auffassung,
wie sie im Abendlande die rimische Kirche von sich hegt; auch
diese setzt sich mit der Kirche Christi schlechthin identisch und
spricht jedem, der zu ihr nicht gehort und nicht gehoren will,
die Mitgliedschaft an letzterer ab., So verkehrt nun aber das
Verfahren der romischen Kirche im Abendlande ist, eben so
falsch ist die Auffassung Gussews und derer, die mit ihm der-
selben Ansicht sind, fiir das Morgenland. Wie steht die Sache?

Revue intern. de Théologie. Heft 37, 1902, 2



18

Seit der Teilung der alten, ungeteilten Kirche in die Kirchen
des Morgen- und Abendlandes sind die beiden letzteren in ganz
gleicher Weise zu Partikularkirchen geworden. Die urspriingliche,
von dem Herrn und Griinder der Kirche gewollte und in den acht
ersten Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung thatsichlich
bestandene FEinheit der Kirche ist durch die Schuld der Menschen
in eine Zweiheit, die morgenliandische und abendlindische, aus-
einandergegangen. Da sollte es sich doch wohl von selbst
verstehen, dass keiner der beiden Teile mehr das Ganze ist und
dass weder das Morgen- noch das Abendland auf den hohen
Titel, die ungeteilte ikumenische Kirche Christi zu sein, mit Recht
Anspruch erheben kann. Bei der Trennung haben beide Hélften,
das Morgen- wie das Abendland, das depositum fidei und die
wesentlichen Institutionen in Verfassung und Ritus der alten,
ungeteilten Kirche sich angeeignet und in sich heritbergenommen.
Das ist das von dem Herrn empfangene Erbgut, welches die
Getrennten fort und fort an ihren gemeinsamen, aus der alten,
ungeteilten Kirche stammenden Ursprung hétte erinnern und
sie mahnen sollen, die Zwietracht aufzugeben und sich auf dem
Boden der okumenischen Mutterkirche wieder zu vereinigen. Aber
trotz wiederholter Versuche kam die Einigung nicht zu stande.
Die Trennung dauerte die Jahrhunderte hindurch fort und mit
der am 18. Juli 1870 in Rom vollzogenen Errichtung der be-
kannten, der Lehre wie der Verfassung der ungeteilten Kirche
Hohn sprechenden neuen Glaubenssiitze ist der Bruch zwischen
beiden Kirchenhélften drger als je geworden; er ist, solange
aiese Glaubenssatze in der lateinischen Kirche des Abendlandes
bestehen, schlechthin unheilbar.

In der Trennung haben die beiden Kirchenhilften, jede
fur sich und unabhingig von der andern, ihre eigentiimliche
partikulare Entwicklung durchgemacht. In dieser kann auf beiden
Seiten viel Wahres, Gutes und Schones herausgebildet worden
sein und es ist ohne Zweifel hier wie dort vieles dergleichen
in der That herausgebildet worden. Es kann sich in die parti-
kulare Entwicklung beider Kirchenhilften aber auch manches
Irrtiimliche, Verkehrte und Verwerfliche eingeschlichen haben,
was aus derselben je eher desto besser durch die betreffende
Kirche selbst wieder entfernt werden sollte und miisste. Einen
Beweis dafiir, wie sehr die hier besprochene Moglichkeit in der
lateinischen Kirche des Abendlandes zur Wirklichkeit geworden,



coi FG e

liefern mehr als alles andere die vatikanischen Glaubenssitze
des 18. Juli 1870, durch welche zugleich implicite das der
Lehre, der Verfassung und dem Zwecke der Kirche Christi
schnurstracks entgegenlaufende kirchenpolitische System des
Ultramontanismus dogmatisiert worden ist. Wie dem aber auch
sein mag, ist die partikulare Entwicklung der morgenlindischen
und abendlandischen Kirche seit ihrer Trennung im einzelnen
eine gute und richtige oder eine verkehrte und falsche — in
keinem Falle kann und darf sie als die Entwicklung der un-
geteilten, Skumenischen Kirche Christi angesehen und behandelt
werden. Welches daher im einzelnen auch immer die Be-
schaffenheit jener Entwicklungsmomente sein mag, in keinem
Falle, und wire ihre Beschaffenheit noch so gut und vortrefflich,
konnen und dirfen sie von der betreffenden Partikularkirche
zur Wiirde des Dogmas erhoben und mit einer alle Rechtgléiubigen
im Gewissen verpflichtenden Auktoritdt umkleidet werden. Ge-
schieht dies, sei es im Orient oder im Occident, so heisst das
auf seiten der betreffenden Partikularkirche nichts anderes als
ein Recht und eine Gewalt sich anmassen, die der Erloser der
Menschen nur der von ihm gegrindeten und durch seine Apostel
in der Welt ausgebreiteten wngeteilten Kirche tibergeben und
fiir immer anvertraut hat. Die hier entwickelten Ansichten
und Grundsétze bedeuten auch nicht, wie Gussew sehr irr-
timlicherweise glaubt, ,das der Kirche von ihrem Haupte Jesus
Christus selbst gegebene Recht des immerwéihrenden Lehrens
und Gesetzgebens leugnen®. Denn die Kirche, der Christus diese
Befugnis fiir alle Rechtgliubigen gegeben hat, ist nicht diese
oder jene Partikularkirche, sondern die Kirche in ithrer Ganzheit
und Ungeteiltheit. Diese iibt trotz der in sie eingebrochenen
Trennung jene Befugnis auch fort und fort aus, indem gerade
die von ihr ausgepriigte dogmatische Lehre und die von ihr
fir alle Rechtgldubigen getroffenen gesetzlichen Bestimmungen
eine bleibende Geltung haben. Die o6kumenische Kirche Christi
lebt daher als unfehlbare Lehrerin und Gesetzgeberin in jeder
Partikularkirche um so mehr fort, je mehr diese sich hiitet,
der aus jener itiberkommenen Hinterlassenschaft Christi ent-
weder etwas hinzuzusetzen oder von ihr etwas wegzunehmen,
sondern sich bemiiht, dieselbe von Geschlecht zu Geschlecht
in voller Reinheit und Unversehrtheit zu erhalten und zu tiber-
liefern. Jede Partikularkirche ist, mit andern Worten, genau



in demselben Grade eine christliche Kirche, als sie die wesent-
lichen Bestandteile der ungeteilten, 6kumenischen Kirche des
Welterlosers unangetastet bewahrt und sie von jeder Verun-
staltung oder Verdunkelung frei erhalt. An diesem grossen,
Segen bringenden Werke arbeiten die Kirchen der abendlin-
dischen Altkatholiken seit der Trennung von der heterodox
gewordenen romischen Kirche unausgesetzt bis zu dieser Stunde
und wahrlich nicht ohne Erfolg. Zwar sind auch sie nicht die
dkumenische Kirche Christi und sie bilden sich nicht ein, diese
zu sein, denn sie wissen recht wohl, dass sie ebenfalls nur
Partikularkivchen, und, was die Zahl ihrer Mitglieder angeht,
verhiltnismiissig kleine Partikularkirchen sind. Aber als Par-
tikularkirchen haben sie einen Anspruch darauf, als die ver-
hiltnismdssig reinste  Darstellung der ungeteilten, ékumenischen
Kirche Christi im Abendlande geschatzt und anerkannt zu
werden. Denn von den Kirchen der Altkatholiken wird nur
eine Auktoritiit als eine alle Glaubigen, Priester und Laien, im
rewissen verpflichtende anerkannt, die Auktoritit Christi, des
Gottmenschen. Was dieser gelehrt, angeordnet und geboten hat,
was er als seine Lehre, Anordnung und sein Gebot durch die
Apostel in der Welt hat verkiinden lassen und was als apos-
tolische, im Auftrage Christi verkiindete Uberlieferung in und von
der ganzen, ungeteilten Kirche der acht ersten Jahrhunderte
aufgenommen und geglaubt worden ist — das alles, aber auch
nur das, ist das heilige Erbe, in welchem die Kirchen der
abendlindischen Altkatholiken die Hinterlassenschaft Christi
erblicken und fir deren Reinerhaltung sie sich dem von ihnen
nunmehr schon eine lange Reihe von Jahren gefiihrten schweren
Kampfe unterzogen haben. Die Kirchen der Altkatholiken sind
daher gleich weit entfernt von jeder Heterodoxie wie von jeder
Hyperorthodoxie, diesen beiden Extremen von dem, nach dem
Massstabe des positiven Christentums gemessen, einzig Richtigen
— der Orthodoxie. YWenn demnach tberhaupt irgendwelche
kirchliche Organisationen, sei es im Morgen-, sei es im Abend-
lande, Anspruch darauf haben, orthodoxe, katholische Kirchen-
gemeinschaften zu sein und als solche anerkannt zu werden, so
gehdren zu diesen in erster Reihe und unwidersprechlich die
altkatholischen Kirchen des Abendlandes. Die Redaktion.
(Schluss folgt.)




	Nochmals zur Verständigung : Antwort an Herrn Prof. Gussew an der Akademie zu Kasan

