
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Artikel: Zur Geschichte der deutschen Bibelübersetzung [Fortsetzung]

Autor: Mülhaupt, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


340

ZUR GESCHICHTE
DER

DEUTSCHEN BIBELÜBERSETZUNGEN.

(Fortsetzung. ')

B. Die Übersetzungen bezw. Bearbeitungen ina Mittel¬
alter bis zur Zeit Luthers.

Die geistlich-christliche Poesie, sagt mit Recht der
berühmte Züricher Literarhistoriker Johannes Scherr, wie sie mit
dem 9. Jahrhundert herrschend wurde, bemühte sich, die
heidnischen Sagen durch die Legenden des neuen Glaubens, die
altnationalen Helden durch die neuen Götter und Heiligen zu
ersetzen. Diese Nachwirkung des alten germanischen Heldengeistes

machte sich denn auch ganz besonders geltend in einer
altsächsischen Evangelienharmonie, die in der geistlich-christlichen

Dichtung des 9. Jahrhunderts unter dem Namen Heliand
(Heiland) eine hervorragende Stelle einnimmt. Evangelien-
harmonieen zu verfassen, d. h. Ineinanderfügungen, harmonischeinheitliche

Bearbeitungen des einen Evangeliums von dem

Leben, Lehren, Leiden, Sterben und der Auferstehung Christi,
wie die vier Evangelisten im einzelnen abweichend, aber eben-
dadurch sich ergänzend darüber berichten, solche Bearbeitungen
der heiligen Geschichte waren ja damals wie in späterer Zeit
nichts Aussergew7öhnliches. Auch das „Wessobrunner-Gebet",
ferner „Muspilli", ein leider nur noch in Bruchstücken
vorhandenes Gedicht über das Weltende nach den Andeutungen
der hl. Schrift, mögen hier nicht unerwähnt bleiben.

») Siehe die Int. theol. Zeitschrift, Oktober 1900, S. 736.



— 341 —

Jener „Heliand" also (Heliand, poema saxonicum seculi
noni), mustergültig in das Neuhochdeutsche übersetzt von unserem
bekannten Bonner Professor Simrock, ferner von Grein, Kanne-
giesser u. a., ist ein unter den Auspizien Ludwigs des Frommen
im Anfang des 9. Jahrhunderts von einem (möglicherweise auch
von mehreren) Sänger(n) verfasstes Epos. Es muss dies bald
nach der schon von Karl dem Grossen begonnenen Christianisierung

der Sachsen, spätestens aber, wie schon gesagt, im
Anfange des 9. Jahrhunderts gedichtet worden sein. Denn der
Dichter verstand es, so viel Nationalsächsisches in den an sich
doch ganz fremdartigen biblischen Stoff hineinzulegen, seinem
jüdisch-christlichen Inhalte solch sprechendes Kolorit urgermanischen

Volks- und Heldenlebens zu verleihen, dass kaum ein
viel späterer Zeitpunkt für die Dichtung des „Heliand"
angenommen werden kann. Auf diesem nationalen Standpunkt
fussend, schildert er z. B. das Leben am Hofe des Herodes, als
wäre es, sagt Scherr, das eines sächsischen Herzogs gewesen.
Christus mit seinen Jüngern erscheint geradezu als germanischer
Stammeshäuptling inmitten seiner Dienstmannen, seine
Bergpredigt als Beratung deutscher Fürsten mit ihren Häuptlingen
vor versammeltem Volke.

Um den Christ, den Erhalter, da
Stellten im Kreise sich näher
Diejenigen vom Gesinde,
Die er vorgezogen selber,
Der Waltende unter den Wiganden,
Standen die weisen Männer,
Die Gauleute um den Gottessohn,
Sehr begierig,
Die Erwählten, williglich,
Nach den Worten verlangend,
Stumm und staunend,
Was ihnen des Stammes Herrscher
Würde, der Waltende, selbst
Mit Worten kundthun,
Diesen Leuten zu Liebe.
Da sass der Landeshirt
Angesichts der Edlen,
Gottes eigenes Kind
Wollte mit seiner Stimme
Die verständige Menge
Belehren, die Leute,
Wie sie das Lob Gottes
In diesem Weltreiche
Wirken sollten.



— 342 —

Wir sehen schon aus diesem in das Hochdeutsche
übertragenen kurzen Abschnitte, dass das Epos in einfacher,
volkstümlicher Ausdrucksweise, in schlichter Klarheit den
Inhalt der vier Evangelien wiedergeben will, ohne alles Haschen
und Suchen nach gelehrten Phrasen, wie letzteres vielfach der
Klosterweisheit damaliger Zeit eigen war.

Nicht zu verwechseln mit dieser altsächsischen Evangelienharmonie

ist eine andere Evangelienharmonie oberdeutschen

Ursprungs, die in ihrer allerersten Ausgabe durch Graff 1830

gleichsam als Gegenstück zum Heliand unter dem Titel „Krist"
erschien. Diese Evangelienharmonie, in gereimten Langzeilen
verfasst und in fünf Bücher eingeteilt, verdankt ihr Entstehen
einem Franken aus dem Unterelsass, dem Benediktinermönch
und Schüler des Hraban Maurus, dem Otfrid von Weissenburg, um
833—869; sie ist also etwa 40 Jahre jünger als das
vorhergenannte Epos „Heliand". Freilich, schon dieser verhältnismässig

kurze Zeitraum genügte, dass, wie dies unser „Krist"
deutlich zeigt, alle nationalen Empfindungen und Färbungen
verschwinden konnten so sehr, dass sogar für unsern Dichter
in seiner römisch-christlichen Denkungsart die Volkspoesie
geradezu etwas Verächtliches an sich hatte. Spricht er, der
gelehrte Mönch, doch in der lateinischen Vorrede zu seinem
Werke ganz offenkundig spottend von einein „sonus inutilium
rerum" und einem „cantus laicoium obsccenus". Soviel übrigens

auch der dichterische Gehalt zu wünschen übrig lässt
und der „Krist" in dieser Hinsicht ziemlich w7eit hinter dem

„Heliand" zurückbleibt, da der Dichter, wo es irgend anging,
seine eigene Gelehrsamkeit in den Vordergrund stellte, so hat
jene Dichtung andererseits doch als Sprachquelle wie als
Übergangsstation von der Volkspoesie zur deutschen Kunstdichtung
für den Litterarhistoriker und den Etymologen einen nicht
geringen Wert.

In der letzten Hälfte des 9. und in der ersten Hälfte des
10. Jahrhunderts war der Eifer, sich mit systematischer
Übersetzung der biblischen Berichte, ja auch nur mit der Behandlung

fortlaufender biblischer Stoffe zu beschäftigen, sichtlich
erlahmt. Übersetzungen des Vaterunsers, einzelner Bibelstücke
u. s. w. tauchen wohl hin und wieder auf, aber bei diesem

Wenigen blieb es auch. Erst in den letzten Decennien, ja
vielleicht erst gegen Ende des 10. Jahrhunderts, machte sich



ein gelehrter Benediktinermönch von St. Gallen, Notker Labeo
(geboren 952, gestorben am 29. Juni 1022), wieder daran, neben
Schriften des Aristoteles, Boethius, Martianus Kapella, einige
biblische Bücher, vor allem die Psalmen, paraphrastisch in
das Deutsche zu übertragen. Eine Ausgabe dieser mit erläuternden
Noten versehenen Psalmenübersetzung findet sich z. B. im Thesaur.
antiqu. teuton. T. I, von Schilter unter dem Titel : „Psalterium
Davidicum, cantica et symibolum Athanasianum e latina in
theodiscam linguam versa", herausgegeben. Ein anderes Buch
des alten Testamentes, das Hohelied, fand im 11. Jahrhundert
seinen Übersetzer und Kommentator in Williram, dem Abte des

oberbayrischen Klosters Ebersberg (f 1085).

Ungefähr um dieselbe Zeit entstanden die Historienbibeln,
die, wiewohl grösser und umfangreicher, im übrigen sehr grosse
Ähnlichkeit mit unseren heutigen Schulbibeln hatten. Daneben
fand sich auch die „biblia pauperum", die wenig Worte, aber
desto mehr Zeichnungen enthielt und zwar so geordnet w7ar,
dass immer Episoden aus dem alten und neuen Testamente
nebeneinander zur Darstellung gebracht waren. Nicht minder
verbreitet waren in jener Zeit schon die Plenarien, die etwa
unsern heutigen Perikopenbüchern entsprechen dürften. Dabei
ist aber doch zu beachten, dass „Missale plenarium" oder
bloss „Plenarium" — wie im Mittelalter die Bezeichnung
lautete — ebensowohl das liturgische Buch bezeichnete, welches
alles auf das heilige Messopfer Bezügliche enthielt, als auch
eine vollständige Ausgabe des neuen Testamentes oder speciell
der Evangelien in sich schloss.

Ein vielverbreiteter Name für biblische Lesebücher war
um die Mitte des 15. Jahrhunderts der einer „Postille". So

wurden nämlich im mittelalterlichen Latein fortlaufende
Erklärungen der heiligen Schrift genannt, die auf den vorgedruckten
Textabschnitt folgten (post ilia seil, evangelii verba, verba
textus, oder wie andere Gelehrte meinen : post ea, quœ ineipere
soient: in ilio tempore), als Kommentar dazu bestimmt, nach
Verlesung des Textes ebenfalls vorgelesen zu werden. Ein
solches Homilienbuch beanspruchte damals auch im Gegensatz
zu sonstigen Predigtsammlungen einen quasi - offiziellen
Charakter. Schrökh, der bekannte katholische Kirchenhistoriker,
meint, die Bezeichnung „Postille" finde sich schon zur Zeit
Karls des Grossen, dessen Hoftheologe Paulus Diaconus sein



— 344 —

Homilienbuch „Postille" betitelt habe. Indessen ist es sehr
leicht möglich, dass dem Werke des genannten Verfassers
erst später dieser Name beigelegt wurde, den es ursprünglich
vielleicht gar nicht besass. Denn dass man später, zumal im
16. Jahrhundert, mit dem Worte „Postille" wieder einen andern,
viel weitern Begriff verband, das zeigt uns deutlich die
Anwendung, die dasselbe Wort bei Luther und einigen
nachfolgenden lutherischen Predigern, Johannes Arnd, Johannes
Gerhard, Brenz, Corvinus erfuhr, die alle ihre Predigtsammlungen

als Postillen bezeichneten, so z. B. Luthers grosse und
kleine Postille. Dieser Name verlor sich aber mehr und mehr
und wurde erst von Wilhelm Lohe, einem Führer des strengen
Luthertums, seit 1837 Pfarrer zu Neudettelsau in Mittelfranken
(gestorben ebenda 1872), in seiner „Evangelien- und
Epistelpostille" wieder ausgegraben. Katholischerseits beschränkte
man sich in späterer Zeit freilich darauf, den Namen „Postille"
vornehmlich nur auf Epistel- und Perikopenbücher anzuwenden,
die zugleich katechetisch geartete Erklärungen der betreffenden
Texte enthielten, ohne aber deshalb die Bezeichnung den

Sammlungen ausgewählter Stücke aus dem Nachlasse grosser
Kanzelredner ganz zu entziehen; beispielsweise hat noch Hefele
eine sogenannte „Chrysostomuspostille" herausgegeben. Von dem
Worte „Postille" hatte man, was nicht unerwähnt bleiben möge, im
Mittelalter sogar das Verbum „postillare" abgeleitet, was man
wohl am besten übersetzen könnte: „Fortlaufende Erklärung
biblischer Bücher schreiben" — ähnlich den alten Katenen
der Kirchenschriftsteller der ersten christlichen Jahrhunderte.
Fanden sich doch auf dem Grabmal des Nicolaus von Lyra
(gestorben 1340) die Worte: „Postillavit Biblia". Es sollte dies
wohl eine wohlverdiente Anerkennung seines grossen Fleisses
sein, da er in 55 Büchern — postillse perpétuée — oder, wrie

man sich w7ohl auch ausdrückte, in der Lyrani postillatio seine
in dem Konvente der Cordeliers1) in Paris gehaltenen
Vorlesungen unter dem Titel : „Postille" niederlegte. Von dem hohen
Ansehen und grossen Werte, der der Erklärung des Nicolaus
— der, von Geburt und Erziehung ein Jude, grosse rabbinische
Gelehrsamkeit besass und, ein genauer Kenner der hebräischen

') Cordeliers Strickträger, in Frankreich die regulierten Franziskaner,

so genannt nach ihrer Tracht.



— 345 -
Sprache, ebendarum auch ein gründlicher Exeget sein konnte
— beigelegt wurde, zeugt noch heute der bekannte Spruch:
„Si Lyra non lyrasset, Lutherus non saltasset."

Schon diese unter den Exegeten späterer Zeit sprichwörtlich
gewordene Thatsache weist darauf hin, dass Luther, als er
sein verdienstvolles Werk, die deutsche Bibelübersetzung,
begann, auf die vorhandenen Übersetzungen des Urtextes, sei es

in das Griechische — bezüglich des alten Testamentes — oder
in das Lateinische Bezug genommen habe. Da es nun aber
auch, wie unsere bisherige Entwicklung zeigt, schon vor
Luther Bruchstücke und Bearbeitungen und, w7ie wir im
folgenden noch sehen werden, auch vollständige deutsche
Übersetzungen der heiligen Schrift gegeben, so wäre es geradezu
unglaublich, zum mindesten unwahrscheinlich, wenn man
behaupten wollte, Luther hätte gerade von diesen deutschen
Übersetzungen bei seiner Arbeit auf der einsamen Wartburg keinen
Gebrauch gemacht. Hören wir indes darüber einen Lutheraner
selbst.

Geffcken, ehemaliger Prediger zu St. Michael in Hamburg,
sagt in der Einleitung zu seinem „Bilderkatechismus des
fünfzehnten Jahrhunderts" (Leipzig 1855) ganz richtig, dass der
Vorurteile, die man gewöhnlich zur Betrachtung der Zeit vor
der Reformation hinzubringen pflege, der halbwahren oder ganz
falschen Vorstellungen, welche den Hintergrund so mancher
Reformationsgeschichte bilden, besonders vier seien. Es gab,
so meint man, oder meinte es wenigstens bis vor ganz kurzer
Zeit, vor Luther gar kein deutsches Kirchenlied, die heilige
Schrift war unter den Geistlichen, wie viel mehr unter dem
Volke, gänzlich unbekannt, in deutscher Sprache so gid als nicht
vorhanden, deutsch gepredigt ward w7enig oder gar nicht und
ebenso fehlte es an einem Katechismus. Der letzte Punkt ist
nun das Hauptthema für Geffckens treffliche Arbeit, aber auch
die drei andern werden gebührend berücksichtigt und die
diesbezüglichen Irrtümer widerlegt.

Ein besonderes Vorurteil, so meint Geffcken, mit welchem
man die Zeit vor der Reformation betrachtet, sei dies, dass

man glaubt, die heilige Schrift wäre damals unter den
Geistlichen, wie viel mehr unter dem Volke, gänzlich unbekannt
und in deutscher Sprache so gut als nicht vorhanden gewesen.
Man hat einige Äusserungen von Luther und Matthesius, die



— 346 —

gewiss ihre eigenen Lebenserfahrungen in voller Wahrheit
ausdrücken, fälschlich dazu benutzt, um die Zustände von
ganz Deutsehland zu schildern. Nun aber war die Gegend,
in der Luther und Matthesius aufwuchsen, hinter andern Teilen
Deutschlands in geistiger Beziehung weit zurück, und die
Erfahrungen, die in seiner Jugend ein armer Bettelmönch machte,
sind noch nicht geeignet, den Bildungszustand des ganzen
deutschen Volkes zu bezeichnen. Wie hoch man aber den

Bildungszustand jener engern Heimat Luthers damals taxierte,
zeigt die Äusserung Lochers, der 1497 Leipzig — heute ein
Sitz einer Fülle von Wissenschaften, in Wort und Schrift —
eine „barbara tellus" nannte, und Thilonius Philymnus bezeichnet

gar den ganzen Eibbezirk als „barbarieus Albis" (s. Zarncke,
Einleitung zu Seb. Brants Narrenschiff, XII). Jedenfalls, führt
Geffcken weiter aus, liegen uns in den Werken des 15.

Jahrhunderts die unzweideutigsten Zeugnisse dafür vor, dass eine

genauere Bekanntschaft mit der Schrift durchaus keine Seltenheit

war. Nehmen wir z. B. Sebastian Brant, so würde wohl
in unsern Tagen, meint Geffcken, ein Jurist nicht geringe
Aufmerksamkeit erregen, wenn er eine so genaue Schriftkenntnis
zeigte, als Brant fast in jeder Zeile seines „Narrenschiffes"
offenbart. Unseres Wissens können — es sei hier dieser kleine
Exkurs gestattet — wir heute gerade in dieser Hinsicht doch
zwei hervorragende Namen nennen, die, obwohl der juristischen
Fachwelt angehörend, dennoch auf theologisch-biblischem
Gebiete für jeden Gebildeten einen guten Klang haben: Es sind
dies der Bonner Rechtslehrer Geheimrat Professor Dr. J. F. von
Schulte, der auf Grund seiner enormen juristischen, historischen
wie theologischen, also auch biblischen Studien und Kenntnisse,
wir dürfen wohl sagen, für den deutschen Altkatholizismus das
werden konnte, wras Bismarck für Deutschland wurde, und ferner :

der Berner Rechtslehrer Karl Hilty, der in seinem drei Bände
umfassenden „Glück", in seinem „Lesen und Reden" u. a. eine
gründliche Kenntnis und ein tiefsinniges Verständnis der
heiligen Schrift an den Tag gelegt hat.

Doch kehren wir zu unserem Thema zurück.
Freilich war in jener Zeit der der Lektüre zu Grunde

gelegte Text, wie Geffcken nachweist, meist nicht der der
Ursprache, auch nicht in der Gelehrtenwelt, sondern entweder
war es die Vulgata selbst oder wenigstens lateinische Ausgaben



— 347 —

ex fontibus grsecis oder am allerhäufigsten deutsche
Übersetzungen nach der Vulgata. Sie wurde aber doch gelesen,
und es ist nicht zu sagen, welchen Einfluss auch in dieser
Beziehung die Buchdruckerkunst gehabt und wie sie der
Reformation vorgearbeitet hat. Welch einen Lesekreis setzen 98
Ausgaben der ganzen lateinischen Bibel voraus, wobei man immer
zu bedenken hat, dass eine fertige Kenntnis der lateinischen
Sprache und leichter Gebrauch derselben viel gewöhnlicher
war als jetzt. War jemand irgendwie gebildet, so war er auch
des Lateinischen so mächtig, dass er die lateinische Bibel mit
Leichtigkeit lesen konnte. Wer nicht des Lateinischen völlig
mächtig war, ward als ein Unwisssendcr verspottet, wie Brant
deshalb sagt in seinem „Narrenschiff" (I c.) :

«Des tütschen orden bin ich vro,
Denn ich gar wenig kan latin,
Ich weiss, dass vinum heisset win,
Gucklus ein gouch, stultus ein dor,
Und dass ich heiss domne doctor. »

Aber auch die deutschen Bibeln des 15. Jahrhunderts darf
man gar nicht so gering anschlagen, als dies noch immer
geschieht. Freilich ist es das Leichteste von der Welt, in kurzer
Zeit ein langes Verzeichnis von Fehlern anzufertigen, welche
sich sowohl in den hochdeutschen als in den niederdeutschen
Ausgaben finden, und die meist von dem zu wörtlichen Wiedergeben

des Lateinischen herrühren. Aber wenn man diese
Übersetzungen für ganz und gar ungeschickte Arbeiten hält, die
gar keinen Einfluss auf das Volk gehabt hätten und aus denen
in Luthers Übersetzung nichts übergegangen wäre, so ist man
doch in grossem Irrtum. Das Verdienst, das sich Luther durch
seine Bibelübersetzung nach den Grundsprachen erworben,
bleibt immer noch unvergleichlich gross auch dann, wenn man
es mit Rücksicht auf die frühere Übersetzung richtig bestimmt.
In der That können es nur unwissende oder in falscher
Selbstgefälligkeit sich sonnende Protestanten sein, die noch immer
behaupten, es habe vor Luther gar keine oder nur sehr schlechte
Übersetzungen gegeben, die Luther notdürftig hätte für seine
Arbeit heranziehen können. Geffcken erwähnt u. a., dass er
seit einer Reihe von Jahren in diesen (»orlutherischen)
Bibelausgaben oft gelesen, die er zum Teil selbst besitze, und bald
diese bald jene zur Hand genommen habe.



— 348 —

„Der Eindruck nun, den ich von dieser Lektüre empfing,
ist der, dass im wesentlichen in edlen diesen Ausgaben dieselbe

Lbersetzung, nur in abweichenden Dialekten, uns vorliegt, und dass
die verschiedenen Teile von sehr verschiedenem Werte sind."

Darin kann man gewiss unserm Gewährsmann nur
beipflichten, dass jeweils nicht ein einzelner, sondern mehrere
Übersetzer an der vorlutherischen Übersetzung der Bibel thätig
gewesen, darum auch diese Übersetzungen nicht in allen
Abschnitten gleichwertig seien. Doch wie mau darüber auch
urteilen mag : sicher ist, dass sich in denselben viele grobe Fehler
und missverstandene Stellen fanden, namentlich im Alten
Testamente, z. B. in den Psalmen, Propheten, im Buche Hiob in
grosser Menge. Da nun Luther seiner Übersetzung den
hebräischen Text zu Grunde legte, so gelang es ihm wohl, eine

grosse Zahl jener Fehler zu vermeiden, ohne aber darum
eine völlig mustergültig exakte Übersetzung zu liefern. Auch
darf der Umstand nicht übersehen werden, dass, was die
geschichtlichen Bücher, besonders bekanntere Episoden aus
denselben, was ferner die sonntäglichen Perikopen betrifft, sich
schon im 15. Jahrhundert eine Art deutscher Vulgata gebildet
hatte, die Luther bei seiner Arbeit auf der Wartburg meist
nur wenig zu verändern für nötig fand. Ja, es ist wohl nicht
zu viel gesagt, dass Luther, da er selbst als Augustinermönch
die immer wiederkehrenden Perikopen häufig gelesen hatte,
dadurch in einer gewissen Abhängigkeit befangen, unwillkürlich
in die Ausdrucksweise der hergebrachten Übersetzung verfiel.
Jeder, der ein altes Evangelien- oder Epistelbuch zur Hand
nimmt und Luthers Übersetzung damit vergleicht, wird diese

Behauptung bestätigt finden. Werfen wir noch einen flüchtigen
Blick auf diese vorlutherischen Bibelübersetzungen. Ausser
zahlreichen Handschriften deutscher Bibeln aus dem 15.
Jahrhundert giebt es 14 hochdeutsche und 3—4 niederdeutsche
Ausgaben der ganzen Bibel vor der Reformation. Da aber die
vier ältesten keine Jahres- und Ortsangabe aufweisen, so

lässt sich Zeit und Ort ihrer Abfassung eben nur mutmasslich
feststellen. So sind z. B. die erste und zweite wahrscheinlich
im Jahre 1466 in Strassburg von Heinrich Eggesteyn bezw.
von Johann Mentelin gedruckt. Die dritte gab vermutlich
Jodocus Pflanzmann in Augsburg heraus, die vierte endlich
wfird einem gewissen Sensenschmidt in Nürnberg zugeschrieben.



— 349 —

Die fünfte Ausgabe geschah in Augsburg, etwa um 1473—1475,
die sechste ebenda um 1477 (beide wahrscheinlich von Günther
Zainer), die siebente und achte um 1477 und 1478 wiederum in
Augsburg bei Anton Sorg, die neunte in Nürnberg 1483 bei
Anton Koburger, die zehnte in Strassburg 1485 (wahrscheinlich
bei Johann Gonninger), die elfte und die zwölfte wiederum in
Augsburg 1487 und 1490, beide bei Hans Schoensperger, die
dreizehnte ebenfalls in Augsburg 1507 bei Hans Ottmar, die
vierzehnte endlich 1518 wiederum in Augsburg bei Silvan Ottmar.

Sämtliche 14 Ausgaben erschienen in grossem Folio-Format.
Von den 3 bezw. 4 niederdeutschen Ausgaben ist die älteste

die Kölner, von 1470—1480, nach Angabe des Herausgebers
allerdings nur eine in Köln nach den oberländischen Ausgaben
verbesserte Bibelübersetzung. Die zweite erschien in Lübeck
1494 durch Stephan Arndes, die dritte in Halberstadt 1522 und
als vierte niederdeutsche wird gewöhnlich die holländische
Bibel gezählt, die 1477—1480 in Delft erschien, aber freilich
bloss das alte Testament enthält.

Aber, wird man fragen, wurden denn diese deutschen Bibeln
auch von dem deutschen Volke gelesen Freilich nicht in dem
Masse, meint Geffcken, wie 50—60 Jahre später, als die einzelnen
Bücher der Schrift, nach und nach von Luther übersetzt, auf
den Flügeln des Windes sich durch ganz Deutschland
verbreiteten, in zahllosen Originalausgaben und Nachdrucken in
jedermanns Hände kamen und in Luthers urkräftiger Sprache
den Weg zum Herzen fanden. Aber mit Ketten in irgend einem
Schranke eines Klosters angefesselt darf man sich diese Bibeln
doch auch nicht denken. Zunächst zeigen die zahlreichen
Holzschnitte, mit denen die meisten dieser Ausgaben geschmückt
waren, dass sie das Volk anziehen sollten, und schon das
Anschauen der bildlichen Darstellungen der heiligen Geschichte
wird man nicht gering anschlagen dürfen, obgleich seltsamerweise

das Neue Testament, mit Ausnahme der Offenbarung, in
diesen bildlichen Darstellungen ganz übergangen wurde. Dann
aber sind uns auch über das Lesen der deutschen Bibeln Zeugnisse

genug aufbehalten. Der Herausgeber der Kölner Bibel
sagt in seiner Einleitung, die Bibel sei mit Innigkeit und
Ehrfurcht von jedem Christenmenschen zu lesen (mit groeter Innich-
keit unde Werdycheit to lesen eenen juweliken Cristen
Mynschen). Alle guten Herzen, die diese Übersetzung der



— 350

hl. Schrift sehen, hören und lesen werden, sollen mit Gott eins
werden (sik myt Gaede enighen) und den heiligen Geist, der
dieser Schrift ein Meister ist, bitten, sie zu erleuchten, diese
Übersetzung nach seinem Willen zu verstehen und zu ihrer
Seelen Seligkeit (dat he se will verbuchten, to versteen desse

vuersettinghe na sinen gottliken wyllen und erer sielen salycheyt).
Die Gelehrten, meint er, sollen sich der lateinischen Übersetzung
des Hieronymus, welche er sehr lobt, bedienen, aber die
ungelehrten, einfältigen (simpel) Menschen, sowohl geistliche als

weltliche, besonders aber Mönche und Nonnen (Gheystlyke
beslaten Kinder), sollten gegen den Müssiggang (ledycheyt),
der eine Wurzel aller Sünden ist, und, wie Salomo schreibt,
viel Böses lehrt, dies gegenwärtige Buch der Bibel in deutscher
Übersetzung gebrauchen, um sich gegen die Pfeile des
höllischen Feindes zu schützen. Darum habe ein Liebhaber
menschlicher Seligkeit aus gutem Herzen die Übersetzung der
heiligen Schrift, die schon vor manchen Jahren gemacht sei
(geschiet und ghemaket is), auch in geschriebenen Exemplaren
in vielen Klöstern und Konventen vorhanden sei, auch lange
vor dieser Zeit im Oberlande und in einigen Städten „beneden"
(unten) gedruckt und verkauft sei (langhe voer desser tyt
gedrucket unde ghevoert is), mit grossem Fleiss und schweren
Kosten in der löblichen Stadt Köln gedruckt. Die, welche die
deutsche Bibel lesen, sollen es unterthänig thun, und was sie
nicht verstehen, ungeurteilt lassen, überhaupt die Bibel im
Sinne der über der ganzen Welt verbreiteten (dorch de ghantse
Werlt verspreydet) römischen Kirche verstehen. Der Autor
bemerkt noch, dass er, um zum nützlichen Gebrauche der Zeit
durch Lesen der heiligen Schrift anzureizen, zu manchen Stellen
und Kapiteln Figuren gesetzt. Die Verbesserungen, die er
gemacht habe, bittet er freundlich aufzunehmen. (Diese Kölner
Bibel war nämlich die erste, welche Holzschnitte hatte, die
wahrscheinlich von Israel von Mekenem gezeichnet waren und
nachher in die Ausgaben Nürnberg 1483 und Halberstadt 1522

mit denselben Stöcken gedruckt übergingen, in der Strassburger
Bibel 1485 und in den spätem Augsburger Bibeln aber
nachgeahmt sind. Die Lübecker Bibel 1494 hat dagegen durchaus

eigene Holzschnitte. Im übrigen folgt der Herausgeber
dieser Lübecker der Kölner Ausgabe ziemlich genau.

Wie sehr schliesslich auch zu Sebastian Brants Zeiten die



— 351 —

Bibel verbreitet sein und gelesen werden musste, geht schon
aus den ersten Zeilen seines „Narrenschiffes" hervor. V 1—6
(Ausgabe von Zarncke, S. 2) :

n

«AH land synt yetz voll heiiger geschrifft,
Und was der seien heil antrifft,
Bibel, der heiigen Väter 1er,

Und ander der gleichen bûcher mer,
In Mass, dass ich ser wunder hab,
Das nyemant bessert sich darab.»

Johannes Ulricus Surgant, Dr. Juris und Prediger zu
St. Theodor in Basel, giebt in seinem Manuale Curatorum
(Fol. 706) dem Prediger die Vorschrift, derselbe solle, nachdem
er Gott um Hülfe angerufen und das Evangelium gesprochen,
hinzufügen: „disz ist der Sinn der Worten des heiligen Evangelia,
damit die, welche in einer andern deutschen Übersetzung
dasselbe gelesen hätten, nicht auf den Gedanken kämen, er habe
nicht das rechte Evangelium gelesen — ein Gebot, welches
uns aufs deutlichste zeigt, dass schon damals, also vor Luther,
eine grössere oder geringere Anzahl von Varianten, jedenfalls
aber mehr als eine einzige Bibelübersetzung in den kirchlichen
Gebrauch aufgenommen worden bezw. durch eigene Lektüre
den christlichen Gemeindemitgliedern bekannt sein mussten.

Bonn a. Rh. Lie. theol. F. Mülhaupt.


	Zur Geschichte der deutschen Bibelübersetzung [Fortsetzung]

