Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)
Heft: 33
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 183 —

CORRESPONDANCES.

Deux Lettres au «Chrétien Francgais» sur P’ancien-
catholicisme.

I Leltre.

Monsicur et tres honoré Directeur,

Le Chrétien Framgais du 14 courant m’a fait 'honneur
d’analyser une de mes ¢études, parue dans le dernier numéro
de la Revue internationale de Théologie. 1auteur de cette
analyse s'est montré favorable a4 1'idée d’'une alliance de toutes
les Eglises vraiment chrétiennes contre I'Eglise romaine actuelle
(jentends I'Eglise jésuitique et vaticanesque). Je ne puis que
le remercier de la cordialit¢ avec laquelle il s’est exprimé sur
ce point.

I1 a bien voulu ensuite m’adresser trois observations sur
I'ancien-catholicisme, observations que je crois erronées. Qu'il
veuille bien me permettre de les rectifier, non certes pour dis-
puter, mais parce que j'attache le plus grand prix a ce que
les lecteurs du Chrélien Frargais connaissent exactement la
nature et la portée de 'ancien-catholicisme.

1° M. H. Bouvier dit que «1’ancien-catholicisme ne remonte
qu'a 'Eglise du 1X° siecle pour retrouver la doctrine chrétienne
plus pure». Il trouve que la Réforme protestante a été plus
logique en remontant jusqu'a P'Eglise primitive; et il invite
les anciens-catholiques a faire de méme.

Or, les anciens-catholiques remontent, eux aussi, a 'Eglise
primitive. Lorsqu'ils désignent ’FEglise du IX° siécle, c'est
pour signaler en elle 1'Eglise ol le pape Nicolas I* a com-
mencé a falsifier la constitution de 1'Eglise, et ol plusieurs
faux dogmes ont commencé a s'introduire. Loin d’en appeler
a elle, ils la condamnent. 1Eglise a laquelle ils en appellent,



S | R

est «I'Eglise universelle, 1'Eglise une et indivisée des huit
premiers siécles» (p. 674 et 680). C'est écrit en toutes lettres.
Les trois premiers sieécles sont évidemment contenus dans les
huit premiers. Donc, logiquement et de fait, nous remontons
jusqu’aux apotres, jusqu'aux Evangiles, jusqu’au Christ. Sans
doute, les huit premiers siecles ont connu des discussions
ardentes et des abus criants; ces erreurs et ces abus, nous les
repoussons. Mais c’est un fait que PEglise des huit premiers
siecles a su rester fidele & la foi «universelle, constante et
unanime », et c’est pourquoi nous en appelons a elle. I me
semble que, sur ce terrain bien éclairé et bien déblayé, une
entente serait possible. En tout cas, il y aurait lieu de s'ex-
pliquer sérieusement, en approfondissant les documents non
arbitrairement, mais d’apres les plus strictes méthodes histo-
riques et philologiques.

2° M. H. Bouvier semble croire que les anciens-catholiques
considerent le protestantisme comme un sentimentalisme sans
dogmes, et qu'ils I'identifient avec Luther. Ce serait une erreur.
Si j'ai parlé du christianisme de Luther d’'aprés la curieuse
étude de M. Félix Kuhn, c'est que jai voulu constater, par
cette étude méme, combien le protestantisme primitif, du moins
dans sa forme luthérienne, a renfermé¢ de lacunes et de mé-
prises. Qu'il y ait des protestants professant des dogmes
formels, je n'en doute pas; mais que d'autres se contentent
d'un simple sentimentalisme sans dogmes, c'est ce qu'il serait
difficile de nier. Cela étant, il était nécessaire de déclarer en
toute loyauté que les anciens-catholiques ne sauraient con-
sentir &4 une telle mutilation du vrai christianisme. Clest ce
que j'ai fait (p. 679). Rien de plus.

3° Enfin, M. H. Bouvier prétend que, pour les anciens-
catholiques, la foi n'est que 1'adhésion de l'esprit a certains
enseignements. C'est encore une erreur. A la page 686, jai
dit formellement: <«La foi, adhésion de I'dme a toute I'ccuvre
objective et & toute la doctrine objective du Christ.» A la
page 688: «Nous voulons la vie, mais aussi la vérité; la vie
morale, mais aussi la vie intellectuelle; 'union avec le Christ
rédempteur, mais aussi l'union avec le Christ docteur. Nous
croyons & sa C€roix, mais aussi & sa doctrine.» Et page 676:
« L'Eglise doit vivre de ].-C., vivre de sa doctrine, de sa grdce
el de sa divinité. »



— 185 —

Je ne saurais parler plus clairement. Je vous serais donc
extrémement obligé, si vous vouliez bien, pour l'amour de la
vérité, accorder 'hospitalité & ces explications.

Veuillez agréer, Monsieur le Directeur, 'assurance de mes
sentiments les plus respectueux et les plus dévoués en Jésus-
Christ,

Berne, le 16 novembre 1900.
Prof. D E. Micuaup.

M. H. Bouvier ayant publié cette lettre dans le « Chrétien
Francais» du 8 décembre et l'ayant fait suivre d'observations
qui m'ont paru non moins erronées que celles du 14 novembre,
jJai cru devoir lui adresser cette seconde lettre.

[1e Lettre.

1° M. H. Bouvier dit: «Il me semble qu'il est impossible
de considérer I'Eglise des huit premiers sitcles comme wune
et indivisée dans le domaine doctrinal: car, pendant cette
longue période, elle n'est nullement restée fidele a wuwne for
universelle, constante et umanime. 11 est absolument incon-
testable en effet que l'enseignement de 1'Eglise catholique, a
partir du Ve siecle jusqu'au IX°, a été tres différent de celui
de Jésus et des apdtres. La moindre connaissance de 1'histoire
ecclésiastique ne permet pas d'en douter. »

Je suis désolé de contredire M. B.; mais il me semble que
«la moindre connaissance » de l'histoire ecclésiastique fait un
devoir d’affirmer: 1° que I'Eglise catholique, c’est-a-dire uni-
verselle, du Ve siecle au IX° a professé les mémes dogmes,
donc la méme foi, et qu'en cela elle a été une et indivisée;
2° que cette foi objective, quoique formulée dans des symboles
et dans des formules que ni le Christ ni les apotres n’ont
rédigés, est cependant, quant au fond et a l'idée, la méme que
celle du Christ et des apotres.

Certainement, il y a eu, pendant les huit premiers siecles
de I'Eglise, des divisions, des schismes, des hérésies. Nous
ne les nions pas. Mais ce n’est 1a que la moitié de ['histoire.
L’autre moitié, que M. B. semble ne pas voir, c’est que, de
fait, ces schismes et ces hérésies ont été condamnés par les



— 186 —

sept conciles cecuméniques, c’est-a-dire par I'Eglise catholique,
laquelle par conséquent est restée wme el indivisée. Si M. B.
pense que I'Eglise des sept conciles cecuméniques n'était pas
I'Eglise catholique, et qu'il faut, au contraire, la chercher dans
les Eglises condamnées par elle, qu'il le dise nettement. La
question alors sera vite éclaircie. En attendant, je maintiens
que la grande affirmation dogmatique des sept conciles cecu-
méniques, de tous les Peres grecs et latins depuis Justin
jusqu’a Jean Damascene, et par conséquent de la tradition
universelle (je ne parle pas des traditions seulement locales
et particulieres), implique une foi universelle, constante et una-
nime.

M. Bouvier veut-il que j'en fasse la preuve, ou veut-il
faire lui-méme la preuve du contraire?

S'il désire que j'en fasse la preuve, je lui dirai que je
I'ai déja faite dans un volume spécial, ot je m’appuie non pas
sur des textes de troisieme ou quatrieme main, mais sur les
textes mémes des conciles et des Peéres. Rien de plus facile
que de les controler.

Si M. B. désire prouver sa these — et je lui en serais
treés reconnaissant — il devra citer, non pas les dires ordi-
naires des historiens de quatrieme ordre qui n'ont fait que
copier les historiens de troisieme, mais les flexies orviginaux
et les sources mémes. la critique sérieuse ne se fait qu'a
cette condition; et la question est assez grave pour quon
veuille bien prendre cette peine.

20 M. Bouvier dit: «La logique fait un devoir, si 1'on
veut remonter jusqu'aux apdtres et au Christ, de laisser de
cOté toute la tradition des siecles suivants et toutes les au-
torités humaines, pour ne s'appuyer que sur 'Evangile.»

Que M. Bouvier me permette de lui répondre que son
procédé est par trop expéditif et par trop imprudent.

Il est trop expéditif. en effet, rejeter d'un coup de plume
les Justin, les Irénée, les Tertullien, les Origéne, les Athanase,
les Hilaire, les Grégoire, les Basile, les Ambroise, les Augustin,
les Jérome, etc.; que dis-je ? supprimer d’un mot toute I'Eglise,
pour ne plus connaitre que 'Evangile, comme si le Christ lui-
méme avait rédigé un livre et nous avait dit: «Mon livre est
tout, et 'Eglise n'est rien; c'est 'interprétation que chacun



— 187 —

fera de ce livre, qui est tout, et non l'interprétation de I'Eglise,
des docteurs, des saints, laquelle n'est rien!» Je dis qu'agir
de la sorte est un procédé trop expéditif, trés injurieux a
I'Eglise, et qui suppose que chacun a plus de lumitre et plus
de sens chrétien que tous. Etrange procédé, celui qui sup-
prime de 1'Evangile les paroles mémes du Christ: «Super
hanc petram adificabo Ecclesiam meam, et portae inferi non
preevalebunt adversus eam... Si autem Ecclesiam non au-
dierit, sit tibi sicut ethnicus et publicanus. »

Jajoute que ce procédé est frop imprudent. M. B., dans
son zele de néophyte, ignore-t-il que, méme chez les protestants,
IEvangile est interprété non seulement dans des sens dif-
férents, mais dans des sens contradictoires? Admet-il que
chaque interpréte a autant raison que son coentradicteur, celui
qui nie autant que celui qui affirme? Ne sait-il pas que, pour
les protestants qui nient toute inspiration des Ecritures et qui
les considérent comme des livres humains trés discutables et
méme souvent erronés, il n’'y a plus d'autre ressource, pour
sauver le christianisme, que la tradition universelle? M. B.
consent-il 4 sacrifier, sans scrupule, cette derniére ressource ?
J'espere que non.

3° M. B. dit: «La foi objective n’est autre, il me semble,
que l'adhésion de l'esprit & certains dogmes. »

Nullement. L’adhésion de l'esprit et de I'ame entiere 2
la doctrine enseignée par le Christ (la seule qui pour les
anciens-catholiques soit dogme), est la foi subdjective. I.a foi
objective est la doctrine méme de J.-C., considérée en elle-méme
et indépendamment de toute adhésion ou de toute dénégation.
Je regrette que M. B. connaisse si imparfaitement la doctrine
ancienne-catholique.

M. B. ajoute que les protestants admettent aussi «la foi
objective, ou en d'autres termes les croyances, mais qu'ils n’en
font pas une chose essentielle». Tant pis pour les protestants
en question, mais nous en connaissons d’autres qui rejettent la
distinction «fidéiste» entre la foi et les croyances. Si par
«croyances » M. B. entend les simples « opinions théologiques »,
qu'il le dise donc ouvertement; tout le monde sera de son
avis, car personne ne met sa fo/ sur le méme rang que ses
simples opinions. Mais il avouera que l'emploi qu’il fait du
mot «croyances» est malheureux.



— 188 —

4o M. B. dit: «Si 'on consideére toutes les variations qui se
sont produites dans les dogmes de 1'Eglise catholique des premiers
siecles jusqu’au IX® on ne peut s'émpécher de penser que la
base de cette foi est trés précaire.»

Je demanderai 4 M. B. de vouloir bien préciser les dogmes
de I'Eglise catholique des premiers siécles qui ont varié, et
en quoi ils ont varié. Cette question est importante et géné-
ralement traitée avec une grande légereté, d’aprés des sources
qui n’en sont pas. Je prierai M. B. de vouloir bien la serrer
de preés.

En tout cas, il se trompe déja en appelant les dogmes
en question «la base de la foi». La base de la foi est tout
autre pour les anciens-catholiques. Nous appelons base de la
foi T'autorité méme du Christ, qui nous enseigne ce que nous
devons croire de foi divine. Nous appelons foi objective la
doctrine méme enseignée par le Christ, doctrine que nous
n'identifions pas avec la lettre des formules verbales et des
explications théologiques qui en ont été données dans le cours
des siecles. Nous appelons critérium de la for ou moyen de
connaitre le dépdt doctrinal confi¢ par le Christ & ses apdtres
et & ses disciples, le témoignage méme de I'Eglise, témoignage
qui, pour étre vrai, doit étre «universel, constant et unanime ».
Ces explications aideront peut-étre M. B. & se faire une idée
exacte de l'ancien-catholicisme.

5° M. B. dit encore: «Les conciles cecuméniques ont pu
se tromper, et en réalité ils sont tombés dans lerreur. Clest
le cas aujourd’hui du catholicisme romain qui, en définissant
I'infaillibilité pontificale, a bien prétendu, lui . aussi, ne pro-
mulguer qu'une doctrine admise toujours et partout comme
celle de Christ.»

D’abord, M. B. a tort, en plagant les sept conciles cecu-
méniques et le concile du Vatican sur le méme pied. Les
sept conciles cecuméniques ont été ratifiés par 1'Eglise uni-
verselle en Orient et en Occident; tandis que le concile du
Vatican ne l'a pas été en Orient; et méme en Occident, il a
été repouss¢ par des catholiques assez nombreux et assez
instruits pour constituer une opposition. Les sept conciles ont
procédé dans leurs définitions d’apres le critérium catholique
admis alors, critérium qui est la plus grande garantie d'in-



— 189 —

errance qui puisse étre exigée dans des questions de fait;
tandis que, au concile du Vatican, ce méme critérium a ¢teé
foulé aux pieds. Etc. etc. J'ai honte d'insister sur une telle
comparaison. Le concile du Vatican a été une «farce», pour
employer V'expression d'un évéque catholique francais; tandis
que les sept conciles cecuméniques (j'entends leurs définitions
et non leurs discussions) ont été approuvés et respectés par
tous les catholiques d'Orient et d’Occident, et méme par les
protestants du XVIe sigcle. Les protestants d’aujourd’hui 1'ou-
blient trop.

Ensuite, M. B. affirme que les sept conciles cecuméniques
«sont tombés dans lerreur». Il sait qu’il ne s’agit dans la
présente discussion que des définitions dogmatiques de ces
conciles. La discussion, en effet, ne porte ni sur la discipline,
ni sur les opinions théologiques émises par tels ou tels membres
de ces conciles. M. B. est donc prié de vouloir bien préciser
quelles sont les définitions dogmatiques dans lesquelles ces
conciles ont enseigné¢ l'erreur. Ceci sera trés intéressant et
trés utile si M. B. veut bien approfondir la question.

6° Enfin, je remercie M. B. d'avoir bien voulu m’annoncer
que M. Lias est favorable a lunion des Eglises. Voila de
longues années que M. Lias fréquente nos congres interna-
tionaux, qu'il écrit dans notre Revwue internationale de Théo-
logie, et que nous cherchons ensemble, depuis les conférences
de Bonn de 1874 et de 1875, les moyens de mener 4 bonne
fin le projet mis & I'étude par les anciens-catholiques dés 1871
Nous serions heureux si le Chrétien Framgais voulait bien se
renseigner exactement sur ce qui a été fait relativement a
cette question, afin d'éviter dans les discussions futures les
répétitions inutiles et les pertes de temps. Nous avons mieux
a faire, n'est-il pas vrai, que répéter toujours les mémes lieux
communs et piétiner sur place.

Berne, le 12 décembre 1900.

E. MiceEAUD.




	Correspondances

