
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 33

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


183

CORRESPONDANCES.

Deux Lettres au «Chrétien Français» sur l'ancien-
catholicisme.

I™ lettre.
Monsieur et très honoré Directeur,

Le Chrétien Français du 14 courant m'a fait l'honneur
d'analyser une de mes études, parue dans le dernier numéro
de la Revue internationale de Théologie. L'auteur de cette
analyse s'est montré favorable à l'idée d'une alliance de toutes
les Eglises vraiment chrétiennes contre l'Eglise romaine actuelle
(j'entends l'Eglise jésuitique et vaticanesque). Je ne puis que
le remercier de la cordialité avec laquelle il s'est exprimé sur
ce point.

Il a bien voulu ensuite m'adresser trois observations sur
l'ancien-catholicisme, observations que je crois erronées. Qu'il
veuille bien me permettre de les rectifier, non certes pour
disputer, mais parce que j'attache le plus grand prix à ce que
les lecteurs du Chrétien Français connaissent exactement la
nature et la portée de l'ancien-catholicisme.

1° M. H. Bouvier dit que «l'ancien-catholicisme ne remonte
qu'à l'Eglise du IX0 siècle pour retrouver la doctrine chrétienne
plus pure». Il trouve que la Réforme protestante a été plus
logique en remontant jusqu'à l'Eglise primitive ; et il invite
les anciens-catholiques à faire de même.

Or, les anciens-catholiques remontent, eux aussi, à l'Eglise
primitive. Lorsqu'ils désignent l'Eglise du IX" siècle, c'est
pour signaler en elle l'Eglise où le pape Nicolas Ier a
commencé à falsifier la constitution de l'Eglise, et où plusieurs
faux dogmes ont commencé à s'introduire. Loin d'en appeler
à elle, ils la condamnent. L'Eglise à laquelle ils en appellent,



— 184 —

est «l'Eglise universelle, l'Eglise une et indivisée des huit
premiers siècles » (p. 674 et 680). C'est écrit en toutes lettres.
Les trois premiers siècles sont évidemment contenus dans les
huit premiers. Donc, logiquement et de fait, nous remontons
jusqu'aux apôtres, jusqu'aux Evangiles, jusqu'au Christ. Sans
doute, les huit premiers siècles ont connu des discussions
ardentes et des abus criants ; ces erreurs et ces abus, nous les

repoussons. Mais c'est un fait que l'Eglise des huit premiers
siècles a su rester fidèle à la foi « universelle, constante et
unanime», et c'est pourquoi nous en appelons à elle. Il me
semble cpie, sur ce terrain bien éclairé et bien déblayé, une
entente serait possible. En tout cas, il y aurait lieu de
s'expliquer sérieusement, en approfondissant les documents non
arbitrairement, mais d'après les plus strictes méthodes
historiques et philologiques.

2° M. H. Bouvier semble croire que les anciens-catholiques
considèrent le protestantisme comme un sentimentalisme sans
dogmes, et qu'ils l'identifient avec Luther. Ce serait une erreur.
Si j'ai parlé du christianisme de Luther d'après la curieuse
étude de M. Félix Kuhn, c'est que j'ai voulu constater, par
cette étude même, combien le protestantisme primitif, du moins
dans sa forme luthérienne, a renfermé de lacunes et de

méprises. Qu'il y ait des protestants professant des dogmes
formels, je n'en doute pas; mais que d'autres se contentent
d'un simple sentimentalisme sans dogmes, c'est ce qu'il serait
difficile de nier. Cela étant, il était nécessaire de déclarer en
toute loyauté que les anciens-catholiques ne sauraient
consentir à une telle mutilation du vrai christianisme. C'est ce

que j'ai fait (p. 679). Rien de plus.
3° Enfin, M. H. Bouvier prétend que, pour les anciens-

catholiques, la foi n'est que l'adhésion de l'esprit à certains
enseignements. C'est encore une erreur. A la page 686, j'ai
dit formellement : « La foi, adhésion de l'âme à toute l'œuvre
objective et à toute la doctrine objective du Christ. » A la
page 688 : « Nous voulons la vie, mais aussi la vérité ; la vie
morale, mais aussi la vie intellectuelle ; l'union avec le Christ
rédempteur, mais aussi l'union avec le Christ docteur. Nous

croyons à sa croix, mais aussi à sa doctrine.» Et page 676:
« L'Eglise doit vivre de J.-C, vivre de sa doctrine, de sa grâce
et de sa divinité. »



— 185 —

je ne saurais parler plus clairement. Je vous serais donc
extrêmement obligé, si vous vouliez bien, pour l'amour de la

vérité, accorder l'hospitalité à ces explications.
Veuillez agréer, Monsieur le Directeur, l'assurance de mes

sentiments les plus respectueux et les plus dévoués en Jésus-

Christ,

Berne, le 16 novembre 1900.

Prof. Dr E. Michaud.

M. H. Bouvier ayant publié cette lettre dans le « Chrétien
Français» du 8 décembre et l'ayant fait suivre d'observations
qui m'ont paru non moins erronées que celles du 14 novembre,
j'ai cru devoir lui adresser cette seconde lettre.

IIe Fettre.

1° M. H. Bouvier dit : « Il me semble qu'il est impossible
de considérer l'Eglise des huit premiers siècles comme une
et indivisée dans le domaine doctrinal: car, pendant cette
longue période, elle n'est nullement restée fidèle à une foi
universelle, constante et unanime. Il est absolument
incontestable en effet que l'enseignement de l'Eglise catholique, à

partir du Ve siècle jusqu'au IXe, a été très différent de celui
de Jésus et des apôtres. La moindre connaissance de l'histoire
ecclésiastique ne permet pas d'en douter. »

Je suis désolé de contredire M. B. ; mais il me semble que
« la moindre connaissance » de l'histoire ecclésiastique fait un
devoir d'affirmer: 1° que l'Eglise catholique, c'est-à-dire
universelle, du Ve siècle au IXe, a professé les mêmes dogmes,
donc la même foi, et qu'en cela elle a été une et indivisée;
2° que cette foi objective, quoique formulée dans des symboles
et dans des formules que ni le Christ ni les apôtres n'ont
rédigés, est cependant, quant au fond et à l'idée, la même que
celle du Christ et des apôtres.

Certainement, il y a eu, pendant les huit premiers siècles
de l'Eglise, des divisions, des schismes, des hérésies. Nous
ne les nions pas. Mais ce n'est là que la moitié de l'histoire.
L'autre moitié, que M. B. semble ne pas voir, c'est que, de
fait, ces schismes et ces hérésies ont été condamnés par les



— 186 —

sept conciles œcuméniques, c'est-à-dire par l'Eglise catholique,
laquelle par conséquent est restée une et indivisée. Si M. B.

pense que l'Eglise des sept conciles œcuméniques n'était pas
l'Eglise catholique, et qu'il faut, au contraire, la chercher dans
les Eglises condamnées par elle, qu'il le dise nettement. La
question alors sera vite éclaircie. En attendant, je maintiens
que la grande affirmation dogmatique des sept conciles
œcuméniques, de tous les Pères grecs et latins depuis Justin
jusqu'à Jean Damascène, et par conséquent de la tradition
universelle (je ne parle pas des traditions seulement locales
et particulières), implique une foi tmiverselle, constante et
unanime.

M. Bouvier veut-il que j'en fasse la preuve, ou veut-il
faire lui-même la preuve du contraire

S'il désire que j'en fasse la preuve, je lui dirai que je
l'ai déjà faite dans un volume spécial, où je m'appuie non pas
sur des textes de troisième ou quatrième main, mais sur les

textes mêmes des conciles et des Pères. Rien de plus facile
que de les contrôler.

Si M. B. désire prouver sa thèse — et je lui en serais
très reconnaissant — il devra citer, non pas les dires
ordinaires des historiens de quatrième ordre qui n'ont fait que
copier les historiens de troisième, mais les textes originaux
et les sources mêmes. La critique sérieuse ne se fait qu'à
cette condition ; et la question est assez grave pour qu'on
veuille bien prendre cette peine.

2° M. Bouvier dit: «La logique fait un devoir, si l'on
veut remonter jusqu'aux apôtres et au Christ, de laisser de

côté toute la tradition des siècles suivants et toutes les
autorités humaines, pour ne s'appuyer que sur l'Evangile.»

Que M. Bouvier me permette de lui répondre que son
procédé est par trop expéditif et par trop imprudent.

U est trop expéditif: en effet, rejeter d'un coup de plume
les Justin, les Irénée, les Tertullien, les Origene, les Athanase,
les Hilaire, les Grégoire, les Basile, les Ambroise, les Augustin,
les Jérôme, etc. ; que dis-je supprimer d'un mot toute l'Eglise,
pour ne plus connaître que l'Evangile, comme si le Christ lui-
même avait rédigé un livre et nous avait dit : « Mon livre est

tout, et l'Eglise n'est rien ; c'est l'interprétation que chacun



— 187 -
fera de ce livre, qui est tout, et non l'interprétation de l'Eglise,
des docteurs, des saints, laquelle n'est rien!» Je dis qu'agir
de la sorte est un procédé trop expéditif, très injurieux à

l'Eglise, et qui suppose que chacun a plus de lumière et plus
de sens chrétien que tous. Etrange procédé, celui qui
supprime de l'Evangile les paroles mêmes du Christ : « Super
hanc petram sedificabo Ecclesiam meam, et portas inferi non
prœvalebunt adversus eam. Si autem Ecclesiam non au-

dierit, sit tibi sicut ethnicus et publicanus. »

J'ajoute que ce procédé est trop imprudent. M. B., dans
son zèle de néophyte, ignore-t-il que, même chez les protestants,
l'Evangile est interprété non seulement clans des sens
différents, mais dans des sens contradictoires Admet-il que
chaque interprète a autant raison que son contradicteur, celui
qui nie autant que celui qui affirme Ne sait-il pas que, pour
les protestants qui nient toute inspiration des Ecritures et qui
les considèrent comme des livres humains très discutables et
même souvent erronés, il n'y a plus d'autre ressource, pour
sauver le christianisme, que la tradition universelle M. B.
consent-il à sacrifier, sans scrupule, cette dernière ressource
J'espère que non.

3° M. B. dit: «La foi objective n'est autre, il me semble,
que l'adhésion de l'esprit à certains dogmes. »

Nullement. L'adhésion de l'esprit et de l'âme entière à
la doctrine enseignée par le Christ (la seule qui pour les
anciens-catholiques soit dogme), est la foi subjective. La foi
objective est la doctrine même de J.-C, considérée en elle-même
et indépendamment de toute adhésion ou de toute dénégation.
Je regrette que M. B. connaisse si imparfaitement la doctrine
ancienne-catholique.

M. B. ajoute que les protestants admettent aussi «la foi
objective, ou en d'autres termes les croyances, mais qu'ils n'en
font pas une chose essentielle». Tant pis pour les protestants
en question, mais nous en connaissons d'autres qui rejettent la
distinction « fidéiste » entre la foi et les croyances. Si par
« croyances » M. B. entend les simples « opinions théologiques »,

qu'il le dise donc ouvertement; tout le monde sera de son
avis, car personne ne met sa foi sur le même rang que ses
simples opinions. Mais il avouera que l'emploi qu'il fait du
mot « croyances » est malheureux.



— 188 —

4° M. B. dit : « Si l'on considère toutes les variations qui se

sont produites dans les dogmes de l'Eglise catholique des premiers
siècles jusqu'au IXe, on ne peut s'empêcher de penser que la
base de cette foi est très précaire. »

Je demanderai à M. B. de vouloir bien préciser les dogmes
de l'Eglise catholique des premiers siècles qui ont varié, et
en quoi ils ont varié. Cette question est importante et
généralement traitée avec une grande légèreté, d'après des sources
qui n'en sont pas. Je prierai M. B. de vouloir bien la serrer
de près.

En tout cas, il se trompe déjà en appelant les dogmes
en question «la base de la foi». La base de la foi est tout
autre pour les anciens-catholiques. Nous appelons base de la
foi l'autorité même du Christ, qui nous enseigne ce que nous
devons croire de foi divine. Nous appelons foi objective la
doctrine même enseignée par le Christ, doctrine que nous
n'identifions pas avec la lettre des formules verbales et des

explications théologiques qui en ont été données dans le cours
des siècles. Nous appelons critérium de la foi ou moyen de

connaître le dépôt doctrinal confié par le Christ à ses apôtres
et à ses disciples, le témoignage même de l'Eglise, témoignage
qui, pour être vrai, doit être «universel, constant et unanime».
Ces explications aideront peut-être M. B. à se faire une idée
exacte de l'ancien-catholicisme.

5° M. B. dit encore: «Les conciles œcuméniques ont pu
se tromper, et en réalité ils sont tombés dans l'erreur. C'est
le cas aujourd'hui du catholicisme romain qui, en définissant
l'infaillibilité pontificale, a bien prétendu, lui aussi, ne
promulguer qu'une doctrine admise toujours et partout comme
celle de Christ.»

D'abord, M. B. a tort, en plaçant les sept conciles
œcuméniques et le concile du Vatican sur le même pied. Les
sept conciles œcuméniques ont été ratifiés par l'Eglise
universelle en Orient et en Occident; tandis que le concile du
Vatican ne l'a pas été en Orient; et même en Occident, il a
été repoussé par des catholiques assez nombreux et assez
instruits pour constituer une opposition. Les sept conciles ont
procédé dans leurs définitions d'après le critérium catholique
admis alors, critérium qui est la plus grande garantie d'in-



— 189 —

errance qui puisse être exigée dans des questions de fait;
tandis que, au concile du Vatican, ce même critérium a été
foulé aux pieds. Etc. etc. J'ai honte d'insister sur une telle
comparaison. Le concile du Vatican a été une «farce», pour
employer l'expression d'un évêque catholique français; tandis
que les sept conciles œcuméniques (j'entends leurs définitions
et non leurs discussions) ont été approuvés et respectés par
tous les catholiques d'Orient et d'Occident, et même par les

protestants du XVIe siècle. Les protestants d'aujourd'hui
l'oublient trop.

Ensuite, M. B. affirme que les sept conciles œcuméniques
«sont tombés dans l'erreur». Il sait qu'il ne s'agit dans la
présente discussion que des définitions dogmatiques de ces
conciles. La discussion, en effet, ne porte ni sur la discipline,
ni sur les opinions théologiques émises par tels ou tels membres
de ces conciles. M. B. est donc prié de vouloir bien préciser
quelles sont les définitions dogmatiques dans lesquelles ces
conciles ont enseigné l'erreur. Ceci sera très intéressant et
très utile si M. B. veut bien approfondir la question.

6° Enfin, je remercie M. B. d'avoir bien voulu m'annoncer
que M. Lias est favorable à l'union des Eglises. Voilà de
longues années que M. Lias fréquente nos congrès
internationaux, qu'il écrit dans notre Revue internationale de
Théologie, et que nous cherchons ensemble, depuis les conférences
de Bonn de 1874 et de 1875, les moyens de mener à bonne
fin le projet mis à l'étude par les anciens-catholiques dès 1871
Nous serions heureux si le Chrétien Français voulait bien se
renseigner exactement sur ce qui a été fait relativement à
cette question, afin d'éviter dans les discussions futures les
répétitions inutiles et les pertes de temps. Nous avons mieux
à faire, n'est-il pas vrai, que répéter toujours les mêmes lieux
communs et piétiner sur place.

Berne, le 12 décembre 1900.

E. Michaud.


	Correspondances

