Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 33

Artikel: Die geschichtliche Entwicklung des rechtlichen "character indelebilis"
als Folge der Ordination

Autor: Schulte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403495

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE GESCHICHTLICHE ENTWICKLUNG

DES

RECHTLICHEN ,,CHARACTER INDELEBILIS*

ALS

FOLGE DER ORDINATIONY.

Vorbemerkung.

Es liegt in der Natur der Sache begriindet, dass das Fecht
in der Kirche in denjenigen Dingen, welche im Zusammenhange
stehen mit der eigentlich geistlichen Aufgabe der Kirche, sich
aufbaut auf den von der Kirche angenommenen fundamentalen
Séatzen. Gilt nun in der Kirche ein Stand als berufen und als
ausschliesslich berufen, die Aufgabe derselben durchzufiihren,
so wird sich eine bestimmte Anschauung tiber das Verhaltnis
dieses Standes zu denjenigen Handlungen, deren Vornahme
ihm ausschliesslich zuféallt, notwendig bilden. Zugleich ist sofort
ersichtlich, dass die Anschauung tber das Wesen dieser Hand-
lungen eine Rickwirkung &dussern muss auf die Gestaltung des
Standes selbst. Denn wenn die Herbeifiihrung eines bestimmten
Frfolges die Wirkung einer personlichen Thitigkeit ist, so

) Es ist iberfliissig, aut die Auseinandersetzungen rémisch-katholischer.
Lehrbiicher u. s. w. der Dogmatik einzugehen, da sie einfach aus den
tridentinischen Sitzen folgern, das mit diesen nicht Harmonierende weg-
zudemonstrieren wissen. Die Abhandlung von Hergenrither, Die Reordi-
nationen der alten Kirche, in «Osterreichische Vierteljahrsschrift fiir kath.
Theologie », her. von Theod. Wiedemann, Wien 1862, 1. Jahrg., S.207—252,
387—456, geniigt als Beleg der Speciallitteratur iiber den Gegenstand; er
weiss alles so zu drehen, dass die schinste Harmonie zwischen den un-
ldsbar sich widersprechenden Ausspriichen und Thatsachen herauskommt.

Revue intern. de Théologie. Heft 33, 1901, 2



—_ 18

muss diejenige Person, welche dazu berufen wird, eine be-
sondere Befdhigung haben, sobald ihre Thiétigkeit iiber die
allgemein menschliche hinausgeht. Fir den Juristen ist es,
soweit das positive, geltende Recht in IFrage steht, wenn man
will, gleichgiiltig, ob diejenigen Primissen, auf denen der
positive Satz als Folgerung ruht, an sich wahr sind, ob die
Grundlagen der Rechtssitze stets die gleichen in der Kirche
gewesen sind, oder nicht; mit andern Worten, der positive
Jurist kann davon abstrahieren, ob ein heute als fundamental an-
genommener Rechissatz stets als solcher gegolten hat. Wie leicht
man sich die Sache machen kann, hat die kurze Geschichte
der letzten dreissig Jahre zur Genlige bewiesen. Dieselben
Personen, insbesondere Bischofe wie Hefele, Strossmayer u. s, w.,
welche die Definition der pépstlichen Unfehlbarkeit fir un-
moglich hielten, wussten sich nach Eintritt der unmoglichen
Definition vortrefflich mit ihr abzufinden. Und &hnlich machen
es die Rechtsgelehrten des Centrums. Wo ein pépstlicher An-
spruch oder Ausspruch ihnen als Mittel zum Zweck passt,
reden sie von gottlichem Rechte, von kirchlichen Fundamental-
siitzen, ergehen sich in masslosen Angriffen gegen den gott-
losen Staat, der nicht einfach anerkennt; wo ihnen aber die
aus papstlichen Anspriichen und Ausspriichen gezogene logische
Konsequenz unbequem ist, da reden sie von Kurialstil, da gilt
ihnen der Stuhlspruch des Unfehlbaren nur als Redensart.
Nicht ganz so, aber doch analog war das Verfahren aller
Altern und neuern Juristen u.s. w., welche ohne eigentliche
Prifung das als Rechtssatz Ilingestellte annahmen und welche
aus dem als Glaubenssatz aufgestellten die Rechtssiitze folgerten.
Den mittelalterlichen Kanonisten kann man das wegen des
damaligen vollen Mangels an historischem Versténdnis, be-
sonders an geschichtlicher Kritik, nicht hoch anrechnen. Sie
geben lediglich die allgemein angenommenen Ansichten wieder.
Darin liegt aber fiir die Dogmengeschichte ihre ungeheure
Bedeutung. Die Glosse hat Jahrhunderte hindurch in Schule
und Gericht volles Ansehen genossen; sie liefert einen wichtigen
Beweis fiur die jeweils herrschende Anschauung. Die neuern
Juristen (und Theologen) haben geradeso verfahren. Ich habe
in dem Buche: ,Die Stellung der Konzilien, Pipste und
Bischote® (Prag 1871), bewiesen, dass eine ganze Reihe von
Ansichten vor der Geschichte nicht bestehen kann und auf-



19 —

gegeben werden muss, welche einer dem andern vertrauens-
selig entlehnte. Wollen wir wirklich dahin kommen, zu priifen,
ob ein Rechtssatz das ist und ob er den Charakter hat, wolir
er heute gilt, so muss sich die Dogmengeschichte des Rechts
nicht auf solche Punkte beschrianken, welche mehr oder minder
unwesentlich sind, heute so und morgen anders bestimmt werden
konnen, sondern sie muss die geschichtliche Entwicklung der als
fundamental geltenden Rechissitze in ihren DBereich ziehen. Danu
ist kaum mehr als der Anfang gemacht worden. Ob man dabei
auf Resultate kommt, die mit dem, was man als Glaube aus-
giebt, nicht stimmen, kann vom Standpunkte der Wissenschaft
aus gleichgiiltig sein. Man wird dann hochstens die alte Methode
noch besser kennen lernen, welche sich in unsern Tagen
praktisch bewiahrt hat. Nachdem die jesuitische Schule es
fertig gebracht hatte, ihre theologische Ansicht von der pépst-
lichen Unfehlbarkeit bis zu einem gewissen Grade durch Ein-
schmuggelung in die Gebetbiicher, Katechismen, Religionslehr-
biicher u. dgl. m. dem Volke acceptabel zu machen, bekleidete
der romische Papst diese Meinung mit dem Charakter einer
gottlichen Offenbarung. Nicht anders ist’'s mit den Lehren der
Geschichte tberhaupt. Sie zeigt, wie ein Papst das erste Mal
cine Befugnis faktisch zu iiben versucht, ein zweites Mal sich
auf den ersten Fall beruft, nach langerer Zeit aus der That-
sache der Ubung sein Recht ableitet und dieses auf den gott-
lichen Willen stutzt. Die Theorie des fait accompli ist im
péapstlichen Rom stets massgebend gewesen. Hat es KErfolg
gchabt, so nennt man es ,,Gewohnheitsrecht, in Rom wigens
ecclesice disciplina.

Kann man sich heute auf keinen jimgern pipstlichen Stuhl-
spruch berufen, so dient meistens das Konzil von Trient als
(uelle der Dogmatik. Dieses Konzil hat eine Reihe von Sitzen,
welche einzeln fast nur juristische sind, einzeln das Recht nahe
berithren, in dogmatischer Form definiert, von denen es historisch
ausser jedem Zweifel steht, dass sie Jahrhunderte lang von
den massgebendsten Faktoren: Piapsten, Synoden, Kanonisten,
Theologen, anders aufgefasst worden sind. Dadurch ist die
wissenschaftliche Berechtigung erbracht, einen andern als den
tridentinischen Massstab anzulegen; zugleich lehrt die Geschichte,
wann und wie die neue Anschauung sich bildete. Mit diesem
Resultate ist aber noch eine andere Berechtigung gegeben, die



e OB pen

von Wert ist auch fir unsere Zeit. Wie in den fritheren Jahr-
hunderten, so ist auch im unsrigen der Konflikt des Staats
mit den Gesetzen der Hierarchie fast stehend geworden. Liésst
sich nun darthun, dass in dem einen oder andern Kollisions-
falle frither dasjenige, was man heute als Glaubenssatz oder
als einen aus dem Glauben fliessenden fundamentalen Rechts-
satz ausgiebt, diesen Charakter nicht hatte, so koénnte man
fuglich der Behauptung von der Verletzung eines Glaubens-
satzes in Rubhe die historische Thatsache der Neuheit entgegen-
stellen. Denn wenn die blosse Behauptung, etwas sei Glaubens-
satz, geniligen miisste, um jeden Einwand zu beseitigen, so
héatte der romische Bischof seit dem 18. Juli 1870 die Macht,
nach Belieben solche zu formulieren. Seit diesem Tage kann
die Behauptung: ,Die Kirche allein bestimmt, was Glaubens-
satz ist; wenn der Staat sich darein mischt, verletzt er die
Freiheit der Kirche und verweigert ihr die Anerkennung*, einen
andern Wert, als flir die subjektive Anschauung, nicht mehr
beanspruchen. Denn an jenem Tage ist im Widerspruche mit
der Geschichte und dem Glauben aller Zeiten ein Mensch fiir
unfehlbar erkliart worden, der die absolute Unterwerfung des
Staats unter seinen Willen als Dogma erklirt, alle modernen
Prinzipien als Ketzereien verdammt hat. Der eben ausge-
sprochene ultramontane Satz kommt seit jenem Tage vor, und
fallt zusammen mit dem Aufhoren jeder staatlichen und indi-
viduellen Selbstandigkeit.

In diesem Aufsatze ist die Entwicklung eines héchst wich-
tigen Punktes dargelegt, in dem Theologie und Recht sich
berthren. Fir ihn wie andere bildet die Theorie namentlich
des 12. und 13. Jahrhunderts ein wichtiges Moment. Der Wider-
spruch der Zeiten, der Vortrag dieses Widerspruchs ohne jeg-
lichen Nachteil fiir den Lehrer in friheren Zeiten zeigt, dass
wir es da in Wahrheit nicht mit Dogmen zu thun haben; zu-
gleich tritt uns die merkwiirdige Erscheinung entgegen, dass
bis ins 13. Jahrhundert hinein die freieste wissenschaftliche
Forschung galt. Anders wurde es seit Innccenz III. Wir sehen
auch, dass man im Mittelalter die wichtigsten Fragen in der
naivsten Art behandelte, Geheimnisse des Glaubens mit gleichen
Maximen erorterte, wie die Zuldssigkeit einer Klage oder wie
irgend einen physischen Vorgang. Und schliesslich tritt uns
Thomas von Aquino als derjenige entgegen, welcher eine Menge



— 21

jener theologischen Siétze aufstellte oder feststellte, die im
Konzil von Trient und seitdem zu Dogmen erhoben wurden.
Die Rechtssitze boten den Anhalt, die Juristen beuteten aus,
die Theologen machten aus den Rechtssditzen Glaubenssdtze, Recht
und Glaube wurden identifiziert, nachdem bereits die Kirche
und die in ihr iberméichtig gewordene Hierarchie identifiziert
waren. Da konnte auch Religion und Theologie als Eins gelten.

I. Wie die heutige katholische Dogmatik; so geht die
Theorie des Kirchenrechts aus von dem character indelebilis des
ordo presbyteralis und episcopalis als einem unwandelbaren
Fundamente. Das Wesen des im cap. 2, doctringe de sacramento
ordinis und can. 4. Sess. XXIII. Conecilii Tridentini definierten
Charakters besteht darin:

Dass er nicht genommen werden kann; dass die Person
ihn behélt, welche Veridnderungen immer mit ihr vorgenommen
werden mogen; dass ein Priester und Bischof nimmermehr Laie
werden kann.

Hieraus ergeben sich mit logischer Konsequenz die Sitze:

Dass ein Priester oder Bischof stets und unter allen Um-
standen jeden Akt giltig vornehmen kann, welcher ein priester-
licher oder bischoflicher als solcher ist, z. B. seitens des
Priesters die Konsekration der Hostie, seitens des Bischofs die
Weihe des Priesters, Bischofs, wenn die objektiven Bedingungen
des Akts vorliegen.

Wer diese Folge leugnet, der leugnet damit selbstverstindlich
den Grund, d. h. den Charakter.

Der Charakter hat die Wirkung, dass der ihn verleihende
Akt niemals wiederholt werden darf. Catechismus Romanus ad
parochos, P. 1I. c. 1. qu. 2b.

Eine Wiederholung ist also die Leugnung des Charakters.

II. Fragen wir die Geschichte, so ergeben sich zwei Dinge
als unzweifelhaft:

1. Erst das Konzil von 7vient hat die Ansicht zum Dogma
erhoben, dass, wer zum Priester oder Bischof geweiht sei, die
Féhigkeit zur Verrichtung der priesterlichen (bischéflichen)
Weiheakte nicht wieder verlieren koénne.

2. Die Frage: ob ein Akt, den ein Priester oder Bischof
vorgenommen bezw. vorzunehmen hatte, giiltig und wirksam



sei, war in der alten Kirche abhéingig von der rechtlichen
Anerkennung der Person, folglich eine juristische.

Der Beweis dieser Sitze ist durch die Canones und Mass-
regeln der Synoden, die Briefe und Handlungen der Pipste
und die Theorie der Kanonisten zu liefern.

_Als unbedingt wngdltig und wirkungslos werden in den un-
zweideutigsten Ausdriicken erklirvt die wvon hdretischen wund
schismatischen Bischiofen erteilten Weilien in folgenden Stellen:

1. Can. apostol. 67 (68). Bruns Canones aposi. et cone.
etc. Berol. 1839, 1, p. 10. Cf. epist. Firmiliani ad Cyprianum,
besonders n. 16 u. 22 (Cypriani op. ed. Hartel, Vindob. 1871,
ep. 15, p. 810 sqq.).

2. Innocentii 1. epist. ad Alexandrum episc. Antioch. c. 4.
(Epist. pont. Rom. ex rec. P. Coustantil et fratrum Ballerinorum
curavit Schenemann, Gofting. 1796, p. 604), aufgenommen in
c. 13. C. I. gq. 1. Vergl. tiberhaupt c. 61 sqq. C. 1. q. 1.

3. Conc. Lateranense a. 169 (Mansi XII, 719). Nachdem
Papst Konstantin II. am 13. April flir abgesetzt erklirt war,
fand am folgenden Tage eine Verhandlung der Synode statt,
worliber die Akten derselben berichten:

, Actio tertia. Post hesec vero sanctissimi Episcopi
dixerunt . ... nunc restat, ut de ordinatione Hpiscoporum,
Presbyterorum, vel Diaconorum, quam preedictus Constan-
tinus Apostolicee Sedis invasor peregit, id quod communi
consensu tractavimus, coram omnibus declaremus. Primum
omnium decernimus, Ut Kpiscopi, quos consecravit, siquidem
Presbyteri prius fuerunt, aut diaconi, in eodem honore pri-
stino revertantur, et postmodum facto more solito Decreto
Electionis eorum ad Sedem Apostolicam, cum plebe, atque
decreto ad consecrandum eveniant, et consecrationem a nostro
Apostolico suscipiant, ac si prius fuissent minime ordinati. Sed et
qui alie In sacris officiis isdem Constantinus peregit, preeter
tantummodo baptismum, omnia iterentur.”

Papst Konstantin war von drei Bischofen konsekriert worden
(vita StephaniIV in Liber pontificalis ed. Vigneli 11, 133). Wenn
nun das wnter dem Vorsitze Papst Stephans IV. tagende Kouzil
erklért, alle von demselben erteilten Weihen und Funktionen,
ausser der Taufe, seien ungiltig und miissten wiederholt werden:
50 ist sonnenklar bewiesen, dass dieser Papst und dieses Konzil



— 23

eine andere dogmatische Ansicht hatten als die heutige, und
dass beide die Giltigkeit der Sakramente, mit Ausschluss der
Taufe, von der Wiirdigkeit oder Berechtigung der Person ab-
hingie machten und aus diesem Grunde die von dem als
Linvasor® vorgenommenen fir ungiltig erklarten und Wieder-
holung forderten. Dass etwa die gesetzlichen Formen nicht
eingehalten worden seien, davon findet sich keine Spur, und
das ist auch durch den Wortlaut ausgeschlossen. Auf dem
Konzil waren ausser dem Papste iiber 50 Bischdfe persénlich
oder durch Vertreter zugegen.

4. Syn. Romana a. 863 mit epist. 7 Nicolai (Mansi XV, 180,
248 sq.). Dies unter Papst Nikolaus I. gehaltene Konzil erklérte
alle vom Patriarchén Photius erteilten Weihen fur null und
nichtig. Dasselbe that die unter Hadrians IL. Vorsitz gehaltene
Synode von Rom von 869 (vgl. die Schreiben bei Mansi XVI,
122 sqq.). (leichwohl erkannte Papst Johann VIII. im Jahre 879
nach Ignatius Tode den Photius an und zugleich ausdriicklich
die von ihm erteilten Ordinationen (Jafé, num. 2491. Die
Scehreiben bel Mansi XVI, 479; XVII, 136).

b. Syn. Romana a. 897. Formosus, Bischof von Porto, war
von seinem Gegner Papst Johann VIIT. in romischen Synoden 876
(Mansi XVIL, 236, ct. Jaffé, Reg., p. 264) entsetzt und des
Priestertums verlustig erklirt, von Papst Marinus I. im Jahre 883
restitulert (Jaffé, p. 293), 891 zum Papste erwéahlt und konse-
kriert (Jaffé, p. 298 sq.), 896 getotet worden. Sein Nachfolger
Stephan VIIL. stellte den Leichnam Ende 896 oder Anfang 897
vor das Gericht der Synode, diese unter des Papstes Vorsitz
erklirte ihn fir ecinen unrechtméssigen Papst und alle seine
Weihen fiir nichtig (ef. die bei Jaffé, p. 303, angegeben Quellen,
Hefele, Konziliengeschichte IV, 537 ff.). Diese Synode wurde
898 unter Vorsitz des Papstes Johann IX. in ciner bei St. Peter
(Mansi XVIII, 221) abgehaltenen Synode verworfen, letztere von
neuem bestédtigt in einer zu Ravenna vom selben Jahr (Mansi
XVIII, 229).

6. Synodus Romana 1049 (Mansi XIX, 'i21). Papst Leo IX.
erklirte die von simonistischen Bischéfen erteilten Weihen fur
ungiiltig und gebot die Reordination.

1. Papst Urban II. erklirte und liess durch die von ihm
geleitete Synode zu Piacenza 1095, c¢. d. (Mansi XX, 804), er-
klaren (aufgenommen in c. 24. C. L. q. 7), dass die von dem



24

exkommunizierten Bischof Guibert u. s. w. erteilten Weihen
nichtig seien; die Gegner beschuldigten ihn deshalb auch der
Ketzerei. Im Jahre 1089, 11. Sept., schrieb er (Jaffé, num. 4039 ;
Mansi XX, 676), dass er iiber die Frage noch keine feste An-
sicht habe, da eine synodus gemneralis dariiber entscheiden
miisse (vgl. meine Stellung der Konzilien, Seite 185, Nr. 236).
Papst Paschal II. verschiebt dieselbe Frage auf ein Konzil
(Mansi XX, 10275 cf. Jaffé, num. 4511).

8. Can. 30. Conc. Lateran. II. vom Jahre 1139 (Mansi XXI,
526) erklirt die vom Petrus Leonis (Gegenpapst Anacletus II.,
der Kardinalbischof von Porto war) erteilten Weihen fir nichtig.

9. C. 17. des zu Reims unter Vorsitz des Papstes Fugen I11.
am 21. Marz 1148 gehaltenen Konzils (Mansi XXI, 713): ,Illud
etiam, quod a preedecessore nostro papa Innocentio statutum
est, innovantes, ordinationes factas a filio Petri Leonis et aliis
schismaticis et heereticis, evacuamus, et irritas esse censemus.“
Vel. meine Stellung, S. 192. _

10. Can. 2. Conc. Lateran. ITL., anni 1179 (Mansi XXII):
,Quod a preedecessore nostro p. m. Innocentio factum est, inno-
vantes, declaramus, ordinationes ab Octaviano et Guidone
heeresiarchis, nec non et Joanne Strumensi, qui eos secutus
est, factas et ab ordinatis ab eis, éritas esse censemus; adji-
cientes etiam, ut si qui dignitates ecclesiasticas, seu beneficia,
per preedictos schismaticos receperunt, careant impetratis.“

Unter ordinationes in diesen wie in den vorhergehenden
Stellen sind nicht Verleihungen von Amtem, sondern auch
Weihen im eigentlichen Sinne gemeint. Solches geht einmal
hervor aus der Allgemeinheit des Wortes und aus dem da-
maligen Sprachgebrauche, in der letzten Stelle noch besonders
aus dem et ab ordinatis ab eis®, was nur ,und von den von
diesen Geweihten® heissen kann, ganz unzweifelhaft aus dem
Zusatze ,adjicientes® u. s. w., der zugleich die Verleihung auf-
hebt, und unwiderleglich aus can. 5. ibidem: ,Episcopus, si
aliquem sine certo titulo, de quo necessaria vitee percipiat, in
diaconum vel presbyterum, ordinaverit, tamdiu necessaria el
subministret, donec in aliqua ecclesia ei convenientia stipendia
militiee clericalis assignet; nisi forte talis qui ordinetur, extiterit,
qui de sua vel paterna heereditate subsidium vitee possit ha-
bere.“ Denn hier wird gerade eine Weihe ohne Amt, Anstellung
an einer Kirche, vorausgesetzt. Wenn tibrigens in Zeiten, wo



NI ' - -

die Weihe nur unter gleichzeitiger Anstellung an einer Kirche
gestattet war (mein Lehrbuch des Kirchenrechts, § 27), die
Ordination fir null und nichtig erklart wird, so ist wegen der
Allgemeinheit zugleich Anstellung und Weihe annulliert. Can. 2.
Cone. Lateran. IIL. ist als c. 1. X. de schismaticis et ordinatis
ab eis V. 8. in Gregors IX. Dekretalen iibergegangen.

11. Papst Paul IV. erklirt in der Bulle Cum ex apostolatus
vom 1b. Februar 1559, dass, wenn ein Ketzer oder Schismatiker
zum Papste wiirde erwihlt werden, er gar keine Gewalt er-
langen werde, alle und jede Akte, die er vornehmen werde
(omnia et singula per eos quomodolibet dicta, facta, gesta et
administrata ac inde secuta viribus careant), jeder Wirkung
entbehren sollten.

Kardinal Rauscher (Observationes queedam de infalli-
bilitatis ecclesiee subjecto, Neapoli 1870, pag. b1 sq.) hebt
die in den Nummern 3, 4, 5, 6, 7, 11 erwihnten Falle —
beziiglich des letzten sagt er, dass die allgemeine Sprache
Pauls IV. Ansicht ergebe, dass auch die von einem solchen
Papste vorgenommenen Weihen ungiiltig seien — ausdricklich
als solche hervor, in denen ,Papste nicht die katholische Lehre
vom Spender des Sakraments der Weihe festgehalten haben,
sondern zeigen, dass sie glauben, das Sakrament der Weihe
sei abhéingig von der Wiirdigkeit des Spenders“. Ir sieht darin
eines der unubersteiglichen Hindernisse, welche der Zuliissig-
keit der Infallibilititserklirung des Papstes entgegenstehen.

12. Diese Quellenstellen erschépfen den Gegenstand bei
weitem nicht. In dem Schreiben des Kongzils von Nicea 325
an die Bischofe Agyptens (Hefele, Konziliengesch. I, 337, 2. Aufl.
353) wird referiert, dass die Synode beztiglich der von Meletius
Geweihten die Reordination zuliess. Wenn Hefele im Texte
hat: ,die von ihm bestellten Kleriker aber sollen durch eine
heiligere Héandeauflegung gekriftigt und dann zur Kirchen-
gemeinschaft zugelassen werden“, dann in einer Anmerkung
zum Worte ,gekriftigt® wortlich sagt: ,d. h. nicht aufs neue
geweiht, sondern revalidiert: so ist das die offenbarste Ten-
denzmacherei. Eine ,heiligere Héndeauflegung ist nichts als
eine neue Weihe. Seit man den character indelebilis hatte, fiel
es niemand ein, einen exkommunizierten Priester bei der
Wiederaufnahme durch neue, heiligere Hindeauflegung zu
kriftigen. Wenn die erste Weihe fiir giltig, valida, erachtet



) T —

worden wire, wirde die neue Handeauflegung so tberflissig
als moglich gewesen sein.

13. Die nach romischer (papstlicher) Lehre achte oku-
menische Synode von 869 (4. Konzil von Konstantinopel) (Mansi
XVI, 162) sagt im can. 4: ,Promulgantes (Photium) nunquam
fuisse prius aut nunc esse episcopum, nec eos, qui in aliquo
sacerdotali gradu ab eo consecrati vel promoti sunt, manere
in eo ad quod promoti sunt . . . Sed et ecclesias quas, ut putatur,
tam Photius quam il qui ab ipso consecrati sunt, dedicave-
runt, vel si commotas mensas stabilierunt, rursus dedicari et
inthronizari atque stabiliri decernimus.“

14. Papst Johann XII. entsetzte auf der romischen Synode
964 den Papst Leo VIII. und erkliarte alle von ihm Geweihten
tir ungiltig geweiht (Mansi XVIIIL, 471).

Wie die romischen, pépstlichen und sogenannten allge-
meinen (6kumenischen) Synoden, also verfuhren auch parti-
kulére.

15. Man annullierte in alten Zeiten Weihen aus bloss juristi-
schen Grinden, wegen Ubertretung von Verboten. Die von
einem Bischof einem Nichtdiocesanen ohne Zustimmung des
eignen Bischofs erteilte Ordination wird fiir nichtig erklirt in1):

Can. 16. Cone. Niceni, a. 320 (in c. 3. D. 71); can. 13 und
22. syn. Antioch. In enceeniis, a. 341 (in c. 6. 7. C. IX. q. 2),
can. 36. apostol. Syn. ecum. Ephes. von 431 (Mansi IV, 1211):
o Inoodc Xotowos ¢ oiee vd vic mugoions wypwrding ourédov, «&Ali-
vty sivet cov avroy Neardgior 1ob smoxomizol dlubpneatog wal Taviog
oviidyov ieparxod.” Also: er soll von der bischoflichen Wiirde
und aller priesterlichen Gemeinschaft ausgeschlossen (fremd)
sein. Das kann nur heissen: er hat aufgehort, Bischof u. s. w.
zu sein. Synode von Arles vom Jahre 443 (452), c. 13:

»Quod si aliquo commorationis tempore, invito episcopo
suo in aliena ecclesia habitans, ab episcopo loeci clericus fuerit
ordinatus, huiusmodi ordinatio irrita habeatur.“

) Das Verbot selbst ohne die Folge findet sich im c. 24. von Elvira 806
(Bruns II, 5); c. 5 Carthag. I. (Brans I, 111), der sich auf das Cone. Sardic.
bezieht, dessen c. 18 und 19 in die lateinische Ubersetzung nicht fiber-
gingen; dndegav. 433, c. 9; Taron. 460, ¢. 9; Epaon. 517, c. 5; Aurelian. 538,
c. 16 (nicht ganz klar) u. s. w.



97

Clericus ist allgemein zu nehmen, weil es vorher heisst:
,Nullus cuiuscunque ordinis clericus, non diaconus, non pres-
byter* u. s. w.

Entscheidend ist der Vorgang auf dem Konzil von Chalcedon
vom Jahre 451. Die von Photius von Tyrus wihrend des
Streites mit Eustathius von Berytus tber die Metropolitanrechte
geweihten drei Bischote waren deponiert und zu Presbytern
degradiert worden; es wurde nun beschlossen, diese drel miissten
als Bischofe anerkannt und wieder eingesetzt werden. Die
péapstiichen Legaten fugten bei: ,einen Bischof zum Presbyter
degradieren, ist ein Sacrilegium. Hat ein Bischof ein Verbrechen
begangen, das seine Absetzung verdient, so darf er auch nicht
Priester sein“. Siehe Hefele, Konziliengeschichte 11 (2. Aufl.),
462 1.

Zu Soissons wurde 853 (Mansi X1V, 98T sq., actio VII) der
Priester und Abt Halduin von Hautvilliers, weil er ohne Prufung
und per saltum ordiniert worden war, der priesterlichen Wiirde
entkleidet.

Weihen, die mit Geld erkauft waren, wurden fiir ungiiltig
erklért:

C. 2. Conc. Chalcedonensis cecum., a. 451: ,Si quis episco-
porum accepta pecunia ordinationem fecerit et in nundinationem
deduxerit inappretiabilem gratiam atque ordinaverit episcopum
sive chorepiscopum seu presbyterum seu diaconum aut quem-
cunque alium qui connumeratur inter clericos...... ipse qui-
dem subeat gradus sui periculum, et qui sic ordinatur, nullum
habeat fructum ex huiusmodi mercimonio et creatione probrosa,
sed sit alienus et dignitatis® u. s. w,

Dieser Canon wird wiederholt in spétern Synoden, so fast
wortlich in der von zwei papstlichen Vikaren geleiteten Synode
von Toulouse von 10566 (bei Mansi XIX, 847).

s ist durch die angefithrten Stellen bewiesen, dass der
Satz des Konzils von Trient von dem character indelebilis eine
Definition enthalt, deren Gegenteil von Pipsten, allgemeinen
und partikuliren Synoden seit dem 4. Jahrhundert bis zum
Jahre 1509 ausgefihrt, bezw. gelehrt worden ist.

III. Der zweite oben unter II. ausgesprochene Satz, dass
die Giiltigkeit von juristischen Momenten abhiingig erachtet
worden sei, wird auf evidente Art bewiesen durch alle jene



N - g

Ausspriiche, welche unter gewissen Bedingungen gestatten, einen
von Ketzern u. s. w. Geweihten ohne neue Ordination die Weihen
ausiiben zu lassen. Das ist insbesondere der Fall in:

1. Can. 8. Conc. Niceni 325 (aufgenommen in c. 8. C. 1. q. T) ).
Der Wortlaut, insbesondere wenn man c. 9 hinzunimmt, zeigt,
dass man die Weihe als solche nicht fiir unausléschlich hielt.

2. C. 68. Codicis ecclesiee Africanee (Bruns I, 172), der
dem einzelnen Bischof berlédsst, ob er die zuriickkehrenden
Donatisten aufnehmen und als Geistliche anerkennen will.
Wenn c. 48, der identisch ist mit c. 38. Conc. Carthag. 111, die
reordinationes verbietet, so sind diese etwas anderes, denn mit
diesem Worte wird darin auch der Ubergang von einer Kirche
auf eine andere (reordinationes vel translationes) bezeichnet.

3. Die siebente allgemeine Synode (Mansi XI1I, 992 sqq.
1008 sqq.) nahm verschiedene von Ketzern Geweihte autf,
ebenso liess die achte die von ¥Methodius und Ignatius Geweihten,
welche sich Photius angeschlossen hatten, nach dessen Ab-
setzung aber zuriickkehrten, zu ohne neue Weihe, obwohl sie
einen andern prinzipiellen Standpunkt einnahm (siehe vorher I1,
num. 13).

4. Canon 9. Conc. Flacentini a. 1095 unter Urban 1I., auf-
genommen in c. b. C. IX. q. 1, der hochst charakteristisch ist.
Nachdem c. 8, wie frither (oben II, num. 7) gesagt wurde, gene-
rell die von héaretischen und schismatischen Bischofen erteilten
Weihen einfach fiir nichtig und wirkungslos erklirt hat, wird
das in can. 9 wiederholt bezlglich der von den namentlich
exkommunizierten Héresiarchen und Eindringlingen erteilten
Weihen, ausser wenn die Geweihten zur Zeit der Weihe nicht
wussten, dass der Ordinator exkommuniziert war. Wer, heisst
es, von Bischofen ordiniert sei, die von der HKinheit der romi-

Y Vgl Hefele, Konziliengesch. I, 408 ff. Wenn dieser Gratian tadelt,
weil derselbe im Canon «die Vorschrift einer neuen Priesterweihe findet »,
was gegen dessen Sinn, die alte Praxis und die Analogie mit den Mele-
tianern sei — siehe vorher num. 12, woraus sich die petitio principii er-
giebt — so ist das nicht am Platze. Denn Gratian bedient sich desselben
Wortes wie die lateinische Ubersetzung. Die Hindeanflegung mit Gebet war
die Form der Weihe, die Ubergabe des Kelches gehort jener Zeit nicht an.
Vor allem beweist Gratians Auffassung, dass man im 12. Jahrhundert dic
Wiederholung der Priesterweihe fiir miglich und zulissig hielf. Gratians Auf-
fagssung hat aber eine enorme Bedeutung.



schen Kirche abgefallen, solle die Weihe behalten, wenn Leben
und Kenntnisse ihn empfehlen; wer in Zukunft von solchen
geweiht werde, solle diese Gunst nicht erlangen. Obwohl das
Konzil diese Dispens aus Barmherzigkeit und wegen der Not-
wendigkeit gebe, so sollen doch die heiligen Canones in Kraft
bleiben, und sobald die Notwendigkeit entfalle, solle das wegen
threr Verfigte entfallen. Deutlicher kann man gar nicht sagen:
die Weihe ist an sich ungiiltig, wir dispensieren aber aus dem
und dem Grunde von dieser Ungiiltigkeit!). Deutlicher kann
man die Ungiiltigkeit nicht abhingig machen von der sub-
jektiven Wirdigkeit.

5. Papst Paschal II. erklart auf der Synode apud Guarda-
stallum 22. Oktober 1106 (Mansi XX, 1209):  er nehme die zur
Zeit des Schisma ordinierten deutschen Bischofe im bischoflichen
Amte auf, wenn sie keine FKindringlinge, nicht simonisch oder
verbrecherisch seien; dasselbe solle von Klerikern gelten,
welche Leben und Wissenschaft empfehlen“. Da nun die von
simonistisch auf ihre Sitze gelangten Bischofen erteilten Weihen
ebenfalls wiederholt fur nichtig erklirt worden sind, wie die
unzweifelhaften Ausspriiche und Wiederholungen der Weihen
von Leo IX. u. a. beweisen; da aber zugleich beim Vorhanden-
sein bestimmter Voraussetzungen von einer Wiederweihe ab-
gesehen und der Geweihte aufgenommen wurde; da jedoch die
simonistisch erlangten Weihen unter allen Umsténden fiir nichtig
erklart wurden ?): so ist der Beweis [iir die aufgestellten Sitze
geliefert.

Regelméssig ist in den Gesetzen nicht gesagt, wie die
Wiederaufnahme erfolgen solle, weil sich das von selbst ver-

1) Kober, Die Suspension, S. 85, fithrt Urbans II. oben mitgeteilte Ver-
fiigung an als Beweis fiir die Anschauung, dass an sich die Weihe giltig
gewesen sei, S. 189 aber dasselbe Konzil von Piacenza fiir die gegenteilige
Ansicht, und sagt Seite 190 in aller Naivitéit, Urban II. habe bald so, bald
anders entschieden. Kober hat nicht gemerkt, dass man die Wirkuang der
Weihe abhiingig von Gesetzen ansah. Beziiglich der folgenden Stelle begeht
er denselben Fehler.

%) Es geniigt zu verweisen auf c. 107 (ep. Nicolai IL. iiber die Synode
von 1059), 108 (Urban II. auf dem Konzil zu Piacenza 1095), 109, 110,
113 sqq. C. I. q. 1, auf Leo IX., Gregor VII. w. s. w.

Interessante Bestimmungen iiber gesetzwidrige Ordinationen enthélt
noch c. 12. Cone. llerdens. a. 549, iiber die Aufnahme c. 10. Cone. darelian. 1.
a. 511 u. s. w.



Y

stand, nfmlich in derselben Weise, wie die Ubertragung statt-
gefunden hatte. Dass auch das deponere, degradare u. s. w. die
Weihe vollstéindig entzog, ist fiir die alte Zeit gar nicht zu
bezweifeln. Kinzelne Zeugnisse liefern den vollen Beweis,
namentlich can. 28 der wierten Synode von Toledo von 633,
der lautet, Collectio Hispana. Matr. 1808, fol., col. 376):

wIpiscopus, presbyter aut diaconus, si a gradu suo deiectus
in secunda synodo innocens reperiatur, non potest esse quod
tuerat nisi gradus amissos recipiat, ut si episcopus fuerit reci-
piat coram altario de manu episcoporum orarium, annulum et
baculum; si presbyter orarium et planetam; si diaconus ora-
rium et albam; si subdiaconus patenam et calicem; sic et re-
liqui gradus ea in reparationem sui vecipiant, que quum ordi-
narentur perceperunt.”

Man hat sich friher und in neuerer Zeit (namentlich Kober
Die Deposition und Degradation, S. 108 f.) bemiiht, zu dedu-
zieren, durch die Deposition und Degradation seien nur alle
Standesrechte, mit der dussern Standeswiirde, verloren gegangen,
nicht aber der innerliche Charakter, der character indelebilis.
Fin Beweis ist dafiir nicht erbracht, die Worte der Quellen
sprechen unbedingt dagegen. Denn érritum, nullum fructum
habere und dergleichen hat keinen Sinn oder den: nichts ist
geschehen. Und wenn namentlich Kober deduziert zu haben
glaubt, dass alle deponierten Kleriker die innerliche Beféahigung
behielten und dass daraus die Richtigkeit der Ansicht folge,
dass alle, sdmitliche ordines am Wesen des Sakramentes parti-
cipieren, nicht bloss Eposcopat, Presbyterat und Subdiaconat:
so wiirde gerade das beweisen, dass seine Ansicht falsch ist.
Denn dass alle ordines unter dem Diaconat weder von Christus
noch von den Aposteln eingesetzt sind, noch sich auf sie zurtick-
filhren lassen, ist unzweifelhaft. Und wenn, was wieder un-
zweifelhaft ist, der Empfang der niedern Weihen in der alten
Kirche absolut nicht notig war, um Diakon oder Presbyter zu
werden: so folgt daraus, dass diese Weithen mit dem Sakramente
nichts zu thun haben. Haben nun aile deponierten Kleriker
ihre innerliche Befahigung, die ja bei den ordines unter dem
Presbyter (iberhaupt gar keine Befdhigung oder Macht ver-
leiht, welche ‘nicht, abgesehen vom positiven Gesetze, jeder Laie
auch iiben konnte, trotz der Deposition beibehalten : so wiirde das
gerade beweisen, dass es gar nicht auf ein sakramentales Wesen



angekomimen wéire, sondern dass lediglich rechtliche Anschau-
ungen, und dass einfach positive Gesetze entschieden hétten.
Der Vorgang der Synode von Toledo von 633 ist ohne Zweifel
auch entscheidend fiir frithere spanische Synoden, die man dafiir
anfithrt, dass keine neue Ordination notig gewesen sei. So die
von Saragossa von H92 c. 1 (Coll. Hisp. col. 305): ,placuit s. ac
ven. synodo, ut presbyteri qui ex heeresi Ariana... conversi sunt,
qui sanctam et puram fidem atque castissimam tenuerint vitam,
accepta demum benedictione preshyteratus sancte et pure minis-
trare debeant: ceferi vero qui hanc suprasciptam vitam adim-
plere vel tenere neglexerint, ab officio depositi sint in clero®.
Der can. 3 des von Sewilla von 618 (ibid. col. 641): ,Desertorem
autem clericum cingulo honoris atque ordinis sui exutum aliquo
tempore monasterio deligari convenit, sicque postea in minis-
terium ecclesiastici ordinis revocari, hat etwas anderes im Auge,
da er deutlich von revocare in ministerium spricht und nur
das Abzeichen eine Zeit lang entzieht. Wenn, wie Kober Seite 102
meint, die Riickgabe der Zeichen in c¢. 28 der Synode von
Toledo unwesentlich war, weshalb wurde sie denn vorgenom-
men? Die Benediktion mit Ubergabe der Zeicken geschah
ja bei der Ordination; wurde jene vorgenommen, was sicher
auch nach c. 28 zu geschehen hat, da ohne solche die Uber-
gabe nicht stattfand, so war doch die Form der Weihe vor-
handen.

Den Gesetzen der Pipste wie derjenigen Synoden, welche
den Charakter von partikuliren oder von allgemeinen nach
romischer Anschauung besitzen, ist mithin bis ins 12. Jahr-
hundert die Anschauung williy fremd, wonach die Weihe zum
Priester oder Bischof als solche eine gewisse Befdhigung erteile,
welche wnter keinen Umstinden entzogen werden konne und
welche zur giltigen Vornahme einer Weihehandlung stets be-
fishige. Vielmehr kennen jene Gesetze eine Anzahl von Fillen,
in denen eine Weihe, welche alle objektiven rituellen Eigen-
schaften besass — nie wird ein derartiger Mangel als Grund
der Ungiiltigkeit hervorgehoben — trotzdem nichtig und wirkungs-
los ist?). Keineswegs liegt das Motiv allein oder hauptséchlich

1) Um zu zeigen, was man trotz der in jeder Bibliothek vorhandenen
Werke, welche die oben mitgeteilten pipstlichen und Synodalausspriiche
enthalten, den Katholiken bieten darf, sei aus dem mit verschiedenen
bisehoflichen Approbationen versehenen FEnchiridion symbolorum et defini-



in der Anschauung: es sei die Giiltigkeit des Akts von der
personlichen Wiirdigkeit des Spenders abhingig. Dies zeigt
sich in der Erklirung, dass die Weihe giiltig sein solle, wenn
der Geweihte zur Zeit der Weihe die simonistische Eigenschaft,
also die persénliche Unwiirdigkeit des Ordinators nicht kannte,
und wenn dieser fir katholisch galt, vorausgesetzt, dass lauda-
bilis wvita den Geweihten empfehle (c. 108. C. I. q. 1. can. 3. 4.
Conc. Placent. 1095).

Zugleich liferte dieser Fall den Beweis, dass man die Giiltig-
keit der Weihe von irgend einem #ussern, nicht mit der Form,
Materie, Spender zusammenhangenden Umstande, in den letzt-
genannten Stellen von der laudabilis vita des Greweihten, in c. b.
C. IX. q. 1 in dem can. 9 desselben Concils von der Notwendig-
keit abhingig machen konnte. Hieraus folgt aber mit Ent-

tionmme, quee de rebus fidei et morum a conciliis ecumenicis et summis
pontificibus emanarunt.. edidit Hend. Denzinger, Wirceburgi 1865, editio
guarta, pag. 134, num, XLII folgende Stelle abgedruckt:

« Paschalis 1I. decretum in Concilio Lateranensi, a. 1116:

«« Gravis smculo X exorta fuerat controversia, utrum ordinationes
« heereticorum et simoniacorum valide essent, nec ne, eo quod antiquio-
« rum quidam irritas (quoad usum nempe) statuissent. Jam tamen Clemens I{.
«in Romana synodo 1047 peenas simoniace ordinatis infligens, validitatem
« tamen ordinationum agnoverat. Quod decretum Leo IX. in Romana
« synodo 1049 confirmavit, hareticorumque ordinationes validas esse per
« transennam declaravit. Nicolaus vero II. in Romana 1059 eos, qui hae-
« tenus a simoniacis gratis fuerant ordinati, in gradu remanere permisit.
« Idem Urbanus II. in Placentina 1094 de iis statuit, qui nescii a simo-
« niacis fuissent ordinati, et ils, qui a sehismaticis, quos tamen vita et scientia
« commendarent. Denique Paschalis II. sequentia statuit, post que omnino
« sopita est controversia.s»

« Quoniam Eecclesia in multis locis et maxime in Teutonicis partibus
diu laboravit sub hezeresi et schismate, et, si omnia illa, quee ab illis heere-
ticis et schismaticis ordinata sunt, annullari deberent, quadam ecclesize om-
nino nudari viderentur suis clericis; nos, sequentes decreta sanctorum Patruin
de his, qui sub Acacio et Bonoso et Donadistis ordinati sunt, statuentes
decrevimus, ut episcopi, qui sub isto schismate ordinati sunt, ommnes in
suis honoribus permaneant, nisi sint invasores aut criminosi. De caeteris
vero ordinibus penes episcopos potestas sit, ut, quorum vita probabilis vi-
deatur, in suo gradu consistant. »

Unverschimter als in der Einleitung zu dieser Stelle, die gar keine prin-
zipielle Entscheidung giebt, durch positive Unwahrheiten und durch Ver-
schweigen geschieht, kann man schon nicht reden. Aber fiir den katho-
lischen Theologen ist natiirlich das approbierte « Handbuch der Glaubens-

formeln » Autoritit.



— 88 e

schiedenheit, dass man die ganze Frage mnicht in Verbindung
brachte mit dem sakramentalen Charakter der Weihe, vielmehr
in dem Sakramente die Erteilung der nétigen Gnade zur Ver-
waltung der einzelnen Stelle erblickte, ja dass man Weike und
Anstellung in der Theorie und Gesetzgebung so wenig schied, wie
dies von Anfang der Kirche der Fall war. Nach der alten Kirchen-
lehre geht durch die Ausstossung aus dem Klerikate (Deposition),
sowie in gewissen Féllen durch die Exkommunikation nicht
bloss das Amt, oder das FRecht der Ausiibung geistlicher Funk-
tionen wverloren, sondern es geht jede durch die Ordination
erteilte Macht oder Befdhigung vollkommen unter. Es ware
auch merkwiirdig, wenn nur fir die nachgewiesenen Fille die
Figenschaft des character indelebilis latent gewesen wére.

IV. Wihrend die Quellen lehren, dass die Gesetze bis auf
das 13. Jahrhundert in diese Frage niemals den Sakraments-
begriff hineinmischen, findet sich seitdem ein verschiedener
Usus, dhnlich wie in anderen Dingen. Die alte Kirche hielt
sich bei den dogmatischen Definitionen einfach an den Glauben,
nicht an theologische Auffassungen und Deduktionen. Deshalb
definierte sie nichts als Glaubenssatz, was aus dem Grunde zu
glauben nicht nétig war, weil es nicht stets, tberall und von
allen im Glaubensbewusstsein gehalten war. Und aus demselben
Grunde liefert kein Gesetz der alten Kirche den Beweis, dass
man aus theologischen Auffassungen Rechtssitze hergeleitet und
wegen jener als zwingende aufgestellt hat. Man stellte viel-
mehr als Rechtssatz auf, was sich den Verhéltnissen geméiss
als notig ergab, cder was wegen solcher beliebt wurde. Nach-
dem aber seit Innocenz I1I. und besonders zu Trient ein Ge-
baude aufgefiihrt wurde, das seine Grundlagen zum Teil in
theologischen Deduktionen hat, die man mit dem Charakter wvon
Glaubenssitzen bekleidete, und nachdem man dementsprechend
Gesetze gab und Rechtssitze aufstellte, die als Konsequenz solcher
Dogmen einen gleichen Charakter mit denselben erhielten, kann
man sich nicht wundern, sondern wird leicht begreifen, dass
zwischen diesen ,dogmatischen Konsequenzen“ und den wirk-
lichen Sétzen der alten Kirche unlosbare Widerspriche vor-
liegen. Hat man diese in der Regel seitens der Juristen tiber-
sehen, so erklirt sich das, wie ich in meiner Schrift ,die Stel-
lung der Konzilien“, S. 3 ff. hervorgehoben habe, daraus, dass
3

Revue intern. de Théologie. Heft 33, 1901,



31

man es vortrefflich verstand, Thatsachen als Recht und als
(laube erscheinen zu lassen. Dem historischen Forscher macht
der Widerspruch keine Gewissensskrupel, aber dem verniinftigen
Katholiken ebensowenig. Denn nur dadurch, dass man ver-
meinte, es sel gut, alles hinzunehmen, es sei pietatswidrig, das
innere Elend an die grosse Glocke zu héngen, ist es moglich
geworden, selbst Absurdititen, z. B. die papstliche Unfehlbar-
keit, als Glaubenssatz aufzustellen. Die Kirche kennt, wie ich
a. a. 0. Seite 37 ff. erwiesen habe, keine mechanische Unfehl-
barkeit, weder des Papstes, noch der Bischéfe, noch des Kon-
zils, sondern sie sieht nur das als unfehlbar an, was als Christi
Lehre erwiesen ist. Widerspriiche wie der vorliegende und
andere miissen aber zu einer grindlichen Untersuchung aller
Punkte veranlassen, welche dann das Material des Besser-
werdens liefert. Ich kehre nach dieser absichtlichen Digres-
sion zum Gegenstande zurick. '
Bekanntlich war bis aut das Konzil von Arles und Nicda
die Ansicht tiber die Gultigkeit der von Ketzern gespendeten Taufe
verschieden; das erste Konzil erkliarte sie fir giltig und das
von Nicéda forderte die Wiederholung nur f{ir die von den
Paulianisten erteilte (can. 28 Arelat., can.19 Niceen.). Man ging
dabei offenbar von dem Grundsatze aus, dass die Taufe nur
einmal erteilt werden konne, weil sie dem Menschen eine Migen-
schaft gebe; habe nun eine Person iberhaupt die Macht, zu
taufen, so konne sie diese nicht verlieren. Weil die Fahigkeit,
zu taufen, jedem zugestanden werden musste, da die objektive
Handlung unveridnderlich war, verstand sich die Giltigkeit der
Ketzertaufe, wenn sie im Namen der Dreifaltigkeit erfolgte,
von selbst. Damit war aber das Recht oder die Fdahigkeit, die
Taufe galtig zu spenden, notwendig nicht mehr als Ausfluss einer
eigentiomlichen Macht aufgefasst, folglich auch nichts specifisch
Priesterliches mehr. Unzweifelhaft fasste man aber auf und
musste man auffassen das Recht, zu weihen, als Folge einer Machi,
die man nur den legitimen Personen zuschrieb. Deshalb erklért
Cyprian den Novatian fiir keinen Bischof (ep. 52, vgl. ¢. 5. 6.
C. VIL q. 1), weil er die Gewalt nicht erhalten; deshalb spricht
Innocenz I. dem von Ketzern Geweihten die Weihe ab, weil
jene nichts zu geben hétten (c. 18. C. 1. q. 1). Wenn nun ein
Fall vorlag, wo kein positives Gesetz die Weihe verbot oder
fir ungtltig erklirte: so kam, wie bei der Taufe, die Eigen-



BBy

schaft des Weihenden, wenn er Bischof war, nicht in Betracht.
War also z. B. einer zuerst als Bischof anerkannt gewesen und
. spéter Ketzer geworden, so konnte man die von ihm erteilten
Weihen anerkennen, ebenso wenn der Geweihte den Zustand
des Weihenden nicht kannte, oder wenn ein 6ffentlicher Grund
vorlag Milde zu tiben, lauter Dinge, die durch die angefiihrten
Gesetze bewiesen sind. .In diesen Féllen liess man also ein
Fortbestehen der Macht, beziechungsweise der Wirkung zu; sie
bestand in dem Ausiiben priesterlicher Funktionen. Theologisch
ausgedriickt hiess das: die durch das erteilte Sakrament gege-
bene Macht bleibt haften. Diese Anschauung finden wir denn
auch bereits ausgesprochen in einem Briefe!) des Papstes Anasta-
sius I1. von 497 an den Kaiser Anastasius, welcher die von
Acacitus erteilten Weihen anerkennt, weil die Eigenschaft der
Person gleichgiiltig sei fir die Wirkung des Sakraments. Er
stand dabei ganz auf der vom hl. Augustinus?) ausgefiithrten
Anschauung. '

Aber so sehr diese Theorie auch fiir den character indele-
bilis geltend gemacht worden ist, hat sie doch nichts damit zu
thun. Denn erstens sind die beiden Fragen: hat die Wirdig-
keit der Person Einfluss auf das Sakrament? und: ist die Wir-
kung eines Sakraments der Art, dass es nicht wiederholt werden
kann? von einander ganz unabhingig, wie sich noch heute bei
der Busse, dem Abendmahl u. s. w. zeigt. Zweitens ist nicht
einmal wahr, dass die Wirdigkeit der Person ohne Einfluss ist,
wie noch die heutige Theorie iiber das Busssakrament trotz
aller Sophismen zeigt (dariiber in einem spédfern Aufsatz).

Yy Bei Zhiel, Epist. Rom. Pont. I, p. 621, cap. 7, 8. Vergleiche dessen
Noten dazu. Gratian fiihrt im Diefum zu e. 8. D. 19 den Brief an zum Be-
weise, dass Anastasius gegen die Dekrete seiner Vorfahren gehandelt habe.
Ist auch diese Annahme falsch, so beweist sie doch, dass die im Briefe aus-

gesprochene Theorie selbst in der Mitte des 12. Jahrhunderts noch nicht
allgemein anerkannt war.

%) Contra Parmen. c. 2. 10. 11. 13. 23 w. a. (einige Stellen auch abge-
druckt bei Thiel 1. ¢.). Rensch in dieser Zeitschrift, I. Jahrgang, Seite 1811f.,
in der Abhandlung « Die Siebenzahl der Sakramente » sagt Seite 183: «sacra-
mentum ist hier das, was man spéter character indelebilis genannt hat.»
Aber wenn Augustinus sagt, schismatischen Bischéfen non ipsa ordinationis
sacramenta detrahuntur, sed manent super eos, so folgt das von Reusch
Gesagte nicht daraus, weil Augustinus die Bischofsweihe nivgends als Sakra-
ment im hentigen Sinne hinstellt.



— 36 —

Drittens, und das ist von besonderer Bedeutung, ist bereits be-
wiesen, dass Pipste und Konzilien bis zum 3. Konzil vom Lateran,
ja bis auf Papst Paul VI. nicht im klaren waren. Viertens
nahm das dltere Recht eine Belassung der Wivkung nur fir jene
Iglle an, wo das Recht sie nicht entzog. ¥s ist mit einem Worte
hier nicht anders gewesen als spiter bei der Busse und Ehe.
Wenn ein Gesetz sagt: eine Ehe ist in dem und dem Falle
ungiiltig, siehi man die gegen das Gesetz geschlossene Ehe fiir
wugility an. Gerade so verfuhr man beziiglich der Weihe.
Anders aber wurde es, seitdem eine Sakramentstheorie in der
Theologie aufkam, welche sich an Petrus Lombardus anlehnt.
Diese fiithrte dahin, einerseits von der Wirdigkeit des dusspenders
ganz abzusehen und anderseits die Wirkung des Aktes nur von
der Setzung der objektiven Momente desselben abhingig =zu
machen. Man argumentierte: Wie die Taufe flir immer zum
Christen macht, so fiihrt die Weihe fiir immer in den Klerus
ein und préigt der Seele ein unausloschliches Kennzeichen auf.
Das Konzil von Trient hat diese Theorie mit dogmatischem
Charakter bekleidet.

V. Wie stellen sich die Kanonisten!) zu der Frage?

Gratian (im Dekret, gemacht zwischen 1138 und 1142) kennt
den Ausdruck sacramentum in der heutigen Bedeutung nicht, da

1 Ich fihre einige Stellen der Glossa ad Deeretum Gratiani an (siehe
meine (Geschichte der Quellen und Litteratur des kanonischen Rechts I,
216, 227, II, 86 [Glossa ordinaria], 476, 491) und hierzu die note der Cor-
rectores Romani in der romischen offiziellen Ausgabe von 1582 (dariiber
und iiber die Corr. Rom. meine Geschichte I, 72 ff., II, 23 w.a.). Gl ad
verbum significavit im c. 2. D. 26: < et ita ipse episcopus est sacramentum,
sicut aqua ipsa I. q. 1. Detrahe verbum ab aqua, quid erit nisi aqua?»
Nota der Correctores Romani: « Neque episcopus neque aqua proprie est
sacramentum. Vide Turrecrematam hic », — Gl omnes zu c¢. 1. D. 5. de con-
secr. hebt hervor, mit Recht werde zuletzt die Firmung behandelt, <« quia
est ultimum inter alia sacramenta necessitatis preeter wznctionem infirmorum ,
qua non ita proprie dicitur sacramentum, maxime secundum opinionem
eorum, qui dicunt, eam iterari posse, nam sacramenta non iterantur, ut supra
proxima distinctione.» Nota der Correclores Romani: «Immo et ipsa pro-
prie sacramentum est: Cone. Fridenf. sess. 7. can. prim. et possunt iterari
sacramenta illa, que non imprimunt characterem: §. Thom. par. 3. q. 73.
ar. 6.» So beweist man aus dem Spéaferen die Unrichtigkeit von tiber drei-
hundert Jahe ilteren Anschauungen. Geschichte ist das nicht. Gl. v. no-
mini ad ¢. 97. C. I. q. 1: < Hoc de baptismo sacerdotis, in quo potestas bap-



— TR

ihm z. B. auch die Kinweihung einer Kirche Sakrament ist (z. B.
c. 106. C. 1. q. 1), bei der Taufe nach ihm verschiedene vor-
kommen; ebensowenig setzt er alle Sakramente auf gleiche
Stufe. Das ergiebt sich schon aus der Stellung im System:
Taufe, Eucharistie und Firmung stehen im dritten Teile, noch
mehr aber aus einer andern Klassifikation. Nach alterm Vor-
gange teilt er die Sakramente ein in sacramenta mnecessitatis,
die nicht genommen und nicht wiederholt werden konnen, und
sacramenta dignitatis, welche von unwiirdigen Personen oder un-
wiirdig gespendet, zwar die Wesenheit nicht &dndern, aber bezig-
lich der Ausflihrung modifiziert werden. Vgl. zu c. 39. C. 1. q. 1.
Die Ordination wird nicht der Person, sondern wegen anderer
erteilt, bedart daher anderer Sitze: c. 43, auch c. 42 ibid. Nur
die Taufe kann auch ausser der Kirche und von Ketzern erteilt
werden: c. 45 und 74 daselbst, alle andern Sakramente andern
sich nicht, wenn sie innerhalb der Kirche von Guten oder
Schlechten gespendet werden: c. 75 ibid. Ist die Ordination
ausserhalb der Kirche von Ketzern oder Schismatikern ge-
spendet, so ist sie wirkungslos: c. 97. § 4. Wird sle simonistisch
erteilt, so kommt es darauf an, ob der Geweihte dies wusste,
ob er nicht etwa gezwungen wurde u.s.w. Somit legt Gratian
Gewicht auf die Zurechnungsfdhigkeit, entscheidet aber iiber-
haupt in der frither entwickelten Weise: ad c¢. 106 sqq. C. L.
q. 1. Ricksichtlich der Exkommunikation wird é&dhnlich ent-
schieden : wer in der Kirche ordiniert ist, dann exkommuniziert
wird, verliert die Weihe nicht, wer aber von einem ausser der
Kirche stehenden exkommunizierten Ketzer geweiht ist, ist
nicht geweiht: zu c. 8. 5. C. IX. q. 1. Die Theorie des character
indelebilis ist Gratian unbekannt. (Gratians Anschauung ist ziem-

tizandi est sacramentum: in laico est queedam licentia, non sacramentum.
Argumentum quod scientia heeretici valeat, et ligatio et solutio, cum ius
ligandi, indicandi atque solvendi a tempore consecrationis acceperit: supra
dist. 48. 3. ¢. 1.» Nota der Correctores Romani zum Worte sacramentum :
«scilicet est ius dandi, qua non habet nisi ex permissione; sed si confert
est verum sacramentum, quod dic, ut legitur et notatur de consecr. dist. 4
sanctum. drch. », und zu heeretici: « Heeretici non possunt ligare, et solvere,
et si fecerint nihil actum est, quia iurisdictionem non habent. B. Thom.
2.2, q. 89. ar. 3 et 4. dist. 19. q. 1. ar. 2, q. 8, AL 68.» So muss erst 4rch..,
das ist Guido de Baysio (meine Gesch. II, 186 ff.), der spiiter als die Glossa
fallt, dann Thomas helfen, das Altere auszulegen. Das ist die romische
Weisheit und Wissenschaft,



lich durch das ganze zwélfte Jahrhundert hindurch mass-
gebend geblieben.

Wie hiusichtlich des Charakters des Ordinierten tiberhaupt,
so weicht die mittelalterliche Anschauung von der dogmatischen
Formulierung des Konzils von Trient auch wesentlich ab beziig-
lich des Verhdltnisses der Priesterweihe zur Bischofsweihe. Gratian
spricht sich dariiber theoretisch nicht anders aus als im Ein-
gange zu D. XXT, wo er den Unterschied auf die Heiden zuriick-
fihrt, die ihre flamines und archiflamines gehabt hitten, sodann
aufl die Apostel und Jinger; das eigentlich unterscheidende Mo-
ment scheint er zu ¢. 3. D. XXTI in der auctoritas zu finden. Dieser
Standpunkt ist der konstante. Allen Kanonisten des 12. Jahr-
hunderts ist der Unterschied zwischen Bischifen und Priestern
ein juristischer, der beruht auf einer dignitas, bestehend in einer
hoéhern Autoritis, einer Leitung. Das heben sie teils ausdriick-
lich hervor, teils nehmen sie es stillschweigend an. Letzteres,
wenn sie den ordo presbyteralis fur den hichsten ordo er-
klaren und den Unterschied zwischen Priestern und Bischéfen
darein setzen, dass letztere erstern vorgehen ex dignitate pree-
lationis, administrationis u. dgl., und wenn sie den Vergleich
des Vorrangs des archidiaconus vor dem archipresbyter machen.
Den Beweis liefern: Paucapalea (Summa, gemacht zwischen
1144 und 1150, meine Ausgabe Giessen 1890, Seite 21) zum
dict. Gratiani ad c¢. 1. D.21: ,In civitatibus illis, in quibus
olim apud ethnicos primi flamines et primi legis doctores eorum
erant, beatus Petrus primates episcoporum vel patﬁarchas poni
preecepit, qui reliquorum causas et majora negotia agitarent.
Sed in iliis locis, in quibus erant eorum archiflamines, qui mi-
nores primatibus habebantur, achiepiscopos institul preecepit.
In singulis aliis civitatibus singulos episcopos ordinari preecepit,
qui episcoporum tantum vocabulo potirentur.® Diese naive
Frziahlung euntbehrt bekanntlich jedes historischen Grundes,
beweist aber, dass lediglich die Autortat und &dussere Ordnung
fiar ihn entscheidet.

Rolandus (der spitere Papst Alexander IIL) Summa (vor
1153 gemacht) ad C.I. q.5 bis 7 (edit. Thanex, pag. 14 sq.) hat
genau dieselbe Erorterung als Gratian. Seine Worte zu q. H
zeigen, dass er die Weihen wnd das Amt bestimmt scheidet,
Er lisst die Weihen der von Ketzern ,violenter attracti a catho-
licis in forma ecclesize ordinati“, wenn sie sich trennen, gelten,



— 3§ .

in jedem anderen Falle verlangt er, ,si digni fuerint inventi*
Reordination; ,qui vero non coactus sed ultroneus ab heeretico
ordinatur, hic nimirum de rigore iuris absque indulgentia degra-
datur, sed de misericordia in proprio ordine sine spe promotionis
recipitur,

Ganz besonders entscheidend ist die 1156 sicher vollendete
Summa des Rufinus ad c. 2. D. XXI (meine Ausgabe Giessen
1892, S. 39): ,Petrus igitur, ex preerogativa consecrationis apos-
tolorum primorum neminem excellebat, quia in pontificatus
apicem consecrati sunt. Itidem propter dignitatem minoris
ordinis non submittebantur ei, omnes enim sacerdotes erant,
quo ordine nullus superior reperitur: episcopatus enim et huius-
modi non proprie sunt ordines, sed dignitates.” Dignitas ist noch
heute der technische Ausdruck fir ein mit Jurisdiktion ver-
bundenes Amt.

Stephan von Tournay in der vor 1159 gemachten Summa
(meine Ausgabe, Giessen 1891, S. 31) ad c. 2. D. 21: [ Sed ecos
pares intelligimus apostolatus ordine, Petrum vero maiorem
aliis preelationis dignitate. Preelatio namque inter clericos ali-
quando provenit ex dignitate consecrationis, aliquando ex
dignitate ordinis, aliquando ex dignitate dispensationis vel ad-
ministrationis. Ex dignitate consecrationis preeest episcopus
cuilibet clerico, etiam presbytero; ex dignitate ordinis preeest
archipresbyter archidiacono; sed e converso ex dignitate ad-
ministrationis archidiaconus praeest archipresbytero. Sic et
Petrus aliis preefuit apostolis administratione, non consecratione,
vel ordine1).“

s ist unzweifelhaft, dass die altere Theorie wohl den ordo
sacerdotalis als mit einem character versehen auffassen konnte,
die consecratio episcopalis aber absolut nicht so aufgefasst hat.

) Andere Stellen in meinem Buche, Die Stellung der Konzilien u. s. w.,
5. 254 ff., von Johannes Faventinus, Huguccio. Auf diese Deduktion basieren
diese und andere Kanonisten auch den Primat des Papstes, indem sie die
Leitung, Administration betonen. Eine weitere Argumentation derselben
ist: die niedere Autoritit untersteht der héhern, folglich richtet diese itber
jene, der rémische Papst hat die hochste, ergo richtet iiber ihn keiner. Das
gilt nur, solange die Autoritit legitim ist. Féllt der Papst in Ketzerei, so
richten iiber ihn die Untergebenen und setzen ihn ab, damit hat er seine
Autoritit verloren. Die a. a.O. abgedruckten Stellen, besonders von Hu-
guccio, fithren das eingehend aus. Ven einem character findet sich bei
keinem der Kanonisten auch nur die leiseste Idee.



40 —

Nur so ist erkldrlich, dass die alte Praxis Weihehandlungen
abgesetzter, wegen Ketzerei, Schisma, Simonie exkommunizierter
Bischofe je nach den Umstinden fiir giiltig oder ungiltig er-
kliaren konnte. Jene Theorie macht begreiflich, dass man zahl-
reiche Pipste abgesetzt hat und trotzdem eine ununterbrochene
Suaccession im Primate annahm. I&s herrschte die rein juristische
Auffassung vor.

Die Theorie des 12. Jahrhunderts tiber die Auffassung von
Priestertum und Episkopat, tiber den Grund des Vorrangs des
Papstes hilt noch fest die Glossa des Johannes Teutonicus (ge-
macht vor 1215. Meine (Geschichte 1, 173) verbo pari ad c. 2.
D. XXI:

,Argum. quod omnis episcopus sit par apostolico [d. h.
dem Papste] quantum ad ordinem et rationem consecrationis;
24. q. 1. loquitur in princ. Petrus tamen maior fuit aliis in
administratione: ut 2. q. 7 puto. Potest enim aliquis esse maior
alio in ordine, sed tamen minor in administratione, ut archi-
presbyter maior est archidiacono, ut 25. dist. perlectis® (nach
der romischen Ausgabe von 15H84).

Im 13. Jahrhundert bricht sich aber die Ansicht Bahn, die
consecratio episcopalis sei ein sakramentaler Akt, der Bischof
unterscheide sich innerlich durch einen character vom Priester,
der bischofliche Charakter sei éindelebilis. Als notwendige Folge
musste man auch die von ketzerischen, schismatischen, degra-
dierten Bischofen erteilten Weihen fir giiltig erachten, sobald
teststand, dass die Weihenden selbst zu Bischofen in der geltenden
Form von Bischéfen konsekriert seien, also die innern Formen
erfiillt waren. Zuerst ist diese Auffassung von Theologen ge-
lehrt worden, auf deren Ansichten ich nicht weiter eingehe,
weil fir mich der Schwerpunkt in der massgebenden Ansicht
der Kanonisten und in den Rechtsquellen liegt, beziiglich der
Theologen der bald zu erwidhnende Hauptreprisentant genitigt.
Wir sahen, dass das dritte lateranensische sogenannte okume-
nische Konzil von 1179 die Theorie des character indelebilis
noch nicht kennt. In den Dekretalen Gregors IX. tritt sie uns auch
noch nicht entschieden entgegen. Denn der lateranensische
Kanon ist in e. 1. X, de schismat. V. 8. aufgenommen worden.
Aber das c. 1. X. de ordinato ab episc. qui renunt. I. 13. ent-
halt eine Dekretale Alexanders Iil.,, welche wenigstens die
von einem resignierten Bischof erteilien Weihen als giiltig un-



41—

bedingt anzuerkenuen scheint, c. 2 desselben Titels und e. 2.
X. V. 18 lassen bereits das Dispensrecht allgemein zu. Als
selbstverstiindlich erscheint die Anschauung von dem character
indelebilis bereits in der Glosse des Bernhard von Pavia (um
1190, meine Geschichte 1, 175 ff.). Gl. ad. v. executionem zu
c. 1. X. 1. 13: [Krgo suspensus est, qui a suspenso recipit
ordines: I. ¢q. 1. c¢. statuimus, et resignatio non abstulit illi
ordinem, sed executionem.“ Deutlich liegt das in der Dekretale
nicht fiir jeden dort berithrten Fall. — Gl excom. zu c. 2.
ibid.: ,secus in ordine; quia licet sit extra ecclesiam, charac-
terem tamen rvetinet, et illum potest conferve, si ecclesice forma
servetur.* Die Gl zu c. 1. X. V. 8. sucht zu deduzieren, der
lateranensische Kanon habe ebenfalls nur die executio im Sinne.
Dies bildet den Deweis dafiir, dass, sobald eine neue Ansicht
sich festsetzte, man die #ltere Quelle so interpretierte, dass sie
mit der spitern harmonieren musste.

Die volle Ausbildung der Theorie ist das Verdienst des
Thomas von Aquino, dessen Deduktion schon aus dem Grunde
einer Darlegung bedarf, weil diese zum Verstindnis des heutigen
Rechts nétig ist. Ich beschrinke mich aber auf die fiir die
juristische Beurteilung wesentlichen Punkte, die Mittlerrolle
des Priesters und andere Punkte beiseite lassend. Seine Theorie
ist folgende. Der ordo ist ein Sakrament'); der character sacer-
dotalis wird eingeprigt durch die Ubergabe des Kelches unter
Anwendung der vorgeschriebenen Worte?). Dieser character
18t indelebilis®) und bleibt auch im Himmel und in der Holle.

1) Summa tertiee partis Supplem. q. 34. art. 3 (HMigne 1V, col. 1044).
Wenn heute jemand keine bessern Griinde anzugeben wiisste, als die hier
entwickelten, so wiirde er sich lidcherlich machen. Ich citiere aber gerade
diese absichtlich, damif, wer sie nicht kennt, einmal erfahre, mit welchen
Argumenten St. Thomas selbst solche Dinge behandelt.

%) Ibidem q. 37. art. 5. Die Beweistilhrung gehort ebenfalls zu den
sonderbaren Dingen.

%) Denn <« per mortem homo non perdit ordinem sacerdotalem», ist
ordinis character in anima: Summa P. IlI. q. L. art. 4. ad 3; der character
ist «in anima sicut quaedam virtus instrumentalis»: ibid. LXTIII. art. 2.
keine gratia. Da nun die «gratia est in anima sicut quaedam forma habens
esse completum in ea», und da «forma completa est in subjecto secundum
conditionem subjecti », und « quia anima est mutabilis secundwmn liberum
arbitrium, quamdiu est in statu vite »: so «consequens est quod gratia
insit animee mutabiliter.» «Sed virtus instrumentalis magis attenditur



42

e

Zufolge dieser Beschaffenheit verliert der Ordinierte die potestas
conferendi sacramentum nicht!). Der character sacramentalis be-
zweckt, den Gliubigen zu befahigen, zu empfangen oder zu
spenden, ,quee ad cultum dei pertinent“. Da der ganze ,ritus
christianee religionis derivatur a sacerdotio Christi“, so ist
offenbar der ,character sacramentalis specialiter character
Christi, cuius sacerdotio configurantur fideles secundum sacra-
mentales characteres, qui nihil aliud sunt quam queedam par-
ticipationes sacerdotii Christi ab ipso Christo derivate ?).“ Zu-
folge dieses Zweckes prigt die Eucharistie keinen Charakter
auf, ,continet tamen in se ipso Christum, in quo non est
character, sed tota sacerdotii plenitudo®, sondern einen solchen
geben nur die Taufe, Firmung und Weihe?). Bischofe und
Priester wurden zwar anféinglich dem Namen nach nicht unter-
schieden, waren aber sachlich stets verschieden®). Es musste
secundum conditionem principalis agentis, et ideo character indelebiliter
inest animse, non propter sui perfectionem, sed propter perfectionem sacer-
dotii Christi, a quo derivatur character, sicut quedam instruinentalis
virtus » : ibid. art. 5. ad prim. (Migne IV. col. 577). Nach dem Tode bleibt
« character in bonis ad eorum gloriam, in malis ad eornm ignominiam »,
« sieut etiam militaris character remanet in militibus post adeptam victoriam,
et in his qui vicerunt, ad gloriam, et in his qui vieti sunt, ad penam »:
ibid. ad 3. Diese Stellen werden wohl geniigen.

1) Der suspendierte, exkommunizierte, degradierte DPriester verliert
also die Macht nicht, aber siindigt durch Spendung: P. III. q. 64. art. 9
ad 3 (Migne 111, col. 592), kann deshalb die Eucharistie spenden: ib. q. 82.
art. 8 (L. ¢., col. 824 sqq.).

) Summa IIL q. 63. art. 3. Resp. dicendum. art. 1., 2 ete. sind zur
Lesung zu empfehlen, um die Theorie des Charakters kennen zu lernen.

%) Summa IIT. q. 63. art. 6. Wer Widerspriiche in diesen Deduktionen
tindet, lese alle iibrigen Stellen auch und bedenke, dass nach pipstlicher
Ansicht Widerspriiche bei St. Thomas gar nicht vorkommen kénnen. Als
Grund, weshalb die Taufe nicht wiederholt, das Abendmahl tiglich ge-
nommen werden darf, steht III. q. 80. art. 10 ad 1. einer, der geradezu
erheiternd wirkt. Wer die sinnreiche Art kennen will, wie man die Argu-
mente zurecht legt, lese III. q. 76, art. 1 ad secundum. — Fir die Auf-
fassung des character liefert IIT. q. 83. art. 3, besonders ad tertium, einen
interessanten Beleg, weil gezeigt wird, wie auch leblose Dinge (Gebdude,
Altiire u. s. w.) durch die consecratio « quandam spiritualem virtutem adi-
piscuntur, per quam apta redduntur divino cultui, ut scilicet homines
devotionem quandam exinde percipiant, ut sint paratiores ad divina, nisi
hoc propter sacramentum impediatur ».

*) Summa IIde secunda q. 184. art. 6 ad primum (Migne 111, col. 1301).



.43

iber der priesterlichen eine bischofliche Gewalt gebent). Denn
der Priester verrichtet zwei Akte: einen prinzipalen, die Kon-
sekration des Leibes Christi, aus unabhédngiger, gottlicher Macht,
da er die von Christus bestimmte Materie konsekrieren kann
und dazu nur erforderlich ist, was notwendig zur Substanz
des Sakraments gehért; einen zweiten, sekunddren, darin be-
stehend, das Volk vorzubereiten zum Empfange dieses Sakra-
ments. Hinsicbtlich dieses zweiten héngt er ab von einer héhern
menschlichen Gewalt. Denn jegliche Macht, welche flir ihr
Handeln gewisser Ordnungen bedarf, hingt von derjenigen
Macht ab, welche diese Ordnungen setzt. Der Priester aber
kann nicht lossprechen und binden, ausser unter Voraussetzung
der Jurisdiktion tiber diejenigen, welche er absolviert. Der
Priester reprasentiert Christus, soweit dieser durch sich selbst
ein Amt erfiillte (ministerium implevit), der Bischof, insoferne
Christus andere Diener einsetzte und die Kirche grindete;
deshalb heisst der Bischof auch sponsus ecclesice gleich Christus ?).
Die Bischofe empfangen ihre Macht durch die Konsekration ®).
Diese ist, wie jede Konsekration, solange die konsakrierte
Sache dauert, unverginglich. Aber man muss unterscheiden.
Was zur potestas sacramentalis gehort, kann nicht genommen
werden, wohl aber, was zur potestas jurisdictionis gehort, so
dass sie jene stets giiltig ausiiben kénnen, letztere nicht®).

1) Diese Deduktion ist ein genaues Excerpt aus IIL supplem. q. 40.
art. 4 (Migne 111, col. 1073). Dass diese thomistische Deduktion nichts als
rein willkiirliches, teilweise sophistisches Zeug ist, liegt auf der Hand.
Wenn die Kirchenlehre auf solche Grinde gestitzt werden miissfe, stinde
es schlecht um sie. Aber beguem ist eine solche Theorie, da man nach ihr
alles ausser der Konsekration dem Priester nehmen kann, namentlich die
Lossprechung.

%) Eigentiimlich, teilweise drollig ist die Auseinandersetzung iiber
Beziehungen zwischen Priestern und Bischdfen in ILL g. 82. art. 3 ad 3,
q. 83. art. b ad 6.

%) Secunda secundse, q. 184. art. 6.

4 Es lohnt sich, die Deduktion Swmme, Secunda secunds, q. 3%. art. 5
(Migne II[, 330) ganz mitzuteilen. Die Untersuchung befriftt die Frage:
Utrum schismatiei habeant aliquam potestatem ? Darin heisst es: « Res-
pondeo quod duplex est spiritualis potestas, una quidem sacramentalis,
alia jurisdictionalis. Saecramentalis quidem potestas est, qua per aliquam
consecrationem confertur. Omnes autem consecrationes ecclesie sunt im-
mobiles, manente re quee consecratur; sicut etiam patet in rebus inani-
matis, namn altare semel consecratum non consecratur iterum, nisi fuerit



— 44 —

So hatte man eine fiir die scholastische Methode konsequente
Theorie fertig. Weil die consecratio eines Altars u. s. w. nicht
wiederholt wird, solange er existiert, und weil der Bischof
konsekriert wird, darum ist die bischofliche Gewalt unverlier-
bar. Zutolge dieser erteilt er die Weihen, folglich kann er
stets giltig weihen und alle Akte vornehmen, wozu keine
Jurisdiktion erforderlich ist, denn diese kann er verlieren.
Nach dieser Theorie kann er nicht absolvieren, wenn er vom
Papst exkommuniziert ist. Ich gehe auf die Theorie der Ver-
einbarlichkeit der wirklichen Spendung der Sakramente und
der Nichterteilung der Gnade nicht weiter ein, so interessant
die Untersuchung insbesondere angesichis des can. 4 de sacr.
ord. Cone. Trid. Sess. XXIII. sein wiirde; ebensowenig soll
hier untersucht werden, wie sich das Absprechen des Rechts
der Absolution mit can. | daselbst vertragt, der es als im
begrifflichen Inhalte des Priestertums liegend erkldrt. Und end-
lich soll nicht untersucht werden, welcher Zusammenhang

dissipatuim. Et ideo talis potestas secundum suam essentiam remanet in
homine qui per consecrationem eam est adeptus, quamdiu vivit, sive in
schisma, sive in hegeresim labatur; quod patet ex hoc quod rediens ad
ecclesiam mnon iterum consecratur [kostlicher Beweis im Angesichte der
Quellen !]. Sed quia potestas inferior non debet exire in actum, nisi secundum
quod movetur a potestate superiore, ut etiam in rebus naturalibus patet;
inde est quod tales usum potestatis amittunt, ita scilicet quod non liceat
eis sua potestate uti. Si tamen usi fuerint, eorum potestas effectum habet
in sacramentalibus; quia in his homo non operatur nisi sicut instrumentum
dei; unde effectus sacramentales non excluduntur propter culpam quam-
cunque conferentis sacramentum. Potestas autem iurisdictionis est quee ex
simplici injunctione hominis conferfur; et talis potestas non immobiliter
adheeret; unde in schismaticis et hsmreticis non manet; unde non possunt
nec absolvere, nec excommunicare, nec indulgentias facere, aut aliquid
huiusmodi; quod si fecerint, nihil est actum. Cum ergo dicitur tales non
habere spiritualem potestatem, infelligendum est [oin bequemes Mittel, sich
durch Interpretation iiber die Widerspriiche hinweg zu setzen; natirlich,
es kann solche nicht geben, folglich interpretiert man sie weg) vel de
potestate secunda, vel si referatur ad primam potestatem, non est refe-
rendum ad ipsam essentiam potestatis, sed ad legitimum usum eius.» Vgl
auch IIT. suppl. q. 38. art. 2 (IV, col. 1063), wo ecbenfalls ausgefiihrt wird,
dass ketzerische, exkommunizierte u. s. w. Bischofe alle durch die Kon-
sekration empfangene (Gewalt behalten, deshalb «vera sacramenta con-
ferunt, sed cum eis gratiam non dant, non propter inefficaciam sacramen-
torum, sed propter peccata recipientium ab eis sacramenta contra prohi-
bitionem ecclesi® ».



— 45

zwischen der Theorie des character und der Transsubstantia-
tionstheorie vorliegt.

VI. Von den Zeiten des Thomas von Aquino an ist die
altere Theorie und Gesetzgebung aufgegeben. Das Konzil von
Trient hat als Glaubenssatze die Sétze formuliert!): Dass im
Sakrament der Weihe ein Charakter aufgeprigt werde, der
weder zerstdrt noch entzogen werden kann, — dass die Bischofe
als Nachfolger der Apostel vorzugsweise zur Hierarchie gehoren;
— dass sie itber den Priestern stehen, die Firmung spenden,
die ministri ecclesiee weihen. Merkwirdigerweise lédsst sich aus
dem Wortlaute nicht entnehmen, ob die Indelebilitit auch dem
bischoflichen Charakter zukommt. Denn unter dem Worte ,ordo®
(,in tribus sacramentis... et ordine“) des can. 9. Sess. XII de
sacramentis in genere, ,in sacramento ordinis“ des cap. 4 doc-
tringe Sess. XXIIL und ,ordinatio* des can. 4. ibid. muss die
consecratio episcopalis nicht notwendig verstanden werden. Dazu
kommt, dass can. 4. ibid.: ,Si quis dixerit, per sacram ordina-
tionem non dari Spiritum sanctum, ac proinde frustra episcopos
dicere: Accipe Spiritum sanctum; aut per eam non imprimi
characterem; vel eum, qui sacerdos semel fuit, laicum rursus
fieri posse: anathema sit* direkt nur den character indelebilis
dem Priester zuspricht. s ist um so eigentiimlicher, dass man
sich nicht klarer ausgedriickt hat, als ordo, ordinatio alle Weihe-
stufen in sich begreifen kann, wie aus Sess. XXIII doctrina
cap. 2. 3. 4. und can. 2. 3. b. 6. hervorgeht.

Wer die geschichtlichen Thatsachen, die Ausspriiche der
Synoden und Pépste, sowie deren Verfahren gegentiber den
censurierten Bischofen ohne Voreingenommenheit prift, fir
den ist folgendes Resultat augenscheinlich. Im ersten Jahr-
tausend, ja bis in den Anfang des 13. Jahrhunderts hinein, ist
der Begriff eines character indelebilis, welcher dem Priester durch
die Weihe des Bischofs, dem Bischof durch die consecratio ein-
gepriagt werde und quasi als eine an seiner Person haftende
Qualitit durch diesen geistlichen Akt geschaffen wird, unbe-
kannt. Die theologische Doktrin hat ihn geschaffen, das Konzil von
Trient das Produkt dieser Doktrin dogmatisch fixiert; zwischen

1) Sess. VII. de Sacramentis in genere can. 9. XXIII. doctrina de
sacramento ordinis cap. 4. can. 4. 7; der Cafechismus Romanus ist ebenso-
wenig klar. '



— 46 —

dessen Satzen und den Satzungen allgemeiner und partikulédrer
Synoden und fritherer Papste ist ein unlisbarer Widerspruch vor-
handen.

Es ist ganz unzweifelhatt, dass die Weihe zum Bischof wie
zum Priester nach der Rechtsanschauung der Kirche bis ins
zwolfte Jahrhundert als diejenige Handlung erscheint, als der-
jenige rituelle Akt (Handeauflegung, Gebet u. s. w.), durch
welchen dem Geweihten Macht und Recht verliehen wurde, fir
eine Didcese, an einer bestimmten Kirche die priesterlichen
“Funktionen vorzunehmen, eine Didcese zu regieren und alle
den Bischofen vorbehaltenen Handlungen zu setzen, je nachdem
es sich um den Priester oder Bischof handelte. Als rechtméssiger
Bischot galt eine Person, wenn sie auf gesetzmissige Weise
berufen war und von der Kirche anerkannt blieb. Wurde diese
Anerkennung entzogen, weil die Person, wie sich herausstellte,
unrechtméssig zur Wiirde gelangt war, oder weil sie ausgestossen
wurde, so hing es von der Kirche ab, ob sie die von dem nicht
mehr Anerkannten Geweihten, Eingesetzten belassen wollte,
oder nicht. Das Verfahren der alten Kirche, wie es sich aus den
Quellen ergiebt, war innerlich gerechtfertigt und nicht wider-
spruchsvoll. IEs konnte aber der ganze alte Standpunkt sich
nur go lange halten, als die Gliubigen, die Gemeinde bei der
Auswahl der Personen mitwirkten und die Anerkennung oder
Nichtanerkennung durch das Organ der Kirche, die Synoden,
sich kundgab. Von dem Momente an, wo die Kirchengewalt
in der lateinischen Kirche sich mehr und mehr im Papste cen-
tralisierte, bis sie seit Innocenz III. in ihm aufging, trat die
pépstliche hacht an Stelle der kirchlichen. Bis dahin hatte in
Wirklichkeit jede berechtigte Teilnahme der Gemeinden —
denn die Berufung auf Grund des Patronatsrechts trigt einen
ganz andern Charakter, wie wohl keiner Auseinandersetzung
bedarf — bei der Besetzung der Kirchendmter aufgehort. Line
weitere Entwicklung lag in dem Benefizialwesen. Das Benefi-
zium war eigentlich die Hauptsache, das Amt nur die Folge des-
selben geworden. Den stiarksten Beweis daliir liefert die noch
heute als gemeines Recht geltende Satzung?), dass eine Person
zum Pfarrer ernannt werden, das heisst eine Pfarrpfriinde er-

1 C.5 X. de =t. et qual. I. 14. C. 7. § 2. X. de elect. 1. 6; mein Lehr-
buch 4. Aufl, S. 152.



47

halten kann, die nicht Priester ist, dass ein Subdiakon Bischof
werden kann '); denn die Folge des Verlusts, wenn nicht binnen
bestimmter Frist der fir das Amt notige ordo erworben wird,
indert daran nichts. Zugleich aber ist diese Moglichkeit selbst
noch eine Anlehnung an das alte Recht; denn in diesem Falle
wird thatsidchlich der Pfarrer zum Priester, der Subdiakon,
Diakon oder Priester zum Bischof geweiht auf das Benefizium.
Der titulus beneficii ist somit eine Reminiscenz an das alte
Reeht. Als man die absoluten Ordinationen zuliess, den titulus
patrimonii allgemein anerkannte, hatte man das alte Prinzip
aufgegeben. Angebahnt war das durch die Weihe von Moénchen,
welche keiner Kirche oder Gemeinde vorstanden, zu Priestern.
Die Weihe zum Priester wurde thatsdchlich in allen IFéllen,
wo der Geweihte nicht fiir eine bestimmte Kirche geweiht
wurde, ein Akt, der zur Ubernahme eines priesterlichen Amtes
befihigte. Es trennte sich somit das Rechtliche, die Verwal-
tung eines Amts durch die Berufung zu ihm, von dem Geist-
lichen. Die Auffassung: die ordinatio verleiht lediglich eine
potestas spiritualis; das Recht, eine solche auszuiiben, hiangt ab
von der erhaltenen jurisdictio, war zur Notwendigkeit geworden.
Hielt man auch bei den Bischofen frither und heute regelméssig
daran fest, nur zu konsekrieren, wenn die Berufung fir eine
Dibdcese vorlag, so trat seit dem 13. Jahrhundert ganz allge-
mein auch hier die gleiche Anschauung ein. Der Grund lag
einmal in der seit dem 9. Jahrhundert angenommenen Zu-
lassigkeit, dass ein Bischof von einer auf die andere Ditcese
gelangen konne, sodann in der Thatsache, dass man allméhlich
Bischéfe weihte fir nicht existierende Ditcesen, was in den
letzten Jahrhunderten massenhaft geschah?). Fiar die Priester
war die unbedingte Moglichkeit des Ubertritts von einer Kirche
an eine andere gleichfalls rechtlich zugelassen, Versetzungen
unendlich hiufig geworden. Iine Person, an der lediglich der
rituelle Akt ohne Beziehung auf eine bestimmte Kirche, ein
bestimmtes Amt vorgenommen worden war, besass wohl eine
Kignung, eine Macht zur Vornahme von Handlungen, aber
keine Berechtigung dazu. Wurde ihr auch die letztere gegeben,

1y . 2. de ref. Sess. XXIL Cone. Tridentini.
®) Weihbischife, episcopi in partibus infidelium. Mein Lehrbuch, § 50.
Hinschins, System, § 85.



48 —

so war erstere darum doch nicht bloss fiir die bestimmte Kirche,
das einzelne Amt, sondern nach der einmal eingetretenen Ent-
wicklung allgemein erteilt. Verzichtete der Angestellte, oder
wurde er enthoben, so konnte ohne neue Ubertragung der
Macht eine neue Anstellung (Erteilung der Jurisdiktion) erfolgen.
Ebenso war moglich, dass man ohne Entziehung der Macht
fir immer das Recht nahm. Das Aufgeben der alten Praxis
und die Wendung zu der neuen Anschauung wurde noch mehr
bewirkt durch die Entwicklung, welche das Eegularwesen nahm.
Wihrend die alten Orden ausnahmslos nur an der eigenen
Kirche dem Gottesdienste, der Sakramentenspendung, kurz dem
geistlichen Berufe oblagen und allenthalben eigene Gemeinden
zu ihren Kirchen gehorten, traten die neuen, der Franziskaner-
und Dominikaner-Orden bald in das Recht ein, ohne Riicksicht
aul Zugehorigkeit die Glaubigen Beicht zu horen und ihnen
das Abendmahl zu spenden. Fiir die Weihen der Priester-Monche
bedurfte es keines Titels, sie waren von jeher nicht verbunden
mit der Anstellung an einer bestimmten Kirche. Und wenn das
noch etwa in gewisser Hinsicht fiir die alten Orden (Benedik-
tiner, Cistercienser) galt, fiir die neuen ohne stabilitas loci galt
es unbedingt nicht. So haite sich bis zur Mitte des 13. Jahr-
hunderts jeder Zusammenhang der Priesterweihe mit dem festen
Anstellen an einer Kirche gelost. Das aber fillt zusammen mit
der Theorie namentlich von Thomas von Aquino. Die Theorie
erklirte und begrindete als fundamental, was sich faktisch heraus-
gebildet hatte!).

Und auch die Widerspriiche, welche zwischen der Theorie
von Thomas, den tridentinischen Satzungen und der heutigen
Lehre mit der Geschichte liegen, finden ihre Losung durch die
Thatsache des Sieges der juristischen Konstruktion in der rémischen
Kirche. Aber es bleibt die Thatsache bestehen, dass das, was

1) Selbst der Protestantismus hat die rémische Entwicklung insoweit
kopiert, als in Landeskirchen bei der Berufung bereits ordinierter Geist-
licher auf ein anderes Amt keine neue Ordination notig ist. Siehe mein
Lehrbuch § 124, IV. Die modernen Staaten haben das Ding auch kopiert,
indem sie durch bestandene Prifungen die Anstellungsféhigkeit erwerben
lassen, wihrend der Befdhigte oft viele Jahre warten muss, bis er ein be-
soldetes Amt erhélt. Der eigentlichste Vorliufer aber ist der im zwdolften
Jahrhundert auf den Universititen geschaffene doctor, welcher auf allen
studia generalia zu lesen befihigt und berechtigt war.



S o —

die romische Dogmatik im Konzil von Trient fixiert hat, ein
theologisches Dogma ist, welches der alten Kirche unbekannt war.

In der ,Revue internationale de Théologie“, 4. Jahrgang
(Nr. 13), S. 71—94, behandelt Prof. Jos. Langen ,die neutestamen-
talischen Keime der katholischen L.ehre von dem Priestertum
und den Sakramenten“. Wir halten den von ihm gemachten
Versuch, das katholische Priestertum und insbesondere das
Sakrament der Priesterweihe seinem Keime nach im Neuen
Testamente nachzuweisen, fiir vollstindig gelungen. Die Frage:
ob die Macht nicht genommen werden kann, hat nichts mit
dem Sakrament zu thun. Auf die Taufe kann man sich nicht
berufen, da es sich bei dieser um etwas anderes handelt. In
dem Neuen Testamente liegt nicht der kleinste Keim fir die
Entwicklung des juristischen character indelebilis vor, es sei
denn, dass man ihn aus dem sakramentalen Charakter der
Weihe folgern wollte. Wir haben die wirkliche Entwicklung
des Satzes gezeigt. Sie beweist ein grosses Schwanken; trotz-
dem ist das sakramentale Moment nie in Frage gekommen.

Prof. Dr. voN ScHULTE in Bonn.

Revue intern. de Théologie. Heft 33, 1901. 4



	Die geschichtliche Entwicklung des rechtlichen "character indelebilis" als Folge der Ordination

