
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 33

Artikel: Die geschichtliche Entwicklung des rechtlichen "character indelebilis"
als Folge der Ordination

Autor: Schulte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


17

DIE GESCHICHTLICHE ENTWICKLUNG

DES

RECHTLICHEN „CHARACTER INDELEBILIS"

ALS

FOLGE DER ORDINATION1).

Vorbemerkung.

Es liegt in der Natur der Sache begründet, dass das Recht

in der Kirche in denjenigen Dingen, welche im Zusammenhange
stehen mit der eigentlich geistlichen Aufgabe der Kirche, sich
aufbaut auf den von der Kirche angenommenen fundamentalen
Sätzen. Gilt nun in der Kirche ein Stand als berufen und als
ausschliesslich berufen, die Aufgabe derselben durchzuführen,
so wird sich eine bestimmte Anschauung über das Verhältnis
dieses Standes zu denjenigen Handlungen, deren Vornahme
ihm ausschliesslich zufällt, notwendig bilden. Zugleich ist sofort
ersichtlich, dass die Anschauung über das Wesen dieser
Handlungen eine Rückwirkung äussern muss auf die Gestaltung des
Standes selbst. Denn wenn die Herbeiführung eines bestimmten
Erfolges die Wirkung einer persönlichen Thätigkeit ist, so

') Es ist überflüssig, auf die Auseinandersetzungen römisch-katholischer
Lehrbücher u. s. w. der Dogmatik einzugehen, da sie einfach aus den
tridentinischen Sätzen folgern, das mit diesen nicht Harmonierende weg-
zndemonstrieren wissen. Die Abhandlung von Hergenröther, Die
Koordinationen der alten Kirche, in « Österreichische Vierteljahrsschrift für kath.
Theologie», her. von Theod. Wiedemann, Wien 1862, I. Jahrg., S. 207—252,
387—456, genügt als Beleg der Speciallitteratur über den Gegenstand; er
weiss alles so zu drehen, dass die schönste Harmonie zwischen den
unlösbar sich widersprechenden Aussprüchen und Thatsachen herauskommt.

Re-vue intern, de Théologie. Heft S3, 1901. 2



__ ig —

muss diejenige Person, welche dazu berufen wird, eine
besondere Befähigung haben, sobald ihre Thätigkeit über die
allgemein menschliche hinausgeht. Für den Juristen ist es,
soweit das positive, geltende Recht in Frage steht, wenn man
will, gleichgültig, ob diejenigen Prämissen, auf denen der
positive Satz als Folgerung ruht, an sich wahr sind, ob die
Grundlagen der Rechtssätze stets die gleichen in der Kirche
gewesen sind, oder nicht; mit andern Worten, der positive
Jurist Jcann davon abstrahieren, ob ein heute als fundamental
angenommener Rechtssatz stets als solcher gegolten hat. Wie leicht
man sich die Sache machen kann, hat die kurze Geschichte
der letzten dreissig Jahre zur Genüge bewiesen. Dieselben
Personen, insbesondere Bischöfe wie Hefele, Strossmayer u. s. w.,
welche die Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit für
unmöglich hielten, wussten sich nach Eintritt der unmöglichen
Definition vortrefflich mit ihr abzufinden. Und ähnlich machen
es die Rechtsgelehrten des Centrums. Wo ein päpstlicher
Anspruch oder Ausspruch ihnen als Mittel zum Zweck passt,
reden sie von göttlichem Rechte, von kirchlichen Fundamentalsätzen,

ergehen sich in masslosen Angriffen gegen den
gottlosen Staat, der nicht einfach anerkennt; wo ihnen aber die
aus päpstlichen Ansprüchen und Aussprüchen gezogene logische
Konsequenz unbequem ist, da reden sie von Kurialstil, da gilt
ihnen der Stuhlspruch des Unfehlbaren nur als Redensart.
Nicht ganz so, aber doch analog war das Verfahren aller
altern und neuern Juristen u. s. w., welche ohne eigentliche
Prüfling das als Rechtssatz Hingestellte annahmen und welche
ans dem als Glaubenssatz aufgestellten die Rechtssätze folgerten.
Den mittelalterlichen Kanonisten kann man das wegen des

damaligen, vollen Mangels an historischem Verständnis,
besonders an geschichtlicher Kritik, nicht hoch anrechnen. Sie

geben lediglich die allgemein angenommenen Ansichten wieder.
Darin liegt aber für die Dogmengeschichte ihre ungeheure
Bedeutung. Die Glosse hat Jahrhunderte hindurch in Schule
und Gericht volles Ansehen genossen; sie liefert einen wichtigen
Beweis für die jeweils herrschende Anschauung. Die neuern
Juristen (und Theologen) haben geradeso verfahren. Ich habe
in dem Buche : „Die Stellung der Konzilien, Päpste und
Bischöfe" (Prag 1871), bewiesen, dass eine ganze Reihe von
Ansichten vor der Geschichte nicht bestehen kann und auf-



— 19 —

gegeben werden muss, welche einer dem andern vertrauensselig

entlehnte. Wollen wir wirklich dahin kommen, zu prüfen,
ob ein Rechtssatz das ist und ob er den Charakter hat, wofür
er heute gilt, so muss sich die Dogmengeschichte des Rechts

nicht auf solche Punkte beschränken, welche mehr oder minder
unwesentlich sind, heute so und morgen anders bestimmt werden
können, sondern sie muss die geschichtliche Entwicklung der als

fundamental geltenden Rechtssätze in ihren Bereich ziehen. Dazu
ist kaum mehr als der Anfang gemacht worden. Ob man dabei
auf Resultate kommt, die mit dem, was man als Glaube aus-

giebt, nicht stimmen, kann vom Standpunkte der Wissenschaft
aus gleichgültig sein. Man wird dann höchstens die alte Methode
noch besser kennen lernen, welche sich in unsern Tagen
praktisch bewährt hat. Nachdem die jesuitische Schule es

fertig gebracht hatte, ihre theologische Ansicht von der
päpstlichen Unfehlbarkeit bis zu einem gewissen Grade durch Ein-
sehmuggelung in die Gebetbücher, Katechismen, Religionslehrbücher

u. dgl. m. dem Volke acceptabel zu machen, bekleidete
der römische Papst diese Meinung mit dem Charakter einer
göttlichen Offenbarung. Nicht anders ist's mit den Lehren der
Geschichte überhaupt. Sie zeigt, wie ein Papst das erste Mal
eine Befugnis faktisch zu üben versucht, ein zweites Mal sich
auf den ersten Fall beruft, nach längerer Zeit aus der
Thatsache der Übung sein Recht ableitet und dieses auf den
göttlichen Willen stützt. Die Theorie des fait accompli ist im
päpstlichen Rom stets massgebend gewesen. Hat es Erfolg
gehabt, so nennt man es „Gewohnheitsrecht", in Rom eigens
ecclesiœ disciplina.

Kann man sich heute auf keinen Jüngern päpstlichen
Stuhlspruch berufen, so dient meistens das Konzil von Trient als
Quelle der Dogmatik. Dieses Konzil hat eine Reihe von Sätzen,
welche einzeln fast nur juristische sind, einzeln das Recht nahe
berühren, in dogmatischer Form definiert, von denen es historisch
ausser jedem Zweifel steht, dass sie Jahrhunderte lang von
den massgebendsten Faktoren: Päpsten, Synoden, Kanonisten,
Theologen, anders aufgefasst worden sind. Dadurch ist die
wissenschaftliche Berechtigung erbracht, einen andern als den
tridentinischenMassstab anzulegen; zugleich lehrt die Geschichte,
wann und.wie die neue Anschauung sich bildete. Mit diesem
Resultate ist aber noch eine andere Berechtigung gegeben, die



— 20 —

von Wert ist auch für unsere Zeit. Wie in den früheren
Jahrhunderten, so ist auch im unsrigen der Konflikt des Staats
mit den Gesetzen der Hierarchie fast stehend geworden. Lässt
sich nun darthun, dass in dem einen oder andern Kollisionsfalle

früher dasjenige, was man heute als Glaubenssatz oder
als einen aus dem Glauben fliessenden fundamentalen Rechtssatz

ausgiebt, diesen Charakter nicht hatte, so könnte man
füglich der Behauptung von der Verletzung eines Glaubenssatzes

in Ruhe die historische Thatsache der Neuheit entgegenstellen.

Denn wenn die blosse Behauptung, etwas sei Glaubenssatz,

genügen musste, um jeden Einwand zu beseitigen, so

hätte der römische Bischof seit dem 18. Juli 1870 die Macht,
nach Belieben solche zu formulieren. Seit diesem Tage kann
die Behauptung: „Die Kirche allein bestimmt, was Glaubenssatz

ist; wenn der Staat sich darein mischt, verletzt er die
Freiheit der Kirche und verweigert ihr die Anerkennung", einen
andern Wert, als für die subjektive Anschauung, nicht mehr
beanspruchen. Denn an jenem Tage ist im Widerspruche mit
der Geschichte und dem Glauben aller Zeiten ein Mensch für
unfehlbar erklärt worden, der die absolute Unterwerfung des
Staats unter seinen Willen als Dogma erklärt, alle modernen
Prinzipien als Ketzereien verdammt hat. Der eben
ausgesprochene ultramontane Satz kommt seit jenem Tage vor, und
fällt zusammen mit dem Aufhören jeder staatlichen und
individuellen Selbständigkeit.

In diesem Aufsatze ist die Entwicklung eines höchst wichtigen

Punktes dargelegt, in dem Theologie, und Recht sich
berühren. Für ihn wie andere bildet die Theorie namentlich
des 12. und 13. Jahrhunderts ein wichtiges Moment. Der Widerspruch

der Zeiten, der Vortrag dieses Widerspruchs ohne
jeglichen Nachteil für den Lehrer in früheren Zeiten zeigt, dass
wir es da in Wahrheit nicht mit Dogmen zu thun haben ;

zugleich tritt uns die merkwürdige Erscheinung entgegen, dass
bis ins 13. Jahrhundert hinein die freieste wissenschaftliche
Forschung galt. Anders wurde es seit Innocenz III. Wir sehen
auch, dass man im Mittelalter die wichtigsten Fragen in der
naivsten Art behandelte, Geheimnisse des Glaubens mit gleichen
Maximen erörterte, wie die Zulässigkeit einer Klage oder wie
irgend einen physischen Vorgang. Und schliesslich tritt uns
Thomas von Aquino als derjenige entgegen, welcher eine Menge



— 21 —

jener theologischen Sätze aufstellte oder feststellte, die im
Konzil von Trient und seitdem zu Dogmen erhoben wurden.
Die Rechtssätze boten den Anhalt, die Juristen beuteten aus,
die Theologen machten aus den Rechtssätzen Glaubenssätze, Recht
und Glaube wurden identifiziert, nachdem bereits die Kirche
und die in ihr übermächtig gewordene Hierarchie identifiziert
waren. Da konnte auch Religion und Theologie als Eins gelten.

I. Wie die heutige katholische Dogmatik, so geht die
Theorie des Kirchenrechts aus von dem character indelebilis des

ordo presbyteralis und episcopalis als einem unwandelbaren
Fundamente. Das Wesen des im cap. 2, doctrinae de sacramento
ordinis und can. 4. Sess. XXIII. Concilii Tridentini definierten
Charakters besteht darin :

Dass er nicht genommen werden kann ; dass die Person
ihn behält, welche Veränderungen immer mit ihr vorgenommen
werden mögen ; dass ein Priester und Bischof nimmermehr Laie
werden kann.

Hieraus ergeben sich mit logischer Konsequenz die Sätze :

Dass ein Priester oder Bischof stets und unter allen
Umständen jeden Akt gültig vornehmen kann, welcher ein priesterlicher

oder bischöflicher als solcher ist, z. B. seitens des
Priesters die Konsekration der Hostie, seitens des Bischofs die
Weihe des Priesters, Bischofs, wenn die objektiven Bedingungen
des Akts vorliegen.

Wer diese Folge leugnet, der leugnet damit selbstverständlich
den Grund, d. h. den Charakter.

Der Charakter hat die Wirkung, dass der ihn verleihende
Akt niemals wiederholt werden darf. Catechismus Romanus ad
parochos, P. IL c. 1. qu. 25.

Eine Wiederholung ist also die Leugnung des Charakters.

IL Fragen wir die Geschichte, so ergeben sich zwei Dinge
als unzweifelhaft:

1. Erst das Konzil von Trient hat die Ansicht zum Dogma
erhoben, dass, wer zum Priester oder Bischof geweiht sei, die
Fähigkeit zur Verrichtung der priesterlichen (bischöflichen)
Weiheakte nicht wieder verlieren könne.

2. Die Frage: ob ein Akt, den ein Priester oder Bischof
vorgenommen bezw. vorzunehmen hatte, gültig und wirksam



— 22 —

sei, war in der alten Kirche abhängig von der rechtlichen
Anerkennung der Person, folglich eine juristische.

Der Beweis dieser Sätze ist durch die Canones und
Massregeln der Synoden, die Briefe und Handlungen der Päpste
und die Theorie der Kanonisten zu liefern.

Als unbedingt ungültig und wirkungslos werden in den

unzweideutigsten Ausdrücken erklärt die con häretischen und
schismatischen Rischöfen erteilten Weihen in folgenden Stellen :

1. Can. apostol. 67 (68). Bruns Canones apost. et conc.
etc. Berol. 1839, 1, p. 10. Cf. epist. Firmiliani ad Cyprianum,
besonders n. 16 u. 22 (Cypriani op. ed. Härtet, Vindob. 1871,

ep. 75, p. 810 sqq.).
2. Innocentii I. epist. ad Alexandrum episc. Antioch. c. 4.

(Epist. pont. Rom. ex ree. P. Coustantii et fratrum Ballerinorum
curavit Schcenemann, Getting. 1796, p. 604), aufgenommen in
c. 73. C. I. q. 1. Vergi, überhaupt c. 61 sqq. C. I. q. 1.

3. Conc. Ixderanense a. 769 (Mansi XII, 719). Nachdem
Papst Konstantin IL am 13. April für abgesetzt erklärt war,
fand am folgenden Tage eine Verhandlung der Synode statt,
worüber die Akten derselben berichten :

„ Actio tertia. Post haec vero sanetisshni Episcopi
dixerunt nunc restât, ut de ordinatione Episcoporum,
Presbyterorum, vel Diaconorum, quam prsedictus Constantinus

Apostolica; Sedis Invasor peregit, id quod commuai
consensu tractavimus, coram omnibus declaremus. Primum
omnium decernimus, ut Episcopi, quos consecravit, siquidem
Presbyteri prius fuerunt, aut diaconi, in eodem honore
pristino revertantur, et postmodum facto more solito Decreto
Electionis eorum ad Sedem Apostolicam, cum plebe, atque
decreto ad consecrandum eveniant, et conseerationem a nostro
Apostolico suscipiant, ac si prius fuissent minime ordinati. Sed et
qui alia in sacris officiis isdem Constantinus peregit, praeter
tantummodo baptisvium, omnia itèrentur.u

Papst Konstantin wTar von drei Bischöfen konsekriert worden
(vita StephanilVin Liber pontificalis ed. Vignali II, 133). Wenn
nun das unter dem Vorsitze Papst Stephans IV. tagende Konzil
erklärt, alle von demselben erteilten Weihen und Funktionen,
ausser der Taufe, seien ungültig und mussten wiederholt werden:
so ist sonnenklar bewiesen, dass dieser Papst und dieses Konzil



— 23 —

eine andere dogmatische Ansicht hatten als die heutige, und
dass beide die Gültigkeit der Sakramente, mit Ausschluss der
Taufe, von der Würdigkeit oder Berechtigung der Person
abhängig machten und aus diesem Grunde die von dem als

„invasor" vorgenommenen für ungültig erklärten und Wiederholung

forderten. Dass etwa die gesetzlichen Formen nicht
eingehalten worden seien, davon findet sich keine Spur, und
das ist auch durch den AVortlaut ausgeschlossen. Auf dem
Konzil waren ausser dem Papste über 50 Bischöfe persönlich
oder durch Vertreter zugegen.

4. Syn. Romana a. 863 mit epist. 7 Nicolai (Mansi XV, 180,
248 sq.). Dies uuter Papst Nikolaus I. gehaltene Konzil erklärte
alle vom Patriarchen Photius erteilten Weihen für null und
nichtig. Dasselbe that die unter Hadrians IL Vorsitz gehaltene
Synode von Rom von 869 (vgl. die Schreiben bei Mansi XVI,
122 sqq. i. Gleichwohl erkannte Papst Johann VIII. im Jahre 879
nach Ignatius Tode den Photius an und zugleich ausdrücklich
die von ihm erteilten Ordinationen (Joffe, num. 2491. Die
Schreiben bei Mansi XVI, 479; XVII, 136).

5. Syn. Romana a. 897. Formosus, Bischof von Porto, war
von seinem Gegner Papst Johann VIII. in römischen Synoden 876

(Mansi XVII, 236, cf. Jaffé, Reg., p. 264) entsetzt und des
Priestertums verlustig erklärt, von Papst Marinus I. im Jahre 883
restituiert (Jaffé, p. 293), 891 zum Papste erwählt und konsekriert

(Jaffé, p. 298 sq.), 896 getötet worden. Sein Nachfolger
Stephan VII. stellte den Leichnam Ende 896 oder Anfang 897

vor das Gericht der Synode, diese unter des Papstes Vorsitz
erklärte ihn für einen unrechtmässigen Papst und alle seine
Weihen für nichtig (cf. die bei Joffe, p. 303, angegeben Quellen,
Hefele, Konziliengeschichte IV, 537 ff.). Diese Synode wurde
898 unter Vorsitz des Papstes Johann IX. in einer bei St. Peter
(Mansi XVIII, 221) abgehaltenen Synode verworfen, letztere von
neuem bestätigt in einer zu Ravenna vom selben Jahr (Mansi
XVIII, 229).

6. Synodus Romana 1049 (Mansi XIX, 721). Papst Leo IX.
erklärte die von simonistischen Bischöfen erteilten Weihen für
ungültig und gebot die Reordination.

7. Papst Urban IL erklärte und liess durch die von ihm
geleitete Synode zu Piacenza 1095, c. 5. (Mansi XX, 804),
erklären (aufgenommen in c. 24. C. I. q. 7), dass die von dem



— 24 —

exkommunizierten Bischof Guibert u. s. w. erteilten Weihen
nichtig seien; die Gegner beschuldigten ihn deshalb auch der
Ketzerei. Im Jahre 1089, 11. Sept., schrieb er (Jaffé, num. 4039;
Mansi XX, 676), dass er über die Frage noch keine feste
Ansicht habe, da eine synodus generalis darüber entscheiden
müsse (vgl. meine Stellung der Konzilien, Seite 185, Nr. 236).

Papst Paschal IL verschiebt dieselbe Frage auf ein Konzil
(Mansi XX, 1027; cf. Jaffé, num. 4511).

8. Can. 30. Conc. Lateran. IL vom Jahre 1139 (Mansi XXI,
526) erklärt die vom Petrus Leonis (Gegenpapst Anacletus IL,
der Kardinalbischof von Porto war) erteilten Weihen für nichtig.

9. C. 17. des zu Reims unter Vorsitz des Papstes Eugen III.
am 21. März 1148 gehaltenen Konzils (Mansi XXI, 713): „Illud
etiam, quod a prsedecessore nostro papa Innocentio statutum
est, innovantes, ordinationes factas a filio Petri Leonis et aliis
schismaticis et haereticis, evacuamus, et irritas esse censemus."

Vgl. meine Stellung, S. 192.
10. Can. 2. Conc. Lateran. III., anni 1179 (Mansi XXII):

„Quod a praedecessore nostro p. m. Innocentio factum est,
innovantes, declaramus, ordinationes ab Octaviano et Guidone

Ineresiarchis, nec non et Joanne Strumensi, qui eos secutus
est, factas et ab ordinatis ab eis, irritas esse censemus; adji-
cientes etiam, ut si qui dignitates ecclesiasticas, seu beneficia,
per praedictos schismaticos receperunt, careant impetratis."

Unter ordinationes in diesen wie in den vorhergehenden
Stellen sind nicht Verleihungen von Amtern, sondern auch
Weihen im eigentlichen Sinne gemeint. Solches geht einmal
hervor aus der Allgemeinheit des Wortes und aus dem
damaligen Sprachgebrauche, in der letzten Stelle noch besonders
aus dem vet ab ordincdis ab eis", was nur „und von den von
diesen Geweihten" heissen kann, ganz unzweifelhaft aus dem
Zusätze „adjicientes" u. s. w., der zugleich die Verleihung
aufhebt, und unwiderleglich aus can. 5. ibidem: „Episcopus, si

aliquem sine certo titulo, de quo necessaria vita? percipiat, in
diaconum vel presbyterum, ordinaverit, tamdiu necessaria ei

subministret, donec in aliqua ecclesia ei convenientia stipendia
militise clericalis assignet ; nisi forte talis qui ordinetur, extiterit,
qui de sua vel paterna heereditate subsidium vitae possit
habere." Denn hier wird gerade eine Weihe ohne Amt, Anstellung
an einer Kirche, vorausgesetzt. Wenn übrigens in Zeiten, wo



— 25 —

die Weihe nur unter gleichzeitiger Anstellung an einer Kirche
gestattet war (mein Lehrbuch des Kirchenrechts, § 27), die

Ordination für null und nichtig erklärt wird, so ist wegen der

Allgemeinheit zugleich Anstellung und Weihe annulliert. Can. 2.

Conc. Lateran. III. ist als c. 1. X. de schismaticis et ordinatis
ab eis V. 8. in Gregors IX. Dekretalen übergegangen.

11. Papst Paul IV. erklärt in der Bulle Cum ex apostolatus
vom 15. Februar 1559, dass, wenn ein Ketzer oder Schismatiker
zum Papste würde erwählt werden, er gar keine Gewalt
erlangen werde, alle und jede Akte, die er vornehmen werde
(omnia et singula per eos quomodolibet dicta, facta, gesta et
administrata ac inde secuta viribus careant), jeder Wirkung
entbehren sollten.

Kardinal Rauscher (Observationes qusedam de infalli-
bilitatis ecclesiae subjecto, Neapoli 1870, pag. 51 sq.) hebt
die in den Nummern 3, 4, 5, 6, 7, 11 erwähnten Fälle —
bezüglich des letzten sagt er, dass die allgemeine Sprache
Pauls IV. Ansicht ergebe, dass auch die von einem solchen
Papste vorgenommenen Weihen ungültig seien — ausdrücklich
als solche hervor, in denen „Päpste nicht die katholische Lehre
vom Spender des Sakraments der Weihe festgehalten haben,
sondern zeigen, dass sie glauben, das Sakrament der Weihe
sei abhängig von der Würdigkeit des Spenders". Er sieht darin
eines der unübersteigiichen Hindernisse, welche der Zulässig-
keit der Infallibilitätserklärung des Papstes entgegenstehen.

12. Diese Quellenstellen erschöpfen den Gegenstand bei
weitem nicht. In dem Schreiben des Konzils von Niccea 325
an die Bischöfe Ägyptens (Hefele, Konziliengesch. I, 337, 2. Aufl.
353) wird referiert, dass die Synode bezüglich der von Meletius
Geweihten die Reordination zuliess. Wenn Hefele im Texte
hat: „die von ihm bestellten Kleriker aber sollen durch eine
heiligere Händeauflegung gekräftigt und dann zur
Kirchengemeinschaft zugelassen werden", dann in einer Anmerkung
zum Worte „gekräftigt" wörtlich sagt: „d. h. nicht aufs neue
geweiht, sondern revalidiert" : so ist das die offenbarste Ten-
denzmacherei. Eine „heiligere Händeauflegung" ist nichts als
eine neue Weihe. Seit man den character indelebilis hatte, fiel
es niemand ein, einen exkommunizierten Priester bei der
Wiederaufnahme durch neue, heiligere Händeauflegung zu
kräftigen. Wenn die erste Weihe für gültig, valida, erachtet



— 26 —

worden wräre, würde die neue Händeauflegung so überflüssig-
als möglich gewesen sein.

13. Die nach römischer (päpstlicher) Lehre achte
ökumenische Synode von 869 (4. Konzil von Konstantinopel) (Mansi
XVI, 162) sagt im can. 4: „Promulgantes (Photium) nunquam
fuisse prius aut nunc esse episcopum, nec eos, qui in aliquo
sacerdotali gradii ab eo conseerati vel promoti sunt, manere
in eo ad quod promoti sunt Sed et ecclesias quas, ut putatur,
tarn Photius quam ii qui ab ipso conseerati sunt, dedieave-

runt, vel si commotas mensas stabilierunt, rursus dedicari et
inthronizari atque stabiliri clecernimus."

14. Papst Johann XII. entsetzte auf der römischen Synode
964 den Papst Leo Vili, und erklärte alle von ihm Geweihten
für ungültig geweiht (Mansi XVIII, 471).

Wie die römischen, päpstlichen und sogenannten
allgemeinen (ökumenischen) Synoden, also verführen auch
partikuläre.

15. Man annullierte in alten Zeiten Weihen aus bloss juristischen

Gründen, wegen Übertretung von Verboten. Die von
einem Bischof einem Nichtdiöcesanen ohne Zustimmung des

eignen Bischofs erteilte Ordination wird für nichtig erklärt in r) :

Can. 16. Conc. Nicœni, a. 325 (in c. 3. D. 71); can. 13 und
22. syn. Antioch. in encaeniis, a. 341 (in c. 6. 7. C. IX. q. 2),

can. 36. apostol. Syn. œcum. Ephes. von 431 (Mansi IV, 1211):
^I^aovç Xqioioq o qktb 'id tr'ç Tcasìoiar-fi dymxmrfi aoróaov, tìX/.é-

iQtov sivai tov civiòr Niokìqiov ioti sniaxo/Tixoè ä'Simßutoc xu'i navi òg

avXXóyov Uqcmy.ovJ Also : er soll von der bischöflichen Würde
und aller priesterlichen Gemeinschaft ausgeschlossen (fremd)
sein. Das kann nur heissen: er hat aufgehört, Bischof u. s. w.
zu sein. Synode von Arles vom Jahre 443 (452), c. 13:

„Quod si aliquo commorationis tempore, invito episcopo
suo in aliena ecclesia habitans, ab episcopo loci clericus fuerit
ordinatus, huiusmodi ordinatio irrita habeatur."

') Das Verbot selbst ohne die Folge findet sieh im c. 24. von Elvira 306

(Bruns II, 5); c. 5 Carthag. I. (Brims I, 111), der sich auf das Conc. Sard;c.
bezieht, dessen c. 18 und 19 in die lateinische Übersetzung nicht
übergingen; Andegcw. 453, c. 9; Türmt. 460, e. 9; Epaon. 517, c. 5; Aurelian. 538,
c. 16 (nicht ganz klar) u. s. w.



— 27 —

Clericus ist allgemein zu nehmen, weil es vorher heisst:
„Nullus cuiuscunque ordinis clericus, non diaconus, non
presbyter" u. s. w.

Entscheidend ist der Vorgang auf dem Konzil von Chalcedon
vom Jahre 451. Die von Photius von Tyrus während des

Streites mit Eustathius von Berytus über die Metropolitanrechte
geweihten drei Bischöfe waren deponiert und zu Presbytern
degradiert worden; es wurde nun beschlossen, diese drei mussten
als Bischöfe anerkannt und wieder eingesetzt werden. Die
päpstlichen Legaten fügten bei: „einen Bischof zum Presbyter
degradieren, ist ein Sacrilegium. Hat ein Bischof ein Verbrechen
begangen, das seine Absetzung verdient, so darf er auch nicht
Priester sein". Siehe Hefele, Konziliengeschichte II (2. Aufl.),
462 ff.

Zu Soissons wurde 853 (Mansi XIV, 987 sq., actio VII) der
Priester und Abt Halduin von Hautvilliers, weil er ohne Prüfung
und per saltum ordiniert worden war, der priesterlichen Würde
entkleidet.

Weihen, die mit Geld erkauft waren, wurden für ungültig
erklärt :

C. 2. Conc. Chalcedonensis cecum., a. 451 : „Si quis episcoporum

accepta pecunia ordinationem fecerit et in nundinationem
deduxerit inappretiabilem gratiam atque ordinaverit episcopum
sive chorepiscopum seu presbyterum seu diaconum aut quem-
eunque alium qui connumeratur inter clericos ipse
quidem subeat gradus sui periculum, et qui sic ordinatur, nullum
habeat fruetum ex huiusmodi mercimonio et creatione probrosa,
sed sit alienus et dignitatis"- u. s. w.

Dieser Canon wird wiederholt in spätem Synoden, so fast
wörtlich in der von zwei päpstlichen Vikaren geleiteten Synode
von Toulouse von 1056 (bei Mansi XIX, 847).

Es ist durch die angeführten Stellen bewiesen, dass der
Satz des Konzils von Trient von dem character indelebilis eine
Definition enthält, deren Gegenteil von Päpsten, allgemeinen
und partikulären Synoden seit dem 4. Jahrhundert bis zum
Jahre 1559 ausgeführt, bezw. gelehrt worden ist.

III. Der zweite oben unter IL ausgesprochene Satz, dass
die Gültigkeit von juristischen Momenten abhängig erachtet
worden sei, wird auf evidente Art bewiesen durch alle jene



— 28 —

Aussprüche, welche unter gewissen Bedingungen gestatten, einen
von Ketzern u. s. w. Geweihten ohne neue Ordination die Weihen
ausüben zu lassen. Das ist insbesondere der Fall in:

1. Can. 8. Conc. Nicœni 325 (aufgenommen in c. 8. C. I. q. 7)l).
Der Wortlaut, insbesondere wenn man c. 9 hinzunimmt, zeigt,
dass man die Weihe als solche nicht für unauslöschlich hielt.

2. C. 68. Codicis ecclesiae Africanae (Bruns I, 172), der
dem einzelnen Bischof überlässt, ob er die zurückkehrenden
Donatisten aufnehmen und als Geistliehe anerkennen will.
Wenn c. 48, der identisch ist mit c. 38. Conc. Carthag. III, die
reordinationes verbietet, so sind diese etwas anderes, denn mit
diesem Worte wird darin auch der Übergang von einer Kirche
auf eine andere (reordinationes vel translationes) bezeichnet.

3. Die siebente allgemeine Synode (Mansi XII, 992 sqq.
1008 sqq.) nahm verschiedene von Ketzern Geweihte auf,
ebenso liess die achte die von Methodius und Ignatius Geweihten,
welche sich Photius angeschlossen hatten, nach dessen

Absetzung aber zurückkehrten, zu ohne neue Weihe, obwohl sie
einen andern prinzipiellen Standpunkt einnahm (siehe vorher II,
num. 13).

4. Canon 9. Conc. Piacentini a. 1095 unter Urban IL,
aufgenommen in c. 5. C. IX. q. 1, der höchst charakteristisch ist.
Nachdem c. 8, wie früher (oben II, num. 7) gesagt wurde, generell

die von häretischen und schismatischen Bischöfen erteilten
Weihen einfach für nichtig und wirkungslos erklärt hat, wird
das in can. 9 wiederholt bezüglich der von den namentlich
exkommunizierten Häresiarchen und Eindringlingen erteilten
Weihen, ausser loenn die Geioeihten zur Zeit der Weihe nicht
wussten, dass der Ordinator exkommuniziert tear. Wer, heisst
es, von Bischöfen ordiniert sei, die von der Einheit der römi-

l) Vgl. Hefele, Konziliengesch. I, 408 ff. Wenn dieser Gratian tadelt,
weil derselbe im Canon « die Vorschrift einer neuen Priesterweihe findet »,

was gegen dessen Sinn, die alte Praxis und die Analogie mit den Mele-
tianern sei — siehe vorher num. 12, woraus sich die petitio principii
ergiebt — so ist das nicht am Platze. Denn Gratian bedient sich desselben

Wortes wie die lateinische Übersetzung. Die Händeanflegmig mit Gebet war
die Form der Weihe, die Übergabe des Kelches gehört jener Zeit nicht an.
Vor allem beweist Gratians Auffassung, dass man im 12. Jahrhundert die
Wiederholung der Priesterweihe für möglich und sulässig hielt. Gratians

Auffassung hat aber eine enorme Bedeutung.



— 29 —

sehen Kirche abgefallen, solle die Weihe behalten, wenn Leben
und Kenntnisse ihn empfehlen; wer in Zukunft von solchen
geweiht werde, solle diese Gunst nicht erlangen. Obwohl das
Konzil diese Dispens aus Barmherzigkeit und wegen der
Notwendigkeit gebe, so sollen doch die heiligen Canones in Kraft
bleiben, und sobald die Notwendigkeit entfalle, solle das wegen
ihrer Verfügte entfallen. Deutlicher kann man gar nicht sagen :

die Weihe ist an sich ungültig, wir dispensieren aber aus dem
und dem Grunde von dieser Ungültigkeit1). Deutlicher kann
man die Ungültigkeit nicht abhängig machen von der
subjektiven Würdigkeit.

5. Papst Paschal IL erklärt auf der Synode apud Guarda-
stallum 22. Oktober 1106 (Mansi XX, 1209): „er nehme die zur
Zeit des Schisma ordinierten deutschen Bischöfe im bischöflichen
Amte auf, wenn sie keine Eindringlinge, nicht simonisch oder
verbrecherisch seien; dasselbe solle von Klerikern gelten,
welche Leben und Wissenschaft empfehlen". Da nun die von
simonistisch auf ihre Sitze gelangten Bischöfen erteilten Weihen
ebenfalls wiederholt für nichtig erklärt worden sind, wie die
unzweifelhaften Aussprüche und Wiederholungen der Weihen
von Leo IX. u. a. beweisen ; da aber zugleich beim Vorhandensein

bestimmter Voraussetzungen von einer Wiederweihe
abgesehen und der Geweihte aufgenommen wurde ; da jedoch die
simonistisch erlangten Weihen unter allen Umständen für nichtig
erklärt wurden 2) : so ist der Beweis für die aufgestellten Sätze
geliefert.

Regelmässig ist in den Gesetzen nicht gesagt, wie die
Wiederaufnahme erfolgen solle, weil sich das von selbst ver-

') Eober, Die Suspension, S. 85, führt Urbans IL oben mitgeteilte
Verfügung an als Beweis für die Anschauung, dass an sich die Weihe gültig
gewesen sei, S. 189 aber dasselbe Konzil von Piacenza für die gegenteilige
Ansicht, und sagt Seite 190 in aller Naivität, Urban IL habe bald so, bald
anders entschieden. Kober hat nicht gemerkt, dass man die Wirkung der
Weihe abhängig von Gesetzen ansah. Bezüglich der folgenden Stelle begeht
er denselben Fehler.

2) Es genügt zu verweisen auf c. 107 (ep. Nicolai IL über die Synode
von 1059), 108 (Urban IL auf dem Konzil zu Piacenza 1095), 109, 110,
113 sqq. C. I. q. 1, auf Leo IX., Gregor VIL u. s. w.

Interessante Bestimmungen über gesetzwidrige Ordinationen enthält
noch c. 12. Conc. Ilerdens. a. 549, über die Aufnahme c. 10. Conc. Aurelian. I.
a. 511 u. s. w.



-- 30 —

stand, nämlich in derselben Weise, wie die Übertragung
stattgefunden hatte. Dass auch das deponere, degradare u. s. w. die
Weihe vollständig entzog, ist für die alte Zeit gar nicht zu
bezweifeln. Einzelne Zeugnisse liefern den vollen Beweis,
namentlich can. 28 der vierten Synode von Toledo von 633,
der lautet, Collectio Hispana. Matr. 1808, fol., col. 376):

„Episcopus, presbyter aut diaconus, si a gradu suo delectus

in secunda synodo innocens reperiatur, non potest esse quod
fuerat nisi gracilis amissos recipiat, ut si episcopus fuerit reci-
piat coram altario de manu episcoporum orarium, annulum et
baculum; si presbyter orarium et planetam; si diaconus
orarium et albam; si subdiaconus patenam et calicem; sic et re-
liqui gradus ea in reparationem sui recipiant, quœ quum ordinar

entur perceperuntJ
Man hat sich früher und in neuerer Zeit (namentlich Kober,

Die Deposition und Degradation, S. 108 f.) bemüht, zu
deduzieren, durch die Deposition und Degradation seien nur alle
Stanäesrechte, mit der äussern Standeswürde, verloren gegangen,
nicht aber der innerliche Charakter, der character indelebilis.
Ein Beweis ist dafür nicht erbracht, die Worte der Quellen
sprechen unbedingt dagegen. Denn irritum, nullum fructum
habere und dergleichen hat keinen Sinn oder den: nichts ist
geschehen. Und wenn namentlich Kober deduziert zu haben
glaubt, dass alle deponierten Kleriker die innerliche Befähigung
behielten und dass daraus die Richtigkeit der Ansicht folge,
dass alle, sämtliche ordines am Wesen des Sakramentes parti-
cipierea, nicht bloss Eposcopat, Presbyterat und Subdiaconat :

so würde gerade das beweisen, dass seine Ansicht falsch ist.
Denn dass alle ordines unter dem Diaconat wTeder von Christus
noch von den Aposteln eingesetzt sind, noch sich auf sie zurückführen

lassen, ist unzweifelhaft. Und wenn, was wieder
unzweifelhaft ist, der Empfang der niedern Weihen in der alten
Kirche absolut nicht nötig war, um Diakon oder Presbyter zu
werden : so folgt daraus, dass diese Weihen mit dem Sakramente
nichts zu thun haben. Haben nun alle deponierten Kleriker
ihre innerliche Befähigung, die ja bei den ordines unter dem
Presbyter überhaupt gar keine Befähigung oder Macht
verleiht, welche nicht, abgesehen vom positiven Gesetze, jeder Laie
auch üben könnte, trotz der Deposition beibehalten : so würde das

gerade beweisen, dass es gar nicht auf ein sakramentales Wesen



— 31 —

angekommen wäre, sondern dass lediglich rechtliche Anschauungen,

und dass einfach positive Gesetze entschieden hätten.
Der Vorgang der Synode von Toledo von 633 ist ohne Zweifel
auch entscheidend für frühere spanische Synoden, die man dafür
anführt, class keine neue Ordination nötig gewesen sei. So die
von Saragossa von 592 c. 1 (Coli. Hisp. col. 305) : „placuit s. ac
ven. synodo, ut presbyteri qui ex hasresi Ariana... conversi sunt,
qui sanctam et puram fidem atque castissimam tenuerint vitam,
accepta demum benedictione presbyteratus sancte et pure ministrare

debeant : celeri vero qui hanc suprasciptam vitam adim-
plere vel tenere neglexerint, ab officio depositi sint in clero".
Der can. 3 des von Sevilla von 618 (ibid. col. 641): „Desertorem
autem clericum cingulo honoris atque ordinis sui exutum aliquo
tempore monasterio deligari convenu, sicque postea in
ministerium ecclesiastici ordinis revocari", hat etwas anderes im Auge,
da er deutlich von revocare in ministerium spricht und nur
das Abzeichen eine Zeitlang entzieht. Wenn, wie Kober Seite 102

meint, die Rückgabe der Zeichen in c. 28 der Synode von
Toledo unwesentlich war, weshalb wurde sie denn vorgenommen?

Die Benediktion mit Übergabe der Zeichen geschah
ja bei der Ordination ; wurde jene vorgenommen, was sicher
auch nach c. 28 zu geschehen hat, da ohne solche die Übergabe

nicht stattfand, so war doch die Form der Weihe
vorhanden.

Den Gesetzen der Päpste wie derjenigen Synoden, welche
den Charakter von partikulären oder von allgemeinen nach
römischer Anschauung besitzen, ist mithin bis ins 12.

Jahrhundert die Anschauung völlig fremd, wonach die Weihe zum
Priester oder Bischof als solche eine gewisse Befähigung erteile,
welche unter keinen Umständen entzogen werden könne und
welche zur gültigen Vornahme einer Weihehandlung stets

befähige. Vielmehr kennen jene Gesetze eine Anzahl von Fällen,
in denen eine Weihe, welche alle objektiven rituellen
Eigenschaften besass — nie wird ein derartiger Mangel als Grund
der Ungültigkeit hervorgehoben — trotzdem nichtig und wirkungslos

ist1). Keineswegs liegt das Motiv allein oder hauptsächlich

l) Um zu zeigen, was man trotz der in jeder Bibliothek vorhandenen
Werke, welche die oben mitgeteilton päpstlichen und Synodalaussprüche
enthalten, den Katholiken bieten darf, sei aus dem mit verschiedenen
bischöflichen Approbationen versehenen Enchiridion sijmbolornm et défini-



in der Anschauung: es sei die Gültigkeit des Akts von der
persönlichen Würdigkeit des Spenders abhängig. Dies zeigt
sich in der Erklärung, dass die Weihe gültig sein solle, wenn
der Geweihte zur Zeit der Weihe die simonistische Eigenschaft,
also die persönliche Unwürdigkeit des Ordinators nicht kannte,
und wenn dieser für katholisch galt, vorausgesetzt, dass lauda-
bilis vita den Geweihten empfehle (c. 108. C. I. q. 1. can. 3. 4.

Conc. Piacent. 1095).

Zugleich liferte dieser Fall den Beweis, dass man die Gültigkeit

der Weihe von irgend einem äussern, nicht mit der Form,
Materie, Spender zusammenhangenden Umstände, in den
letztgenannten Stellen von der laudabilis vita des Geweihten, in c. 5.

C. IX. q. 1 in dem can. 9 desselben Conçus von der Notwendigkeit

abhängig machen konnte. Hieraus folgt aber mit Ent-

tionnm, quse de rebus fidei et morum a conciliis cecumenicis et summis
pontificibus emanarunt.. edidit Hend. Densinger, Wirceburgi 1865, editio
quarta, pag. 134, num. XLII folgende Stelle abgedruckt :

« Paschalis IL decretum in Concilio Lateranensi, a. 1116 :

« « Gravis sseculo X exorta fuerat controversia, utrum ordinationes
« heereticorum et simoniacorum validae essent, nec ne, eo quod antiquio-
« rum quidam irritas (quoad usum nempe) statuissent. Jam tamen Clemens II.
« in Romana synodo 1047 pœnas simoniace ordinatis infligens, validitatem
« tamen ordinationum agnoverat. Quod decretum Leo IX. in Romana
« synodo 1049 confirmavit, haireticorumque ordinationes validas esse per
« transennarti declaravit. Nicolaus vero IL in Romana 1059 eos, qui hac-
« tenus a simoniacis gratis fuerant ordinati, in gradu remanere permisit.
« Idem Urbanus II. in Piacentina 1094 de iis statuit, qui nescii a simo-
« niacis fuissent ordinati, et iis, qui a schismaticis, quos tamen vita et scientia
« commendarent. Denique Paschalis II. sequentia statuit, post quae omnino
«sopita est controversia.»»

« Quoniam Ecclesia in multis locis et maxime in Teutonicis partibus
diu laboravit sub heeresi et schismate, et, si omnia ilia, quae ab Ulis hasre-

ticis et schismaticis ordinata sunt, annullari deberent, quœdam ecclesiae
omnino nudari viderentur suis clericis ; nos, sequentes decreta sanctorum Patrum
de his, qui sub Acacio et Bonoso et Donadistis ordinati sunt, statuentes
decrevimus, ut episcopi, qui sub isto schismate ordinati sunt, omnes in
suis honoribus permaneant, nisi sint invasores aut criminosi. De ceeteris

vero ordinibus penes episcopos potestas sit, ut, quorum vita probabilis
videatur, in suo gradu consistant. »

Unverschämter als in der Einleitung zu dieser Stelle, die gar keine
prinzipielle Entscheidung giebt, durch positive Unwahrheiten und durch
Verschweigen geschieht, kann man schon nicht reden. Aber für den
katholischen Theologen ist natürlich das approbierte « Handbuch der Glaubensformeln

f Autorität.



— 33 —

schiedenheit, dass man die ganze Frage nicht in Verbindung
brachte mit dem sakramentalen Charakter der Weihe, vielmehr
in dem Sakramente die Erteilung der nötigen Gnade zur
Verwaltung der einzelnen Stelle erblickte, ja dass man Weihe und
Anstellung in der Theorie und Gesetzgebung so loenig schied, wie
dies von Anfang der Kirche der Fall war. Nach der alten Kirchenlehre

geht durch die Ausstossung aus dem Klerikate (Deposition),
sowie in gewissen Fällen durch die Exkommunikation nicht
bloss das Amt, oder das Recht der Ausübung geistlicher
Funktionen verloren, sondern es geht jede durch die Ordination
erteilte Macht oder Befähigung vollkommen unter. Es wäre
auch merkwürdig, wenn nur für die nachgewiesenen Fälle die
Eigenschaft des character indelebilis latent gewesen wäre.

IV. Während die Quellen lehren, dass die Gesetze bis auf
das 13. Jahrhundert in diese Frage niemals den Sakraments-

begriff hineinmischen, findet sich seitdem ein verschiedener
Usus, ähnlich wie in anderen Dingen. Die alte Kirche hielt
sich bei den dogmatischen Definitionen einfach an den Glauben,
nicht an theologische Auffassungen und Deduktionen. Deshalb
definierte sie nichts als Glaubenssatz, was aus dem Grunde zu
glauben nicht nötig war, weil es nicht stets, überall und von
allen im Glaubensbewusstsein gehalten war. Und aus demselben
Grunde liefert kein Gesetz der alten Kirche den Beweis, dass

man aus theologischen Auffassungen Rechtssätze hergeleitet und

wegen jener als zwingende aufgestellt hat. Man stellte
vielmehr als Rechtssatz auf, was sich den Verhältnissen gemäss
als nötig ergab, oder was wegen solcher beliebt wurde. Nachdem

aber seit Innocenz III. und besonders zu Trient ein
Gebäude aufgeführt wurde, das seine Grundlagen zum Teil in
theologischen Deduktionen hat, die man mit dem Charakter von
Glaubenssätzen bekleidete, und nachdem man dementsprechend
Gesetze gab und Rechtssätze aufstellte, die als Konsequenz solcher

Dogmen einen gleichen Charakter mit denselben erhielten, kann
man sich nicht wundern, sondern wird leicht begreifen, dass

zwischen diesen „dogmatischen Konsequenzen" und den
wirklichen Sätzen der alten Kirche unlösbare Widersprüche
vorliegen. Hat man diese in der Regel seitens der Juristen
übersehen, so erklärt sich das, wie ich in meiner Schrift „die Stellung

der Konzilien", S. 3 ff. hervorgehoben habe, daraus, dass

Revue intern, de Theologie. Heft 33, 1901. 3



— 34 —

man es vortrefflich verstand, Thatsachen als Recht und als
Glaube erscheinen zu lassen. Dem historischen Forscher macht
der Widerspruch keine Gewissensskrupel, aber dem vernünftigen
Katholiken ebensowenig. Denn nur dadurch, dass man
vermeinte, es sei gut, alles hinzunehmen, es sei pietätswidrig', das
innere Elend an die grosse Glocke zu hängen, ist es möglich
geworden, selbst Absurditäten, z. B. die päpstliche Unfehlbarkeit,

als Glaubenssatz aufzustellen. Die Kirche kennt, wie ich
a. a. 0. Seite 37 ff. erwiesen habe, keine mechanische
Unfehlbarkeit, weder des Papstes, noch der Bischöfe, noch des Konzils,

sondern sie sieht nur das als unfehlbar an, was als Christi
Lehre erwiesen ist. Widersprüche wie der vorliegende und
andere müssen aber zu einer gründlichen Untersuchung aller
Punkte veranlassen, welche dann das Material des
Besserwerdens liefert. Ich kehre nach dieser absichtlichen Digression

zum Gegenstande zurück.
Bekanntlich war bis auf das Konzil von Arles und Nicäa

die Ansicht über die Gültigkeit der von Ketzern gespendeten Taufe
verschieden; das erste Konzil erklärte sie für gültig und das

von Nicäa forderte die Wiederholung nur für die von den
Paulianisten erteilte (can. 28 Arelat., can.19 Nicaen.). Man ging
dabei offenbar von dem Grundsatze aus, dass die Taufe nur
einmal erteilt werden könne, wTeil sie dem Menschen eine Eigenschaft

gebe; habe nun eine Person überhaupt die Macht, zu
taufen, so könne sie diese nicht verlieren. Weil die Fähigkeit,
zu taufen, jedem zugestanden werden musste, da die objektive
Handlung unveränderlich war, verstand sich die Gültigkeit der
Ketzertaufe, wenn sie im Namen der Dreifaltigkeit erfolgte,
von selbst. Damit war aber das Recht oder die Fähigkeit, die
Taufe gültig zu spenden, notwendig nicht mehr als Ausfluss einer

eigentümlichen Macht aufgefässt, folglich auch nichts specifisch
Priesterliches mehr. Unzweifelhaft fasste man aber auf und
musste man auffassen das Recht, zu weihen, als Folge einer Macht,
die man nur den legitimen Personen zuschrieb. Deshalb erklärt
Cyprian den Novatian für keinen Bischof (ep. 52, vgl. c. 5. 6.

C. VIL q. 1), weil er die Gewalt nicht erhalten; deshalb spricht
Innocenz I. dem von Ketzern Geweihten die Weihe ab, weil
jene nichts zu geben hätten (c. 18. 0. I. q. 1). Wenn nun ein
Fall vorlag, wo kein positives Gesetz die Weihe verbot oder
für ungültig erklärte: so kam, wie bei der Taufe, die Eigen-



— 35 —

schaff des Weihenden, wenn er Bischof war, nicht in Betracht.
AVar also z. B. einer zuerst als Bischof anerkannt gewesen und
später Ketzer geworden, so konnte man die von ihm erteilten
Weihen anerkennen, ebenso wenn der Geweihte den Zustand
des Weihenden nicht kannte, oder wenn ein öffentlicher Grund
vorlag Milde zu üben, lauter Dinge, die durch die angeführten
Gesetze bewiesen sind. .In diesen Fällen liess man also ein
Fortbestehen der Macht, beziehungsweise der Wirkung zu ; sie
bestand in dem Ausüben priesterlicher Funktionen. Theologisch
ausgedrückt hiess das: die durch das erteilte Sakrament gegebene

Macht bleibt haften. Diese Anschauung finden wir denn
auch bereits ausgesprochen in einem Briefe1) des Papstes Anastasius

II. von 497 an den Kaiser Anastasius, welcher die von
Acacius erteilten Weihen anerkennt, weil die Eigenschaft der
Person gleichgültig sei für die Wirkung des Sakraments. Er
stand dabei ganz auf der vom hl. Augustinus2) ausgeführten
Anschauung.

Aber so sehr diese Theorie auch für den character indelebilis

geltend gemacht worden ist, hat sie doch nichts damit zu
thun. Denn erstens sind die beiden Fragen-, hat die Würdigkeit

der Person Einfluss auf das Sakrament? und: ist die
Wirkung eines Sakraments der Art, dass es nicht wiederholt werden
kann? voneinander ganz unabhängig, wie sich noch heute bei
der Busse, dem Abendmahl u. s. w. zeigt. Zweitens ist nicht
einmal wahr, dass die Würdigkeit der Person ohne Einfluss ist,
wie noch die heutige Theorie über das Busssakrament trotz
aller Sophismen zeigt (darüber in einem spätem Aufsatz).

') Bei Thiel, Epist. Rom. Pont. I, p. 621, cap. 7, 8. Vergleiche dessen
Noten dazu. Gratian führt im Dictum zu c. 8. D. 19 den Brief an zum
Beweise, dass Anastasius gegen die Dekrete seiner Vorfahren gehandelt habe.
Ist auch diese Annahme falsch, so beweist sie doch, dass die im Briefe
ausgesprochene Theorie selbst in der Mitte des 12. Jahrhunderts noch nicht
allgemein anerkannt war.

2) Contra Pannen, c. 2. 10. 11. 13. 23 u. a. (einige Stellen auch
abgedruckt bei Thiel 1. e). Retiseli in dieser Zeitschrift, I. Jahrgang, Seite 181ff.,
in der Abhandlung « Die Siebenzahl der Sakramente » sagt Seite 183 : «

sacramentum ist hier das, was man später character indelebilis genannt hat. »

Aber wenn Augustinus sagt, schismatischen Bischöfen non ipsa ordinationis
sacramenta detrahuntur, sed manent super eos, so folgt das von Reusch
Gesagte nicht daraus, weil Augustinus die Bischofsweihe nirgends als Sakrament

im heutigen Sinne hinstellt.



— 36 —

Drittens, und das ist von besonderer Bedeutung, ist bereits
bewiesen, dass Päpste und Konzilien bis zum 3. Konzil vom Lateran,
ja bis auf Papst Paul VI. nicht im klaren waren. Viertens
nahm das ältere Recht eine Belassung der Wirkung nur für jene
Fälle an, too das Recht sie nicht entzog. Es ist mit einem Worte
hier nicht anders gewesen als später bei der Busse und Ehe.
Wenn ein Gesetz sagt: eine Ehe ist in dem und dem Falle
ungültig, sieht man die gegen das Gesetz geschlossene Ehe für
ungültig an. Gerade so verführ man bezüglich der Weihe.
Anders aber wurde es, seitdem eine Sakramentstheorie in der
Theologie aufkam, welche sich an Petrus Lombard-us anlehnt.
Diese führte dahin, einerseits von der Würdigkeit des Ausspenders

ganz abzusehen und anderseits die Wirkung des Aktes nur von
der Setzung der objektiven Momente desselben abhängig zu
machen. Man argumentierte: Wie die Taufe für immer zum
Christen macht, so führt die Weihe für immer in den Klerus
ein und prägt der Seele ein unauslöschliches Kennzeichen auf.
Das Konzil von Trient hat diese Theorie mit dogmatischem
Charakter bekleidet.

V. Wie stellen sich die Kanonisten ') zu der Frage
Gratian (im Dekret, gemacht zwischen 1138 und 1142) kennt

den Ausdruck sacramentum in der heutigen Bedeutung nicht, da

l) Ich führe einige Stellen der Glossa ad Decretimi Gratiani an (siehe
meine Geschichte der Quellen und Litteratur des kanonischen Rechts I,
216, 227, II, 86 [Glossa ordinaria], 476, 491) und hierzu die note der Cor-
rectores Romani in der römischen offiziellen Ausgabe von 1582 (darüber
und über die Corr. Rom. meine Geschichte I, 72 ff., II, 23 u. a.). Gl. ad
verbum signifieavit im c. 2. D. 26: « et ita ipse episcopus est sacramentum,
sicut aqua ipsa I. q. 1. Detrahe verbum ab aqua, quid erit nisi aqua »

Nota der Gorrectores Romani: «Neque episcopus neque aqua proprie est
sacramentum. Vide Turrecrematam hic ». — Gl. omnes zu c. 1. D. 5. de con-
secr. hebt hervor, mit Recht werde zuletzt die Firmung behandelt, « quia
est ultimum inter alia sacramenta necessitatis praeter nnctionem infirmorum,
quse non ita proprie dicitur sacramentum, maxime secundum opinionem
eorum, qui dicunt, earn iterari posse, nam sacramenta non iterantur, ut supra
proxima distinctione. » Nota der Gorrectores Romani : « Immo et ipsa proprie

sacramentum est: Conc. Trident, sess. 7. can. prim, et possunt iterari
sacramenta ilia, quae non imprimunt characterem : S. Thom. par. 3. q. 73.

ar. 6. » So beweist man aus dem Späteren die Unrichtigkeit von über
dreihundert Jähe älteren Anschauungen. Geschichte ist das nicht. Gl. v.
nomini ad c. 97. C. I. q. 1 : « Hoc de baptismo sacerdotis, in quo potestas bap-



— 37 —

ihm z. B. auch die Einweihung einer Kirche Sakrament ist (z. B.
c. 106. C. I. q. 1), bei der Taufe nach ihm verschiedene
vorkommen; ebensowenig setzt er alle Sakramente auf gleiche
Stufe. Das ergiebt sich schon aus der Stellung im System:
Taufe, Eucharistie und Firmung stehen im dritten Teile, noch
mehr aber aus einer andern Klassifikation. Nach älterm
Vorgange teilt er die Sakramente ein in sacramenta necessitatis,
die nicht genommen und nicht wiederholt werden können, und
sacramenta dignitatis, welche von unwürdigen Personen oder
unwürdig gespendet, zwar die Wesenheit nicht ändern, aber bezüglich

der Ausführung modifiziert werden. Vgl. zu c. 39. C. I. q. 1.

Die Ordination wird nicht der Person, sondern -wegen anderer
erteilt, bedarf daher anderer Sätze: c. 43, auch c. 42 ibid. Nur
die Taufe kann auch ausser der Kirche und von Ketzern erteilt
werden : c. 45 und 74 daselbst, alle andern Sakramente ändern
sich nicht, wenn sie innerhalb der Kirche von Guten oder
Schlechten gespendet werden : c. 75 ibid. Ist die Ordination
ausserhalb der Kirche von Ketzern oder Schismatikern
gespendet, so ist sie wirkungslos: c. 97. § 4. Wird sie simonistisch
erteilt, so kommt es darauf an, ob der Geweihte dies wusste,
ob er nicht etwa gezwungen wurde u. s.w. Somit legt Gratian
Gewicht auf die Zurechnungsfähigkeit, entscheidet aber
überhaupt in der früher entwickelten Weise : ad c. 106 sqq. C. I.
q. 1. Rücksichtlich der Exkommunikation wird ähnlich
entschieden : wer in der Kirche ordiniert ist, dann exkommuniziert
wird, verliert die Weihe nicht, wer aber von einem ausser der
Kirche stehenden exkommunizierten Ketzer geweiht ist, ist
nicht geweiht: zu c. 3. 5. C. IX. q. 1. Die Theorie des character
indelebilis ist Gratian unbekannt. Gratians Anschauung ist ziem-

tizandi est sacramentum : in laico est quacdam licentia, non sacramentum.
Argumentum quod scientia hseretici valeat, et ligatio et solutio, cum ius
lig'andi, iudicandi atque solvendi a tempore consecrationis acceperit : supra
dist. 48. 3. c. 1. » Nota der Gorrectores Romani zum Worte sacramentum :

« scilicet est ius dandi, qua non habet nisi ex permissione ; sed si eonfert
est verum sacramentum, quod die, ut legitur et notatur de consecr. dist. 4

sanctum. Arch. », und zu hseretici : « Hseretici non possunt ligare, et solvere,
et si fecerint nihil actum est, quia iurisdictionem non habent. B. Thom.
2. 2. q. 39. ar. 3 et 4. dist. 19. q. 1. ar. 2, q. 3, AI. 68. » So muss erst Arch..,
das ist Guido de Bagsio (meine Gesch. II, 186 ff.), der später als die Glossa

fällt, dann Thomas helfen, das Ältere auszulegen. Das ist die römische
Weisheit und Wissenschaft.



— 38 —

lieh durch das ganze zwölfte Jahrhundert hindurch
massgebend geblieben.

Wie hinsichtlich des Charakters des Ordinierten überhaupt,
so weicht die mittelalterliche Anschauung von der dogmatischen
Formulierung des Konzils von Trient auch wesentlich ab bezüglich

des Verhältnisses der Priesterweihe zur Bischofsweihe. Gratian
spricht sich darüber theoretisch nicht anders aus als im
Eingänge zu D. XXI, wo er den Unterschied auf die Heiden zurückführt,

die ihre flamines und archiflamines gehabt hätten, sodann
auf die Apostel und Jünger; das eigentlich unterscheidende
Moment scheint er zu c. 3. D. XXI in der auetoritas zu finden. Dieser
Standpunkt ist der konstante. Allen Kanonisten des 12.

Jahrhunderts ist der Unterschied zwischen Bischöfen und Priestern
ein juristischer, der beruht auf einer dignitas, bestehend in einer
höhern Autorität, einer Leitung. Das heben sie teils ausdrücklich

hervor, teils nehmen sie es stillschweigend an. Letzteres,
wenn sie den ordo presbyteralis für den höchsten ordo
erklären und den Unterschied zwischen Priestern und Bischöfen
darein setzen, dass letztere erstem vorgehen ex dignitate pree-
lationis, administrationis u. dgl., und wenn sie den Vergleich
des Vorrangs des archidiaconus vor dem archipresbyter machen.
Den Beweis liefern: Paucapalea (Summa, gemacht zwischen
1144 und 1150, meine Ausgabe Giessen 1890, Seite 21) zum
diet. Gratiani ad c. 1. D. 21 : „In civitatibus Ulis, in quibus
olim apud ethnicos primi flamines et primi legis doctores eorum
erant, beatus Petrus primates episcoporum vel patriarchas poni
praseepit, qui reliquorum causas et majora negotia agitarent.
Sed in illis locis, in quibus erant eorum archiflamines, qui
minores primatibus habebantur, achiepiscopos institui praeeepit.
In singulis aliis civitatibus singulos episcopos ordinari praeeepir,
qui episcoporum tantum vocabulo potirentur." Diese naive
Erzählung entbehrt bekanntlich jedes historischen Grundes,
beweist aber, dass lediglich die Autortät und äussere Ordnung
für ihn entscheidet.

Rolaudiis (der spätere Papst Alexander III.) Summa (vor
1153 gemacht) ad C. I. q. 5 bis 7 (edit. Thanex, pag. 14 sq.) hat
genau dieselbe Erörterung als Gratian. Seine Worte zu q. 5

zeigen, dass er die Weihen und das Amt bestimmt scheidet.
Er lässt die Weihen der von Ketzern „violenter attracti a catho-
licis in forma ecclesiae ordinati", wenn sie sich trennen, gelten,



— 39 —

in jedem anderen Falle verlangt er, „si digni fuerint inventi"
Reordination ; „qui vero non coactus sed ultroneus ab haeretico
ordinatur, hic nimirum de rigore iuris absque indulgentia degra-
datur, sed de misericordia in proprio ordine sine spe promotionis
recipitur."

Ganz besonders entscheidend ist die 1156 sicher vollendete
Summa des Rufmus ad c. 2. D. XXI (meine Ausgabe Giessen
1892, S. 39): „Petrus igitur, ex praerogativa consecrationis
apostolorum primorum neminem excellebat, quia in pontificatus
apicem conseerati sunt. Itidem propter dignitatem minoris
ordinis non submittebantur ei, omnes enim sacerdotes erant,
quo ordine nullus superior reperitur : episcopatus enim et huius-
modi non proprie sunt ordines, sed dignitatesJ Dignitas ist noch
heute der technische Ausdruck für ein mit Jurisdiktion
verbundenes Amt.

Stephan von Toumay in der vor 1159 gemachten Summa
(meine Ausgabe, Giessen 1891, S-. 31) ad c. 2. D. 21: „Sed eos

pares intelligimus apostolatus ordine, Petrum vero maiorem
aliis praelationis dignitate. Praelatio namque inter clericos ali-
quando provenu ex dignitate consecrationis, aliquando ex
dignitate ordinis, aliquando ex dignitate dispensa/tionis vel ad-
ministrationis. Ex dignitate consecrationis praeest episcopus
cuilibet clerico, etiam presbytero ; ex dignitate ordinis praeest
archipresbyter archidiacono ; sed e converso ex dignitate ad-
ministrationis archidiaconus prasest archipresbytero. Sic et
Petrus aliis praefuit apostolis aclministratione, non consecratione,
vel ordine1)."

Es ist unzweifelhaft, dass die ältere Theorie wohl den ordo
sacerdotalis als mit einem character versehen auffassen konnte,
die consecratio episcopalis aber absolut nicht so aufgefasst hat.

l) Andere Stellen in meinem Buche, Die Stellung der Konzilien u. s. w.,
S. 254 ff., von Johannes Faventinns, Hugnccio. Auf diese Deduktion basieren
diese und andere Kanonisten auch den Primat des Papstes, indem sie die
Leitung, Administration betonen. Eine weitere Argumentation derselben
ist : die niedere Autorität untersteht der höhern, folglich richtet diese über
jene, der römische Papst hat die höchste, ergo richtet über ihn keiner. Das
gilt nur, solange die Autorität legitim ist. Fällt der Papst in Ketzerei, so
richten über ihn die Untergebenen und setzen ihn ab, damit hat er seine
Autorität verloren. Die a. a. 0. abgedruckten Stellen, besonders von Hu-
guccio, führen das eingehend aus. Von einem character findet sich bei
keinem der Kanonisten auch nur die leiseste Idee.



— 40 —

Nur so ist erklärlich, dass die alte Praxis Weihehandlungen
abgesetzter, wegen Ketzerei, Schisma, Simonie exkommunizierter
Bischöfe je nach den Umständen für gültig oder ungültig
erklären konnte. Jene Theorie macht begreiflich, dass man
zahlreiche Päpste abgesetzt hat und trotzdem eine ununterbrochene
Succession im Primate annahm. Es herrschte die rein juristische
Auffassung vor.

Die Theorie des 12. Jahrhunderts über die Auffassung von
Priestertum und Episkopat, über den Grund des Arorrangs des

Papstes hält noch fest die Glossa des Johannes Teutonicus
(gemacht vor 1215. Meine Geschichte I, 173) verbo pari ad c. 2.

D. XXI:
„Argum. quod omnis episcopus sit par apostolico [ci. h.

dem Papste] quantum ad ordinem et rationem consecrationis ;

24. q. 1. loquitur in princ. Petrus tamen maior fuit aliis in
administratione: ut 2. q. 7 puto. Potest enim aliquis esse maior
alio in ordine, sed tamen minor in administratione, ut archi-
presbyter maior est archidiacono, ut 25. dist. perlectisu (nach
der römischen Ausgabe von 1584).

Im 13. Jahrhundert bricht sich aber die Ansicht Bahn, die
consecratio episcopalis sei ein sakramentaler Akt, der Bischof
unterscheide sich innerlich durch einen character vom Priester,
der bischöfliche Charakter sei indelebilis. Als notwendige Folge
musste man auch die von ketzerischen, schismatischen,
degradierten Bischöfen erteilten Weihen für gültig erachten, sobald
feststand, dass die Weihenden selbst zu Bischöfen in der geltenden
Form von Bischöfen konsekriert seien, also die innern Formen
erfüllt waren. Zuerst ist diese Auffassung von Theologen
gelehrt worden, auf deren Ansichten ich nicht weiter eingehe,
weil für mich der Schwerpunkt in der massgebenden Ansicht
der Kanonisten und in den Rechtsquellen liegt, bezüglich der
Theologen der bald zu erwähnende Hauptrepräsentant genügt.
Wir sahen, dass das dritte lateranensische sogenannte ökumenische

Konzil von 1179 die Theorie des character indelebilis
noch nicht kennt. In den Dekretalen Gregors IX. tritt sie uns auch
noch nicht entschieden entgegen. Denn der lateranensische
Kanon ist in c. 1. X. de schismat. V. 8. aufgenommen worden.
Aber das c. 1. X. de ordinato ab episc. qui renunt. I. 13.
enthält eine Dekretale Alexanders ILL, welche wenigstens die
von einem resignierten Bischof erteilten Weihen als gültig un-



— 41 —

bedingt anzuerkennen scheint, c. 2 desselben Titels und c. 2.

X. V. 18 lassen bereits das Dispensrecht allgemein zu. Als
selbstverständlich erscheint die Anschauung von dem character
indelebilis bereits in der Glosse des Bernhard von Pavia (um
1190, meine Geschichte I, 175 ff.). Gl. ad. v. executionem zu
c. 1. X. I. 13: „Ergo suspensus est, qui a suspenso recipit
ordines: I. q. 1. c. statuimus, et resignatio non abstulit illi
ordinem, sed executionem." Deutlich liegt das in der Dekretale
nicht für jeden dort berührten Fall. — Gl. excom. zu c. 2.

ibid.: „secus in ordine; quia licet sit extra ecclesiam, charac-
terem tamen retinet, et illum potest conferre, si ecclesiœ forma
servetur.u Die Gl. zu c. 1. X. V. 8. sucht zu deduzieren, der
lateranensische Kanon habe ebenfalls nur die e.vecutio im Sinne.
Dies bildet den Beweis dafür, dass, sobald eine neue Ansicht
sich festsetzte, man die ältere Quelle so interpretierte, dass sie
mit der spätem harmonieren musste.

Die volle Ausbildung der Theorie ist das Verdienst des
Thomas von Aquino, dessen Deduktion schon aus dem Grunde
einer Darlegung bedarf, weil diese zum Verständnis des heutigen
Rechts nötig ist. Ich beschränke mich aber auf die für die
juristische Beurteilung wesentlichen Punkte, die Mittlerrolle
des Priesters und andere Punkte beiseite lassend. Seine Theorie
ist folgende. Der ordo ist ein Sakrament ') ; der character
sacerdotalis wird eingeprägt durch die Übergabe des Kelches unter
Anwendung der vorgeschriebenen Worte2). Dieser character
ist indelebilis3) und bleibt auch im Himmel und in der Hölle.

') Summa tertise partis Supplem. q. 34. art. 3 (Migne IV, col. 1044).
Wenn heute jemand keine bessern Gründe anzugeben wusste, als die hier
entwickelten, so würde er sich lächerlich machen. Ich eitiere aber gerade
diese absichtlich, damit, wer sie nicht kennt, einmal erfahre, mit welchen
Argumenten St. Thomas selbst solche Dinge behandelt.

2) Ibidem q. 37. art. 5. Die Beweisführung gehört ebenfalls zu den
sonderbaren Dingen.

3) Denn «per mortem homo non perdit ordinem sacerdotalem», ist
Ordinis character in anima: Summa P. HL q. L. art. 4. ad 3; der character
ist «in anima sicut quaedam virtus inslrumentalis » : ibid. LXIII. art. 2.

keine gratia. Da nun die «gratia est in anima sicut quaedam forma habens
esse completum in ea », und da « forma completa est in subjeeto secundum
conditionem subjeeti », und « quia anima est mutabilis secundum liberum
arbitrium, quamdiu est in statu vitas » : so « consequens est quod gratia
insit animse mutabiliter. » « Sed virtus instrumentalis magis attenditur



— 42 —

Zufolge dieser Beschaffenheit verliert der Ordinierte die potestà.?
conferendo, sacramentum nicht1). Der character sacramentalis
bezweckt, den Gläubigen zu befähigen, zu empfangen oder zu
spenden, „quae ad cultura dei pertinent". Da der ganze „ritus
Christiana? religionis derivatur a sacerclotio Christi", so ist
offenbar der „character sacramentalis specialiter character
Christi, cuius sacerdotio configurantur fidèles secundum
sakramentales characteres, qui nihil aliud sunt quam quaedam par-
ticipationes sacerdotii Christi ab ipso Christo derivata^2;."
Zufolge dieses Zweckes prägt die Eucharistie keinen Charakter
auf, „continet tamen in se ipso Christum, in quo non est

character, sed tota sacerdotii plenitudo", sondern einen solchen
geben nur die Taufe, Firmung und Weihe8). Bischöfe und
Priester wurden zwar anfänglich dem Namen nach nicht
unterschieden, waren aber sachlich stets verschieden4). Es musste

secundum conditionem principalis agentis, et ideo character indelebiliter
inest animse, non propter sui perfectionem, sed propter perfectionem sacerdotii

Christi, a quo derivatur character, sicut qucedam instrumontalis
virtus » : ibid. art. 5. ad prim. (Migne IV. col. 577). Nach dem Tode bleibt
« character in bonis ad eorum gloriarne, in malis ad eorum ignominiam »,

« sicut etiam militaris character remanet in militibus post adeptam victoriam,
et in his qui vicerunt, ad gioriam, et in his qui vieti sunt, ad pœnam » :

ibid. ad 3. Diese Stellen werden wohl genüg'en.

') Der suspendierte, exkommunizierte, degradierte Priester verliert
also die Macht nicht, aber sündigt durch Spendung: P. III. q. 61. art. 9

ad 3 (Migne Iti, col. 592), kann deshalb die Eucharistie spenden : ib. q. 82.

art. 8 (1. e, col. 824 sqq.).

2) Summa III. q. 63. art. 3. Resp. dicendum. art. L, 2 etc. sind zur
Lesung' zu empfehlen, um die Theorie des Charakters kennen zu lernen.

8) Summa III. q. 63. art. 6. Wer Widersprüche in diesen Deduktionen
findet, lese alle übrigen Stellen auch und bedenke, dass nach päpstlicher
Ansicht Widersprüche bei St. Thomas gar nicht vorkommen können. Als
Grund, weshalb die Taufe nicht wiederholt, das Abendmahl täglich
genommen werden darf, steht III. q. 80. art. 10 ad 1. einer, der geradezu
erheiternd wirkt. "Wer die sinnreiche Art kennen will, wie man die
Argumente zurecht legt, lese III. q. 76. art. 1 ad secundum. — Für die
Auffassung des character liefert III. q. 83. art. 3, besonders ad tertium, einen
interessanten Beleg, weil gezeigt wird, wie auch leblose Dinge (Gebäude,
Altäre, u. s. w.) durch die consecratio « quandam spiritualem virtutem adi-
piseuntur, per quam apta redduntur divino eultui, ut scilicet homines
devotionem quandam exinde pereipiant, ut sint paratiores ad divina, nisi
hoc propter sacramentum impediatur ».

4) Summa Ildse secunda q. 184. art. 6 ad primum (Migne III, col. 1301).



— 43 —

über der priesterlichen eine bischöfliche Gewalt geben1). Denn
der Priester verrichtet zwei Akte : einen prinzipalen, die
Konsekration des Leibes Christi, aus unabhängiger, göttlicher Macht,
da er die von Christus bestimmte Materie konsekrieren kann
und dazu nur erforderlich ist, was notwendig zur Substanz
des Sakraments gehört; einen zweiten, sekundären, darin
bestehend, das Volk vorzubereiten zum Empfange dieses Sakraments.

Hinsichtlich dieses zweiten hängt er ab von einer höhern
menschlichen Gewalt. Denn jegliche Macht, welche für ihr
Handeln gewisser Ordnungen bedarf, hängt von derjenigen
Macht ab, welche diese Ordnungen setzt. Der Priester aber
kann nicht lossprechen und binden, ausser unter Voraussetzung
der Jurisdiktion über diejenigen, welche er absolviert. Der
Priester repräsentiert Christus, soweit dieser durch sich selbst
ein Amt erfüllte (ministerium implevit), der Bischof, insoferne
Christus andere Diener einsetzte und die Kirche gründete ;

deshalb heisst der Bischof auch sponsus ecclesiœ gleich Christus2).
Die Bischöfe empfangen ihre Macht durch die Konsekration 8).

Diese ist, wie jede Konsekration, solange die konsakrierte
Sache dauert, unvergänglich. Aber man muss unterscheiden.
Was zur potestas sacramentalis gehört, kann nicht genommen
werden, wohl aber, was zur potestas jurisdictions gehört, so
dass sie jene stets gültig ausüben können, letztere nicht *).

') Diese Deduktion ist ein genaues Excerpt aus III. supplem. q. 40.

art. 4 (Migne III, col. 1073). Dass diese thomistische Deduktion nichts als

rein willkürliches, teilweise sophistisches Zeug ist, liegt auf der Hand.
Wenn die Kirchenlehre auf solche Gründe gestützt werden musste, stände
es schlecht um sie. Aber bequem ist eine solche Theorie, da man nach ihr
alles ausser der Konsekration dem Priester nehmen kann, namentlich die
Lossprechung.

2) Eigentümlich, teilweise drollig ist die Auseinandersetzung über
Beziehungen zwischen Priestern und Bischöfen in III. q. 82. art. 3 ad 3,

q. 83. art. 5 ad 6.

3) Secunda seeundœ, q. 184. art. 6.

4) Es lohnt sich, die Deduktion Summte, Secunda secundse, q. 39. art. 5

(Migne III, 330) ganz mitzuteilen. Die Untersuchung betrifft die Frage :

Utrum schismatici habeant aliquam potestatem Darin heisst es : «

Respondeo quod duplex est spiritualis potestas, una quidem sacramentalis,
alia jurisdictionalis. Sacramentalis quidem potestas est, quaì per aliquam
consecrationem confertur. Omnes autem consecrationes ecclesiae sunt
immobiles, manente re quse consecratur ; sicut etiam patet in rebus inani-
matis, nam altare semel consecratum non consecratur iterum, nisi fuerit



— 44 -
So hatte man eine für die scholastische Methode konsequente

Theorie fertig. Weil die consecratio eines Altars u. s. w. nicht
wiederholt wird, solange er existiert, und wTcil der Bischof
konsekriert wird, darum ist die bischöfliche Gewalt unverlierbar.

Zufolge dieser erteilt er die Weihen, folglich kann er
stets gültig weihen und alle Akte vornehmen, wozu keine
Jurisdiktion erforderlich ist, denn diese kann er verlieren.
Nach dieser Theorie kann er nicht absolvieren, wenn er vom
Papst exkommuniziert ist. Ich gehe auf die Theorie der Ver-
einbarlichkeit der wirklichen Spendung der Sakramente und
der Nichterteilung der Gnade nicht weiter ein, so interessant
die Untersuchung insbesondere angesichts des can. 4 de sacr.
ord. Oonc. Trid. Sess. XXIII. sein würde; ebensowenig soll
hier untersucht v/erden, wie sich das Absprechen des Rechts
der Absolution mit can. 1 daselbst verträgt, der es als im
begrifflichen Inhalte des Priestertums liegend erklärt. Und endlich

soll nicht untersucht werden, welcher Zusammenhang

dissipatimi. Et ideo talis potestas secundum suam essentiam reinanet in
homine qui per consecrationein earn est adeptus, quamdiu vivit, sive in
schisma, sive in hseresim labatur; quod patet ex hoc quod rediens ad
ecclesiam non iterum consecratur [köstlicher Beweis im Ang'esichte der
Quellen !]. Sed quia potestas inferior non debet exire in actum, nisi secundum
quod movetur a potestate superiore, ut etiam in rebus naturalibus patet;
inde est quod tales usum potestatis amittunt, ita scilicet quod non liceat
eis sua potestate uti. Si tamen usi fuerint, eorum potestas effectum habet
in sacramentalibus ; quia in his homo non operatur nisi sicut instrumentum
dei; unde eff'ectus sacramentales non excluduntur propter culpam quam-
cunque conferentis sacramentum. Potestas autem iurisdictionis est quse ex
sitnplici injunetione hominis confertur; et talis potestas non immobiliter
adhseret; unde in schismaticis et haireticis non manet; unde non possunt
nec absolvere, nec excommunicare, nec indulgentias facere, aut aliquid
huiusmodi; quod si fecerint, nihil est actum. Cum ergo dicitur tales non
habere spiritualem potestatem, ini'eilt'gentium est [sin bequemes Mittel, sich
durch Interpretation über die Widersprüche hinweg zu setzen; natürlich,
es kann solche nicht geben, folglich interpretiert man sie weg] vel de

potestate secunda, vel si referatur ad primam potestatem, non est
referendum ad ipsam essentiam potestatis, sed ad legitimum usum eins. » Vgl.
auch UT. suppl. q. 38. art. 2 (IV, col. 1063), wo ebenfalls ausgeführt wird,
dass ketzerische, exkommunizierte u. s. w. Bischöfe alle durch die
Konsekration empfangene Gewalt behalten, deshalb « vera sacramenta con-
ferunt, sed cum eis gratiam non dant, non propter inefficaciam sacramentorum,

sed propter peccata reeipientium ab eis sacramenta contra prohi"
bitionem ecclesise ».



_ 45 —

zwischen der Theorie des character und der Transsubstantia-
tionstheorie vorliegt.

VI. Von den Zeiten des Thomas von Aquino an ist die
ältere Theorie und Gesetzgebung aufgegeben. Das Konzil von
Trient hat als Glaubenssätze die Sätze formuliertx) : Dass im
Sakrament der Weihe ein Charakter aufgeprägt werde, der
weder zerstört noch entzogen werden kann, — dass die Bischöfe
als Nachfolger der Apostel vorzugsweise zur Hierarchie gehören ;

— dass sie über den Priestern stehen, die Firmung spenden,
die ministri ecclesiae weihen. Merkwürdigerweise lässt sich aus
dem Wortlaute nicht entnehmen, ob die Indelebilität auch dem
bischöflichen Charakter zukommt. Denn unter dem Worte „ordoa
(„in tribus sacramentis et ordine") des can. 9. Sess. XII de
sacramentis in genere, „in sacramento ordinisu des cap. 4
doctrinal Sess. XXIII. und „ordinatio"- des can. 4. ibid. muss die
consecratio episcopalis nicht notwendig verstanden werden. Dazu
kommt, dass can. 4. ibid.: „Si quis dixerit, per sacram ordina-
tionem non dari Spiritum sanctum, ac proinde frustra episcopos
dicere: Accipe Spiritum sanctum; aut per eam non imprimi
characterem; vel eum, qui sacerdos semel fuit, laicum rursus
fieri posse: anathema sit" direkt nur den character indelebilis
dem Priester zuspricht. Es ist um so eigentümlicher, dass man
sich nicht klarer ausgedrückt hat, als ordo, ordinatio alle Weihestufen

in sich begreifen kann, wie aus Sess. XXIII doctrina
cap. 2. 3. 4. und can. 2. 3. 5. 6. hervorgeht.

Wer die geschichtlichen Thatsachen, die Aussprüche der
Synoden und Päpste, sowie deren Verfahren gegenüber den
censurierten Bischöfen ohne Voreingenommenheit prüft, für
den ist folgendes Resultat augenscheinlich. Im ersten
Jahrtausend, ja bis in den Anfang des 13. Jahrhunderts hinein, ist
der Begriff eines character indelebilis, welcher dem Priester durch
die Weihe des Bischofs, dem Bischof durch die consecratio
eingeprägt werde und quasi als eine an seiner Person haftende
Qualität durch diesen geistlichen Akt geschaffen wird,
unbekannt. Die theologische Doktrin hat ihn geschaffen, das Konzil von
Trient das Produkt dieser Doktrin dogmatisch fixiert; zwischen

1) Sess. VII. de Sacramentis in genere can. 9. XXIII. doctrina de

sacramento ordinis cap. 4. can. 4. 7 ; der Catechismus Romanus ist ebensowenig-

klar.



— 46 —

dessen Sätzen und den Satzungen allgemeiner und partikulärer
Synoden und früherer Päpste ist ein unlösbarer Widerspruch
vorhanden.

Es ist ganz unzweifelhaft, dass die Weihe zum Bischof wie
zum Priester nach der Rechtsanschauung der Kirche bis ins
zwölfte Jahrhundert als diejenige Handlung erscheint, als
derjenige rituelle Akt (Händeauflegung, Gebet u. s. w.), durch
welchen dem Geweihten Macht und Recht verliehen wurde, für
eine Diöcese, an einer bestimmten Kirche die priesterlichen
Funktionen vorzunehmen, eine Diöcese zu regieren und alle
den Bischöfen vorbehaltenen Handlungen zu setzen, je nachdem
es sich um den Priester oder Bischof handelte. Als rechtmässiger
Bischof galt eine Person, wenn sie auf gesetzmässige Weise
berufen war und von der Kirche anerkannt blieb. Wurde diese

Anerkennung entzogen, weil die Person, wie sich herausstellte,
unrechtmässig zur Würde gelangt war, oder weil sie ausgestossen
wurde, so hing es von der Kirche ab, ob sie die von dem nicht
mehr Anerkannten Geweihten, Eingesetzten belassen wollte,
oder nicht. Das Verfahren der alten Kirche, wie es sich aus den
Quellen ergiebt, war innerlich gerechtfertigt und nicht
widerspruchsvoll. Es konnte aber der ganze alte Standpunkt sich

nur so lange halten, als die Gläubigeu, die Gemeinde bei der
Auswahl der Personen mitwirkten und die Anerkennung oder
Nichtanerkennung durch das Organ der Kirche, die Synoden,
sich kundgab. Von dem Momente an, wo die Kirchengewalt
in der lateinischen Kirche sich mehr und mehr im Papste cen-
tralisierte, bis sie seit Innocenz III. in ihm aufging, trat die

päpstliche Macht an Stelle der kirchlichen. Bis dahin hatte in
Wirklichkeit jede berechtigte Teilnahme der Gemeinden —
denn die Berufung auf Grund des Patronatsrechts trägt einen

ganz andern Charakter, wie wohl keiner Auseinandersetzung
bedarf — bei der Besetzung der Kirchenämter aufgehört. Eine
weitere Entwicklung lag in dem Benefizialwesen. Das Benefi-
zium war eigentlich die Hauptsache, das Amt nur die Folge
desselben geworden. Den stärksten Beweis dafür liefert die noch
heute als gemeines Recht geltende Satzungx), dass eine Person
zum Pfarrer ernannt werden, das heisst eine Pfarrpfründe er-

J) C. 5. X. de set. et quäl. I. 14. C. 7. § 2. X. de elect. I. 6 ; mein Lehrbuch

4. Aufl., S. 152.



— 47 —

halten kann, die nicht Priester ist, dass ein Subdiakon Bischof
werden kann J) ; denn die Folge des Verlusts, wenn nicht binnen
bestimmter Frist der für das Amt nötige ordo erworben wird,
ändert daran nichts. Zugleich aber ist diese Möglichkeit selbst
noch eine Anlehnung an das alte Recht; denn in diesem Falle
wird thatsächlich der Pfarrer zum Priester, der Subdiakon,
Diakon oder Priester zum Bischof geweiht auf das Benefizium.
Der titulus beneficii ist somit eine Reminiscenz an das alte
Recht. Als man die absoluten Ordinationen zuliess, den titulus
patrimonii allgemein anerkannte, hatte man das alte Prinzip
aufgegeben. Augebahnt war das durch die Weihe von Mönchen,
welche keiner Kirche oder Gemeinde vorstanden, zu Priestern.
Die Weihe zum Priester wurde thatsächlich in allen Fällen,
wo der Geweihte nicht für eine bestimmte Kirche geweiht
wurde, ein Akt, der zur Übernahme eines priesterlichen Amtes

befähigte. Es trennte sich somit das Rechtliche, die Verwaltung

eines Amts durch die Berufung zu ihm, von dem
Geistlichen. Die Auffassung: die ordinatio verleiht lediglich eine
potestas spiritualis; das Recht, eine solche auszuüben, hängt ab

von der erhaltenen jurisdictio, war zur Notwendigkeit geworden.
Hielt man auch bei den Bischöfen früher und heute regelmässig
daran fest, nur zu konsekrieren, wenn die Berufung für eine
Diöcese vorlag, so trat seit dem 13. Jahrhundert ganz allgemein

auch hier die gleiche Anschauung ein. Der Grund lag
einmal in der seit dem 9. Jahrhundert angenommenen Zu-

lässigkeit, dass ein Bischof von einer auf die andere Diöcese
gelange] i könne, sodann in der Thatsache, dass man allmählich
Bischöfe weihte für nicht existierende Diöcesen, was in den
letzten Jahrhunderten massenhaft geschah 2). Für die Priester
war die unbedingte Möglichkeit des Übertritts von einer Kirche
an eine andere gleichfalls rechtlich zugelassen, Versetzungen
unendlich häufig geworden. Eine Person, an der lediglich der
rituelle Akt ohne Beziehung auf eine bestimmte Kirche, ein
bestimmtes Amt vorgenommen worden war, besass wohl eine
Eignung, eine Macht zur Vornahme von Handlungen, aber
keine Berechtigung dazu. Wurde ihr auch die letztere gegeben,

') C. 2. de ref. Sess. XXII. Conc. Tridentini.
2) Weihbischöfe, episcopi in partibus infidelium. Mein Lehrbuch, § 50.

Hinschius, System, § 85.



— 48 —

so war erstere darum doch nicht bloss für die bestimmte Kirche,
das einzelne Amt, sondern nach der einmal eingetretenen
Entwicklung allgemein erteilt. Verzichtete der Angestellte, oder
wurde er enthoben, so konnte ohne neue Übertragung der
Macht eine neue Anstellung (Erteilung der Jurisdiktion) erfolgen.
Ebenso war möglich, dass man ohne Entziehung der Macht
für immer das Recht nahm. Das Aufgeben der alten Praxis
und die Wendung zu der neuen Anschauung wurde noch mehr
bewirkt durch die Entwicklung, welche das Regularioesen nahm.
Während die alten Orden ausnahmslos nur an der eigenen
Kirche dem Gottesdienste, der Sakramentenspendung, kurz dem

geistlichen Berufe oblagen und allenthalben eigene Gemeinden
zu ihren Kirchen gehörten, traten die neuen, der Franziskaner-
und Dominikaner-Orden bald in das Recht ein, ohne Rücksicht
auf Zugehörigkeit die Gläubigen Beicht zu hören und ihnen
das Abendmahl zu spenden. Für die Weihen der Priester-Mönche
bedurfte es keines Titels, sie waren von jeher nicht verbunden
mit der Anstellung an einer bestimmten Kirche. Und wenn das
noch etwa in gewisser Hinsicht für die alten Orden (Benediktiner,

Cistercienser) galt, für die neuen ohne stabilitas loci galt
es unbedingt nicht. So hatte sich bis zur Mitte des 13.
Jahrhunderts jeder Zusammenhang der Priesterweihe mit dem festen
Anstellen an einer Kirche gelöst. Das aber fällt zusammen mit
der Theorie namentlich von Thomas von Aquino. Die Theorie
erklärte und begründete als fundamental, tvas sich faktisch
herausgebildet hatte ').

Und auch die Widersprüche, welche zwischen der Theorie
von Thomas, den tridentinischen Satzungen und der heutigen
Lehre mit der Geschichte liegen, finden ihre Lösung durch die
Thatsache des Sieges der juristischen Konstruktion in der römischen
Kirche. Aber es bleibt die Thatsache bestehen, dass das, was

') Selbst der Protestantismus hat die römische Entwicklung insoweit
kopiert, als in Landeskirchen bei der Berufung bereits ordinierter Geistlicher

auf ein anderes Amt keine neue Ordination nötig ist. Siehe mein

Lehrbuch § 124, IV. Die modernen Staaten haben das Ding auch kopiert,
indem sie durch bestandene Prüfungen die Anstellnngsfähigkeit erwerben
lassen, während der Befähigte oft viele Jahre warten muss, bis er ein
besoldetes Amt erhält. Der eigentlichste Vorläufer aber ist der im zwölften
Jahrhundert auf den Universitäten geschaffene doctor, welcher auf allen
studia generalia zu lesen befähigt und berechtigt war.



_ 49 —

die römische Dogmatik im Konzil von Trient fixiert hat, ein
theologisches Dogma ist, welches der alten Kirche unbekannt war.

In der „Revue internationale de Théologie", 4. Jahrgang
(Nr. 13), S. 71—94, behandelt Prof. Jos. Langen „die neutestamen-
talischen Keime der katholischen Lehre von dem Priestertum
und den Sakramenten". Wir halten den von ihm gemachten
Versuch, das katholische Priestertum und insbesondere das
Sakrament der Priesterweihe seinem Keime nach im Neuen
Testamente nachzuweisen, für vollständig gelungen. Die Frage :

ob die Macht nicht genommen werden kann, hat nichts mit
dem Sakrament zu thun. Auf die Taufe kann man sich nicht
berufen, da es sich bei dieser um etwas anderes handelt. In
dem Neuen Testamente liegt nicht der kleinste Keim für die
Entwicklung des juristischen character indelebilis vor, es sei

denn, dass man ihn aus dem sakramentalen Charakter der
Weihe folgern wollte. Wir haben die wirkliche Entwicklung
des Satzes gezeigt. Sie beweist ein grosses Schwanken ; trotzdem

ist das sakramentale Moment nie in Frage gekommen.

Prof. Dr. von Schulte in Bonn.

Revue intern, de Théologie. Heft 33, 1901.


	Die geschichtliche Entwicklung des rechtlichen "character indelebilis" als Folge der Ordination

