Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)
Heft: 36

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

J. E. Araux: Dieu et le monde, Essai de philosophie
premiere ; Paris, F. Alcan, in-18, 1900. 2 fr. 50.

M. Alaux a toujours pris plaisir & affronter les problemes
redoutables. Ses nombreux ouvrages en sont la preuve. Méta-
physicien par gofit, il est malheureusement plus ontologiste
que logicien, et il s'imagine trop facilement «qu’a la connexité
des idées correspond la connexité des choses» (p. 5). Oh!
sans doute, il parait réaliste de temps en temps, par exemple,
quand il déclare que «tout raisonnement qui contredit un fait
est faux» (p. 9). Mais, en réalité, trop souvent il passe a coté
des faits et se paie de mots. Certes, il est rempli d'intentions
excellentes, et i1 a méme des pages qui sont & la hauteur de
ses intentions. Mais elles me paraissent rares dans ce volume,
qui est loin de valoir les précédents. Au lieu de se concentrer
sur quelques points «premiers» ou fondamentaux, comme la
nature de la matiere et de lesprit, qu’'il ne fait qu’effleurer
(p. 166-157), i1 se disperse dans une quantité de questions, ol
les mots abstraits me semblent jouer un trop grand roéle et
tenir trop souvent lieu de preuves.

Je le regrette vivement ; car la question, toujours ancienne
et toujours nouvelle, de Dieu et du monde, mérite toujours des
efforts nouveaux et attend toujours des lumitres nouvelles. Il
me parait que M. Alaux l'a plus obscurcie qu’éclaircie. Qu'on
en juge par les propositions suivantes, que je détache au
hasard.

«Dans le moi triple et un, le fini et l'infini se découvrent
(p. 41)... Le moi est une force libre (p. 52)... Comme con-
naissant, le moi est liberté; comme connu, il est passif, il est
nécessité (p. 63)... L’intelligence est sans cesse engendrée
par la liberté qui est le moi (p. 67)... L’amour est passif

Rovue intern. dc Théologie. Heft 36, 1901. 51



— 99F —

comme lintelligence (p. 68)... Toute activité est une personne
(p. 71)... Il faut le non-étre a I'étre, pour que I'étre soit
(p. 103)... Le Verbe, seconde personne du moi divin, est la
premiére personne de tout moi fini (p. 111)... L'’étre et le
néant s'unissent en une synthése qui est le fini ou le monde
(p. 145)... Dieu veut librement ce qu'il veut nécessairement
(p. 150)... La souffrance vient du péché (p. 162)... Un monde
ol 'on souffre est donc un monde ou I'on est entré pour une
forme d’existence conséquence d'une autre (antérieure)...» Etc.
M. Alaux veut a tout prix trouver une ftrinité dans le
moi; selon lui, cette trinité est tantdt le connaissant, le connu
et la connaissance, tantot la liberté, l'intelligence et l'amour;
et pour essayer de prouver ses assertions, il recourt a des
formules étranges ou larbitraire le dispute & la fantaisie.
Les mots «indéterminé, déterminé, fini, infini, virtuel, réel,
vivant», etc., 'sont employés sans preuve qui les justifie suffi-
samment. De tels ouvrages ne peuvent que compromettre de
plus en plus 1'étude de la métaphysique, cependant si néces-
saire et si élevée. E. M.

Louis BourpEau: Le Probleme de la vie, essai de socio-
logie générale; Paris, Alcan, in-8°, 7 fr. 50, 1901.

Louis Bourdeau, que nous avons déja fait connaitre aux
lecteurs de la Revue par une étude sur son Probléme de la
mort '), est mort le 9 mars 1900, a 1'age de 77 ans. C'était
un esprit trés sérieux, tres érudit, qui cherchait a mettre de
l'unité dans ses vastes connaissances et qui y serait arrivé
sans ses préjugés antimétaphysiques et antireligieux. Il avait un
grand talent d’expression, et mettait en bon style classique les
pensées abstraites et généralisatrices qui le hantaient malgré
lui. T croyait ne faire que de la science, et son dernier ouvrage
est rempli d’hypothéses plus hasardées les unes que les autres.
Cest une conception de la vie et de l'univers, conception
¢tendue et qui serait grandiose, si elle n’était un effort mes-
quin et une sorte de tour de force pour éliminer le créateur
méme de l'univers. Sous prétexte que «les dieux» ont €té

1) Revue, ne XVII, p. 422-425; 1897.



— 795 —

ridicules et qu'on leur a fait jouer, dans la création du monde,
un role absurde, M. Bourdeau s’est cru autorisé a nier Dieu
méme. Quoiqu’il décerne a l'éther le nom de Dieu et de puis-
sance créatrice, sa philosophie n'est au fond que P'athéisme
sous le nom de monisme.

11 taut distinguer dans son ouvrage trois catégories d’as-
sertions : celles ot il parle des devoirs de la science et de la
métaphysique, et des méthodes a suivre pour découvrir la
vérité; celles ou il affirme la nécessité de recourir au point
de vue spiritualiste pour rendre compte de l'ordre admirable
qui reégne dans la nature, et pour résoudre le probléme de la
vie; enfin celles oul il interpréte a son propre point de vue
certaines données de la science. Les deux premiéres catégories
sont excellentes, et sous ce rapport je ne saurais assez recom-
mander aux matérialistes les précieux aveux qu'il ne craint
pas de faire. La troisiéme, au contraire, n’est guére qu’un tissu
de contradictions et de sophismes, quelques-uns trés captieux,
tous enveloppés de spéciosités « scientifiques » et qu’il importe
de réfuter. Je ne saurais le faire convenablement dans cette
simple notice, mais j'y reviendrai, l'ouvrage méritant une
étude a part.

Citons, pour le moment, quelques passages sur lesquels
nous sommes, avec l'auteur, entierement d’accord.

P. 4-6: « Au lieu de s’opposer et de s’exclure, de rester
étrangeres ou pis encore ennemies, la science et la mélaphysique
auraient intérét a s'entendre, & se concerter et a4 s'unir. Elles
relevent 1'une et l'autre de la méme raison a4 laquelle leur
contradiction semble infliger un démenti, et toutes deux
scrutent le méme fond d'universelle réalité, dont la nature ne
change pas, quelle soit saisie ou reste cachée. Le résultat de
leur double enquéte devrait se confondre dans la connaissance
claire ou vraisemblable des choses. Il n'y a, pourrait-on dire,
que la mauvaise science et la mauvaise métaphysique qui se
querellent, l'une incomplete, restreinte &4 1'étude des phéno-
menes et de leurs rapports, sans ouverture d’idées sur ce qui
les dépasse ; l'autre présomptueuse, chimérique, se complaisant
a spéculer sur des abstractions, sans tenir aucun compte des
notions les plus sfires ... La ol finit la certitude scientifique,
l'induction métaphysique commence, et la seconde doit étre le
prolongement idéal de la premieére. Par malheur, les métaphysi-



— 796 —

ciens ont précédé les savants, alors que, rationnellement, ils
auraient dit venir aprés eux ... Au lieu de débuter ainsi par
un saut dans les ténébres, la métaphysique devrait étre le déve-
loppement rationnel, 'extension inductive de I’ensemble des
connaissances les mieux établies. [l lui conviendrait donc de
se montrer aussi réservée qu’'elle a jusqu'ici ¢té témcdraire, de
n'aborder l'inconnaissable qu'a partir du connaissable exploré,
et de ne tenter quelques pas dans la nuit de l'inconnu qu'en
empruntant, pour s’y guider, les lumitres de la science
acquise. Puisque sa tache consiste 4 donner une explication
plausible de l'univers, il importe avant tout de consulter ce
qu'on en sait pertinemment ... Une seule méthode parait lo-
gique et profitable: prendre pour base de la spéculation méta-
physique la solide assise des vérités de la science, et s’élever
par degrés jusqu’aux généralisations les plus hautes qui se
puissent concevoir. Sans doute, les inférences de ce genre
n'auront jamais de rigueur scientifique, puisqu’elles anticipent
sur l'inconnu; mais d’accord avec les données de la science,
au lieu d'étre sans lien avec elles et souvent démenties par
elles, les conjectures cesseront d'étre imaginaires pour devenir
vraisemblables. Elle profiteront alors, pour s'affermir ou se
rectifier, de tous les progres de la connaissance, et l'avenir
aurait le lointain espoir de voir s’instituer un jour une méta-
physique positive, et pour ainsi dire une religion scientifique ».
— Si l'auteur, qui était plus métaphysicien qu'il ne pensait,
avait suivi ce bon conseil, son ouvrage aurait une tout autre
valeur ; malheureusement il a fait de tres mauvaise méta-
physique.

Ce qu'il a dit de la nécessité de reconnaitre dans 'univers
une idée directrice, un plan idéal, une sagesse supréme, un
esprit créateur, n’est pas moins excellent. Malheureusement,
la facon dont il 'escamote ensuite est pitoyable.

Son ouvrage est divisé en trois livres. Dans le premier,
il a analysé la vie individuelle, soit le somatisme individuel,
soit le psychisme individuel; dans ce qu'il a appelé « les fonc-
tions psychigues du systeme nerveux, des plastides de l'orga-
nisme, et des ¢léments physico-chimiques de l'organisme», 010
voit déja percer son semi-matérialisme, qu'il a décoré du nom
de monisme. Dans le deuxieme livre, il a exposé des syntheses
de la vie collective (la symbiose des étres humains, celle des



— 797 —

étres vivants, et la symbiose intracosmique), puis des syntheses
intercosmiques (systeme hélio-planétaire et systéme interstel-
laire), enfin des synthéses précosmiques (synthéses cosmogo-
niques, les nébuleuses, et synthese universelle, 'éther). Dans
le livre troisiéme, il a établi des conclusions et des déductions,
en exposant, a son point de vue, des lois générales de la vie,
la cause et l'origine du mal, et enfin une esquisse d’'une mo-
rale positive, déduite des lois susdites de la vie.

Je le répete, c'est trés sérieux, trés méthodique, bien écrit,
congu avec ampleur, rempli de détails scientifiques trés sug-
gestifs, mais aussi d’interprétations sophistiques et d'une
tendance dont je démontrerai prochainement la fausseté.

E. MicuAuD.

BriuxnvicH, Pfr., Lic. theol.: Die Los-von-Rom-Bewegung in
Steiermark. Miinchen, L.ehmann, 1901.

Stetermark und Ferdinand — diese Namen sind eng ver-
knipft in der Geschichte der katholischen Restauration. Der
Name Ferdinand aber hat einen bésen Klang im Lande. Nieder-
reissung evangelischer Kirchen, Verjagung der Prediger, Ver-
brennung evangelischer Biicher und Schriften, Notigung der
Bewohner zum katholischen Glauben, — das sind Ferdinands
» Thaten“, Weder Bitten noch Drohungen vermochten, ihn um-
zustimmen ; sie trafen, wie der krainerische Geschichtschreiber
Valvassor sagt, ,einen festen Marmel an, welchen ihre Feder
nicht kunnte durchdringen, noch erweichen“. Aber es giebt
eine Nemesis der Geschichte, Abermals tont laut der Ruf: ,Los
von Rom!“ durch das Land. Altkatholische und evangelische
Gemeinden bilden sich. Altkatholischerseits stehen Graz und
Leoben im Vordergrunde; evangelischerseits bestehen 14 Seel-
sorgsgebiete mit 18 Geistlichen, im ganzen bH0 Orte, ,die fiir
die evangelische Zukunft des Landes Bedeutung haben“. Wie
das so kam und wie es jetzt steht, das bespricht Bréunlich des
nahern. In einem besondern Kapitel behandelt er die altkatho-
lische Bewegung, der er freundliche Worte widmet. Dennoch
moéchten wir zwei Punkte berichtigen. Nach Braunlich betragt
die Zahl der Altkatholiken in ganz Steiermark 300. Aber das
Volkszahlungsresultat, auf das sich Bréunlichs Gewdihrsmann
stiitzt, kann fiir uns nicht massgebend sein; es ist ja nur zu



— 798 —

gut bekannt, wie ein fanatisches Boykottsystem jede offizielle
Zdhlung beeinflusst. Nach pfarramtlicher Zihlung betrigt die
Ziahl der Altkatholiken in Graz und Umgebung 457, in Leoben
und Umgebung 203. Wenn ferner Briunlich die Bedeutung
des Altkatholizismus gegeniiber dem Protestantismus in der
Los-von-Rom-Bewegung darin sieht, ,dass der Altkatholizismus
romischen Priestern die Gelegenheit giebt, unmittelbar aus dem
romischen Pfarramt in ein von Rom unabhéngiges tiberzutreten®,
so heisst das denn doch den Geist der Reform innerhalb der
katholischen Kirche génzlich verkennen. Worin die Bedeutung
der katholischen Reform besteht, darauf hat die altkatholische
Wissenschaft und Kirche schon vielfach klare Antwort gegeben.
Und das Wort von dem ,formenfrohen Alpenvolk“ und seinem
Zug zum Altkatholizismus ist denn doch nicht so leicht zu
nehmen. Warum dennoch die Zahl der zum Protestantismus
Ubertretenden eine grossere ist, das sagt uns Altkatholiken das
kurze, aber schwerwiegende Wort: Die Ernte ist gross, aber
der Avbeiter sind wenig. Doch, ausdriicklich sei es gesagt, wir
neiden unseren evangelischen Briidern ihre Erfolge nicht, wir
freuen uns ihrer und wiinschen, dass sie von denselben Ge-
sinnungen uns gegeniiber beseelt bleiben. Ist es doch ein
gemeinsamer , miachtiger Gegner, dem wir gegeniiberstehen!
Diirfen wir um Nebensachliches streiten, wo es sich um Grosses
handelt? In necessariis unitas! Pfr. SCHIRMER.

Rudolf BuckeN: Thomas von Aquino und Kant, ein Kampf
zweier Welten. Berlin 1901.

Der jetzt im Sonderabdruck vorliegende Aufsatz Euckens ist
zuerst in Vaihingers Kantstudien (1901) veréffentlicht worden.
Wir diirfen ihn wohl als eines der sich mehrenden Zeichen da-
tiir ansehen, dass ein gewisser selbstbewusster Indifferentismus,
welcher in deutschen Universitdtskreisen gegeniiber dem ultra-
‘montanen Vordringen auf allen Gebieten der geistigen Kultur
lange Zeit hindurch bestanden hat, teilweise wenigstens der
deutlichen Erkenntnis der Gefahren gewichen ist, welche von
jener Seite der freien Wissenschaft drohen?). Die Zeiten, wo

) Wir verweisen hierzu noch auf die Bemerkungen von Nippold in
seinem Vortrag in Wiesbaden iiber den «religitsen Frieden der Zukunft».
Leipzig 1901. S. 6 £.



— 799 —

Herr von Hertling infolge seiner scholastischen Riickstindigkeit
in Preussen zu keiner Professur gelangen konnte, sind voriiber,
und erst im vergangenen Jahr hat die Regierung der Breslauer
philosophischen Fakultit gezeigt, dass die Riicksicht auf eine
politische Partei in der ausschlaggebenden Stellung des Cen-
trums mehr bedeute als ein abstraktes Privilegium.

Hand in Hand mit dieser thatséichlichen und zahlenméssig
nachweisbaren Verstirkung der ultramontanen Position im
deutschen Geistesleben ist eine veridnderte Haltung ihrer Vor-
kimpfer gegeniiber den Heroen unserer Bildung gegangen.
Die Apologetik ist zur Polemik geworden. Und gegen zwei
Namen richtet sich hier der Angriff vor allem: Geethe und
Kant. Baumgartners Goethebiographie hat in Willmanns Ge-
schichte des Idealismus ihre Ergénzung erfahren, insofern sie
dem Kklassischen Philosophen der Deutschen ebensosehr den
Krieg erklart wie jene unserm grossten Dichter.

Hiermit wird wesentlich der von Leo XIIIL schon im Jahre
1879 ausgegebenen Parole entsprochen, welche Thomas von
Aquin fiir den Normaltheologen wie -philosophen erklirte, von
dem bereits Innocenz VI. gesagt habe, dass, wer ihn bekimpfe,
der Heterodoxie verdichtig sei. — 1899 ist diesem Erlass eine
Encyklika an den franzosischen Klerus gefolgt, in welcher vor
jenen von auswéirts eingefiithrten philosophischen Systemen pro-
testantischen Ursprungs (d’importation étrangére et d’origine
protestante) gewarnt wird, die einem radikalen Subjektivismus
huldigten und alle Beweise der herkémmlichen Metaphysik als
unzuldnglich verwiirfen. — Die ,Kantstudien® haben darin ,eine
offizielle Warnung des Papstes vor der Kantischen Philosophie®
gesehen ; wir lassen dahingestellt, ob eine so specielle Beziehung
der Encyklika gerade auf das Kantische System angenommen
werden darf, — doch ist nattrlich nicht zu bezweifeln, dass
dieses nach roémischer Auffassung allgemein in den Bereich
der ,schlechten Philosophie“ gehort, die mit ,nichtigen Spitz-
findigkeiten“ den Geist der Gliubigen tduscht.

Wir sehen uns also, wie Eucken mit Recht in der Ein-
leitung seiner Broschiire hervorhebt, auf den durchgreifenden
Gegensatz der Weltanschauungen verwiesen, den Kampf ,mittel-
alterlicher und neuer, gebundener und freier Denkart® (S. 5). —
Und dieser ist ein solcher, dass fiir jeden, ,der sich im thomis-
tischen Gedankenkreise festgelegt hat, ein Verstiandnis der



— 800 —

Kantischen Philosophie schlechterdings unmaoglich ist, wihrend
auf der andern Seite fur den, ,der vom Kantischen Geist be-
rithrt ist und der die weltgeschichtliche Arbeit der letzten Jahr-
hunderte zu wiirdigen versteht, sich eine Riickkehr zu Thomas
verbietet* (S. 8).

Fir beide Behauptungen wird der Beweis erbracht. — Die
Thatsachen und Erfahrungen des geistigen Lebens missen fir
das mittelalterliche Denken greitbare Stiitzen haben, die ihnen
teils Realitit verleihen, teils sie auch autoritativ beschrinken.
Die sichtbare Kirche leistete fiir die religios-sittlichen Bediirfnisse
jener Jahrhunderte diesem Verlangen Geniige. Sie allein gab die
objektive Gewédhr des Heiles. — Der protestantische Subjektivis-
mus und Individualismus liegt daher ganz ausser dem Bereich
des Versténdnisses fiir den rechtglaubigen Katholiken dieser Art
(vgl.S. 11 ff.). So hildet sich die falsche Auffassung Kants heraus,
als vertrete er in der Krkenntnistheorie wie in der Ethik den
Standpunkt eines vollig willktirlichen Subjektivismus. -— That-
sichlich erkennt Kant eine immanente unauthebbare Gesetz-
méssigkeit der Vernunft in ihrer theoretischen wie praktisch-
sittlichen Anwendung an (S. 16 £.). Ubrigens verkennt Eucken
durchaus nicht, dass eine Uberspannung des an sich berech-
tigten Subjektivismus in vielen Ausserungen des modernen
Geisteslebens vorliegt (S. 21),

Der ultramontanen Behauptung, dass nur ein so realistisches
System wie das aristotelisch-thomistische gegeniiber solchen
Auswiichsen Sicherheit gewédhre, antwortet Eucken mit drei
prinzipiellen Fragen: ,Kignet sich die aristotelische Philosophie
zur beharrenden Grundlage der Wahrheitsforschung 7% ,Ist
sie, was immer ihr Wert sein mag, vereinbar mit der christ-
lichen Uberzeugung?¥ — ,Gentigt die Verbindung beider in
der thomistischen Form den Ergebnissen der modernen wissen-
schaftlichen Forschung ?* (S. 25).

Man kann die Leistungen eines Aristoteles und in gewisser
Weise auch eines Thomas vom geschichtlichen Gesichtspunkt
aus fir sehr bedeutend halten; das aber giebt keinen Mass-
stab fir den absoluten Wert ihrer Systeme. Auf diesen jedoch
versteift sich der moderne Thomismus (S. 27). — Mit Recht
wird dem gegeniiber hervorgehoben, wie Aristoteles mit seinem
ganzen Denken in der griechischen Kultur wurzelt (S. 28 ff.),
wie man darum seine Philosophie wie auch das Christentum



— 801 —

recht farblos fassen miisse, um sie nach scholastischer Methode
miteinander zu verbinden, ,so farblos, dass, was iibrig bleibt,
kaum noch einen Wert behilt, jedenfalls alle Kraft der Er-
hohung und Umwilzung einbiisst® (S. 37). — Die wesentliche
Unvereinbarkeit des Christentums mit dem Aristotelismus ist
ibrigens ausserhalb der réomischen Kirche und mehrfach sogar
innerhalb derselben auch auf katholischer Seite erkannt worden.
Auf die prinzipielle Kritik einzelner aristotelischer Grund-
gedanken bei Eucken (5. 29 ff.) sei hier nur kurz verwiesen;
an einen seiner schneidigsten und durchgreifendsten Vorgéinger
in dieser Kritik, F. A. Lange, erlauben wir uns bei dieser Ge-
legenheit die Leser zu erinnern. (Geschichte des Materialismus.
5. Aufl,, 1. Bd., S. 163 ff.) — Der Vorwurf des Unglaubens, des
Subjektivismus und Relativismus, der von seiten des ultramon-
tanen Neo-Thomismus gegen das moderne Geistesleben erhoben
wird, erscheint hiernach selbst fiir den, der es nicht in solechem
Umfange wie Fucken in Schutz zu nehmen geneigt ist, nur zu
sehr als ein ,Pharisidismus, der draussen lediglich Zollner und
Stinder sieht“, sich aber seiner eigenen Schwiiche durchaus
nicht bewusst ist, R. K.

E. HarckeL: Le monisme, lien entre la religion et la
science; profession de foi d'un naturaliste. Préface et
traduction par G. Vacher de Lapouge; Paris, Reinwald,
1897, in-8°, 47 p. |

La question du lien entre la religion et la science est une
question éternelle, mobile comme la science qui progresse sans
cesse et comme 1'idée que nous nous faisons de la religion,
idée qui progresse également. Lorsque des savants, au lieu
de nier la religion, ne craignent pas d’affirmer et de parler
hautement des «principes de la foi du savant» (p. 11), il faut
les écouter avec respect et sympathie.

Malheureusement le mot monisme n'est pas clair, soit
parce que ceux qui le présentent comme une vérité ne le
définissent pas clairement, soit parce qu'ils lui adjoignent des
notions avec lesquelles il semble en opposition. En soi, et a
priori, un systeme qui prétend glorifier I'unité, ne pourrait
etre que sympathique aux esprits qui affirment le monoth¢isme
et U'unité de la Providence, qui aspirent & I'unité de la religion



— 802 —

parmi les hommes, qui croient & 'harmonie entre les diverses
parties de l'univers, et qui professent la loi de l'unité comme
T'une des principales lois de toutes les ceuvres de valeur en
science, en philosophie et en art. Et cependant, il faut bien
le reconnaitre, le monisme ne provoque, méme dans les esprits
dont je parle, que suspicion, pour ne rien dire de plus. La
raison en est, je le répeéte, dans la maniere erronée dont ses
défenseurs le représentent et dont ils le mettent en opposition
avec le théisme et le christianisme.

Indiquons d'abord les points' qui nous paraissent étre
communs entre M. le prof. Haeckel et nous.

« Nous exprimons par le mot «monisme », dit-il, la con-
viction qu'un esprit est en tout, et que tout le monde connais-
sable existe et se développe d'aprés une loi fondamentale
commune » (p. 11); nous admettons aussi cette assertion, en
ajoutant toutefois qu’a cette loi fondamentale commune sont
subordonnées d'autres lois générales et particulieres. —
M. Heeckel affirme «l'unité cosmique, la solidarité inséparable
de la force et de la substance, de l'esprit et de la matieére,
ou, comme on peut le dire aussi, de Dieu et du monde »
(p. 12); or ces points de vue, bien expliqués, ne nous répugnent
nullement. — Plus loin (p. 15), M. Haeckel rejette les deux
idées anthropocentrique et géocentrique, d’aprés lesquelles la
nature n’aurait été faite que pour servir & 'homme et la terre,
comme résidence de 1'homme, occuperait le point central du
systéme du monde ; nous les rejetons également. — Il dit encore
(p. 16): «Ces deux grandes lois, la loi fondamentale physique
de la conservation de la force et la loi fondamentale chimique
de la conservation de la matiére, nous pouvons les réunir
dans un concept philosophique, la loi de conservation de la
substance ; dans notre conception moniste, en effet, la force
et la matiere sont inséparables, et de simples manifestations
d'une méme essence universelle, la substance.» Nous sommes
aussi de cet avis. — M. Haeckel se déclare «convaincu que
la morale rationnelle de la «religion naturelle moniste» n’est
aucunement en contradiction avec la partie bonne et vraiment
précieuse de l'éthique chrétienne, et qu'unie avec elle, elle
peut encore servir longtemps au vrai progrés de I'humanité »
(p. 31). Or ceci n'est point pour nous déplaire. — De meéme,
nous ne pouvons qu'applaudir au coup droit qu'il porte au



— 803 —

papisme lorsqu’il dit (dans la note 24 de son discours, p. 46):
« Au nombre des phénomenes les plus étonnants du XIXe siecle
et des plus honteux pour la raison humaine, se trouve !lin-
fluence persistante de cette puissante hiérarchie du Vatican,
que nous nommons le papisme, On sait que cette caricature
de la religion catholique est en compléte opposition avec sa
forme primitive. Les voeux de renoncement et d’amour du
prochain, de pauvreté et de chasteté, ont depuis longtemps
fait place a Topposé. Les bénédictions morales du christianisme
pur, dont la seule base solide est PEvangile du N. T., sont
devenues les malédictions des peuples par 'action du papisme.
Rien n’est plus honteux, pour le nouvel Empire allemand, que
de voir que la minorit¢ du centre ultramontain ait acquis,
vingt ans seulement aprés sa fondation, une influence décisive
sur son sort. La religion ne sert plus que de manteau pour
couvrir les visées politiques, mais par la perfection de T'or-
ganisation hiérarchique et par la déraison des masses qui
obéissent aveuglément, le papisme lui-méme est devenu une
puissance redoutable ». Tres bien. — L’auteur dit encore (p. 47):
« Toutes les conceptions variées des croyances religieuses qui
attribuent au Dieu personnel des qualités purement humaines
peuvent se réunir sous la dénomination dhomothéisme ou
d'anthropothéisme. Pour diverses que soient les conceptions
anthropomorphes dans les religions dualistes et pluralistes,
elles contiennent toutes également le concept irrévérencieux
que Dieu est semblable 4 ’homme et organisé pareillement &
lui. » Si par ces mots «homothéisme » et «anthropothéisme »,
lauteur veut combattre Pincarnation chrétienne, nous les
repoussons, parce que nous sommes persuadés qu'on peut
donner une explication parfaitement rationnelle de l'incarnation
chrétienne ; mais s'il veut simplement condamner ce que l'on
appelle «anthropomorphisme» en religion, nous sommes en-
tierement de son avis. .

Je ferai remarquer également que M. Heeckel, en recon-
naissant «I'esprit de Dieu en toutes choses» (p. 34), en résu-
mant «les trois points principaux du monisme» dans la con-
naissance du vrai, dans lapprentissage du bien et dans le
culte du beau (p. 37), en proclamant en un mot que «nous
obtenons le concept naturel de Dieu par I'union naturelle du
Vrai, du Bien et du Beau et par leur complément réciproque»,



— 804 —

s’'assimile simplement la doctrine chrétienne, avec cette diffé-
rence toutefois que les chrétiens sont encore plus unitifs que
lui (je n'ose dire monistes), puisqu’il considere le Vrai, le Bien
et le Beau comme «trois divinités sublimes», tandis que les
chrétiens, qui sont monothéistes, ne reconnaissent dans leur
trinité qu'un seul Dieu, et un Dieu si parfait qu'il est abso-
lument swui juris et sui compos, c'est-a-dire personnel.

Je suis persuadé que, si M. Haeckel connaissait mieux la
théologie chrétienne, il se rapprocherait davantage encore du
vrai christianisme. Malheureusement il confond le christianisme
avec la doctrine de certains théologiens anthropomorphistes et
méme matérialistes, doctrine qui ne peut donner qu'une idée
erronée du christianisme. Ces théologiens, par leur littéralisme
absolu, dénaturent le sens de la Bible et de la grande tra-
dition spiritualiste. M. Haeckel devrait savoir que les dogmes
de la trinité, de la création, et autres, ont ¢té expliqués «selon
l'esprit qui vivifie», et non selon la lettre qui tue, par des
théologiens éminents, et s’il voulait bien s’en référer a leurs
interprétations plutdot qu'a -celles des matérialisants ou des
« littéralistes », il saurait que le christianisme vrai n’est pas
une religion dualiste, que la personnalité en Dieu ne contredit
nullement T'unité scientifique de la nature (p. 31), que la trinité
chrétienne ne consiste nullement en «trois bons Dieux per-
sonnels» (p. 34), etc., etc.

Je ne saurais, dans un simple article bibliographique, dis-
cuter a4 fond le monisme de M. Heeckel et indiquer les méprises
qu'il commet, lorsque, quittant le terrain des pures sciences
naturelles, il se transporte sur celui de la métaphysique et du
dogme. Qu'il veuille bien croire que tous les métaphysiciens
et tous les dogmatistes ne sont pas idiots; qu'il en est parmi
eux qui connaissent aussi les données certaines des sciences
naturelles, qui savent les distinguer des simples hypotheses,
et qui croient ne pas manquer & la plus stricte logique en
établissant P'accord entre leur foi chrétienne et les données
scientifiques certaines.

- M. Heeckel nous concédera sans doute que son monisme
repose sur de nombreuses hypotheses, et qu'une hypothése, si
vraisemblable qu’elle paraisse a ses partisans, ne saurait ¢étre,
dans le monde savant, érigée en certitude. Cela nous suffit,
en attendant mieux. Clest & la fois pour renseigner plus



— 805 —

exactement le lecteur et pour rendre plus amplement justice
a I'’¢éminent naturaliste, que je reproduis ici quelques-uns de
Ses aveux :

«Nous devons accorder, dit-il, que nous sommes pour le
moment fout & fait hors d’élat de nous faire une idée satis-
faisante de 'essence propre des atomes et de leurs relations
avec l'éther universel qui remplit l'espace (p. 16)... On peut
se représenter cet éther soit comme une substance continue,
remplissant l'intervalle entre les atomes, o comme COMpPOSE
lui aussi de particules discrétes... On pourrait aussi rapporter
Paction de 'espace universel aux vibrations de ’éther universel
(p. 17)... Il ne s’agit pour le moment, dans toutes ces flenta-
tives de philosophie naturelle, que d’articles de foi scientifiques
sur le bien-fondé desquels onm peut avoir les vues les plus
différentes selon son jugement subjectif et son degré d'instruc-
tion. Jfe c¢rois que la solution de ce grand probleme est encore,
pour le moment, de 'auire c6ié des limiles de la connaissance
de la neture, et que nous devons encore pour longlemps nous
contenter de dire zgwnoramus sinon ignovabimus (p. 20)... 11
nous parait encore, au point de vue de notre civilisation
actuelle, que la morale chrétienne a le droit d'étre considérée
comme plus parfaite et plus pure que celle des autres religions»
(p. 30). Plus loin (p. 43), M. Heckel reconnait encore avec
Kant que «nous ne pouvons connaitre l'essence profonde et
réelle de la substance, la chose en soi, ou l'union de la matiere
et de la force».

M. Haeckel ne saurait donc m’en vouloir d’oser préférer
sa modestie et ses aveux, non pas a sa science naturaliste
que je crois treés grande, mais a ses interprétations philoso-
phico-théologiques et surtout & ses attaques contre le chris-
tianisme, qu'il ne semble pas connaitre assez exactement.
Quant au monisme, quoi qu'il en soit du mot, je ne doute pas
qu'un jour l'unité de Dieu et 'unité du monde soient procla-
mées non seulement philosophiquement, mais encore scientifi-
quement, je veux dire par des arguments vraiment et rigou-
reusement scientifiques. E. MicHAUD.



— 806 —

Ad. HarzreLD: Pascal ; Paris, Alcan, 1901. 5 fr,

L’auteur commence par une biographie psychologique de
Pascal; il suit son héros année par année, et passe 4 chaque
instant la plume aux personnages qui ont vécu dans l'intimité
de Pascal, & M™¢ Périer surtout, & son autre sceur Jacqueline,
etc. Cette partie est trés simple et trés intéressante. L’auteur
n'indique rien de neuf; il s’applique toutefois, et avec succes,
a montrer que Pascal n’a jamais été dissipé; que ce quon
appelle ses « conversions» a été tout simplement des recrudes-
cences du sentiment religieux dans cette A&me qui a toujours
été religieuse; que, si Pascal s’est tout d’abord opposé a
I'entrée de sa sceur Jacqueline a Port-Royal, ce n'est pas par
défaut de piété, mais parce que, apres la mort de son peére,
il se sentait si seul, surtout étant malade, qu’il aurait voulu la
garder auprés de lui. L'auteur a montré que si I'on a parlé de la
dissipation de Pascal, c'est surtout & sa sceur Jacqueline qu'on
le doit, celle-ci voulant 1attirer & Port-Royal et 1lui écrivant,
dans ce but, qu'il avait tort de se «divertir» dans le monde et
dans la science, lorsqu’il est mieux de vivre dans des «larmes
continuelles ». Ce qui prouve combien Pascal a été religieuXx,
méme avant son entrée a Port-Royal (1635), c’est la lettre
qu'il a écrite, le 17 octobre 1651, sur la mort de son - pere,
lettre pleine d'une fois sublime et qu'il n’a jamais démentie.

Je n’ai qu'une chose & relever dans cette premiere partie,
c’est cette indication de la table des matiéres: « Pascal croif
mourir en catholique », indication qui pourrait donner & penser
que Pascal n’est pas mort dans des sentiments vraiment catho-
liques, et qui d'ailleurs serait contredite par ces propres paroles
de l'auteur (p. 76); « Pascal eut donc, a ses derniers moments,
la pleine conviction qu'il mourait, comme il avait toujours vécu,
dans la foi catholique ».

Le fait est qu'il est mort en pleine révolte contre la
signature du formulaire, C'est-a-dire en pleine révolte contre
Rome. Il était convaincu que l'acceptation du formulaire, dans
les circonstances d’alors, était une atteinte a la vérité; et c'est
contre cette signature qu'il s'élevait, ainsi que -contre la res-
triction mentale, faite par Arnauld et Nicole, que les cing fa-
meuses propositions n'étaient pas de fait dans Jansénius.
Pascal, ainsi que sa sceur Jacqueline, morte le 4 octobre 1661



— 807 —

« premiére victime » de la signature, aurait voulu plus de
franchise et plus d'énergie contre Rome, pour la défense de
la vérité. On voit des lors combien l'on aurait tort de croire
que Pascal faisait consister le catholicisme dans 'union avec
le pape. Lorsqu’il a écrit & M"® de Roannez (qui lui montrait
du «petit zele» pour I'union avec le pape) qu'il ne se sépa-
rerait jamais de la communion de ce dernier, c'était une simple
concession conditionnelle qu’il lui faisait; il supposait que le
pape resterait lui-méme dans la vérité. Méme réflexion a faire
au sujet de la déclaration identique contenue dans la dix-
septieme Frovimnciale (du 19 février 1657). La preuve en est
que, quelque temps apres, lorsque Rome condamna les Pro-
vinciales, Pascal «ne s'en émut nullement» (p. 62). Il pré-
férait 'union avec la vérité, avec I’Eglise, avec J.-C., a 'union
avec le pape.

Dans la seconde partie, intitulée : Conquéte de la certitude,
Pauteur montre trés bien, contre Cousin, que Pascal n’a ja-
mais été sceptique et que la fameuse thése du « scepticisme »
de Pascal est née de la méconnaissance de la juste doctrine
de Pascal. Non, Pascal n'a jamais été un sceptique, mais
_ bien un philosophe qui a trouvé dans la raison méme les
motifs de soumettre la raison a la foi (p. 77). Il a signalé
deux excés: exclure la raison, n'admettre que la raison.
Il a enseigné qu’il ne suffit pas de connaitre les sciences, mais
qu’il faut surtout aimer Dieu et faire son salut; que 1on
n'aime pas vraiment Dieu par la raison, mais par le ceeur,
qui le sent: « Dieu semsible au cceur et non a la raison ».
Donc, selon Pascal, la philosophie, la géométrie et les autres
sciences, objets de la raison, sont d’excellentes choses; mais
ces excellentes choses ne sont rien pour 'homme, si 'homme
n'a pas 'humilité, la sainteté et la foi. Or ce qui donne la
sainteté, ce qui touche la volonté, ce qui applique la volonté
au bien, ce qui l'unit & Dieu, c'est la foi, c’'est la grace. Tant
qu'on n’a pas la foi et la grace, tant que la volonté n’est pas
attachée fermement 4 Dieu, elle flotte dans une région infe-
rieure, ot la grande certitude fait défaut. Admettre que la
somme des angles d'un triangle est égale & deux angles droits,
que les corps s'attirent en raison inverse du carré de la dis-
tance; juger les choses par notre volonté a nous, qui est
Pleine d’erreur et de malice; cela ne suffit pas. Ce qu'il faut,



— 808 —

c'est de tout juger par la volonté de Dieu,; c'est cet
effort de notre volonté unie & celle de Dieu, qui vaut mieux
guun simple effort de l'esprit et de la raison. Toute la
vie chrétienne dérive de 1a. Telle est la lumiere surnaturelle,
qui n'est jamais suivie de ténébres: il faut vivre la vérité
pour la posséder. Telle est la doctrine de Pascal. Telle est
la grandeur de l'homme, quand sa raison ['éleve jusqu'a
cette hauteur; et telle est sa petitesse, quand, n'écoutant que
son esprit propre et sa volonté propre, il vit dans les téneébres
morales, qu’il décore mensongérement du nom de raison et de
philosophie. On voit, par ce court résumé, comment Pascal
résolvait les antinomies de I'ame humaine et combien sa doc-
trine était opposée au scepticisme.

La IIl® partie est une étude sur les travaux scientifiques
de Pascal. On nous avertit, dans 'avant-propos, qu'elle a été
rédigée par M. le lieutenant Perrier. Elle est assez volumi-
neuse (p. 113-191) et extrémement intéressante. Je passe outre,
n'étant pas compétent pour en discuter la valeur.

La TV® est consacrée a la controverse, c'est-a-dire aux
questions du jansénisme et de la casuistique. Clest la partie
faible du volume, bien que lauteur soit évidemment sympa-
thique & Pascal. N'étant en théologie qu'un simple dilettante, il a
accueilli, sans les contréler, tous les préjugés habilement ré-
pandus par les jésuites contre les jansénistes, qu'il identifie
avec les prédestinatiens sans en fournir la moindre preuve.
Il serait trop long, en pareil cas, de reprendre la question ab
ovo et de discuter toutes les assertions de 'auteur. Si, comme il
Paffirme, 'Eglise se borne a établir que la grace ne détruit
pas le libre arbitre et que le libre arbitre ne peut se passer
de la grace, sans déterminer de quelle maniére s’opeére la con-
ciliation et en laissant les molinistes et leurs adversaires libres
de garder leurs opinions (p. 195 et 214), il aurait dt ne pas
accuser les jansénistes d’hérésie, car ils reconnaissent les deux
vérités en question. L’autorité du P. Monsabré dont il se
couvre (p. 215) pour établir qu’ «il y a de la doctrine janse-
niste a la doctrine thomiste la distance de la nuit au jour », est
absolument nulle. '

Il est mieux inspiré, quand il affirme que Pascal n’avait pas
lu Y Augustinus de Jansénius (p. 197); qu'il a été simplement ren-
seigné par Arnauld, qui lui a affirmé «n'y avoir point trouvé les



— 809 —

propositions condamnées »; qu'il a eu tort de le croire sur
parole, car la premiére et la cinquieme s'y trouvent presque
mot a mot (p. 199-200). Ici T'on pourrait arréter 'auteur et
lui demander pourquoi il a borné sa constatation a la premiere
et a la cinqui¢me proposition, et pourquoi il a glissé si pru-
demment sur les trois autres, comme si en pareille matiere on
pouvait prendre la partie pour le tout. Mais passons et re-
mercions-le d’avoir reconnu l'entiere bonne foi de Pascal
(p. 193), en ajoutant toutefois qu’il s'est de nouveau trompé
lorsqu’il a dit (p. 193) que les Provinciales ont été condamnées
« par I'Eglise » : il a confondu 1'Eglise avec la curie romaine.

Sur le chapitre des casuistes, M. Hatzfeld est tres court
et plus exact. Il reconnait que Pascal « soutient la cause de
la morale en flétrissant les exces de certains casuistes, et que
ce qu'il condamne est justement condamné» (p. 216). Il re-
marque toutefois que Pascal a fait quelques citations inexactes
ou faussement interprétées, qu'il a eu tort d'étendre & l'ordre
entier des jésuites la condamnation méritée par quelques-uns
seulement, et, en outre, que la casuistique «n'est pas l'ceuvre
exclusive des jésuites». C’est juste. Le seul point ou M. Hatz-
feld se trompe, c’est lorsqu’il accuse Pascal d’injustice (p.218),
au sujet du fondement méme de la morale jésuitique. Selon
Pascal, les jésuites admettent les maximes évangéliques lors-
qu'elles leur sont utiles pour gouverner certaines personnes,
et ils les violent lorsqu’elles pourraient leur aliéner d'autres
personnes (Ve Provinciale). Je crois que Pascal a vu juste et
gu'il a raison.

Enfin dans la Ve partie, l'auteur examine I’Apologie de la
religion ou les Pemsées, d’aprés les trois documents connus:
la préface d’Etienne Périer parue en téte de la premieére
édition des Pemsées (1669-1670), le discours de Filleau de la
Chaise, qui devait primitivement servir de préface a cette
méme édition, enfin le travail de Nicole (sous le pseudonyme
du sieur de Chanteresse, dans son Traité de I'éducation d'un
prince). Le plan de I'Apologie était: 1° de préparer l'incrédule
a recevoir les preuves de la religion, en dissipant les préven-
tions qui obscurcissent sa raison, par le sentiment de sa
misére, par la nécessité d’en chercher le remede, et par lin-
puissance de le trouver ailleurs que dans la religion; 2° de

convaincre la raison ainsi préparée, en exposant les preuves

Revue intern. de Théologie. Heft 36, 1901. 52



— 810 —

de la religion chrétienne; 3° de combattre les passions qui
peuvent faire obstacle a la foi, et de purifier le ceeur pour le
mettre en état de recevoir la foi et la griace. On le voit,
Pascal s'adresse & la raison, au cceur et & la conscience; il
veut que toutes les facultés de 'ame concourent a l'ccuvre de
la croyance, de la sanctification et du salut.

L’auteur fait trés bien ressortir les lacunes et les mérites
de cette Apologie; il s’applique particulierement & montrer
qu'elle n’est pas concue dans ce qu'on appelle l'esprit jansé-
niste, sauf en ce qui concerne le pessimisme de certains points
de vue, c'est-a-dire la tendance qu’avait Pascal & considérer
de préférence les cotés misérables de la nature humaine, a
les exagérer et a les peindre sous les couleurs les plus
sombres (p. 277). Cette derniére partie me semble fort juste.

Bref, ce volume est I'un des meilleurs de la collection des
Grands philosophes, et peut-étre ce que M. Hatzfeld a fait de
mieux, ses autres ouvrages n’étant guére que des ouvrages
de collaboration. Il s’est efforcé d’étre équitable et exact; et
s'il n’a pas réussi a établir clairement le bilan de 'actif et du
passif de Pascal dans la question de la grace et du libre ar-
bitre, c’est que cette tiche n’est pas du domaine des lettres.

E. MicHAUD.

HENSCHEL, Ad.: Dr. Johannes Hess, der Breslauer Reformator.
(Schriften fur das deutsche Volk, herausgegeben vom Verein
fiir Reformationsgeschichte.) Halle a. S., Niemeyer, 1901.

Schon Kostlin hat uns in der ,Zeitschrift des Vereins fir
Geschichte und Altertum Schlesiens“ mit dem Breslauer Refor-
mator Hess oder Hessus bekannt gemacht. Vorliegende Schrift
will diese Kenntnis in weitere Kreise tragen. Und mit Recht.
Ist doch vor allem auf seine Arbeit der Durchbruch der Re-
formation nicht nur in Breslau, sondern in ganz Schlesien
zuriickzufiihren! Schon als ,Notar der Kanzlei“ des Breslauer
Bischofs Johannes V. (Turzo), der ein Verehrer des Erasmus
war, stand Hess Martin Luther nahe. In einem Briefe aus
Neisse 1513 an den Augustiner Johannes Lange schreibt er:
»lch befehle mich deiner und deiner Briider Fiirbitte, besonders
der meines Vaters Martinus, dessen ich mich sehr oft erinnere.”



— 811 —

Im Jahre 1520 wurde er Domprediger in Breslau. Es konnte
nun nicht ausbleiben, dass er mit seinen Kollegen am Dom
und mit dem Bischof selbst in Konflikt kam. Er zog es darum
vor, Hofprediger des Herzogs von Miinsterberg zu werden.
Allein schon 1523 wurde er vom Rate der Stadt Breslau als
Pfarrer an die Magdalenenkirche berufen. Als solcher begann
er offen seine reformatorische Thitigkeit. Mit Genehmigung
des Rates schaffte er ab: ,das Anbeten und die Verehrung der
Bilder, die Prozession mit dem Sakrament, Seelenmessen, Re-
liquien, Anniversarien, Weihung des Wassers, Gewiirzes, Salzes,
der Kraduter; man fing an, deutsch zu taufen“. Von 1525 an
wirkte mit thm Ambrosius Moibanus, in dessen Person nament-
lich eine Kraft fir die Leitung des Schulwesens gewonnen war.
Von der Thitigkeit beider Manner bezeugte Melanchthon (1558):
Kein anderer deutscher Stamm habe mehr in der ganzen Philo-
sophie bewanderte Manner; nirgends in Deutschland lernen und
verstehen mehr Leute aus dem Volk die Wissenschaften, als
hier. Bemerkenswert war es, dass die Oberhoheit des Bischofs
tiber Hess und Moiban evangelischerseits der Form nach immer
anerkannt wurde. Und sowohl Bischof Jakob, als auch sein
Nachfolger Balthasar, ein friitherer Zuhorer Melanchthons,
thaten das Ihrige, diesen Zustand in Frieden fortzuerhalten.
Vierundzwanzig Jahre war Hess auf diesem Arbeitsfelde thétig,
und schon krank, wollte er wenigstens noch durch Vorlesungen
iiber biblische Biicher ,ein niitzlicher Diener“ bleiben. Seinen
frommen Sinn bekunden die Worte, die er auf sein Psalmbuch
schrieb: ,baculus senectutis mese®. Er starb 1547, Der wurttem-
bergische Reformator Johannes Brenz nannte ihn einen dahin-
geschiedenen ,Heroen“. — Die Pietidt gegen die Viter, die
Pioniere einer bessern Zeit, zu wecken und zu piflegen, war
stets ein verdienstvolles Unternehmen; in unserer Zeit ist es
dies doppelt und dreifach. Wir empfehlen darum auch vor-
liegende Schrift wirmstens. Pfr. SCHIRMER.

Walther HERrBERZ: Der Zweckbegriff bei Lotze. Inaugural-
dissertation. Breslau 1901.
Vorliegende Arbeit beruht aul einer grindlichen Kennt-

nis der Lotzeschen Philosophie; bei der bedeutsamen Stellung,
welche der Zweckbegriff im Rahmen dieser Weltansicht ein-



— 812 —

nimmt, giebt sie zugleich eine gute Ubersicht iiber die charak-
teristischen Zige von Lotzes Metaphysik. Wir halten es weiter
fir einen Gewinn, dass der Verfasser sich der Kritik mehr
oder weniger ganz enthalten hat, vielleicht nur hier und dort
eine Zustimmung zwischen den Zeilen lesen ldsst. Das Inter-
esse des Lesers wird so nicht abgelenkt, und der Eindruck
der Lotzeschen (Gedankenfiihrung bleibt ein ungestorter,

Es war bekanntlich die Absicht Lotzes, der fiir einen
weiteren Lieserkreis berechneten Darstellung seiner Weltanschau-
ung im ,Mikrokosmos® eine fachwissenschaftlich strenge folgen
zu lassen. Sie sollte sein ,System der Philosophie* vollstandig
zum Ausdruck bringen. Die beiden ersten Teile, Logik und
Metaphysik, in je drei Biichern hat er noch vollendet, den
dritten Teil, welcher die praktische Philosophie, Asthetik und
Religionsphilosophie behandeln solite, nicht mehr. — Baumann
in Gottingen hat nun sogleich nach dem Tode Lotzes den
‘Wunsch ausgesprochen, man moge die vorhandene Liicke teils
durch Veroffentlichung der Vorlesungen Lotzes iiber die be-
zeichneten Materien (diese ist inzwischen erfolgt), teils durch
Zusammenstellung aller hierher gehorigen Ausserungen aus
seinen andern Schriften zu ergénzen versuchen, und man
werde ,lberrascht sein iiber das Interessante und Anregende®,
das durch eine solche geboten werde. Insbesondere verlohne
es sich, die theologische Grundansicht Lotzes in allen ihren
Verzweigungen in der angedeuteten Weise zu verfolgen'). —
Die Herberzsche Dissertation entspricht somit (vielleicht ohne
Wissen des Verfassers) einem schon vor lingeren Jahren ge-
ausserten Wunsche,

Wir geben, auf die Darstellung bei Herberz Bezug nehmend,
ein kurzes Resumé der Lotzeschen Gedanken. Der Kritik wird
zunichst zugestanden, dass die Erfahrung keine ,hinléngliche
Zahl von Daten liefert, aus denen sich die Aufnahme alles
Geschehens in Zweckvollendungen ergéibe“; darum sei ,ein
schlusskriftiger Beweis dafiir, dass alles Absichtslose ausge-
schlossen und alles Vorhandene aus dem Walten einer zweck-
setzenden Intelligenz fliesse, ja dass es iberhaupt einen schopfe-
rischen Weltgrund gebe, nicht zu erbringen®. (Mikr. III, 557 ff.,
Grundziige der Religionsphilosophie 15 ff., cf. Herberz S. 25.) Sind

1) Philosophische Monatshefte Bd. XVII, 1881, S. 619 £.



— 813 —

doch die Zwecke nur ,eine blosse Interpretation der Thatsachen,
aber nicht ihr ungefilschter empirischer Ausdruck * (Grund-
ziige der Religionsphilosophie S. 16, bei H. S. 41). Die An-
nahme einer teleologischen Auffassung der Welt bleibt daher
,hur ein Glaube“, zumal ,nur ein kleiner Teil aller Wirklich-
keit unserer Beobachtung zuginglich ist* (Mikr. TI, 16, 61 —
H. S. 41, cf. auch 8. 22).- Aber ist dieser Glaube nicht fiir Geist
und Gemiit unendlich viel fruchtbarer und wertvoller als die
Anschauung, welche nur den Bestand eines starren Mechanis-
mus, der keinem hoheren Ziele dient, und nichts ausser diesem
anerkennt, und so diese Welt zu einem ,gedankenlosen Spass®
macht! (System der Philosophie I. Teil, 2. Aufl. Drei Biicher
der Logik. Leipzig 1880, S. 287. — H., S. 70.) Lotze hat schla-
gend das durchgehende Ungenitigen eines derartigen materia-
listischen Standpunktes nachgewiesen (bei H. S. 36—45). Fur
ihn hat die Welt einen ethischen Sinn; der hochste Zweck der
Gottheit auf der Erde ist ,die Verwirklichung des Guten durch
geistige Wesen, alles andere dient hierzu als Mittel* (H., S. 59).
Und ohne diese geocentrische Beschrankung gilt fur Lotze der
Satz: ,Die Apodikticitit des Daseins kann nur dem Guten zuge-
standen werden !).“ Indessen muss dieser Idealismus, welcher die
Bedeutung der Sendung, welche der Mechanismus in dem Baue
der Welt zu erfiillen hat, als vollig untergeordnet ansieht, doch
zugleich seine ausnahmslose und universelle Ausdehnung zu-
gestehen (Mikr. I, S. XV); er muss zugestehen, dass diese all-
gemeinen Gesetze ihre Tréger in einem Reich konkreter Kin-
zelrealititen haben, und nur durch und in diesen, wenn wir
sie als Mittel betrachten, die hochsten Zwecke sich verwirk-
lichen konnen. ,Die Zweckvollendung hat drei Glieder; das
erste ist der wertvolle Sinn des Gedankens, der seiner ihm
nie ganz entgehenden Verwirklichung zustrebt; das zweite die
Reihe der wirkenden Ursachen, die jenen Sinn vollziehen; das
dritte das Reich allgemeiner Gtesetze, die, gleichgiiltig fiir alle
Gestalt bestimmter Erfolge, nur durch die bestimmte Anord-
nung der wirkenden Krifte, die ihnen gehorchen, zu diesem
Ziele einer sinnvollen Erscheinung hingelenkt werden.“ (Kleine
Schriften, I, 312. — H., S. 19 1)

Moge unsere Schrift, welche in lichtvoller Weise die Stel-

') Metaphysik von 1841, S. 324.



i Bld e

lung umschreibt, die ein so glinzender und scharfsinniger Den-
ker wie Lotze zum Zweckproblem einnahm, wobei ihm eine
vollstandige Kenntnis aller fir die Erorterung dieses Problems
wichtigen naturwissenschaftlichen und physiologischen That-
sachen zu Gebote stand, auch in weiteren Kreisen Beachtung
und Anerkennung finden. R. K.

A. Houtin: La Controverse de l'apostolicité des Eglises
de France au XIX-° siécle; Paris, Fontemoing, 2°¢ éd. 1901,
136 p. in-8°.

Cette excellente publication serait sans reproche, si l'au-
teur avait indiqué davantage l'ordre chronologique des docu-
ments et la distinction naturelle des questions; la question des
trois Marie, de Marthe et de Lazare est mélée a celles de S.
Denys l'aréopagite, de S. Martial, de S. Julien, de S. Front,
de S. Firmin, etc. Au surplus, cette confusion relative est
treés secondaire, la valeur de l'ouvrage portant avant tout sur
les deux manieres de comprendre et d’écrire l'histoire reli-
gieuse et ecclésiastique qui se sont manifestées en France au
XIXe® siecle, et que 'on retrouve, il faut le dire, partout et a
toutes les époques: car ces deux maniéres correspondent a
deux catégories d'esprits qui sont de tous les temps et de
tous les pays. Les uns préferent la légende et ce qui plait a
leur piété, que ce soit vrai ou faux, peu leur importe; les
autres ne veulent que la vérité, et ne comprennent pas que la
religion puisse exister sérieusement en dehors de la vérité.
Dans le cas présent, I'école légendaire est 'école «traditionniste »
de l'apostolicité des Eglises de France et méme du monde ro-
main, et 1'école historique est celle qui, au nom de la critique
historique, nie cette prétendue apostolicité.

Ce débat est aussi curieux qu'il est important: il est im-
portant, a4 cause des graves conséquences qui en découlent
logiquement; il est curieux, par les raisonnements et les pro-
cédés auxquels le parti légendaire n'a pas craint de recourir.
Rien n’est plus intéressant que cette étude, si l'on veut savoir
comment on fabrique une légende et par quels moyens o1
réussit a4 la faire passer pour lhistoire savante, comment et
par quelles ruses on peut reculer la date d'un évéché et d'une



— 38156 —

Eglise, et leur attribuer une origine apostolique. C'est ce que
Faillon, sulpicien, a tenté en 1835, au sujet des Eglises de
Provence (Marseille, St. Maximin, Tarascon, etc.). Sappuyant
sur la légende du bréviaire romain (29 juillet), il soutint que
Marthe, Madeleine, Lazare et un grand nombre de chrétiens
furent entassés par les juifs sur un vaisseau, sans voiles, ni
rames, ni provisions, et abandonnés 4 la mer. Le bon Dieu,
qui aimait dé¢ja la France, fit aborder le navire & Marseille;
ils précherent 1'évangile dans la région et y finirent leurs
jours, Madeleine a la Sainte-Baume, Lazare évéque de Mar-
seille, Marthe & Tarascon, etc. En 1848, Faillon publia deux
énormes volumes de 1560 et 1668 colonnes, contenant les
documents les plus «extraordinaires», dans le but de démontrer
la thése en question. Dom Guéranger vint & la rescousse, aidé
par deux autres bénédictins, ses ¢€leves, dom Piolin et dom
Chamard; ils furent suivis de Rohrbacher, de I'abbé Darboy,
de 1'abbé Freppel, d'un abbé mitré de Hongrie, Mgr. Mislin,
de I’abbé Arbellot en 1854, de la congrégation des rites (car-
dinal Patrizzi) en 18553, de l'abbé Darras, de 1'abbé Hénault,
de I'abbé Bellet!), etc. La presse ultramontaine les acclama.
Ils tfurent combattus, d'autre part, par quelques historiens
laiques, M. d'Ozouville qui s'attaqua surtout a dom Piolin,
Paulin Paris qui combattit M. Ravenez, Alfred Maury qui
rejeta les arguments de M. Ch. Salmon, Aubé qui réfuta dom
Chamard, etc. En outre, 'abbé Duchesne, le P. de Smedt,
I'abbé de Meissas, I'abbé Casimir Chevalier, 1'abbé Pascal, en
dernier lieu l'auteur de la présente ¢tude, I'abbé Houtin, sou-
tinrent la these historique. Je ne cite des deux cotés que quel-
ques-uns des principaux lutteurs. Finalement, l'issue de la ba-
taille fut celle-ci: 1'école historique, par la force de ses argu-
ments, a fait triompher sa thése dans les cercles savants;
mais, dans la majorité du clergé et des fideles, c'est la these
légendaire qui se maintient et qui fait autorité. A méditer.
Il faut signaler quelques-uns des arguments et des pro-
cédés de l'école légendaire. L.'abbé Faillon, originaire de
Tarascon, «croyait la gloire de son pays intéressée & maintenir
l'affirmation de 1'apostolat de Marie-Madeleine et de ses com-
pagnons dans sa province» (p. 9): on est trés patriote a

1) Voir, sur ce dernier, le numéro XXV de la Rewue, p, 161-165; 1899.



— 816 —

Tarascon, et l'on sait de quoi ce genre de patriotisme est
capable. Dom Guéranger soutint l'apostolicité par deux argu-
ments: elle est plus conforme a la piété, disait-il, et elle est
appuyée par la liturgie (p. 17). La liturgie, c’était le bréviaire
romain; et le bréviaire romain, c'étaient les fantaisies du pape
Grégoire dit le grand, centuplées des fantaisies du moyen age.
Quant a la piété, on la faisait consister & croire que les fon-
dateurs des Eglises des Gaules avaient été les disciples immé-
diats et les amis du Christ: Martial de Limoges, 'enfant élevé
par J.-C. et montré a la foule; Gatien de Tours, 'un des 72
disciples et un des bergers de la créche (p. 121); St. Amadour,
Zachée, qui serait venu sur la recommandation expresse de la
Ste. Vierge, terminer ses jours en Gaule, accompagné de son
épouse Véronique (p. 124); et Véronique n’était autre que
I'hémorrhoisse de 'Evangile, que J.-C. avait guérie (p. 108); etc.
« Ah! mes freres,» s’écriait le 28 janvier 1900 Mgr Rumeau,
éveque d’Angers et chancelier de l'université catholique(!) de
1’Ouest, «vous le confesserai-je? Cette pieuse et naive croyance,
si elle s’accorde mal avec les rigoureuses données de la cri-
tiqgue historique, comme elle a le don de plaire & mon cceur!
Quel doux penser que J.-C. ait choisi la France pour son
peuple d’adoption; qu’ayant décrété de se placer lui-méme an
centre comme le Monarque, en lui révélant, en lui léguant son
ceur, il ait voulu préposer a la garde de ses frontieres, au
sommet des Alpes, au pied des Pyrénées, au rivage de 'océan,
aux confins de la Méditerranée, les trois femmes qui avaient
eu auprés de son adorable personne un role prépondérant:
« Marie sa mere, sainte Anne son aieule, et Madeleine de
Béthanie », etc. (p. 126).

A coté de ce puéril pathos, citons un autre argument dé-
veloppé ainsi par un «maitre» en théologie, que M. Houtin
ne nomme pas: «On doit croire a l'apostolicité des Eglises
comme a limmaculée-conception ou a !linfaillibilité du pape.
Ces deux derniers dogmes n’ont été définis que récemment;
mais, comme dans U'/psa conteret caput tuwm il y a l'imma-
culée-conception, comme dans le 7u es Petrus et le Pasce oves
meas il y a linfaillibilité pontificale, de méme, 1'/n omnemt
tevvam exivit sonus eovum et in fines ovbis tevve verba eovunt
(Rom. X, 18) renferme la révélation que les apotres, sur l'ordre
de N. S. J.-C., ont dvangélisé le monde entier, connu des an-



— 817 —

ciens et y ont établi des pasteurs. La foi a 'apostolicité des
Eglises n'est donc pas une croyance libve, pas plus que ne le
Jut autrefois Uinfaillibilité papale; c’est le seul enseignement
de I'Eglise, exprimé maintes fois dans la sainte liturgie, lex
orandt, lex credendi, et nous devons nous attendre a le voir
bientét défine» (p. 81).

C’est sur cette exégese et sur cette méthode d'interpréter
les Ecritures et d’en faire sortir I'histoire, que se sont appuyés
les Mexicains du XVII® siecle pour soutenir que St. Thomas,
qui a évangélisé «les Indes», a dli évangéliser de fait les
Indes occidentales (p. 71). Donc il 'a fait!

Malheur aux critiques qui osaient combattre cette his-
toire et cette dogmatique! On les accablait « d'injures dé-
votes» (p. 45): on les traitait de jansénistes, de protestants,
de rationalistes; on les dénoncait a leurs supérieurs ecclésias-
tiques, on suspendait leurs cours s'ils étaient professeurs, etc.
Et la theése légendaire, pendant ce temps-la, était pronée par
les académies- régionales, « sociétés d’admiration mutuelle ot
la critique n’est pas toujours en honneur» (p. 35). On affectait
d’entourer les légendes et les falsifications d'un appareil scienti-
fique imposant: «renvois & d’innombrables volumes, longues
citations latines, jargon spécial, immenses préambules, attitudes
gourmeées, démonstrations boursouflées, annoncées longtemps
& Tavance et fréquemment remémorées» (p. 45). Les princi-
pales Revues du parti clérical battaient de la grosse caisse:
Revue des sciences ecclésiastiques, Etudes religieuses, Reviue
du monde catholique, Revue des questions historiques, etc. Les
professeurs des grands séminaires faisaient écho, et les éleves
gobaient tout. Les mensonges passaient dans les Manuels
officiels d'histoire ecclésiastique (Blanc, Darras, Richou, Rivaux,
Doublet, 1850—1886), etc. (p. 81). De grandes éditions étaient
lancées et avaient un succes de librairie dans le parti; les
bibliotheques publiques leur étaient ouvertes. Et le tour était
joué.

Bref, i1 faut lire cette étude substantielle et courageuse,
dont la valeur dépasse de beaucoup le titre. C'est ici qu'on
peut dire que le tableau sort du cadre. Les lecteurs attentifs
y trouveront une quantité de suggestions, que le défaut d’es-
pace ne me permet malheurcusement pas de mettre en relief.
Il serait bien a souhaiter gu'une troisieme édition suivit, mieux



— 818 —

ordonnée et trés augmentée. L'auteur doit avoir une quantité
d’autres documents. 1l rendrait un important service & 1'his-
toire, en entrant dans tous les détails et en faisant toutes les
citations nécessaires. E. MicHAUD.

H. JoLv: Malebranche ; Paris, Alcan, in-8°, 1901, 5 fr.

I1 est plus difficile d'apprécier exactement Malebranche
que Pascal. S'il y a dans Pascal des lacunes et des erreurs,
c’est qu'il n’était pas un théologien de profession; renseigné
par Arnauld et Nicole dans ses Provinciales, il a ¢été, dans
ses [ensédes, inspiré par son génie philosophique, par sa foi,
par ses sentiments et par sa sainteté plutdt que par ses con-
naissances théologiques, qui, il faut le reconnaitre, n'étaient
pas suffisamment étendues. Malebranche, au contraire, était un
théologien de profession, et il semble que, comme tel, il aurait
dfi traiter les questions de son ressort avec plus de précision
et d'exactitude. Tous deux mathématiciens, ils ont appliqué trées
diversement les mathématiques a 1'étude de la religion: Pascal,
avec son besoin d'évidence algébrique, a demandé a la phi-
losophie de lui résoudre les grands problemes de la vie morale
et religieuse, et comme elle ne pouvait pas lui fournir une
solution algébriquement évidente, il Pa accusée, ainsi que la
raison, de faiblesse et d'impuissance, et il s'est tourné vers la
foi chrétienne avec une ardeur d’autant plus grande, ardeur
qui lui a fait outrer certaines paroles et méme certains juge-
ments. Malebranche, comme Descartes son maitre, a pris dans
les mathématiques la notion et les procédés du meécanisme, et
les appliquant & 'homme et & l'univers, il a introduit dans
les plus grandes questions de la théologie des points de vue
mécaniques qui ne pouvaient pas suffire a les résoudre, en ce
sens que, si la matiere et les corps sont soumis dans leurs
mouvements & des lois physico-chimiques, les Ames avec leur
liberté se meuvent autrement et sont soumises a d’autres lois.
C'est ce que Malebranche n'a pas assez bien vu, ou du moins
n'a pas suffisamment expliqué: sa passion pour 'unité I'a sou-
vent empéché de voir la multiplicité.

Quoi qu'il en soit, l'illustre QOratorien est un personnage
extrémement original et l'un des penseurs les plus personnels



— 819 —

et les plus modernes du XVII® siecle. Quoiqu’il y ait en lui
beaucoup de Descartes et quelque chose aussi de St-Augustin
et de Thomas d’Aquin, il est par dessus tout lui-méme, a la
fois humble et fierement indépendant, parce qu'il se sentait
une conscience. Trop métaphysicien et trop mystique pour étre
populaire, trop obscur et trop contradictoire pour étre com-
pris et approuvé de tous les métaphysiciens eux-mémes, il a
été attaqué a peu prés de tous les cotés, et de tous les codtés
aussi il s'est défendu: ses polémiques avec Arnauld ont été
trés vives (deux hommes qui auraient pu si bien s’entendre!);
Bossuet, qui a voulu le régenter et qui lui a lancé le jeune
Fénelon en tirailleur, ne s'est réconcilié avec lui que lorsque
Malebranche a attaqué le quiétisme; le chanoine Foucher, de
Dijon, Ya critiqué; les jésuites ne l'ont pas épargné. « Qu'ils
triomphent, a-t-il répliqué, je ne leur envie point cet honneur,
pourvu que la vérité triomphe avec eux!» Rome a mis a 1'in-
dex son 7raité de la nature et de la grdce.! « bureaucratie
théologique de la cour de Rome », dit M. Joly (p. 39). Male-
branche ne s’en émut aucunement et il se borna a répliquer:
« Ce tribunal (de Il'Inquisition) n’ayant point d’autorité en
France, on y lira le Traité. Cela sera méme cause qu'on 'exa-
minera avec plus de soin, et si j'ai raison, comme je le crois,
la vérité s'établira plus promptement. Aimons toujours cette
vérité et tachons de la faire connaitre per infamiam et bonam
famam, de toutes nos forces ».

Malebranche estimait que, s'il faut obéir passivement aux
autorités temporelles chargées de veiller & la paix des sociétés,
on a le devoir de discuter avec les puissances spirituelles
chargées, elles, d'expliquer, non pas «brutalement», mais
rationnellement et intelligiblement, la doctrine de 'Eglise (p. 41).
C'¢tait le point de vue entierement opposé a celui qui réegne
aujourd’hui dans 1'Eglise romaine, ol l'autorité spirituelle du
pape passe pour infaillible et ne discute pas, mais tranche
« brutalement », tandis que, par son Syllabus, elle ameute ses
fideles et son clergé contre les autorités temporelles. Male-
branche, qui a écrit: « L'évidence est préférable a la foi, car
la foi passera, mais lintelligence subsistera éternellement »,
estimait trop la raison et il 'a trop hautement glorifiee (p. 157
A 159) pour pouvoir admettre Uinfaillibilité d’'un homme. L'in-
faillibilité de I'Eglise, il la placait dans I'Eglise méme, et non



— 820 —

dans le pape; et de plus, il ne la séparait pas de la tradition
universelle. «Il sera facile, a-t-il dit, de faire entrer les hérétiques
dans les sentiments de 1'’Eglise, en leur représentant que l'in-
faillibilité est renfermée dans l'idée de toute sociélé divime, et
en leur expliquant la tradition de tous les siécles, s'ils en sont
capables ».

Le grand défaut de la théologie de Malebranche, c’est
qu’il n'y a pas accord, mais contradiction, entre la partie
métaphysique, qui est la base méme de son systéme (p. 393),
et la partie morale, qui devrait en étre la conséquence logique
et qui en est la dénégation. Il a eu le tort de confondre 1'étre
en général ou l'étre indéfini avec 1'Etre infini; de voir directe-
ment et immédiatement 1'Infini dans toutes les idées abstraites;
de considérer méme cette notion de I'Infini comme précédant
toutes nos idées et comme la source d'oit elles émanent (p. 58
a4 60); on connait sa preuve ontologique de l’existence de
Dieu (p. 61). Il a eu le tort de ne pas harmoniser le role de
la cause seconde et le role de la cause premiere; de dire que
la cause premiere, Dieu, fait tout; qu’il fait lui-méme l'efficace
des actions des causes seccondes, qu'il est «'acteur » des re-
lations qu’elles ont entre elles, qu'un é&tre n’agit donc sur les
autres que par Dieu. « Je ne tiens rien, a-t-il dit, de la wnature
tmaginaire des philosophes, tout de Dieu et de ses décrets.
Dieu a lié ensemble tous ses ouvrages, non qu'il ait produit
en eux des entités liantes. 11 les a subordonnés les uns aux
autres sans les revélir de qualités efficaces. 1.'ame n'est unie
immédiatement gu#’d Diex. Toutes les créatures ne sont unies
quw'a Diew d’une maniere immédiate. Elles ne dépendent essen-
tiellement et directement gue de lui. Comme elles sont toutes
également impuissantes, elles ne dépendent pas mutuellement
les unes des autves» (p. 89-91); etc. Que devient des lors
l'union de I'ame et du corps? Que devient la liberté de
l'ame? Avec cette vision de toutes choses en Dieu et avec
ces causes inefficaces ou purement occasionnelles, comment
éviter logiquement le panthéisme et le fatalisme? C'est ce
qu’il est difficile de voir. ‘

M. Joly s'est efforcé de constater que Malebranche a en-
seigné l'existence du libre arbitre (p. 137-147). Ce n’était pas
difficile. Mais ce qu'il fallait constater et expliquer, c'est que,
si de fait Malebranche a admis le libre arbitre, c’est malgré



— 821 —

sa métaphysique. Quand Malebranche enseigne que « Dieu
seul est /a cause de nos connaissances », que «lui seul est la
cause des mouvements naturels de nos volontés », que «lui seul
est /a cause de nos sentiments, le plaisir, la douleur .. .», que
«lui seul est /a cause de tous les mouvements de notre corps »,
n'est-ce pas l'annihilation logigue des causes secondes et de
la liberté humaine? M. Joly prétend expliquer et justifier ces
exagérations et ces erreurs par une «comparaison» puérile,
empruntée a une fausse et grossiére interprétation de l'eucha-
ristie. « Qui de nous, dit-il, suriout quand on lui faisait ap-
prendre en ses jeumes années le catéchisme, n'a pas entendu
expliquer (?) en termes solennels (!) ce mystérieux pouvoir ()
du prétre faisant descendre (!) J.-C. dans l'hostie » (p. 146)?
C'est par cette lecon de catéchisme, et quelle legon, qu'un
philosophe prétend expliquer la philosophie de Malebranche!

C'est le moment de nous demander ce qu’il faut penser
de I'é¢tude de M. Joly, et si cette étude explique suffisamment
la philosophie et 1a théologie de 'illustre Oratorien. Je regrette
vivement de devoir répondre négativement; j'avoue méme que
lorsqu’on a lu attentivement son volume, presque toutes les
questions paraissent plus obscures qu'auparavant, Clest du
moins ce qui m’est arrivé. Je désire étre seul de mon avis.
Certes, la faute n'en est pas entierement a 'auteur, mais aussi
aux questions mémes, qui sont difficiles, et au langage méme
de Malebranche, qui est souvent compliqué. Toutefois celui de
M. Joly me semble I'étre plus encore; et en le relisant, dans
maints passages, on songe involontairement au « galimatias »
que Malebranche a reproch¢ a Arnauld. Ce n’est pas qu'il
soit abstrait, mais filandreux et délayé sans clarté ni vigueur.
Il ett fallu pour une telle étude une grande souplesse d’esprit
et de plume, et surtout une entiere impartialité, Or, l'auteur
a manqué de l'une et de Pautre. Sa partialité contre les jan-
s¢nistes est éclatante; il veut les noircir a tout prix. A len-
tendre, Messieurs de Port-Royal n’étaient qu'une «secte »
(p. 192), et le jansénisme était «la premidre grande hérésie
du monde religieux du XVII® siecle» (p. 196). Pourquoi? Parce
que, selon M. Joly, le jansénisme enseigne le fatalisme (p. 199),
bien qu’Arnauld ait admis «le mot liberté». En vérité, pré-
senter Malebranche comme ennemi du fatalisme et Arnauld
comme partisan.-de ce méme fatalisme, n’est-ce pas avoir deux



— 822 -

poids et deux mesures et pousser la partialité jusqu’au para-
doxe ? La partialité de 'auteur pour Malebranche n’éclate-t-elle
pas encore, lorsqu’il veut qu'on admire toujours sa « lumi-
neuse » profondeur (p. 234), et lorsque, pour effacer ce qu'ont
de génant la vision en Dieu et les causes occasionnelles, il
propose d’en faire «de purs symboles » (p. 281)? Ce n'est que
sur le terrain de la politique que M. Joly ose blamer son héros
d’avoir enseigné «le silence envers le pouvoir temporel » et
la résignation envers les inégalités et les injustices sociales,
suites du péché (p. 261-262).

A quoi ne poussent pas 'amour du rapprochement et la
recherche de Pantithese, quand il s’agit de discréditer un ad-
versaire et de glorifier un ami? M. Joly, qui voit «les deux
grandes hérésies du monde religieux du XVII® siécle » dans le
jansénisme et dans le quiétisme, les rapproche pour mieux flétrir
le jansénisme et les considére comme « deux branches parties
d'un méme tronc » (p. 197); et une fois dans cette voie, il parle
du «triste et dur abbé de Saint-Cyran» et du «doux et tendre
Fénelon ». Saint-Cyran a été trés dur pour lui, ¢’est vrai, mais
le « doux et tendre » Fénelon n’a-t-il pas été trés dur contre
les protestants et en général contre tous ses adversaires?

Toutefois, M. Joly a manqué plus encore de souplesse que
d’impartialité. On ne le voit que trop, lorsqu'il essaie de mon-
trer en quoi Malebranche a été cartésien et en quoi il ne l'a
pas ¢té (p. 203-200) ; lorsqu'il essaie d’expliquer comment Male-
branche a compris la mémoire, 'entendement, les sens, l'ins-
tinct, les esprits animaux, l'action de 1’ame, la vision en Dieu,
et méme la liberté, méme les rapports de la morale et de la
métaphysique, méme cette Raison universelle qui n’est que
I'Ordre, et méme cet Ordre qui est la Raison universelle.
Tout cela me semble a refaire,. S

Heureusement les ouvrages su#7 Malebranche ne manquent
pas; mais ce qu'il faut lire plus encore, ce sont les ouvrages
mémes de Malebranche; ils nous apprendront du moins le
sérieux avec lequel nous devons envisager la vie et la science
de la vie, et, en nous faisant mieux connaitre I'homme de
conscience que fut Malebranche, ils nous communiqueront peut-
étre un peu de hardiesse contre la tyrannie romaine et contre
la routine théologique d’aujourd’hui. E. MicaAUD.



— 823 —

J. LANGEN, Prof. Dr.: Das vatikanische Dogma von dem Uni-
versal-Episkopat und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem
Verhiltnis zum N.T. und der kirehlichen Uberlieferung;
Bonn, II. Ausgabe, 1876 ; — Geschichte der Romischen Kirche,
guellenmissig dargestellt; Bonn, Cohen, 1881—1893, IV B.;
— Die Kiemensromane, ihre Entstehung und ihre Tendenzen,
aufs neue untersucht; Gotha, 1890, '

Nous nous empressons de compléter notre Notice nécro-
logique sur notre regretté Langen (p. 668—659), en publiant,
sur quelques-uns de ses principaux ouvrages, cet extrait d'une
Notice parue, sous la signature de M. le prof. L. K. Goetz, dans
I'Allgemeine Zeitung du 23 juillet dernier:

,Gleich Reusch war er ein Gegner der Aufhebung des
Zwangscolibats fur die altkatholischen Geistlichen, und als
dieses 1878 von der Synode wirklich aufgehoben wurde, zog
er sich in ziemlichem Umfang von dem altkatholisch-kirch-
lichen Leben — er hatte bis dahin mit seinen Kollegen ab-
wechselnd Gottesdienst und Predigt gehalten — zuriick.

Wie bei allen Fiuhrern des Altkatholizismus hatten auch
bei ihm die kirchlichen Ereignisse des Jahres 1870, mit dem
tiefen Einschnitt, den sie in dem Leben so vieler Katholiken
wie der deutschen katholischen Kirche bedeuten, die Folge,
dass er eine griindliche Revision seiner bisher gehegten theo-
logischen und kirchlichen Anschauungen vornehmen musste.
Diese Revision trug einerseits den Charakter der Ablehnung
der Lehren und Theorien des Ultramontanismus, andererseits
musste sie in irenischem Sinne zu einer grossern Annidherung
an die von Rom getrennten Kirchen fihren. ,Durch grobe
Abweichungen — schreibt Langen 1874 tber diese Revisions-
arbeit — von der altkirchlichen Lehre und Praxis, welche
einen die ganze Welt bewegenden Kampf heraufbeschworen,
hat die rémische Kurie alle unbefangenen und wohlmeinenden
Theologen zu einer sorgfaltigen Untersuchung der historischen
Grundlagen der kirchlichen Lehre veranlasst, Untersuchungen,
welche, so Gott will, dazu beitragen werden, lang geschiedene,
durch Politik, Parteihass und hierarchische Herrschsucht selbst
in Feindschaft gegeneinander versetzte Teile der christlichen
Kirche einander wieder néher zu bringen, vielleicht gar mit-
einander zu versohnen.® (,Die Kirchenviter und das Neue.
Testament“, Vorwort, S. VL)



— 824 —

So hat sich auch Langen in ganz hervorragender Weise
an der grossen Aufgabe des Altkatholizismus beteiligt, auf rein
historischem Weg die Nichtberechtigung des ultramontanen
Lehrsystems nachzuweisen. Aus einem Exegeten wurde er ein
Historiker. Sein erstes Werk in der Reihe dieser historischen
Arbeiten, denen hinfort seine schriftstellerische Thiitigkeit
gewidmet war, ist sein Buch: ,Das vatikanische Dogma von
dem Universal-Episkopat und der Unfehlbarkeit des Papstes
in seinem Verhaltnis zum Neuen Testament und der kirchlichen
Uberlieferung® -(vier Teile in einem Bande, zweite Ausgabe,
Bonn 1876). Er bietet da eine fortlaufende geschichtliche, von
der patristischen Periode bis zur neuesten Zeit reichende Dar-
stellung von der Auffassung, die die katholische Theologie von
den Lehren des Vaticanums und den zu ihrer Begrindung
angeftuhrten Bibelstellen gehabt hat. So ist dieses Buch gewisser-
massen ein geistiger Ubergang von dem Exegeten Langen zum
Historiker Langen. Durch Verbindung von Exegese und Hi-
storie sucht er urkundlich zu zeigen, dass die nach der For-
mulierung des Jesuiten Bellarmin vom Papste auf dem vati-
kanischen Konzil festgestellten Lehren von seiner eigenen
Gewalt und Unfehlbarkeit nicht bloss nach der allgemein
menschlichen und christlichen Denkweise, sondern auch nach
den Grundprinzipien der katholischen Theologie als Irrlehren
zu betrachten seien.

Insofern der Altkatholizismus, geschichtlich angeschaut,
seinen Aussern Ausgang von der Verwerfung der vatikanischen
Dogmen genommen hat, ist dieses Buch Langens fiir den Alt-
katholizismus dusserst wertvoll als die wissenschaftliche Grund-
lage und zugleich der wissenschaftliche Nachweis der Berech-
tigung der katholischen Opposition gegen das Vaticanum.
Langens Buch hat, und das charakterisiert wohl am besten
den Wert und die Unanfechtbarkeit seiner Resultate, eine
wissenschaftlich gehaltene Widerlegung nicht erfahren.

Die eingehenden patristischen Studien, die Langen damals
zur Abfassung dieses Werkes machte, erzeugten ein anderes,
dogmengeschichtliches, dem ersteren ziemlich parallel laufendes:
»Die Kirchenviter und das Neue Testament. Beitrige zur Ge-
schichte der FErkldrung der wichtigsten neutestamentlichen
Stellen“ (Bonn 1874). Er macht hier den Versuch, der zum
erstenmal in der katholischen Theologie geschah, ,an Mit-



— 825 —

teilungen aus der patristischen Litteratur zu zeigen, wie die
dogmatischen Lehren und Anschauungen der Kirchenviter
grossenteils aus der neutestamentlichen Doktrin sich natur-
gemiss entwickelt haben® (Vorwort, S. V); er bot also ein
moglichst anschauliches und relativ vollstindiges, in keinem
Punkte einseitiges Bild von den auf das Neue Testament
gegriindeten Anschauungen der Kirchenviéter.

Das Hauptwerk seiner historisch-kritischen Arbeit nach
dem Vaticanum ist seine vierbandige ,Geschichte der Romischen
Kirche, quellenmiissig dargestellt* (Bonn, Cohen, 1881—1893),
die von den Zeiten der Apostel bis auf Innocenz III. (f 1216)
reicht. Das Werk verfolgt den Zweck, ,wissenschaftlich, das
ist durchaus thatséichlich, die Entwicklung der pépstlichen Macht
bis zu ihrem unter Innocenz III. erreichten Gipfel vor Augen
zu fithren“. Es ist das Pendant zu seinem genannten Werk
tiber das vatikanische Kongzil; es soll in Erginzung zu den
dort gebotenen dogmengeschichtlichen Nachweisen von der
Unberechtigtheit der vatikanischen Dogmen als moglichst
aktenmaéssige Darstellung der Geschichte der réomischen Kirche
zu dieser dogmengeschichtlichen Entwicklung den thatséich-
lichen Hintergrund liefern. :

Der erste Band des Werkes (Bonn 1881) reicht bis zum
Pontifikate Leos I. Die Regierung Xystus' III. (432—440) bil-
dete da, nach Langen, einen passenden Abschluss, ,indem die
gegen Ende des 4. Jahrhunderts aufkeimende Herrschaft des
romischen Stuhles tiber die ganze christliche Kirche durch
seinen Nachfolger Leo I. systematisch begriindet und konse-
quent ausgebildet wurde, mit Leo I. also eine neue Epoche in
der Geschichte der romischen Kirche beginnt“. Der zweite
Band (Bonn 1885) behandelt die Pédpste von Leo I. bis Niko-
laus 1., also den Zeitraum von 440 bis 858. Der Abschluss des
zweiten Bandes bot sich hier dadurch, dass, ,wie Leo I. syste-
matisch das geistliche Papsttum begriindete, so Nikolaus I. der
erste Papst war im Stile des Mittelalters, der Begrinder der
Papstherrschaft tiber Fiirsten und Vélker“. Die Zwischenzeit
von Nikolaus I. bis Gregor VII., 558—1073, behandelt der
dritte Band (Bonn 1892), die Zeit von Gregor VII. bis Inno-
cenz III., 1073—1216, der vierte Band (Bonn 1893). Mit Inno-
cenz III. schliesst Langen seine Darstellung geméss dem Zweck,
den sie hat: die Entwicklungsgeschichte des Papsttums zu bieten.

Revue intern. de Théologie. Heft 36, 1901, 53



— 826 —

,Das System, welches in der sogenannten Konstantinschen
Schenkungsurkunde skizziert, in den pseudo-isidorischen Dekre-
talen weitlaufig entwickelt, dessen Verwirklichung von Gre-
gor VII. vergebens angestrebt wurde, ist von Innocenz III.,
soweit dies tberhaupt moéglich war, zur Ausfihrung gebracht
worden. Erst im 13. Jahrhundert hatte der romische Bischof
sich die Weltherrschaft erstritten. Die Innocenz folgenden
Papste aber konnten nur versuchen, ihre Macht auf der Hohe
zu erhalten, auf welche die Vorgédnger sie unter jahrhunderte-
langen Kéampfen hinaufgefithrt. Dass unter Innocenz III. der
Abschluss dieser Entwicklung fillt, zeigen die bald nachher
erfolgten Kodifizierungen der lLiehre und des Rechtes, welche
die Papste vertraten. Jene unternahm, wenn auch nur als
eine Privatarbeit, die aber in der Folge von massgebendem
Einfluss wurde, Thomas von Aquin in seiner ,Theologischen
Summa®“. Diese geschah in der formellsten Weise durch die
Papste selbst in der Rechtssammlung des Corpus iuris canonici.
Was in der Lehre wie im Recht bis zum 13. Jahrhundert
schwankend und unbestimmt geblieben war, wurde nun unter
pépstlicher Autoritiit festgestellt, wie denn auch Thomas zuerst
die Lehre vom Papsttum dogmatisch behandelte. Die eigent-
lich papstliche Ara in moglichster Vollkommenheit datiert seit
jener Zeit. Damit ist freilich nicht gegeben, dass auch die
Lehre vom Papsttum damals ihren Abschluss erreicht habe.
Vielmehr erscheint es psychologisch erkldrbar, dass mit dem
Verfall der Macht die theoretischen Anspriiche wuchsen. Das
Unfehlbarkeitsdogma wurde erst aufgestellt, als die weltliche
Gewalt des Papsttums — nach Gregor X. ,das Zeichen der
allgemeinen Herrschaft® — wohl fir immer zusammenbrach.

In diesen Thatsachen liegt es begriindet, dass, wihrend
Langen in dem Buche ,Das vatikanische Dogma von dem
Universal-Episkopat und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem
Verhiltnis zum Neuen Testament und der kirchlichen Uber-
lieferung“ die Lehrentwicklung bis zur Gegenwart verfolgen
musste, die geschichtliche Darstellung mit dem vorliegenden
Bande (bis Innocenz III., 1216, reichend) ihren Abschluss findet.

Langen hat es 1892 in der Vorrede zum dritten Bande
,von dem Erfolg dieses Werkes abhiangig gemacht®, .ob dem-
selben nach vielfach gedusserten Wiinschen eine gedriangte
Ubersicht der weiteren Geschichte der pipstlichen Macht bis



— 827 —

zur Gegenwart sich anschliessen wird“. Es ist zu vermuten,
dass das Manuskript dazu in seinem Nachlass vorhanden sei;
ob es zur Verdffentlichung dieser Arbeit kommt, erscheint frei-
lich zweifelhaft.

TUber den wissenschaftlichen Wert dieses Hauptwerkes
Langens geniigt es, den urteilsfahigsten Kritiker zu vernehmen,
Dollinger, der an Langen schon nach dem Erscheinen des
ersten Bandes schrieb (bei Friedrich: J. v. Dollinger, III, 671):
,HxXegl monumentum ere perennius, konnen Sie mit besserem
Rechte als manche Celebritat, der dieses Wort geliehen wurde,
sagen. Ich hegte eine hohe Erwartung von dem Buch, seitdem
ich erfahren hatte, dass Sie sich damit beschéaftigten. Aber
meine Erwartung ist tibertroffen worden. Sie haben eine lédngst
schon, aber besonders seit 1870 empfundene Liicke ausgefiillt.
Kein #dhnliches dlteres oder neueres Werk kann irgendwie sich
mit dem Ihrigen vergleichen. Und wahrscheinlich wird auch
nicht leicht jemand nach Ihnen denselben Gegenstand in diesem
Umfange zu bearbeiten unternehmen ... Die Miinchener Aka-
demie der Wissenschaften wihlte nach dem Erscheinen des
vollstindigen Werkes Langen zum korrespondierenden Mitglied ;
die Bestatigung der Wahl verzidgerte sich anfangs etwas, geschah
aber schliesslich doch.

Eine weitere Schrift Langens zur Entwicklungsgeschichte
des Papsttums ist seine Monographie tber: ,Die Klemens-
romane” (ihre Entstehung und ihre Tendenzen aufs neue unter-
sucht, Gotha 1890), welche nach Langen Ende des 2. und
Anfang des 3. Jahrhunderts entstanden und Umarbeitungen,
beziehungsweise Bekdmpfungen einer nicht mehr vorhandenen
Grundschrift sein sollen, weleh letztere die Ubertragung des
kirchlichen Primates auf Rom nach Jerusalems Untergang (135)
verfochten habe.“

L1 Tai: Le mystére posthume; Paris, Reinwald, in-13,
4 fr., 1901.

Traiter de la vie, de la mort, de la survie, de l'ame, en
un mot du grand «mystere posthume », sous forme de dialogue
amusant, dans lequel l'auteur cherche & faire de l'esprit, et
quel esprit, c'est une chinoiserie de mauvais.gott, que M. Li Tal



— 828 —

soit un vrai Chinois ou non. Il déclare qu'il est, avant tout,
un «philaleéthe », et certes nous n'en doutons aucunement.
C’est précisément parce que nous croyons a sa loyauté que
nous mentionnons son ouvrage dans cette Revue. A la premiere
page, nous avons trouvé cette dédicace: «Dédié aux incré-
dules par un sceptique», et nous nous sommes réjouis a la
pensée de prendre connaissance des arguments qu'un «scep-
tique » peut faire valoir dans une telle question. Malheureuse-
ment cette dédicace est trompeuse: car l'auteur n’est pas un
sceptique, mais un matérialiste, qui a pour but évident de
défendre la thése matérialiste. Est-ce pour essayer de ridicu-
lariser la thése spiritualiste qu'’il rattache la doctrine de 'ame
a4 Anaximeéne, qui faisait tout dériver de l'air ou du vent
(anemos, animus, anima)? 11 doit cependant savoir qu'elle
consiste en une tout autre chose et qu’elle repose sur une
tout autre base.

Cette premiére désillusion a été suivie d'une seconde,
lorsque nous avons vu l'auteur confondre comme synonymes
les mots condition, cause, siege, organe, etc. Toute sa doctrine
matérialiste est construite sur cette confusion. Les faits d’anes-
thésie, de catalepsie, d’hystérie, d’apoplexie, de syncope, etc.,
qu'il cite, sont admis par les spiritualistes aussi bien que par
les matérialistes. M. Li Tai en conclut que 'ame, ou conscience
psychique, simple «formule syntéthique pour exprimer l'en-
semble des phénomeénes psychiques» (p. 120), est anéantie
dans ces faits. Les spiritualistes en concluent, au contraire,
que la faculté sensible peut, en certains cas, étre entravée et
ne pas se manifester, tout en pouvant reparaitre des que
I'obstacle est levé. :

Nous n’avons trouvé dans ce volume aucun argument
nouveau en faveur du matérialisme. L'auteur est persuadé
gu'en tirant ses conséquences des faits qu'il a racontés et qu’il
a déclarés authentiques, il a fait acte de science, et que ce
sont les spiritualistes qui interprétent ces mémes faits «a leur
guise » (p. 189). Il se trompe : car ses conséquences sont illo-
giques, attendu qu’elles violent le principe de causalité ; tandis
que linterprétation spiritualiste n'est pas autre chose que
l'application du principe de causalité aux faits psychiques
d'intelligence, de volonté et de conscience. |

M. Li Tai déclare (toujours en positiviste qui ne veut



— 829 —

citer que des faits authentiques et qui n'interpréte rien a sa
guise): que la science enseigne «la supériorité de 1auto-
matisme, méme sur lintelligence» (p. 164); que «I’homme se
réduit, en fin de compte, & un tube digestif, organe qui est le
point de départ et reste le centre indéplacable de toute son
activité psychologique, puisque ce sont les exigences de son
ventre qui ont fait 'homme ce qu'il est» (p. 168); que «la
conscience n'est qu'un accident de la pensée» (p. 174); que
«ce qui est permanent, éternel, infini, c’est l'inconscience qui
nous guette tout aussi bien personnellement que spécifique-
ment» (p. 177); que «les savants, penseurs et intellectuels de
tous les pays... s’'adonnent de plus en plus au bouddhisme en
tant qu'affirmation de la réalité du nirvana» (p. 188)!...
Décidément Anaximeéne et Cakyamouni étaient de grands
savants, et la science de M. Li Tai, docteur en médecine de
Mi-chi-gan, est admirable ! E. M.

Jules MarTIN: St. Augustin; Paris, Alcan, in-8°, 403 p., 1901,
5 A

St. Augustin a été un des esprits les plus étendus et les
plus compréhensifs de l'humanité: il a touché a toutes les
questions de son temps, parce que toutes l'attiraient et que
rien d’humain ne lui était étranger. C'était le grand publiciste
de la fin du IV® sidcle et du commencement du Ve, ses nom-
breux écrits étaient comme le miroir et la somme des opinions
du monde latin a son époque. Je dis « du monde latin », parce
quil a connu trés insuffisamment le monde grec, et plus in-
suffissamment encore le monde sémite; et méme, dans sa con-
naissance du monde latin, que de lacunes en histoire et en philo-
logie, et que de superficialité en sciences naturelles! Cétait moins
sa propre faute, il est vrai, que celle de son milieu, mais le
fait doit étre affirmé, et la vérité exige qu'on ne le grandisse
pas démesurément, qu'on ne prenne- pas toutes ses opinions
personnelles pour des solutions indiscutables, qu’on reconnaisse
méme ses subtilités, ses jeux de mots, sa recherche de la
pointe et de l'esprit et ses autres défauts.

Quoi qu'il en soit, il fut & la fois un Saint, un philosophe
et un théologien. M. l'abbé Martin a ¢évidemment voulu ne



— 830 —

I'étudier que comme philosophe, bien que, dans son étude, il
ait touché en plus d'un endroit & des questions qui sont plu-
tot du domaine de la théologie. Il a divisé son étude en trois
parties: 1° la connaissance, 2° Dieu, 3° la nature. Cette divi-
sion semble étrange, parce que la connaissance n'est qu'une
partie de la psychologie, que la psychologie rentre dans l'an-
thropologie et celle-ci dans la nature; en sorte que c'est par
sa troisiéme partie qu’il aurait dii logiquement commencer.
Mais fermons les yeux sur cette architecture défectueuse de
'ensemble, et voyons si nous pouvons nous en consoler par
la perfection des parties.

Ici encore il faut constater d'assez nombreuses déceptions.
Mais, avant tout, je veux rendre hommage & la patience avec
laquelle T'auteur a fait ses recherches, & la somme incontestable
de travail qu’il a dépensée, aux efforts qu'il a faits pour guider
le lecteur a travers le dédale des ceuvres si variées et méme
si décousues de St. Augustin. Méme apreés les ouvrages de
Flottes, de Nourisson, de Dupont et de plusieurs écrivains
allemands, son ouvrage est utile, mais il ne les remplace pas,
et ‘'voici pourquoi. |

‘D’abord, les textes qu'il a cités ne sont pas les plus carac-
téristiques; ensuite, l'appréciation qu'il en a faite est trop
souvent superficielle et méme insuffisante; enfin, sa conclusion,
au lieu d’établir le bilan de ce que St. Augustin a emprunté
aux philosophes qu'il a connus, de ce qu'il a rejeté de leurs
systemes et réfuté, de ce qu'il a tiré lui-méme de son propre
fonds, des parties caduques de son ceuvre, des parties restées
fermes encore aujourd'hui, de linfluence que cette ceuvre a
exercée soit en bien, soit en mal, etc., sa conclusion, dis-je, est
flasque et banale, sans indications précises, sans trait et sans
attrait, et méme plutot de nature a ¢éloigner des ceuvres de
St. Augustin les lecteurs qui seraient tentés de les étudier.

Je m’explique. St. Augustin étant revenu maintes fois sur
les mémes questions, s'est beaucoup répété. Ses critiques ne
sauraient donc citer tous les textes qu'il a écrits sur telle et
telle question; ils doivent faire un choix, mais le meilleur
possible. M. Martin n’y a pas toujours réussi. Par exemple,
p. 25, il cite un texte dans lequel St. Augustin démontre que
linsensé ne peut ni connaitre la sagesse ni arriver a la con-
viction certaine d’avoir trouvé le sage, puis il ajoute: <« Voila



— 831 —

bien, sur ce sujet, la page la plus forte, et plus encore, la
seule page totalement vraie que d’Aristote & Kant et au dela,
un illustre philosophe ait écrite; elle contient 'histoire réelle
de lintelligence.» Or, j'en demande pardon a l'auteur, elle me
parait extrémement banale. Que le lecteur veuille bien s'en
assurer lui-méme. — P. 76. St. Augustin a dit dans son livre Du
Maitre: <«Quiconque peut voir (les choses intellectuelles) est,
a lintérieur, le disciple de la vérité, et au dehors, le juge de
celui qui parle ou plutét du discours lui-méme,» M. Martin
ajoute: «Les Confessions et la Cité de Dienw n’ont rien d'aussi
fort et d’aussi précis.» Or, & mon avis, c’est la méme banalité
que précédemment. — P. 167. St. Augustin enseigne qu'«un
mode de perception intellectuelle, bien supérieur a la réflexion
philosophique, nous donne parfois dés cette vie une certaine
intellection claire de l'essence divine». Certes le sujet valait
la peine d’étre prouvé. Or M. Martin se borne a dire qu'il y
a sur cette vision intellectuelle «trois passages essentiels», et
ce qu'il en cite ne contient absolument rien d’« essentiel », mais
seulement des assertions sans preuve.

En outre, lorsque M. Martin cite un texte de St. Augustin
difficile a comprendre, il est rare qu'il cherche & 1'éclaircir et
a lapprofondir, il est rare surtout qu'il se permette de le
critiquer. Je comprends ce respect; mais tout en respectant
profondément St. Augustin, ne doit-on pas, dans une ceuvre
de critique philosophique, aller autant que possible au fond
des choses pour le profit de la vérité? Amicus Plato, magis
amica veritas. M. Martin n’a pas craint d’émettre ses propres
critiques en ce qui concerne l'immortalité de I'ame, la liberté
et la grace, l'optimisme, la tolérance, etc. «Le raisonnement
(sur T'immortalité de 'ame) longuement développé est faible,
embarrassé, subtil, transformé parfois en jeu de mots» (p. 157).
A propos de la liberté: «St. Augustin n'a pas étudié unique-
ment pour elle-méme la question de la liberté ... Clest un
point qu'il aurait d mieux approfondir» (p. 177). A propos
de la coopération de la liberté et de la grace: «La question est
parfaitement formulée; St. Augustin y répond par des consi-
dérations peu claires, peu directes, desquelles enfin il ne se
montre guere satisfait» (p. 203). A la p. 249, M. Martin signale,
«sur le faux, une discussion trop subtile et trop embrouillée ».
C’est fort bien. Mais ce qui parait, sinon plus subtil, du moins



— 832 —

plus embrouillé, c’est ce que M. Martin écrit (p. 384-—-388) sur
la tolérance et l'intolérance, & propos de 'intolérance de St. Au-
gustin; non pas que je désapprouve toutes ses opinions, mais
il aurait di mettre plus de précision dans les distinctions que
cette question compliquée exige.

Les questions particulierement difficiles auxquelles St. Au-
gustin a touché, comme celles des trois personnes divines, de
la prescience et de la prédestination, de la grace et de la
liberté, n'ont pas été assez éclaircies par M. Martin; il n’a
pas produit tous les textes, peut-étre génants pour lui, qu’il
aurait d@ produire en critique impartial; méme au simple point
de vue bibliographique, qui semble cependant Iui étre trés
cher, il a bien cité, «pour une exposition sévérement augus-
tinienne de la doctrine» de la grice, les ouvrages de Norris,
Bossuet, Petau, Fénelon, Thomassin (p. 188), mais aucun des
ouvrages de Jansenius, d'Arnauld, de Nicole, de Pascal, de
Quesnel, etc. Dira-t-il que les «jansénistes» n’étaient pas dans
la doctrine augustinienne? C'est du moins ce qu'il aurait fallu
‘démontrer, pour éviter le reproche de partialité. A la page
220, il dit: «Baius et les jansénistes reprenaient sur ce point
la doctrine de St. Augustin et ils la poussaient 4 un exceés
que St. Augustin n'autorise pas. Car, selon Baius et les jan-
sénistes, ¢l faut nier la liberté et il faut admetive une vraie
réprobation. Les infideles sont donc, en vertu d'un décret divin,
de vérilables el d’absolus véprouvés,; ils font le mal toujours
el par mécessité formelle.» Voila, certes, de graves assertions.
Comment M. Martin, qui, encore une fois, pousse si loin le
scrupule des indications bibliographiques, a-t-il pu oublier, en
pareil cas, de fournir ume seule indication pour justifier ses
accusations? On voit le parti pris moliniste et jésuitique
jusque dans les théologiens qui semblent cependant admirateurs
de St. Augustin, tant leur crainte de déplaire & Rome est
grande, ou tant le point de vue romaniste a pénétré leur es-
prit. Il importe de noter ce parti pris jusque dans une simple
question de bibliographie historique. M. 1'abbé Houtin, dans
son histoire de la controverse de 'apostolicité des Eglises de
France au XIX® siécle, a montré plus de courage et d'impar-
tialité.

Bref, cet ouvrage, malgré des mérites incontestables, est
donc loin d’étre le dernier mot sur la philosophie de St. Au-
gustin. ' E. MicHAUD.

-~



— 833 —

Rocrori, Dr. H., Konsistorialrat in Hannover: Anna Alexan-
dria, Herrin zu Rappoltstein, eine evangelische Edelfrau
aus der Zeit der Reformation im Elsass. Auf Grund archi-
valischer Dokumente. (Herausgegeben vom Verein fiir Re-
formationsgeschichte.) Halle a. S., Niemeyer, 1900.

Konsistorialrat Dr. Rocholl hat uns bereits mit mehreren
bemerkenswerten Publikationen tber elsissische Reformations-
gesthichte beschenkt. Wiirdig reiht sich ihnen vorliegende
Schrift tiber Anna Alexandria, Herrin zu Rappoltstein, an. Die
Herren von Rappoltstein sollen ihren Ursprung herleiten von
einem Markgrafen von Spoleto, welcher zur Zeit des Streites
zwischen den Welfen und Ghibellinen aus Italien vertrieben
wurde. Das Geschlecht war nicht nur wegen seiner Bestre-
bungen fir Kunst und Wissenschaft, sondern auch wegen der
Dienste, die es der romischen Kirche leistete, bekannt. Im An-
fange der Reformation war Wilhelm II. das Haupt des alten
Stammes. In der festen Meinung, dass die aufkeimende Reform
auf kirchlichem Gebiete die Mutter der Revolution sei, trat er
mit Aufbietung aller Krifte den Reformbestrebungen im oberen
Elsass entgegen. Die offenen Bekenner der neuen Lehre wart
er ins Gefdngnis, tberlieferte sie dem Feuertode oder dem
Schwerte. Anders sein Sohn Ulrich. Im Herzen der Refor-
mation zugeneigt, wagte er es unter den Augen des strengen
Vaters nicht, sich offen zu erklédren. Eine Genugthuung war es
ihm jedoch, sich im Heiligtum des Herzens eins zu wissen mit
seiner Gemahlin Anna Alexandria, die aus dem firstlichen
Grafengeschlechte von Fiirstenberg stammte. Sie war eine
seltene Frau; die Chronisten jener Zeit sprechen von ihr wie
von einer Heiligen. Thr Sehnen war, das, was sie selbst inner-
lich erlebt, auch andern mitzuteilen und Gottes Wort und
Namen auszubreiten. Schon 1531 verwitwet, tbernahm sie
nehen der Erziehung der Kinder die noch schwerere Aufgabe,
die Sache der Reformation weiterzufihren. Aber erst nach
dem Tode ihres Schwiegervaters Wilhelms II. konnte sie freier
auftreten. Trotzdem war auch jetzt wegen der herrschenden
schmalkaldischen Wirren an eine Einfithrung der Reformation
nicht zu denken. Erst nach dem Augsburger Religionsfrieden
wagten es Anna Alexandria und ihr im Reformationseifer ihr
nachstrebender Sohn Egenolph, hie und da im Lande evan-



— 834 —

gelische Prediger einzusetzen. Unterstiitzt wurden beide hierin
von dem aus Reichsweier vertriebenen Superintendenten Mat-
thias Krb. Als Kaiser Ferdinand an den jungen Herrn von
Rappoltstein ernste Drohbriefe sandte, richtete Anna Alexan-
dria, fuirchtend, dass diese Drohungen ihren Sohn einschiichtern
konnten, eine mitterliche Vermabnung an ihn, die ,ein Muster
eines christlichen Regentenspiegels“ ist und wohl verdiente,
als ein Kleinod der deutschen Litteratur in unsern Lesebiichern
eine Stelle zu finden. Der Sohn blieb gleich seiner tapfern
Mutter standhatt, und 1560 wurde, da die Biirgerschaft wegen
der Lehensabhiingigkeit vom Hause Osterreich die Reformation
nicht annehmen durfte, eine ,evangelische Hofkirche und Hof-
gemeinde“ begriindet. Und so war ein Centralpunkt fuir die
reformatorische Thiitigkeit geschaffen, von dem viel Segen fur
die Unterthanen ausging. Anna Alexandria starb im Jahre 1581.
Solche Arbeiten, die aus dem Staub der Archive so lebensfrische,
kernige Gestalten erstehen lassen, sind sehr dankenswert; sie
dienen nicht dem Augenblick, sie sind ein xriue & dsf.
Pfr. SCHIRMER.

SoucHoN, Martin: Die Papstwahlen in der Zeit des grossen
Schismas. Entwickelung und Verfassungskidmpfe des Kar-
dinalats von 1378—1417. Zwei Binde in 8°. 1. Bd. 1378—1408.
VIII u. 300 S. II. Bd. 1408—1417. V u. 330 S. Braunschweig,
bei Benno Goeeritz, 1898—1899.

Das zweibandige Buch von Martin Souchon: Die Papst-
wahlen in der Zeit des grossen Schismas 1378—1417, behandelf
einen kleinen Abschnitt der (eschichte einer romisch-kirch-
lichen Institution, aber es erhebt sich doch in seinem Wert
fir die allgemeine Erkenntnis der inneren Entwickelung der
romischen Kirche und ihrer Verfassung weit {iber das Niveau
einer nur wenigen verstindlichen und zugéinglichen Special-
arbeit. Die Quintessenz der Ausfithrungen Souchons, die all-
gemeinen Resultate, zu denen seine Geschichtsdarstellung fiihrt,
ist von allgemeiner Bedeutung fir die klare Anschauung von
geschichtlichen Bewegungen, die in frihern Jahrhunderten in
der Verfassung der roémischen Kirche noch moglich waren und
stattfanden.



— 835 —

Das Buch Souchons, die Fortsetzung eines vor 10 Jahren
iber die Papstwahlen wvon Bonifaz VIII. bis Urban VI. (also
von Beginn des 14. Jahrhunderts bis zur Entstehung des Schis-
mas im Jahre 1378) erschienenen Werkes des gleichen Ver-
fassers, giebt im ganzen genommen die Geschichte des Kar-
dinalskollegiums wiahrend des Schismas, in den Jahren 1378 bis
1417. Richtiger gesagt: Die Geschichte der Kardinalskollegien,
denn im ersten Buch behandelt er das Kardinalskolleg und
seine (zeschichte der romischen Obedienz von 1378—1408, das
zweite Buch ist der Geschichte der avignonischen Obedienz
von 1378—1408 gewidmet, wihrend im dritten Buch die Obe-
dienz der vereinigten Kardinalskollegien von 1408—1417 ge-
schildert ist, die ihr Ende in der Wahl Marting V. zu Konstanz
1417 findet. ,

Die Geschichte des grossen Schismas findet also hier eine
Darstellung unter dem Gesichtspunkt vor allem, wie weit die
Kardinédle an ihm beteiligt und thitig sind. Die Darstellung
selbst ruht sichtlich auf den eingehendsten Quellenstudien, die
bei einer so verzwickten Materie und dem verschiedenen durch
den Parteistandpunkt bedingten Wert der Quellen einerseits
um so miithsamer sind, andererseits aber in vorliegendem Buch
den Eindruck machen, dass wir es mit einer auf sicherer Basis
aufgefiithrten objektiven Darstellung zu thun haben. Die For-
schung geht in breiter Ausfiihrlichkeit auf alle Detailfragen
ein, die sich ergeben, und sucht tiber alle Einzelheiten der Be-
teiligung der Kardindle an den Wirren des Schismas und den
Versuchen zu ihrer Losung Klarheit zu verschaffen. Wenn
auch nach dem Urteil des einen oder andern der Verfasser
in ganz speciellen Vermutungen und Kombinationen manchmal
ziemlich weit gehen mag, so verdanken wir dieser eindringen-
den Detailarbeit doch manche scharfumrissene Zeichnung der
Zustinde, Charakteristiken der treibenden Elemente dieser
Kampfperiode, Bewertungen der Thitigkeit einzelner Personen,
der Papste, der hervorragenderen Kardinéle, Schilderungen da-
maliger fithrender Geister, Begriindungen religioser Haupt-
stromungen, die in der Zeit des Schismas eine grosse Rolle
spielten, wie sie in dieser quellenmissigen Begriindung von
dem Verfasser zum erstenmal geboten werden. So ist das
Buch eine wertvolle, erschopfende Darstellung, die die Ge-
schichte des Schismas in manchen Punkten anders als bisher



— 836 —

und wohl endgultig festzustellen berufen sein wird. Denn wenn
auch Specialistenfleiss und -spiirsinn in dem oder jenem KEinzel-
punkt zu einem andern Resultat gelangen mag, zu den be-
kannten wissenschaftlichen Ergebnissen, die haarscharf bewei-
sen, dass 4 4+ b = 9 sind, nicht, wie der Vorarbeiter auf dem
gleichen Gebiet meinte, 412 + 4'/: — 9, an dem allgemeinen
Wert der Resultate Souchons wird das wenig dndern.

In diesem allgemeinen Wert aber liegt die Bedeutung, die
Souchons Buch fir das Verstiandnis der inner-rémisch kirch-
lichen Entwickelung im allgemeinen hat.

Die Epoche der Geschichte des Kardinalates, die Souchon
schildert, ist fiir die Geschichte der romischen XKirchenver-
fassung von grosser Tragweite, und Souchons Resultate sind
daher von Wert fiir die Beurteilung des Entwickelungsganges,
den die roémische Kirche genommen hat. Die Geschichtsfor-
schung hat sich in den letzten Jahren ziemlich eingehend mit
dem Kardinalat, seiner Geschichte und seinem inneren Wesen
beschéftigt. Die Entstehung des Kardinalskollegiums, seine
Thiétigkeit und Stellung im Rahmen der Kirchenverfassung,
das Verhaltnis von Kardinalat und Primat ist dargestellt
worden, auch sein inneres Wesen, seine Finanzverwaltung ist
untersucht worden. Und da ist zu dem im Vorjahre erschie-
nenen Werke P. M. Baumgartens iiber die Finanzverwaltung
des Kardinalskollegiums fiir die Zeit von 1295—1437 Souchons
Buch eine Art Pendant. Is bietet die Geschichte der Stellung,
die das Kardinalat den andern handelnden Faktoren der Christen-
heit in der Zeit des Schismas gegeniiber eingenommen hat.
Zwel der hier zu machenden Abschnitte: das Kardinalat und
die offentliche Meinung zur Zeit des grossen Schismas, und
das Kardinalat und sein Verhéltnis zum Konzil von Konstanz,
das das Schisma beendigte, haben relativ geringere, weil nur
zeitweilige und voriibergehende Bedeutung gegeniliber dem
Hauptthema des Buches: das Kardinalat und das Papsttum.

So ist also der eigentliche Gegenstand des Werkes die
Entwickelung des Kardinalats gegentiber dem Papsttum, das
Verhiltnis des Kardinalats zum pépstlichen Primat, die Kampfe,
die diese beiden Verfassungsinstitutionen der romischen Kirche
miteinander in den Jahren von 1378—1417 ausgefochten haben.
Unter den Streitpunkten, die sténdig wiederkehren, sind wieder
einige fir die Geschichte der Entwickelung der romischen



— 837 —

Kirchenverfassung von geringerer Bedeutung, es sind diejenigen,
die die Kinklinfte der Kardinile betreffen, sowie die Mitwirkung
bzw. Zustimmung der Kardindle bei Kreierung neuer Kardinéle.
Der Punkt, auf den alles Gewicht zu legen ist und in dessen
gritndlicher Darstellung ein Hauptwert des Souchonschen
Buches liegt, ist: welches ist die Stellung des Kardinalskolle-
giums als Verfassungskorpers neben dem Papst, welche Rolle
hat es neben dem Papst in der Regierung der Kirche?

Was Souchon dariitber bietet, ist die Schilderung des
Kampfes zwischen dem Absolutismus der Papste und dem Kon-
stitutionalismus der Kardindle. In diesem Gegensatz, in dem
Konflikt, in dem die konstitutionellen Interessen der Kardinéle
mit der absolutistischen Regierungsweise Urbans VI. (1378—1389)
von Anfang seines Pontifikates an gerieten, lag die ganze Kir-
chenspaltung begriindet, und wéhrend der ganzen Zeit des
Schismas wéahrte mit wechselndem Erfolg das Ringen der
Kardinile mit den Pépsten, einen verfassungsmissigen Anteil
an der Kirchenregierung zu bekommen. Der Kampf, den da
die Kardinéile um Erlangung der Stellung einer konstitutionell
berechtigten Korperschaft neben dem Papste fihrten, ihr stidn-
diges Ringen, sich die Rolle eines aufsichtsfiihrenden Staatsrates
neben dem Papste zu schaffen, ihr Streben, ein Recht darauf
zu haben, auf die Kirchenregierung einen massgebenden Kin-
fluss zu tben, all dieser hin und her wogende Kampf, wie ihn
Souchon im einzelnen vorfihrt, gehort der Geschichte an.

Ziehen wir aber aus dieser Quintessenz das Facit, so lautet
es, dass der ganze Kampf umsonst war. Die Entwickelung der
romischen Kirchenverfassung ist die geworden, dass der Abso-
lutismus Herr geblieben ist tiber den Konstitutionalismus. Das
ganze méichtige Ringen des Kardinalskollegiums hat fur die
Folgezeit, fur die Weiterentwicklung der Kirchenverfassung
und vollends fir ihre gegenwirtige Form neuesten Datums
vom 18. Juli 1870 keinen bleibenden Wert gehabt. Wenn man
mit diesem thatsidchlichen geschichtlichen Ausgang vor Augen
das Kéampfen und Streiten jener Jahrzehnte betrachtet, so
tberkommt einen eine gewisse Wehmut tiber den Weg, den
der abendlandische Katholizismus auch da eingeschlagen hat.
Was damals als péapstlicher Anspruch gegeniiber dem Kardi-
nalskollegium dieses in helle Aufregung versetzte und einen
Kampf entflammte, in dem die gelehrtesten Geister der Zeit




— 838 —

als fiir heiliges Recht der Kardindle fochten, das ist heute der
selbstverstindliche Zustand, der bei der Ausbildung der romi-
schen Kirchenverfassung gar nicht anders zu denken ist. An
Stelle des konstitutionellen Lebens, fiir das damals die Kardi-
nile fochten, ist heutzutage der alles ertétende Absolutismus
getreten.

Wie damals, so spielt auch heute bei der Bewertung der
Stellung der Kardindle neben dem Papsttum die finanzielle
Frage, so wichtig sie manchmal bei der Kreierung eines Kar-
dinals zu sein pflegte und so grosse Opfer sie manchmal von
einem Staat verlangt, doch keine wesentliche Rolle. Fir die
Beantwortung der Frage, ob Konstitutionalismus, ob ADbsolutis-
mus, sind auch die mancherlei Privilegien der Kardinile von
keiner Bedeutung. In allen solchen Kleinlichkeiten, als roter
Hut, rotes Biret, Ring mit Saphir, weisse damastseidene Mitra,
rote Pferdedecke, Baldachin und — last not least neben man-
chem anderen — den seidenen Ombrellino, kommt, wie auch in
den anderen oft Kleinlich nichtigen Stiicken der rémisch-kirch-
lichen Kleiderordnung, fiir den, der die Sache etwas griindlicher
anschaut und auf die ihr zur Basis dienenden Dinge blickt,
das specifische Wesen der rémischen Kirche und ein Stiick der
ihr innewohnenden Macht iiber kleine Geister so recht zur
Geltung. Auch der Anspruch der Kardinéle, bei der Kreierung
eines Kandidaten mitzuwirken, ist von verhéltnisméssig geringer
Bedeutung gegeniiber dem Hauptstreben nach Mitregierung der
Kirche. Thre Wiinsche werden auch heute noch die einzelnen
Parteirichtungen im heiligen Kollegium bei Kreierung neuer
Porporati vorher schon .im stillen nach Kréaften zu verwirk-
lichen suchen, die Frage des Papstes an die Kardinédle aber,
ehe er mit der Autoritit des allmachtigen Gottes, der der hei-
ligen Apostel Petrus und Paulus und mit seiner die neuen
Kardinile kreiert und publiziert, die Frage: quid vobis videtur ?
hat lediglich formelhaften Wert, sie ist eines der mancherlel
Stiicke in der Kurialsprache, die im Laufe der Zeiten in
Ubung geblieben sind, obwohl ihr eigentlicher Sinn ganz ver-
loren gegangen ist.

Der Hauptpunkt, wenn wir den Vergleich ziehen zwischen
dem damals vom Kardinalat Erstrebten und dem, was wir
heute als Resultat der geschichtlichen Entwickelung vor uns
haben, ist auch wieder: welchen Anteil haben die Kardinile



- — 839 —

an der Regierung der Kirche, und {iben sie ihn neben dem
Papst als Recht aus?

Die einfache Antwort ist da: von einem eigentlichen Rech#
des Kardinals neben dem Papst, im wirklichen Sinn des Wortes
und Begriffes ,Recht®, kann heutzutage keine Rede mehr sein.
Die Rechte der Kardinéle sind wie die der anderen Zwischen-
stufen der romisch-kirchlichen Verfassung untergegangen im
grossen Meer der unumschriankten Gewalt des Papstes. Ultra-
montanerseits drickt man das etwas schonender aus mit den
Worten: die Verfassung des Kardinalskollegiums beruhe auf
Gewohnheitsrecht, habe aber wegen der unumschrinkten Ge-
walt des Papstes nur geringe Bedeutung. Was die Kardinéle
in der von Souchon behandelten Epoche ihrer Geschichte mit
so viel Eifer erstrebten, das freie Beratungsrecht als Grundlage
und Voraussetzung ihrer Mitregierung der Kirche, das ist ihnen
durch den fortschreitenden Absolutismus entrissen worden;
sie diirfen sich ohne Erlaubnis des Papstes weder zu Beratungen
noch zu gottesdienstlichen Feierlichkeiten versammeln.

Und wenn auch in unseren Tagen Leo XIII. noch so sehr,
im Gegensatz zu seinem Vorganger Pius IX., gleich in seiner
Konsistorialallokution vom 28. Marz 1878 seinen KEntschluss
verkindigte, -auf den Rat und die Weisheit der Kardinédle ver-
trauen zu wollen, und sie eindringlich um ihre Mitwirkung bei
der Leitung des ihm unterstellten Volkes bat, da er sie, die
ehemaligen Genossen der Ehre, jetzt als seine Helfer bei seinen
Arbeiten und Plinen ansehen und in der Erledigung der Kkirch-
lichen Angelegenheiten als Genossen behandeln wolle, so darf
man das in seiner Tragweite nicht hoher als so viele andere
kuriale Phrasen, in deren Anwendung Lieo XIII. Meister ist,
bewerten, ndmlich eben als Phrasen. Denn rechtlich ist nach
romischer Lehre der Papst niemals an den Rat, geschweige
denn an den Konsens des heiligen Kollegiums gebunden.

Also darin liegt der Wert des Buches von Souchon, den
es iiber die Bedeutung einer kirchengeschichtlichen Special-
arbeit hinaus hat: es zeigt uns an einem wichtigen Punkt
romisch-kirchlichen Lebens, wie die kirchlichen Ideale fritherer
Zeiten, um die man heiss stritt, im Laufe der Geschichte be-
graben werden mussten. Hin Vergleich von damals und heute
lehrt, wie der altkirchliche Konstitutionalismus erschlagen
worden ist vom Absolutismus. Und aus den Resultaten des.



840 —

Buches gewinnen wir mit die Antwort auf die Frage, die wir
bei der Priifung moderner rémisch-kirchlicher Institutionen so oft
erheben konnen: ist die romische Kirche der Gegenwart, mit
ihrer am 18. Juli 1870 festgelegten Verfassung, wirklich noch
der konsequente Ausbau des Planes, den die alte Kirche vor
Augen hatte und in dessen Rahmen sie sich organisch ent-
wickelte ?
Bonn. Leopold Karl Garz.

STRUMPFEL, Emil: Was heute jedermann von der Mission wissen
muss. Herrn Dr. theol. G, Warneck, Professor der Theologie
in Halle a. S., gewidmet. Berlin, Warneck, 1901.

DoriNGg, Paul: Morgendimmerung in Deutseh-Ostafrika. Ein
Rundgang durch die ostafrikanische Mission. Herrn Pastor
Dr. v. Bodelschwingh gewidmet. Berlin, Warneck, 1901.

Missionen sind so alt, als das Christentum selbst. Die
Apostel sind von Jesus Christus in die ganze Welt, zu allen
Volkern ausgesandt worden. Diese Sendung hat bis heute ihre
Geltung, denn mehr denn 800 Millionen stehen noch ausserhalb
des Reiches Gottes. Die katholische Kirche hat frihzeitig der
Mission ihr besonderes Augenmerk zugewandt. Luther hat die
Ausbreitung des Reiches Gottes tber die Grenzen der Kirche
hinaus nicht ins Auge gefasst; wohl aber hat Irasmus in
seinem Kcclesiastes oder Concionator evangelicus seine Stimme
fir die Mission erhoben. Ein erster Versuch, der 1555 von
Genf ausging, und zwar nach Brasilien, missgliickte. Der
erste wirkliche evangelische Missionar begann 1646 seine
Thatigkeit unter den Indianern Nordamerikas; es war der
Puritanerpastor John Eliot. Heute ist die evangelische Mission
in allen Erdteilen in rastloser Arbeit fiir das Reich Gottes
thétig. Einen schitzenswerten Einblick in diese Arbeit gewéhren
uns die Schriften von Striimpfel und Doring. Die erstere Schrift
stellt sich folgende Fragen: 1. Warum treiben wir Mission?
2. Wie wurde die heutige Missionszeit vorbereitet? 3. Was
leistet die evangelische Christenheit fiir die Mission? 4. Wo
arbeitet die evangelische Mission ? 5. In welcher Weise arbeitet
die Mission? 6. Was hat die evangelische Mission bis jetzt er-
reicht? 7. Mit welchen Hemmnissen kimpft die evangelische



— 841 —

Mission? 8. Was hat in der Heimat zu geschehen? Striimpfel
beantwortet diese Fragen in klarer, erschopfender Weise. Wir
ersehen daraus die Riesenarbeit der evangelischen Mission in
aller Welt: 6618 Missionare, davon fast 900 aus Deutschland,
und 3200 Missionarinnen, die’ hauptsidchlich dem weiblichen
Geschlechte der Heiden sich widmen, sind an der Arbeit. Aus
der jungen Heidenchristenheit selbst sind 4000 ordinierte Pastoren
und 65,000 nicht ordinierte Gehiilfen, Evangelisten und Lehrer
hervorgegangen. Die Zahl der evangelischen Heidenchristen
betragt 11,323,000, — Wahrend uns Strimpfel eine Weltiber-
schau tiiber die evangelische Mission giebt, fithrt uns Ddring
nach Deutsch-Ostafrika. Wir besuchen mit ihm Tanga, Dar-es-
Salam, Kissarawe, Maneromango, Usambara, Wuga, das Land
der Wambugu, Hohenfriedeberg, Neu-Bethel. Er erzihlt uns in
fesselnder Weise von dem Leben in Ostafrika, fithrt uns in
Schule und Kirche, macht uns bekannt mit dem Charakter der
Eingeborenen, berichtet von Freud’ und Leid, Kampf und Sieg.
Beide Schriften sind mit orientierenden, schén ausgefiihrten
Bildern reich geschmiickt. Wir empfehlen beide angelegent-

lich jedem, der fiir die Mission ein Interesse hat, — und das
muss doch jeder Christ haben, der es nicht bloss dem Namen

nach ist! " Pfr. SCHIRMER.

Petites Notices.

* James CHRYSTAL, M. A.: Authoritative Christianity. The
Third FEcumenical Council, Ephesus, A. D, 431. Part 1, Acts II
and III; New Jersey, U.S. A., 1901. (Texte anglais) — Les
notes sont nombreuses. On remarquera les deux suivantes sur
I'eucharistie: — P. 19, note 72: « Nestorius injured many by
leading them in his lifetime into a denial of the Incarnation and
into making Christ a mere man, and into worshipping that mere
man in heaven and in the Eucharist, and into eating him in
the Eucharist, and during it he gave occasion for the cstablish-
ment of the heretical sect of the Nestorians, and the creature-
worship (evdowmolargsic) and cannibalism (evFgwmogeyie) which
he taught have, in a modified form, spread into the Greek and
Roman Communions. For while they reject some of the Nestorian
errors regarding Christ, as, for instance, the denial of the In-
carnation, they nevertheless hold with him to the cannibalism

Revue intern. de Théologie. Heft 36, 1901, 54



— 842 —

of eating the substance of Christ’s humanity in the Eucharist
and, besides, Rome holds to his error of worshipping Christ’s
mere humanity, as for instance in her worship of the Sacred
Heart, and both Rome and the Greeks even worship other
creatures less than Christ's humanity, that is, saints, &c., and
in image worship are far worse than the Nestorians, though
on the details of such errors they quarrel endlessly. It should
be added that both Nestorius’ and Kenrick’s worship of Christ’s
humanity was relative to God the Word. The facts on that are
told in vol. L. of Ephesus in this Set, pages 332-343, note 679.»
— P. 98, note 3: «From the foregoing parts of this Act III.,
it is clear that all the First Act was read to the Legates of
Rome, including not only its decision on the Incarnation, but
also on Man Worship (evSowmolargsier), that is the worship of
a human being, and on Cannibalism (dv$ewmogayic) 1n the Eu-
charist, Economic Approbation, and everything else in Act L
And what follows shows that the Roman Legates formally and
most clearly accepted the decisions of the Council in that Act
on those topics and on every other, so that Rome did most
plainly commit herself then to a condemnation of the worship
by bowing, invocation, or in any other way of Christ’'s mere
humanity, the highest of all mere creatures, as all admit, and
much more to the condemnation by necessary implication of
the service by bowing, invocation, or in any other way of any
lesser creatuve, be it the Virgin Mary, any other departed saint,
or any angel or archangel, and much more to the condemna-
tion of the worship, by bowing, kissing, incensing, or in any
other way of mere inanimate things, such as crosses painted
or graven, pictures, graven images, relics, altars, communion
tables and all other meve inanimate things, and also to the
condemnation of Canwunibalism in the Eucharist, and hence also,
by necessary implication, to the condemnation of Transubstan-
tiation and Consubstantiation both which assert said Cannibalism,
and include it as a part of their real substance presence dogma.»

* Aug. DiecrkMaNN: Drie christliche Lehve von der Gnade,
Berlin, Schwetschke, 1901, 8 M. — Cet important ouvrage, trés
étudié et trés savant, dédié aux professeurs d’'Iéna, MM. Hilgen-
feld, Nippold, Seyerlen et Siegfried, n’est pas simplement, comme
son titre pourrait le faire croire, une étude sur la grice; il en-



— 843 —

visage la grice non seulement en elle-méme, mais encore dans
sa source, dans ses canaux et ses moyens d’action et surtout
dans ses effets; prédestination, incarnation, rédemption, justifi-
cation, rien n'est oubli¢. C’est une véritable apologie du chris-
tianisme méme. L’auteur a surtout puisé dans la Bible, et un
de ses buts a été de réfuter les idées de Ritschl sur la justifi-
cation. On le lira avec fruit, car il touche aux mystéres méme
du christianisme.

* V. ErMont: L’ Eglise romaine en face de I’ Eglise grecque
schismatique (Extrait de la Revue anglo-romaine); Paris, Pous-
sielgue, 1896, 63 p. — Cette étude a pour but de réfuter la
Lettre encycligue que le patriarche Anthime de Constantinople
a publiée, en aofit 1895, en réponse a celle de Léon XIII du
20 juin 1894. LLéon XIII invitait les prétendus « schismatiques »
a se soumettre a sa prétendue suprématie, et le patriarche
Anthime lui a montré que sa suprématie n’est qu'une usurpa-
tion, et que plusieurs de ses doctrines sont erronées. Le Pere
Ermoni a voulu prendre la défense des prétentions romaines;
son ton est sérieux et contenu, mais il rabache contre 1'Orient
les accusations de schisme, sans avoir examiné si elles ne sont
pas méritées par I'Eglise romaine; il répete les argumentations,
mille fois réfutées, des théologiens papistes; theése absolument
banale, contraire a l'histoire et & la théologie la plus élémen-
taire.

* Itudes de théologie et d’histoive, publiées par la Faculté
de théologie protestante de Paris, en hommage a la Faculté
de théologie de Montauban a l'occasion du tricentenaire de sa
fondation; Paris, Fischbacher, in-8°, 360 p., 1901. — Ces onse
études sont intitulées: 1° La doctrine de Uexpiation et son
évolution historique (Aug. Sabatier); — 2° Jean Cameron, 1579
a 1625 (Bonet-Maury); — 3° L’enseignement de St. Paul et de
St. Jacques sur la justification par la foi (Ménégoz); — 4° Michel
Nicolas (E. Stapfer); — 5° André Gérard d’'Ypres et la théologie
pratique (Ed. Vaucher); — 6° Une Bible copié¢e & Porrentruy
(S. Berger); — 7° Un incident philosophique de 'affaire Urbain
Grandier (R. Allier); — 8° L.es sources du 1° livre de Samuel
sur Pinstitution de la royauté israélite (A. Lods); — 9° La notion
du droit naturel chez Luther (E. Ehrhardt); — 10° De la valeur
du mithriacisme comme facteur religieux du monde antique



— B —

(J. Réville); — 11° Les origines de la réforme & Besangon,
1520-1534 (J. Viénot).

i
B

Grande Encyclopédie (Paris, 61, rue de Rennes). Voir
surtout, dans les dernieres livraisons (746-750), les articles sui-
vants: Tatien, Tauler, Télesphore, Temple, Ordre du temple,
Card. de Tencin, Tertullien, Testu, Tetzel, Texte du sacre,
Ste. Thais, théodicée, théologie, Théodoret, théopneustie, etc.

* Dr. G. Hewznric1: Diirfen wiv noch Christen bleiben?
Kritische Betrachtungen zur Theologie der Gegenwart; Leipzig,
Diirr, 32 S., 60 Pf,, 1901. — L’auteur répond affirmativement.
On voit clairement sa pensée dans les «Leitsidtze» qu’il a mis
en téte de son étude, et dont nous détachons les suivants:
«4, Die als neue und epochemachende Wendung in der theolo-
gischen Forschung verkiindigte <«religionsgeschichtliche Me-
thode » bedeutet, insofern sie neu ist, eine Anpassung der Grund-
sitze des Evolutionismus auf das religiose Leben. Indem sie
den absoluten Gehall der religiosen Erfahrung in Zweifel stellt,
verkennt sie das Wesen der Religion; indem sie die Theologie
als ein der Eigenart wahrer Religion fremdes Gebilde beurteilt,
verkennt sie das Wesen des Christentums; indem sie die Ab-
leitbarkeit aller geschichtlichen Erscheinungen aus gegebenen
Grossen behauptet, verkennt sie das Wesen der Personlichkeit
und die Schranken des geschichtlichen Erkennens. — 5. Die
Grenze, welche die christliche Theologie als eine geschlossene
wissenschaftliche Einheit mit eigenem Schwerpunkte aus- und
absondert, ist nicht willkilirlich gezogen, sondern durch die
Thatsache der christlichen Kirche und den Bestand der durch
das christliche Leben erzeugten Wissenschaft gefordert. — 6.
Die Behauptungen der religionsgeschichtlichen Methode sind
nicht geeignet, eine Beseitigung der christlichen Theologie durch
eine allgemeine Religionswissenschaft zu begriinden. Mit dem
Bestande einer selbstdndigen christlichen Theologie ist aber das
wissenschaftliche Recht, sich als Christ zu bekennen, erhirtet.»

* Bischof HerzoG: Hirtenbriefe aus den Jahrew 1887-1901;
Aarau, Wirz, 1901, 8°, 2565 S., 4 Fr. — « Wer die Sammlung
der Hirtenbriefe aus den ersten zehn Jahren meiner bischof-
lichen Amtsverwaltung mit diesen spitern Erlassen vergleicht,
sagt der Verfasser, wird wohl eine gewisse Verschiedenheit
des Tones wahrnehmen. Wihrend wir in der ersten Periode



e BAG- —

unter grossen Schwierigkeiten das Haus zu bauen und gegen
mannigfache Gefahren zu schiitzen hatten, diirfen wir seit
anderthalb Jahrzehnten unsere Aufmerksamkeit mehr und mehr
auf die geistige Erbauung richten. Das gilt von den einzelnen
Gemeinden wie von unserer ganzen Kirche. Wenn meine
Schreiben Horern und Lesern einigermassen zur Erbauung ge-
dient haben, so mag es nicht zwecklos sein, sie auch der neuen
Generation zugidnglich zu machen.» — Die obligatorische
vomische Ohrenbeicht, eine menschiiche Evfindung. Antwort auf
die von Herrn Bischof Dr. Egger in St. Gallen vorgetragene
Abhandlung: «Die Beicht keine menschliche Erfindung »;
Aarau, Wirz, 1901, in-18, 73 S. -— Diese durchaus wissenschaft-
liche Schrift empfiehlt sich von selbst.

* Paul SABATIER: Regula aniiqua fratvum el sorovum de
peenitentia sew leviii ordinis sanmcti Francisci; Paris, Fisch-
bacher, in-8°, 30 p., 1901. — L’auteur continue ses intéressantes
publications sur le monde franciscain du moyen age. Apres les
trois volumes déja parus, voici des Opuscules de critique his-
torique. Le 1°7 fascicule, que nous annongons, traite de I'ancienne
régle du tiers-ordre de St. Francgois, et en donne le texte latin.
Nous annoncerons les suivants & mesure qu'ils paraitront. —
Conclusion de ce 1°° fascicule: Rome a faussé l'esprit de 1'ins-
titution de St. Francois.

* Hieronymus SAVONAROLA: Predigien. Ausgewihlt und
tibersetzt von Hiltgart Schottmiiller; Berlin, Behr, 3 M., 1901.
— 1. Briefe: an seinen Vater, 25. April 1475; an seine Mutter,
5. Dezember 1485 und 20. Januar 1490. — 2. Predigten.: von
der Liebe, von der Busse, von der Unterhaltung mit Gott und
der Jungfrau; von der Wandlung der Regierungsform und den
Gaben, die Gott dem Volk verheissen hat, wenn es ausharret
im Glauben; vom rechten Gehorsam gegen das Gesetz; wider
die Laster des Klerus; Prophezeiung der kommenden Drang-
sale; von der Ubereinstimmung seiner Lehre mit der romisch-
katholischen Kirche; wvon dem Vertrauen auf Gottes Hiilfe;
von der Barmherzigkeit Gottes; von der Hoffnung und dem
Gottvertrauen; wider die Uberhebung des Papstes; Rechtferti-
gung vor dem Volk und Abschied. — 3. De Ruina Mundi.
Gedichtfragment, — 4. Belrvachiung iiber den Psalm: Miserere
mei Dens, — N. B. Lorsque Savonarole dit qu'il est d’accord



— 846 —

avec 1'Eglise romaine, il entend parler de I'Eglise universelle,
et nullement de la personne du pape; il ne commettait nulle-
ment la confusion que les papistes commettent aujourd’hui; il
se croyait méme obligé de désobéir au pape pour rester fidele
a I'Eglise. Voir sa 7° prédication (p. 81-89), ainsi que les 11°
et 12°,

* Wilhelm ScHIRMER : Grundriss dev katholischen Glaubens-
und Sittenlehrve. Ein Leitfaden fiir den altkatholischen Religions-
unterricht an héheren Schulen und zur Selbstbelehrung; zweite
durchgesehene Auflage; Advena, in Miinster i. W., 76 S. —
Kleine Bibelkunde fiiv den Schulgebrauch, 1I. Auflage; Sauer-
linder, in Aarau, 1901. — Ces excellentes publications, trés
simples et trés pratiques, destinées aux enfants des écoles, se
recommandent d’elles-mémes par leur sérieux, leur clarté et
leur bon marché.

Preisausschreiben des Evangelischen Bundes, 1901

Um eine weitere Anregung zu wissenschafilicher Beschif-
tigung mit der Geschichte der romisch-katholischen Kirche der
Neuzeit und speciell ihren Beziehungen zum Protestantismus
zu geben, hat der Centralvorstand des Evangelischen Bundes
beschlossen, folgende Preisanfgaben auszuschreiben:

1. Die vomiisch-katholische Presse Deuischlands tm 19. Jahy-
hundert.

Gewiinscht wird eine Darstellung der Begriindung, der
Entwicklung und des gegenwirtigen Standes der rémisch-
katholischen Tagespresse und der rémisch-katholischen perio-
dischen Litteratur in Deutschland. Es wird darauf hingewiesen,
dass zur Losung dieser Aufgabe eine sorgfiltige Beriicksichti-
gung der kirchlichen und politischen Gesamtentwicklung Deutsch-
lands erforderlich ist.

2. Die Selig- und Heiligsprechungen dev vomischen Papste
tm 19. Jahrhundert.

Gewlinscht wird ein historisch-kritischer Bericht iiber die
Vorgeschichte, den Verlauf und die Begriindung der einzelnen
Selig- und Heiligsprechungen. '

3. Ubertritte aus dev vomisch-katholischen sur evangelischen
Kirche in Deutschland wdihvend des 19. Jahrhunderts.



— 847 —

Erwartet wird nicht eine Statistik der Ubertritte vom rémi-
schen Katholizismus zum Protestantismus, sondern eine Zu-
sammenstellung und Bearbeitung der Konversionen derjenigen
Personlichkeiten, die durch ihre Lebensstellung, ihre Geschicke,
ihre Leistungen oder irgendwelche andere Umstiande allgemeines
Interesse erregen. Die Sammlung ist gedacht als ein Gegen-
stiick zu Rosenthal, Konvertitenbilder aus dem 19. Jahrhundert.

Der Preis fiir die erste Aufgabe betriagt zwilfhundert
Mark; Ablieferungstermin 31. Dezember 1903.

Der Preis fiir die zweite und die dritte Aufgabe betrigt
je fiinfhundert Mark; Ablieferungstermin fiir beide Arbeiten
31. Dezember 1902,

Der Centralvorstand beh#lt sich fiir den Fall, dass die ein-
gereichten Arbeiten nicht allen Anforderungen geniigen, vor,
die Hilfte der ausgesetzten Preise zu verleihen. Die mit dem
Preise gekronten Schriften werden Eigentum des Evangelischen
Bundes und von diesem verdffentlicht.

Ausser diesen wissenschaftlichen Preisaufgaben schreibt der
Centralvorstand einen Preis von 150 Mark fiir eine « Dey Evan-
gelische Bund» betitelte Broschiire aus. Die Schrift soll {iber
die Entstehung, die Geschichte und die Leistungen des Bundes
zuverlidssig orientieren und durch ihre Gesamthaltung sich dazu
eignen, als Agitationsschrift verwandt zu werden; der Umfang
soll 2/; Druckbogen — im Format der Flugschriften des Evan-
gelischen Bundes -— nicht {ibersteigen. Ablieferungstermin
1. April 1902,

Bewerbungsschriften, in deutscher Sprache abgefasst, deut-
lich geschrieben und mit einem Motto versehen, sind bei dem
Centralvorstand des Evangelischen Bundes in Halle a. S. ein-
zureichen. Beizufiigen ist ein durch das Motto der Abhandlung
gekennzeichneter versiegelter Brief, der Namen, Stand und
Wohnort des Verfassers, sowie die Erklarung enthilt, dass der
Verfasser Mitglied der evangelischen Kirche sei.

Die Ergebnisse der Bewerbungen werden in einer Sitzung
des Gesamtvorstandes verkiindigt.

Der Centralvovstand des Evangelischen Bundes.



o848 —

Librairie.

The American Journal of Theology, vol. b, n® 3, July 1901;
Chicago, the University Press.

Analecta Bollandiana, T. XX, fasc. I1; Bruxellis, Jun. 1901.

A. BourLuakorF: Ancien-catholicisme et liturgie catholique-
chrétienne; Kieff, Gorbounoff, in-8°, 260 p., 2 r. 20 k. (Texte
russe.)

The Rt. Rev. Charles Grarton, S. T. D., Bishop of Fond du
Lac (U. S. A)): The Eucharistic Sacrifice, br., 19 p.; Fond
du Lac, P. B. Haber Printing Company, 1901; — The Holy
Eucharist in the New Testament ; Milwaukee, Wis., the Young
Churchman C°, 15 cents each.

A. Houtiy: Dom Couturier, abbé de Solesmes; Angers, Germain,
in-18, 1899; — Henri Bernier, chanoine d’Angers; in-8°, 1899.

I. E. MesoLoras: Symbolique de I'Eglise orthodoxe d’Orient,
T. II (1 partie); Atheénes, Apostolopoulos, in-8°, 288 p.
(Texte grec.)

Bischof RemvkeNs: Religiose Reden, herausgegeben von Pfarrer
Schirmer; Gotha, Fr. A. Perthes, in-8°, 150 S., 1902. (Siehe
nichste Lieferung der Revue.)

Dr. K. WEiss: Eine christkatholische Antwort auf einen rémisch-
katholischen Angriff; mit Ausziigen aus den von den kirch-

~ lichen Obern approbierten Lehrbiichern der Moraltheologic
des Heiligen und Kirchenlehrers A. Maria de Liguori, der
Jesuiten Gury, Lehmkuhl und des Redemptoristen J. Aertnys.
St. Gallen und Leipzig, Wiser & Frey, 1901; br., 8°, 144 5,
75 Cts.



	Bibliographie théologique

