
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 36

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


793 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

J. E. Alaux : Dieu et le monde, Essai de philosophie
première ; Paris, F. Alcan, in-18, 1900. 2 fr. 50.

M. Alaux a toujours pris plaisir à affronter les problèmes
redoutables. Ses nombreux ouvrages en sont la preuve.
Métaphysicien par goût, il est malheureusement plus ontologiste
que logicien, et il s'imagine trop facilement «qu'à la connexité
des idées correspond la connexité des choses » (p. 5). Oh
sans doute, il paraît réaliste de temps en temps, par exemple,
quand il déclare que « tout raisonnement qui contredit un fait
est faux » (p. 9). Mais, en réalité, trop souvent il passe à côté
des faits et se paie de mots. Certes, il est rempli d'intentions
excellentes, et il a même des pages qui sont à la hauteur de

ses intentions. Mais elles me paraissent rares dans ce volume,
qui est loin de valoir les précédents. Au lieu de se concentrer
sur quelques points « premiers » ou fondamentaux, comme la
nature de la matière et de l'esprit, qu'il ne fait qu'effleurer
(p. 156-157), il se disperse dans une quantité de questions, où
les mots abstraits me semblent jouer un trop grand rôle et
tenir trop souvent lieu de preuves.

Je le regrette vivement ; car la question, toujours ancienne
et toujours nouvelle, de Dieu et du monde, mérite toujours des

efforts nouveaux et attend toujours des lumières nouvelles. Il
me paraît que M. Alaux l'a plus obscurcie qu'éclaircie. Qu'on
en juge par les propositions suivantes, que je détache au
hasard.

« Dans le moi triple et un, le fini et l'infini se découvrent
(p. 41)... Le moi est une force libre (p. 52)... Comme
connaissant, le moi est liberté ; comme connu, il est passif, il est
nécessité (p. 63) L'intelligence est sans cesse engendrée
par la liberté qui est le moi (p. 67) L'amour est passif

Revue intern, de Théologie. Heft 36, 1901. öl



— 794 —

comme l'intelligence (p. 68). Toute activité est une personne
(p. 71). Il faut le non-être à l'être, pour que l'être soit
(p. 103) Le Verbe, seconde personne du moi divin, est la
première personne de tout moi fini (p. 111)... L'être et le
néant s'unissent en une synthèse qui est le fini ou le monde
(p. 145).. Dieu veut librement ce qu'il veut nécessairement
(p. 150)... La souffrance vient du péché (p. 162) Un monde
où l'on souffre est donc un monde où l'on est entré pour une
forme d'existence conséquence d'une autre (antérieure)...» Etc.

M. Alaux veut à tout prix trouver une trinité dans le
moi ; selon lui, cette trinité est tantôt le connaissant, le connu
et la connaissance, tantôt la liberté, l'intelligence et l'amour ;

et pour essayer de prouver ses assertions, il recourt à des

formules étranges où l'arbitraire le dispute à la fantaisie.
Les mots «indéterminé, déterminé, fini, infini, virtuel, réel,
vivant», etc., sont employés sans preuve qui les justifie
suffisamment. De tels ouvrages ne peuvent que compromettre de

plus en plus l'étude de la métaphysique, cependant si nécessaire

et si élevée. E. M.

Louis Bourdeau: Le Problème de la vie, essai de sociologie

générale; Paris, Alcan, in-8°, 7 fr. 50, 1901.

Louis Bourdeau, que nous avons déjà fait connaître aux
lecteurs de la Revue par une étude sur son Problème de la

mort1), est mort le 9 mars 1900, à l'âge de 77 ans. C'était
un esprit très sérieux, très érudit, qui cherchait à mettre de

l'unité dans ses vastes connaissances et qui y serait arrivé
sans ses préjugés antimétaphysiques et antireligieux. Il avait un

grand talent d'expression, et mettait en bon style classique les

pensées abstraites et généralisatrices qui le hantaient malgré
lui. Il croyait ne faire que de la science, et son dernier ouvrage
est rempli d'hypothèses plus hasardées les unes que les autres.
C'est une conception de la vie et de l'univers, conception
étendue et qui serait grandiose, si elle n'était un effort mesquin

et une sorte de tour de force pour éliminer le créateur
même de l'univers. Sous prétexte que « les dieux » ont été

*) Revue, n» XVIII, p. 422-425 ; 1897.



_ 795 —

ridicules et qu'on leur a fait jouer, dans la création du monde,
un rôle absurde, M. Bourdeau s'est cru autorisé à nier Dieu
même. Quoiqu'il décerne à l'éther le nom de Dieu et de
puissance créatrice, sa philosophie n'est au fond que l'athéisme
sous le nom de monisme.

Il laut distinguer dans son ouvrage trois catégories
d'assertions : celles où il parle des devoirs de la science et de la
métaphysique, et des méthodes à suivre pour découvrir la
vérité; celles où il affirme la nécessité de recourir au point
de vue spiritualiste pour rendre compte de l'ordre admirable
qui règne dans la nature, et pour résoudre le problème de la
vie; enfin celles où il interprète à son propre point de vue
certaines données de la science. Les deux premières catégories
sont excellentes, et sous ce rapport je ne saurais assez
recommander aux matérialistes les précieux aveux qu'il ne craint
pas de faire. La troisième, au contraire, n'est guère qu'un tissu
de contradictions et de sophismes, quelques-uns très captieux,
tous enveloppés de spéciosités « scientifiques » et qu'il importe
de réfuter. Je ne saurais le faire convenablement dans cette
simple notice, mais j'y reviendrai, l'ouvrage méritant une
étude à part.

Citons, pour le moment, quelques passages sur lesquels
nous sommes, avec l'auteur, entièrement d'accord.

P. 4-6 : « Au lieu de s'opposer et de s'exclure, de rester
étrangères ou pis encore ennemies, la science et la métaphysique
auraient intérêt à s'entendre, à se concerter et à s'unir. Elles
relèvent l'une et l'autre de la même raison à laquelle leur
contradiction semble infliger un démenti, et toutes deux
scrutent le même fond d'universelle réalité, dont la nature ne
change pas, qu'elle soit saisie ou reste cachée. Le résultat de

leur double enquête devrait se confondre dans la connaissance
claire ou vraisemblable des choses. Il n'y a, pourrait-on dire,
que la mauvaise science et la mauvaise métaphysique qui se

querellent, l'une incomplète, restreinte à l'étude des phénomènes

et de leurs rapports, sans ouverture d'idées sur ce qui
les dépasse ; l'autre présomptueuse, chimérique, se complaisant
à spéculer sur des abstractions, sans tenir aucun compte des

notions les plus sûres Là où finit la certitude scientifique,
l'induction métaphysique commence, et la seconde doit être le

prolongement idéal de la première. Par malheur, les métaphysi-



— 796 —

ciens ont précédé les savants, alors que, rationnellement, ils
auraient dû venir après eux Au lieu de débuter ainsi par
un saut dans les ténèbres, la métaphysique devrait être le
développement rationnel, l'extension inductive de l'ensemble des

connaissances les mieux établies. Il lui conviendrait donc de

se montrer aussi réservée qu'elle a jusqu'ici été téméraire, de

n'aborder l'inconnaissable qu'à partir du connaissable exploré,
et de ne tenter quelques pas dans la nuit de l'inconnu qu'en
empruntant, pour s'y guider, les lumières de la science
acquise. Puisque sa tâche consiste à donner une explication
plausible de l'univers, il importe avant tout de consulter ce

qu'on en sait pertinemment Une seule méthode paraît
logique et profitable : prendre pour base de la spéculation
métaphysique la solide assise des vérités de la science, et s'élever

par degrés jusqu'aux généralisations les plus hautes qui se

puissent concevoir. Sans doute, les inferences de ce genre
n'auront jamais de rigueur scientifique, puisqu'elles anticipent
sur l'inconnu ; mais d'accord avec les données de la science,
au lieu d'être sans lien avec elles et souvent démenties par
elles, les conjectures cesseront d'être imaginaires pour devenir
vraisemblables. Elle profiteront alors, pour s'affermir ou se

rectifier, de tous les progrès de la connaissance, et l'avenir
aurait le lointain espoir de voir s'instituer un jour une
métaphysique positive, et pour ainsi dire une religion scientifique ».

— Si l'auteur, qui était plus métaphysicien qu'il ne pensait,
avait suivi ce bon conseil, son ouvrage aurait une tout autre
valeur ; malheureusement il a fait de très mauvaise
métaphysique.

Ce qu'il a dit de la nécessité de reconnaître dans l'univers
une idée directrice, un plan idéal, une sagesse suprême, un

esprit créateur, n'est pas moins excellent. Malheureusement,
la façon dont il l'escamote ensuite est pitoyable.

Son ouvrage est divisé en trois livres. Dans le premier,
il a analysé la vie individuelle, soit le somatisme individuel,
soit le psychisme individuel ; dans ce qu'il a appelé « les
fonctions psychiques du système nerveux, des plastides de

l'organisme, et des éléments physico-chimiques de l'organisme», on

voit déjà percer son semi-matérialisme, qu'il a décoré du nom
de monisme. Dans le deuxième livre, il a exposé des synthèses
de la vie collective (la symbiose des êtres humains, celle des



— 797 —

êtres vivants, et la symbiose intracosmique), puis des synthèses
intercosmiques (système hélio-planétaire et système interstellaire),

enfin des synthèses précosmiques (synthèses cosmogo-
niques, les nébuleuses, et synthèse universelle, l'éther). Dans
le livre troisième, il a établi des conclusions et des déductions,
en exposant, à son point de vue, des lois générales de la vie,
la cause et l'origine du mal, et enfin une esquisse d'une
morale positive, déduite des lois susdites de la vie.

Je le répète, c'est très sérieux, très méthodique, bien écrit,
conçu avec ampleur, rempli de détails scientifiques très
suggestifs, mais aussi d'interprétations sophistiques et d'une
tendance dont je démontrerai prochainement la fausseté.

E. Michaud.

Bräunlich, Pfr., Lie. theol.: Die Los-von-Rom-Bewegung in
Steiermark. München, Lehmann, 1901.

Steiermark und Ferdinand — diese Namen sind eng
verknüpft in der Geschichte der katholischen Restauration. Der
Name Ferdinand aber hat einen bösen Klang im Lande. Nieder-
reissung evangelischer Kirchen, Verjagung der Prediger,
Verbrennung evangelischer Bücher und Schriften, Nötigung der
Bewohner zum katholischen Glauben, — das sind Ferdinands
„Thaten". Weder Bitten noch Drohungen vermochten, ihn
umzustimmen ; sie trafen, wie der krainerische Geschichtschreiber
Valvassor sagt, „einen festen Marmel an, welchen ihre Feder
nicht kunnte durchdringen, noch erweichen". Aber es giebt
eine Nemesis der Geschichte. Abermals tönt laut der Ruf : „Los
von Rom!" durch das Land. Altkatholische und evangelische
Gemeinden bilden sich. Altkatholischerseits stehen Graz und
Leoben im Vordergrunde ; evangelischerseits bestehen 14 Seel-

sorgsgebiete mit 18 Geistlichen, im ganzen 50 Orte, „die für
die evangelische Zukunft des Landes Bedeutung haben". Wie
das so kam und wie es jetzt steht, das bespricht Bräunlich des

nähern. In einem besondern Kapitel behandelt er die altkatholische

Bewegung, der er freundliche Worte widmet. Dennoch
möchten wir zwei Punkte berichtigen. Nach Bräunlich beträgt
die Zahl der Altkatholiken in ganz Steiermark 300. Aber das

Volkszählungsresultat, auf das sich Bräunliehs Gewährsmann
stützt, kann für uns nicht massgebend sein ; es ist ja nur zu



— 798 —

gut bekannt, wie ein fanatisches Boykottsystem jede offizielle
Zählung beeinflusst. Nach pfarramtlicher Zählung beträgt die
Zahl der Altkatholiken in Graz und Umgebung 457, in Leoben
und Umgebung 203. Wenn ferner Bräunlich die Bedeutung
des Altkatholizismus gegenüber dem Protestantismus in der
Los-von-Rom-Bewegung darin sieht, „dass der Altkatholizismus
römischen Priestern die Gelegenheit giebt, unmittelbar aus dem
römischen Pfarramt in ein von Rom unabhängiges überzutreten",
so heisst das denn doch den Geist der Reform innerhalb der
katholischen Kirche gänzlich verkennen. Worin die Bedeutung
der katholischen Reform besteht, darauf hat die altkatholische
Wissenschaft und Kirche schon vielfach klare Antwort gegeben.
Und das Wort von dem „formenfrohen Alpenvolk" und seinem
Zug zum Altkatholizismus ist denn doch nicht so leicht zu
nehmen. Warum dennoch die Zahl der zum Protestantismus
Übertretenden eine grössere ist, das sagt uns Altkatholiken das

kurze, aber schwerwiegende Wort: Die Ernte ist gross, aber

der Arbeiter sind wenig. Doch, ausdrücklich sei es gesagt, wir
neiden unseren evangelischen Brüdern ihre Erfolge nicht, wir
freuen uns ihrer und wünschen, dass sie von denselben
Gesinnungen uns gegenüber beseelt bleiben. Ist es doch ein

gemeinsamer, mächtiger Gegner, dem wir gegenüberstehen!
Dürfen wir um Nebensächliches streiten, wo es sich um Grosses
handelt? In necessariis unitasi Pfr. Schirmer.

Rudolf Euckex: Thomas von Aquino und Kant, ein Kampf
zweier Welten. Berlin 1901.

Der jetzt im Sonderabdruck vorliegende Aufsatz Euckens ist
zuerst in Vaihingers Kantstudien (1901) veröffentlicht worden.
Wir dürfen ihn wohl als eines der sich mehrenden Zeichen dafür

ansehen, dass ein gewisser selbstbewusster Indifferentismus,
welcher in deutschen Universitätskreisen gegenüber dem ultra-
montanen Vordringen auf allen Gebieten der geistigen Kultur
lange Zeit hindurch bestanden hat, teilweise wenigstens der
deutlichen Erkenntnis der Gefahren gewichen ist, welche von
jener Seite der freien Wissenschaft drohen *). Die Zeiten, wo

*) Wir verweisen hierzu noch auf die Bemerkungen von Nippold in
seinem Vortrag in Wiesbaden über den «religiösen Frieden der Zukunft».
Leipzig 1901. S. 6 f.



— 799 —

Herr von Hertling infolge seiner scholastischen Rückständigkeit
in Preussen zu keiner Professur gelangen konnte, sind vorüber,
und erst im vergangenen Jahr hat die Regierung der Breslauer
philosophischen Fakultät gezeigt, dass die Rücksicht auf eine
politische Partei in der ausschlaggebenden Stellung des
Centrums mehr bedeute als ein abstraktes Privilegium.

Hand in Hand mit dieser thatsächlichen und zahlenmässig
nachweisbaren Verstärkung der ultramontanen Position im
deutschen Geistesleben ist eine veränderte Haltung ihrer
Vorkämpfer gegenüber den Heroen unserer Bildung gegangen.
Die Apologetik ist zur Polemik geworden. Und gegen zwei
Namen richtet sich hier der Angriff vor allem: Goethe und
Kant. Baumgartners Gcethebiographie hat in Willmanns
Geschichte des Idealismus ihre Ergänzung erfahren, insofern sie
dem klassischen Philosophen der Deutschen ebensosehr den

Krieg erklärt wie jene unserm grössten Dichter.
Hiermit wird wesentlich der von Leo XIIL schon im Jahre

1879 ausgegebenen Parole entsprochen, welche Thomas von
Aquin für den Normaltheologen wie -philosophen erklärte, von
dem bereits Innocenz VI. gesagt habe, dass, wer ihn bekämpfe,
der Hétérodoxie verdächtig sei. — 1899 ist diesem Erlass eine

Encyklika an den französischen" Klerus gefolgt, in welcher vor
jenen von auswärts eingeführten philosophischen Systemen
protestantischen Ursprungs (d'importation étrangère et d'origine
protestante) gewarnt wird, die einem radikalen Subjektivismus
huldigten und alle Beweise der herkömmlichen Metaphysik als

unzulänglich verwürfen. — Die „Kantstudien" haben darin „eine
offizielle Warnung des Papstes vor der Kantischen Philosophie"
gesehen ; wir lassen dahingestellt, ob eine so specieile Beziehung
der Encyklika gerade auf das Kantische System angenommen
werden darf, — doch ist natürlich nicht zu bezweifeln, dass

dieses nach römischer Auffassung allgemein in den Bereich
der „schlechten Philosophie" gehört, die mit „nichtigen
Spitzfindigkeiten" den Geist der Gläubigen täuscht.

Wir sehen uns also, wie Eucken mit Recht in der
Einleitung seiner Broschüre hervorhebt, auf den durchgreifenden
Gegensatz der Weltanschauungen verwiesen, den Kampf
„mittelalterlicher und neuer, gebundener und freier Denkart" (S. 5). —
Und dieser ist ein solcher, dass für jeden, „der sich im thomistischen

Gedankenkreise festgelegt hat, ein Verständnis der



— 800 —

Kantischen Philosophie schlechterdings unmöglich ist", während
auf der andern Seite für den, „der vom Kantischen Geist
berührt ist und der die weltgeschichtliche Arbeit der letzten
Jahrhunderte zu würdigen versteht, sich eine Rückkehr zu Thomas
verbietet" (S. 8).

Für beide Behauptungen wird der Beweis erbracht. — Die
Thatsachen und Erfahrungen des geistigen Lebens müssen für
das mittelalterliche Denken greifbare Stützen haben, die ihnen
teils Realität verleihen, teils sie auch autoritativ beschränken.
Die sichtbare Kirche leistete für die religiös-sittlichen Bedürfnisse
jener Jahrhunderte diesem Verlangen Genüge. Sie allein gab die

objektive Gewähr des Heiles. — Der protestantische Subjektivismus

und Individualismus liegt daher ganz ausser dem Bereich
des Verständnisses für den rechtgläubigen Katholiken dieser Art
(vgl.S. 11 ff.). So bildet sich die falsche Auffassung Kants heraus,
als vertrete er in der Erkenntnistheorie wie in der Ethik den

Standpunkt eines völlig willkürlichen Subjektivismus. —
Thatsächlich erkennt Kant eine immanente unaufhebbare
Gesetzmässigkeit der Vernunft in ihrer theoretischen wie praktisch-
sittlichen Anwendung an (S. 16 f.). Übrigens verkennt Eucken
durchaus nicht, dass eine Überspannung des an sich berechtigten

Subjektivismus in vielen Äusserungen des modernen
Geisteslebens vorliegt (S. 21).

Der ultramontanen Behauptung, dass nur ein so realistisches
System wie das aristotelisch-thomistische gegenüber solchen
Auswüchsen Sicherheit gewähre, antwortet Eucken mit drei
prinzipiellen Fragen : „Eignet sich die aristotelische Philosophie
zur beharrenden Grundlage der Wahrheitsforschung"?" „Ist
sie, was immer ihr Wert seni mag, vereinbar mit der christlichen

Überzeugung?" — „Genügt die Verbindung beider in
der thomistischen Form den Ergebnissen der modernen
wissenschaftlichen Forschung?" (S. 25).

Man kann die Leistungen eines Aristoteles und in gewisser
Weise auch eines Thomas vom geschichtlichen Gesichtspunkt
aus für sehr bedeutend halten; das aber giebt keinen Massstab

für den absoluten Wert ihrer Systeme. Auf diesen jedoch
versteift sich der moderne Thomismus (S. 27). — Mit Recht
wird dem gegenüber hervorgehoben, wie Aristoteles mit seinem

ganzen Denken in der griechischen Kultur wurzelt (S. 28 ff.),
wie man darum seine Philosophie wie auch das Christentum



— 801 —

recht farblos fassen müsse, um sie nach scholastischer Methode
miteinander zu verbinden, „so farblos, dass, was übrig bleibt,
kaum noch einen Wert behält, jedenfalls alle Kraft der
Erhöhung und Umwälzung einbüsst" (S. 37). — Die wesentliche
Unvereinbarkeit des Christentums mit dem Aristotelismus ist
übrigens ausserhalb der römischen Kirche und mehrfach sogar
innerhalb derselben auch auf katholischer Seite erkannt worden.
Auf die prinzipielle Kritik einzelner aristotelischer
Grundgedanken bei Eucken (S. 29 ff.) sei hier nur kurz verwiesen ;

an einen seiner schneidigsten und durchgreifendsten Vorgänger
in dieser Kritik, F. A. Lange, erlauben wir uns bei dieser
Gelegenheit die Leser zu erinnern. (Geschichte des Materialismus.
5. Aufl., I. Bd., S. 163 ff.) — Der Vorwurf des Unglaubens, des

Subjektivismus und Relativismus, der von seiten des ultramontanen

Neo-Thomismus gegen das moderne Geistesleben erhoben
wird, erscheint hiernach selbst für den, der es nicht in solchem
Umfange wie Eucken in Schutz zu nehmen geneigt ist, nur zu
sehr als ein „Pharisäismus, der draussen lediglich Zöllner und
Sünder sieht", sich aber seiner eigenen Schwäche durchaus
nicht bewusst ist. R. K.

E. Haeckel : Le monisme, lien entre la religion et la
science ; profession de foi d'un naturaliste. Préface et
traduction par G. Vacher de Lapouge ; Paris, Reinwald,
1897, in-8°, 47 p.

La question du lien entre la religion et la science est une
question éternelle, mobile comme la science qui progresse sans
cesse et comme l'idée que nous nous faisons de la religion,
idée qui progresse également. Lorsque des savants, au lieu
de nier la religion, ne craignent pas d'affirmer et de parler
hautement des «principes de la foi du savant» (p. 11), il faut
les écouter avec respect et sympathie.

Malheureusement le mot monisme n'est pas clair, soit
parce que ceux qui le présentent comme une vérité ne le

définissent pas clairement, soit parce qu'ils lui adjoignent des

notions avec lesquelles il semble en opposition. En soi, et à

priori, un système qui prétend glorifier l'unité, ne pourrait
être que sympathique aux esprits qui affirment le monothéisme
et l'unité de la Providence, qui aspirent à l'unité de la religion



— 802 —

parmi les hommes, qui croient à l'harmonie entre les diverses
parties de l'univers, et qui professent la loi de l'unité comme
l'une des principales lois de toutes les oeuvres de valeur en
science, en philosophie et en art. Et cependant, il faut bien
le reconnaître, le monisme ne provoque, même dans les esprits
dont je parle, que suspicion, pour ne rien dire de plus. La
raison en est, je le répète, dans la manière erronée dont ses

défenseurs le représentent et dont ils le mettent en opposition
avec le théisme et le christianisme.

Indiquons d'abord les points qui nous paraissent être
communs entre M. le prof. Haeckel et nous.

< Nous exprimons par le mot «monisme», dit-il, la
conviction qu'un esprit est en tout, et que tout le monde connais-
sable existe et se développe d'après une loi fondamentale
commune» (p. 11); nous admettons aussi cette assertion, en

ajoutant toutefois qu'à cette loi fondamentale commune sont
subordonnées d'autres lois générales et particulières. —
M. Haeckel affirme « l'unité cosmique, la solidarité inséparable
de la force et de la substance, de l'esprit et de la matière,
ou, comme on peut le dire aussi, de Dieu et du monde »

(p. 12) ; or ces points de vue, bien expliqués, ne nous répugnent
nullement. — Plus loin (p. 15), M. Haeckel rejette les deux
idées anthropocentrique et géocentrique, d'après lesquelles la
nature n'aurait été faite que pour servir à l'homme et la terre,
comme résidence de l'homme, occuperait le point central du

système du monde ; nous les rejetons également. — Il dit encore
(p. 16): «Ces deux grandes lois, la loi fondamentale physique
de la conservation de la force et la loi fondamentale chimique
de la conservation de la matière, nous pouvons les réunir
dans un concept philosophique, la loi de conservation de la

substance ; dans notre conception moniste, en effet, la force

et la matière sont inséparables, et de simples manifestations
d'une même essence universelle, la substance. » Nous sommes
aussi de cet avis. — M. Haeckel se déclare « convaincu que
la morale rationnelle de la « religion naturelle moniste » n'est
aucunement en contradiction avec la partie bonne et vraiment
précieuse de l'éthique chrétienne, et qu'unie avec elle, elle

peut encore servir longtemps au vrai progrès de l'humanité »

(p. 31). Or ceci n'est point pour nous déplaire. —¦ De même,

nous ne pouvons qu'applaudir au coup droit qu'il porte au



— 803 —

papisme lorsqu'il dit (dans la note 24 de son discours, p. 46) :

« Au nombre des phénomènes les plus étonnants du XIXe siècle
et des plus honteux pour la raison humaine, se trouve
l'influence persistante de cette puissante hiérarchie du Vatican,
que nous nommons le papisme. On sait que cette caricature
de la religion catholique est en complète opposition avec sa
forme primitive. Les vœux de renoncement et d'amour du
prochain, de pauvreté et de chasteté, ont depuis longtemps
fait place à l'opposé. Les bénédictions morales du christianisme
pur, dont la seule base solide est l'Evangile du N. T., sont
devenues les malédictions des peuples par l'action du papisme.
Rien n'est plus honteux, pour le nouvel Empire allemand, que
de voir que la minorité du centre ultramontain ait acquis,
vingt ans seulement après sa fondation, une influence décisive
sur son sort. La religion ne sert plus que de manteau pour
couvrir les visées politiques, mais par la perfection de

l'organisation hiérarchique et par la déraison des masses qui
obéissent aveuglément, le papisme lui-même est devenu une
puissance redoutable». Très bien. — L'auteur dit encore (p. 47) :

« Toutes les conceptions variées des croyances religieuses qui
attribuent au Dieu personnel des qualités purement humaines

peuvent se réunir sous la dénomination d'homothéisme ou

d'anthropothéisme. Pour diverses que soient les conceptions
anthropomorphes dans les religions dualistes et pluralistes,
elles contiennent toutes également le concept irrévérencieux
que Dieu est semblable à l'homme et organisé pareillement à

lui. » Si par ces mots « homothéisme » et « anthropothéisme »,

l'auteur veut combattre l'incarnation chrétienne, nous les

repoussons, parce que nous sommes persuadés qu'on peut
donner une explication parfaitement rationnelle de l'incarnation
chrétienne ; mais s'il veut simplement condamner ce que l'on
appelle «anthropomorphisme» en religion, nous sommes
entièrement de son avis.

Je ferai remarquer également que M. Haeckel, en
reconnaissant «l'esprit de Dieu en toutes choses» (p. 34), en
résumant «les trois points principaux du monisme» dans la
connaissance du vrai, dans l'apprentissage du bien et dans le

culte du beau (p. 37), en proclamant en un mot que «nous
obtenons le concept naturel de Dieu par l'union naturelle du

Vrai, du Bien et du Beau et par leur complément réciproque»,



— 804 —

s'assimile simplement la doctrine chrétienne, avec cette
différence toutefois que les chrétiens sont encore plus unitifs que
lui (je n'ose dire monistes), puisqu'il considère le Vrai, le Bien
et le Beau comme «trois divinités sublimes», tandis que les

chrétiens, qui sont monothéistes, ne reconnaissent dans leur
trinité qu'un seul Dieu, et un Dieu si parfait qu'il est
absolument sui juris et sui compos, c'est-à-dire personnel.

Je suis persuadé que, si M. Plaeckel connaissait mieux la
théologie chrétienne, il se rapprocherait davantage encore du

vrai christianisme. Malheureusement il confond le christianisme
avec la doctrine de certains théologiens anthropomorphistes et
même matérialistes, doctrine qui ne peut donner qu'une idée
erronée du christianisme. Ces théologiens, par leur littéralisme
absolu, dénaturent le sens de la Bible et de la grande
tradition spiritualiste. M. Haeckel devrait savoir que les dogmes
de la trinité, de la création, et autres, ont été expliqués «selon

l'esprit qui vivifie», et non selon la lettre qui tue, par des

théologiens éminents, et s'il voulait bien s'en référer à leurs
interprétations plutôt qu'à celles des matérialisants ou des

« littéralistes », il saurait que le christianisme vrai n'est pas
une religion dualiste, que la personnalité en Dieu ne contredit
nullement l'unité scientifique de la nature (p. 31), que la trinité
chrétienne ne consiste nullement en « trois bons Dieux
personnels » (p. 34), etc., etc.

Je ne saurais, dans un simple article bibliographique,
discuter à fond le monisme de M. Haeckel et indiquer les méprises
qu'il commet, lorsque, quittant le terrain des pures sciences

naturelles, il se transporte sur celui de la métaphysique et du

dogme. Qu'il veuille bien croire que tous les métaphysiciens
et tous les dogmatistes ne sont pas idiots ; qu'il en est parmi
eux qui connaissent aussi les données certaines des sciences

naturelles, qui savent les distinguer des simples hypothèses,
et qui croient ne pas manquer à la plus stricte logique en
établissant l'accord entre leur foi chrétienne et les données
scientifiques certaines.

M. Haeckel nous concédera sans doute que son monisme

repose sur de nombreuses hypothèses, et qu'une hypothèse, si

vraisemblable qu'elle paraisse à ses partisans, ne saurait être,,
dans le monde savant, érigée en certitude. Cela nous suffit,,

en attendant mieux. C'est à la fois pour renseigner plus



— 805 —

exactement le lecteur et pour rendre plus amplement justice
à l'éminent naturaliste, que je reproduis ici quelques-uns de
ses aveux :

«Nous devons accorder, dit-il, que nous sommes pour le
moment tout à fait hors d'état de nous faire une idée

satisfaisante de l'essence propre des atomes et de leurs relations
avec l'éther universel qui remplit l'espace (p. 16)... On peut
se représenter cet éther soit comme une substance continue,
remplissant l'intervalle entre les atomes, ou comme composé
lui aussi de particules discrètes ...On pourrait aussi rapporter
l'action de l'espace universel aux vibrations de l'éther universel
(p. 17)... Il ne s'agit pour le moment, dans toutes ces tentatives

cle philosophie naturelle, que d'articles de foi scientifiques
sur le bien-fondé desquels on peut avoir les vues les plus
différentes selon son jugement subjectif et son degré d'instruction.

Je crois que la solution de ce grand problème est encore,
pour le moment, de l'autre côté des limites de la connaissance
cle la nature, et que nous devons encore pour longtemps nous
contenter de dire ignoramus sinon ignorabimus (p. 20)... Il
nous paraît encore, au point de vue de notre civilisation
actuelle, que la morale chrétienne a le droit d'être considérée
comme plus parfaite et plus pure que celle des autres religions»
(p. 30). Plus loin (p. 43), M. Haeckel reconnaît encore avec
Kant que « nous ne pouvons connaître l'essence profonde et
réelle de la substance, la chose en soi, ou l'union de la matière
et de la force».

M. Haeckel ne saurait donc m'en vouloir d'oser préférer
sa modestie et ses aveux, non pas à sa science naturaliste
que je crois très grande, mais à ses interprétations philoso-
phico-théologiques et surtout à ses attaques contre le
christianisme, qu'il ne semble pas connaître assez exactement.
Quant au monisme, quoi qu'il en soit du mot, je ne doute pas
qu'un jour l'unité de Dieu et l'unité du monde soient proclamées

non seulement philosophiquement, mais encore
scientifiquement, je veux dire par des arguments vraiment et
rigoureusement scientifiques. E. Michaud.



806

Ad. Haïzfeld: Pascal; Paris, Alcan, 1901. 5 fr.

L'auteur commence par une biographie psychologique de

Pascal; il suit son héros année par année, et passe à chaque
instant la plume aux personnages qui ont vécu dans l'intimité
de Pascal, à Mme Périer surtout, à son autre sœur Jacqueline,
etc. Cette partie est très simple et très intéressante. L'auteur
n'indique rien de neuf; il s'applique toutefois, et avec succès,
à montrer que Pascal n'a jamais été dissipé; que ce qu'on
appelle ses « conversions » a été tout simplement des recrudescences

du sentiment religieux dans cette âme qui a toujours
été religieuse ; que, si Pascal s'est tout d'abord opposé à

l'entrée de sa sœur Jacqueline à Port-Royal, ce n'est pas par
défaut de piété, mais parce que, après la mort de son père,
il se sentait si seul, surtout étant malade, qu'il aurait voulu la
garder auprès de lui. L'auteur a montré que si l'on a parlé de la
dissipation de Pascal, c'est surtout à sa sœur Jacqueline qu'on
le doit, celle-ci voulant l'attirer à Port-Royal et lui écrivant,
dans ce but, qu'il avait tort de se « divertir » dans le monde et
dans la science, lorsqu'il est mieux de vivre dans des « larmes
continuelles ». Ce qui prouve combien Pascal a été religieux,
même avant son entrée à Port-Royal (1655), c'est la lettre
qu'il a écrite, le 17 octobre 1651, sur la mort de son père,
lettre pleine d'une fois sublime et qu'il n'a jamais démentie.

Je n'ai qu'une chose à relever dans cette première partie,
c'est cette indication de la table des matières : « Pascal croit
mourir en catholique», indication qui pourrait donner à penser
que Pascal n'est pas mort dans des sentiments vraiment
catholiques, et qui d'ailleurs serait contredite par ces propres paroles
de l'auteur (p. 76) ; « Pascal eut donc, à ses derniers moments,
la pleine conviction qu'il mourait, comme il avait toujours vécu,
dans la foi catholique ».

Le fait est qu'il est mort en pleine révolte contre la

signature du formulaire, c'est-à-dire en pleine révolte contre
Rome. Il était convaincu que l'acceptation du formulaire, dans

les circonstances d'alors, était une atteinte à la vérité ; et c'est

contre cette signature qu'il s'élevait, ainsi que contre la
restriction mentale, faite par Arnauld et Nicole, que les cinq
fameuses propositions n'étaient pas de fait dans Jansénius.
Pascal, ainsi que sa sœur Jacqueline, morte le 4 octobre 1661



— 807 —

« première victime » de la signature, aurait voulu plus de
franchise et plus d'énergie contre Rome, pour la défense de
la vérité. On voit dès lors combien l'on aurait tort de croire
que Pascal faisait consister le catholicisme dans l'union avec
le pape. Lorsqu'il a écrit à Mlle de Roannez (qui lui montrait
du « petit zèle » pour l'union avec le pape) qu'il ne se
séparerait jamais de la communion de ce dernier, c'était une simple
concession conditionnelle qu'il lui faisait ; il supposait que le

pape resterait lui-même dans la vérité. Même réflexion à faire
au sujet de la déclaration identique contenue dans la dix-
septième Provinciale (du 19 février 1657). La preuve en est
que, quelque temps après, lorsque Rome condamna les
Provinciales, Pascal « ne s'en émut nullement » (p. 62). Il
préférait l'union avec la vérité, avec l'Eglise, avec J.-C, à l'union
avec le pape.

Dans la seconde partie, intitulée : Conquête de la certitude,
l'auteur montre très bien, contre Cousin, que Pascal n'a
jamais été sceptique et que la fameuse thèse du « scepticisme »

de Pascal est née de la méconnaissance de la juste doctrine
de Pascal. Non, Pascal n'a jamais été un sceptique, mais
bien un philosophe qui a trouvé dans la raison même les
motifs de soumettre la raison à îa foi (p. 77). Il a signalé
deux excès: exclure la raison, n'admettre que la raison-
Il a enseigné qu'il ne suffit pas de connaître les sciences, mais
qu'il faut surtout aimer Dieu et faire son salut; que l'on
n'aime pas vraiment Dieu par la raison, mais par le cœur,
qui le sent: «Dieu sensible au cœur et non à la raison».
Donc, selon Pascal, la philosophie, la géométrie et les autres
sciences, objets de la raison, sont d'excellentes choses ; mais
ces excellentes choses ne sont rien pour l'homme, si l'homme
n'a pas l'humilité, la sainteté et la foi. Or ce qui donne la
sainteté, ce qui touche la volonté, ce qui applique la volonté
au bien, ce qui l'unit à Dieu, c'est la foi, c'est la grâce. Tant
qu'on n'a pas la foi et la grâce, tant que la volonté n'est pas
attachée fermement à Dieu, elle flotte dans une région
inférieure, où la grande certitude fait défaut. Admettre que la
somme des angles d'un triangle est égale à deux angles droits,
que les corps s'attirent en raison inverse du carré de la
distance ; juger les choses par notre volonté à nous, qui est

pleine d'erreur et de malice ; cela ne suffit pas. Ce qu'il faut,



— 808 —

c'est cle tout juger par la volonté de Dieu ; c'est cet
effort de notre volonté unie à celle de Dieu, qui vaut mieux
qu'un simple effort de l'esprit et de la raison. Toute la
vie chrétienne dérive de là. Telle est la lumière surnaturelle,
qui n'est jamais suivie de ténèbres : il faut vivre la vérité
pour la posséder. Telle est la doctrine de Pascal. Telle est
la grandeur de l'homme quand sa raison l'élève jusqu'à
cette hauteur; et telle est sa petitesse, quand, n'écoutant que
son esprit propre et sa volonté propre, il vit dans les ténèbres
morales, qu'il décore mensongèrement du nom de raison et de

philosophie. On voit, par ce court résumé, comment Pascal
résolvait les antinomies de l'âme humaine et combien sa
doctrine était opposée au scepticisme.

La IIIe partie est une étude sur les travaux scientifiques
de Pascal. On nous avertit, dans l'avant-propos, qu'elle a été

rédigée par M. le lieutenant Perrier. Elle est assez volumineuse

(p. 113-191) et extrêmement intéressante. Je passe outre,
n'étant pas compétent pour en discuter la valeur.

La IVe est consacrée â la controverse, c'est-à-dire aux
questions du jansénisme et de la casuistique. C'est la partie
faible du volume, bien que l'auteur soit évidemment sympathique

à Pascal. N'étant en théologie qu'un simple dilettante, il a

accueilli, sans les contrôler, tous les préjugés habilement
répandus par les jésuites contre les jansénistes, qu'il identifie
avec les prédestinatiens sans en fournir la moindre preuve.
Il serait trop long, en pareil cas, de reprendre la question ab

ovo et de discuter toutes les assertions de l'auteur. Si, comme il
l'affirme, l'Eglise se borne à établir que la grâce ne détruit
pas le libre arbitre et que le libre arbitre ne peut se passer
de la grâce, sans déterminer de quelle manière s'opère la
conciliation et en laissant les molinistes et leurs adversaires libres
de garder leurs opinions (p. 195 et 214), il aurait dû ne pas
accuser les jansénistes d'hérésie, car ils reconnaissent les deux
vérités en question. L'autorité du P. Monsabré dont il se

couvre (p. 215) pour établir qu' « il y a de la doctrine janséniste

à la doctrine thomiste la distance de la nuit au jour», est

absolument nulle.
Il est mieux inspiré, quand il affirme que Pascal n'avait pas

lu YAugustinus de Jansénius (p. 197); qu'il a été simplement
renseigné par Arnauld, qui lui a affirmé « n'y avoir point trouvé les



propositions condamnées » ; qu'il a eu tort de le croire sur
parole, car la première et la cinquième s'y trouvent presque
mot à mot (p. 199-200). Ici l'on pourrait arrêter l'auteur et
lui demander pourquoi il a borné sa constatation à la première
et à la cinquième proposition, et pourquoi il a glissé si
prudemment sur les trois autres, comme si en pareille matière on
pouvait prendre la partie pour le tout. Mais passons et
remercions-le d'avoir reconnu l'entière bonne foi de Pascal
(p. 193), en ajoutant toutefois qu'il s'est de nouveau trompé
lorsqu'il a dit (p. 193) que les Provinciales ont été condamnées
« par l'Eglise » : il a confondu l'Eglise avec la curie romaine.

Sur le chapitre des casuistes, M. Hatzfeld est très court
et plus exact. Il reconnaît que Pascal « soutient la cause de
la morale en flétrissant les excès de certains casuistes, et que
ce qu'il condamne est justement condamné» (p. 216). Il
remarque toutefois que Pascal a fait quelques citations inexactes
ou faussement interprétées, qu'il a eu tort d'étendre à l'ordre
entier des jésuites la condamnation méritée par quelques-uns
seulement, et, en outre, que la casuistique « n'est pas l'œuvre
exclusive des jésuites». C'est juste. Le seul point où M. Hatzfeld

se trompe, c'est lorsqu'il accuse Pascal d'injustice (p. 218),

au sujet du fondement même de la morale jésuitique. Selon
Pascal, les jésuites admettent les maximes évangéliques
lorsqu'elles leur sont utiles pour gouverner certaines personnes,
et ils les violent lorsqu'elles pourraient leur aliéner d'autres
personnes (Ve Provinciale). Je crois que Pascal a vu juste et

qu'il a raison.
Enfin dans la Ve partie, l'auteur examine l'Apologie de la

•religion ou les Pensées, d'après les trois documents connus :

la préface d'Etienne Périer parue en tête de la première
édition des Pensées (1669-1670), le discours de Filleau de la
Chaise, qui devait primitivement servir de préface à cette
même édition, enfin le travail de Nicole (sous le pseudonyme
du sieur de Chanteresse, dans son Traité de l'éducation d'un
prince). Le plan de l'Apologie était: 1° de préparer l'incrédule
à recevoir les preuves de la religion, en dissipant les préventions

qui obscurcissent sa raison, par le sentiment de sa

misère, par la nécessité d'en chercher le remède, et par l'in-
puissance de le trouver ailleurs que dans la religion; 2° de

convaincre la raison ainsi préparée, en exposant les preuves
Revue intern, de Théologie. Heft 36, 1901. °2



— 810 —

de la religion chrétienne ; 3° de combattre les passions qui
peuvent faire obstacle à la foi, et de purifier le cœur pour le
mettre en état de recevoir la foi et la grâce. On le voit,
Pascal s'adresse à la raison, au cœur et à la conscience; il
veut que toutes les facultés de l'âme concourent à l'œuvre de
la croyance, de la sanctification et du salut.

L'auteur fait très bien ressortir les lacunes et les mérites
de cette Apologie; il s'applique particulièrement à montrer
qu'elle n'est pas conçue dans ce qu'on appelle l'esprit janséniste,

sauf en ce qui concerne le pessimisme de certains points
de vue, c'est-à-dire la tendance qu'avait Pascal à considérer
de préférence les côtés misérables de la nature humaine, à

les exagérer et à les peindre sous les couleurs les plus
sombres (p. 277). Cette dernière partie me semble fort juste.

Bref, ce volume est l'un des meilleurs de la collection des

Grands philosophes, et peut-être ce que M. Hatzfeld a fait de

mieux, ses autres ouvrages n'étant guère que des ouvrages
de collaboration. Il s'est efforcé d'être équitable et exact; et
s'il n'a pas réussi à établir clairement le bilan de l'actif et du

passif de Pascal dans la question de la grâce et du libre
arbitre, c'est que cette tâche n'est pas du domaine des lettres.

E. Michaud.

Henschel, Ad. : Dr. Johannes Hess, der Breslauer Reformator.
(Schriften für das deutsche Volk, herausgegeben vom Verein
für Reformationsgeschichte.) Halle a. S., Niemeyer, 1901.

Schon Köstlin hat uns in der „Zeitschrift des Vereins für
Geschichte und Altertum Schlesiens" mit dem Breslauer
Reformator Hess oder Hessus bekannt gemacht. Vorliegende Schrift
will diese Kenntnis in weitere Kreise tragen. Und mit Recht.
Ist doch vor allem auf seine Arbeit der Durchbruch der
Reformation nicht nur in Breslau, sondern in ganz Schlesien
zurückzuführen Schon als „Notar der Kanzlei" des Breslauer
Bischofs Johannes V. (Turzo), der ein Verehrer des Erasmus

war, stand Hess Martin Luther nahe. In einem Briefe aus
Neisse 1513 an den Augustiner Johannes Lange schreibt er:
„Ich befehle mich deiner und deiner Brüder Fürbitte, besonders
der meines Vaters Martinus, dessen ich mich sehr oft erinnere."



— 811 —

Im Jahre 1520 wurde er Domprediger in Breslau. Es konnte
nun nicht ausbleiben, dass er mit seinen Kollegen am Dom
und mit dem Bischof selbst in Konflikt kam. Er zog es darum
vor, Hofprediger des Herzogs von Münsterberg zu werden.
Allein schon 1523 wurde er vom Rate der Stadt Breslau als
Pfarrer an die Magdalenenkirche berufen. Als solcher begann
er offen seine reformatorische Thätigkeit. Mit Genehmigung
des Rates schaffte er ab: „das Anbeten und die Verehrung der
Bilder, die Prozession mit dem Sakrament, Seelenmessen,
Reliquien, Anniversarien, Weihung des Wassers, Gewürzes, Salzes,
der Kräuter; man fing an, deutsch zu taufen". Von 1525 an
wirkte mit ihm Ambrosius Moibanus, in dessen Person namentlich

eine Kraft für die Leitung des Schulwesens gewonnen war.
Von der Thätigkeit beider Männer bezeugte Melanchthon (1558) :

Kein anderer deutscher Stamm habe mehr in der ganzen
Philosophie bewanderte Männer ; nirgends in Deutschland lernen und
verstehen mehr Leute aus dem Volk die Wissenschaften, als
hier. Bemerkenswert war es, dass die Oberhoheit des Bischofs
über Hess und Moiban evangelischerseits der Form nach immer
anerkannt wurde. Und sowohl Bischof Jakob, als auch sein

Nachfolger Balthasar, ein früherer Zuhörer Melanchthons,
thaten das Ihrige, diesen Zustand in Frieden fortzuerhalten.
Vierundzwanzig Jahre war Hess auf diesem Arbeitsfelde thätig,
und schon krank, wollte er wenigstens noch durch Vorlesungen
über biblische Bücher „ein nützlicher Diener" bleiben. Seinen
frommen Sinn bekunden die Worte, die er auf sein Psalmbuch
schrieb: „baculus senectutis meas". Er starb 1547. Der
württembergische Reformator Johannes Brenz nannte ihn einen
dahingeschiedenen „Heroen". — Die Pietät gegen die Väter, die
Pioniere einer bessern Zeit, zu wecken und zu pflegen, war
stets ein verdienstvolles Unternehmen; in unserer Zeit ist es

dies doppelt und dreifach. Wir empfehlen darum auch
vorliegende Schrift wärmstens. Pfr. Schikmee.

Walther Heeberz: Der Zweekbegriff bei Lotze.
Inauguraldissertation. Breslau 1901.

Vorliegende Arbeit beruht auf einer gründlichen Kenntnis

der Lotzeschen Philosophie ; bei der bedeutsamen Stellung,
welche der Zweckbegriff im Rahmen dieser Weltansicht ein-



— 812 —

nimmt, giebt sie zugleich eine gute Übersicht über die
charakteristischen Züge von Lotzes Metaphysik. Wir halten es weiter
für einen Gewinn, dass der Verfasser sich der Kritik mehr
oder weniger ganz enthalten hat, vielleicht nur hier und dort
eine Zustimmung zwischen den Zeilen lesen lässt. Das Interesse

des Lesers wird so nicht abgelenkt, und der Eindruck
der Lotzeschen Gedankenführung bleibt ein ungestörter.

Es war bekanntlich die Absicht Lotzes, der für einen
weiteren Leserkreis berechneten Darstellung seiner Weltanschauung

im „Mikrokosmos" eine fachwissenschaftlich strenge folgen
zu lassen. Sie sollte sein „System der Philosophie" vollständig
zum Ausdruck bringen. Die beiden ersten Teile, Logik und
Metaphysik, in je drei Büchern hat er noch vollendet, den

dritten Teil, welcher die praktische Philosophie, Ästhetik und

Religionsphilosophie behandeln sollte, nicht mehr. — Baumann
in Göttingen hat nun sogleich nach dem Tode Lotzes den
Wunsch ausgesprochen, man möge die vorhandene Lücke teils
durch Veröffentlichung der Vorlesungen Lotzes über die
bezeichneten Materien (diese ist inzwischen erfolgt), teils durch
Zusammenstellung aller hierher gehörigen Äusserungen aus
seinen andern Schriften zu ergänzen versuchen, und man
werde „überrascht sein über das Interessante und Anregende",
das durch eine solche geboten werde. Insbesondere verlohne
es sich, die theologische Grundansicht Lotzes in allen ihren
Verzweigungen in der angedeuteten Weise zu verfolgen1).—¦
Die Herberzsche Dissertation entspricht somit (vielleicht ohne

Wissen des Verfassers) einem schon vor längeren Jahren
geäusserten Wunsche.

Wir geben, auf die Darstellung bei Herberz Bezug nehmend,
ein kurzes Resumé der Lotzeschen Gedanken. Der Kritik wird
zunächst zugestanden, dass die Erfahrung keine „hinlängliche
Zahl von Daten liefert, aus denen sich die Aufnahme alles
Geschehens in Zweckvollendungen ergäbe"; darum sei „ein
schlusskräftiger Beweis dafür, dass alles Absichtslose
ausgeschlossen und alles Vorhandene aus dem Walten einer
zwecksetzenden Intelligenz fliesse, ja dass es überhaupt einen schöpferischen

Weltgrund gebe, nicht zu erbringen". (Mikr. III, 557 ff.,

Grundzüge der Religionsphilosophie 15 ff., cf. Herberz S. 25.) Sind

*) Philosophische Monatshefte Bd. XVII, 1881, S. 619 f.



— 813 —

doch die Zwecke nur „eine blosse Interpretation der Thatsachen,
aber nicht ihr ungefälschter empirischer Ausdruck " (Grund-
züge der Religionsphilosophie S. 16, bei H. S. 41). Die
Annahme einer teleologischen Auffassung der Welt bleibt daher
„nur ein Glaube", zumal „nur ein kleiner Teil aller Wirklichkeit

unserer Beobachtung zugänglich ist" (Mikr. II, 16, 61 —
H. S. 41, cf. auch S. 22). Aber ist dieser Glaube nicht für Geist
und Gemüt unendlich viel fruchtbarer und wertvoller als die
Anschauung, welche nur den Bestand eines starren Mechanismus,

der keinem höheren Ziele dient, und nichts ausser diesem

anerkennt, und so diese Welt zu einem „gedankenlosen Spass"
macht! (System der Philosophie I.Teil, 2. Aufl. Drei Bücher
der Logik. Leipzig 1880, S. 287. — H., S. 70.) Lotze hat schlagend

das durchgehende Ungenügen eines derartigen
materialistischen Standpunktes nachgewiesen (bei H. S. 36—45). Für
ihn hat die Welt einen ethischen Sinn ; der höchste Zweck der
Gottheit auf der Erde ist „die Verwirklichung des Guten durch
geistige Wesen, alles andere dient hierzu als Mittel" (H., S. 59).
Und ohne diese geocentrische Beschränkung gilt für Lotze der
Satz: „Die Apodikticität des Daseins kann nur dem Guten
zugestanden werden *)." Indessen muss dieser Idealismus, welcher die
Bedeutung der Sendung, welche der Mechanismus in dem Baue
der Welt zu erfüllen hat, als völlig untergeordnet ansieht, doch

zugleich seine ausnahmslose und universelle Ausdehnung
zugestehen (Mikr. I, S. XV) ; er muss zugestehen, dass diese

allgemeinen Gesetze ihre Träger in einem Reich konkreter
Einzelrealitäten haben, und nur durch und in diesen, wenn wir
sie als Mittel betrachten, die höchsten Zwecke sich verwirklichen

können. „Die Zweckvollendung hat drei Glieder; das

erste ist der wertvolle Sinn des Gedankens, der seiner ihm
nie ganz entgehenden Verwirklichung zustrebt ; das zweite die
Reihe der wirkenden Ursachen, die jenen Sinn vollziehen ; das

dritte das Reich allgemeiner Gesetze, die, gleichgültig für alle
Gestalt bestimmter Erfolge, nur durch die bestimmte Anordnung

der wirkenden Kräfte, die ihnen gehorchen, zu diesem

Ziele einer sinnvollen Erscheinung hingelenkt werden." (Kleine
Schriften, I, 312. — H, S. 19 f.)

Möge unsere Schrift, welche in lichtvoller Weise die Stel-

l) Metaphysik von 1841, S. 324.



— 814 —

lung umschreibt, die ein so glänzender und scharfsinniger Denker

wie Lotze zum Zweckproblem einnahm, wobei ihm eine

vollständige Kenntnis aller für die Erörterung dieses Problems
wichtigen naturwissenschaftlichen und physiologischen
Thatsachen zu Gebote stand, auch in weiteren Kreisen Beachtung
und Anerkennung finden. R. K.

A. Houtin: La Controverse de l'apostolicité des Eglises
de France au XIXe siècle; Paris, Fontemoing, 2e éd. 1901,
136 p. in-8°.

Cette excellente publication serait sans reproche, si l'auteur

avait indiqué davantage l'ordre chronologique des
documents et la distinction naturelle des questions ; la question des

trois Marie, de Marthe et de Lazare est mêlée à celles de S.

Denys l'aréopagite, de S. Martial, de S. Julien, de S. Front,
de S. Firmin, etc. Au surplus, cette confusion relative est

très secondaire, la valeur de l'ouvrage portant avant tout sur
les deux manières de comprendre et d'écrire l'histoire
religieuse et ecclésiastique qui se sont manifestées en France au
XIXe siècle, et que l'on retrouve, il faut le dire, partout et à

toutes les époques : car ces deux manières correspondent à

deux catégories d'esprits qui sont de tous les temps et de

tous les pays. Les uns préfèrent la légende et ce qui plaît à

leur piété, que ce soit vrai ou faux, peu leur importe; les

autres ne veulent que la vérité, et ne comprennent pas que la

religion puisse exister sérieusement en dehors de la vérité.
Dans le cas présent, l'école légendaire est l'école «traditionniste»
de l'apostolicité des Eglises de France et même du monde
romain, et l'école historique est celle qui, au nom de la critique
historique, nie cette prétendue apostoliche.

Ce débat est aussi curieux qu'il est important : il est

important, à cause des graves conséquences qui en découlent
logiquement; il est curieux, par les raisonnements et les
procédés auxquels le parti légendaire n'a pas craint de recourir.
Rien n'est plus intéressant que cette étude, si l'on veut savoir
comment on fabrique une légende et par quels moyens on

réussit à la faire passer pour l'histoire savante, comment et

par quelles ruses on peut reculer la date d'un évêché et d'une



— 815 —

Eglise, et leur attribuer une origine apostolique. C'est ce que
Faillon, sulpicien, a tenté en 1835, au sujet des Eglises de

Provence (Marseille, St. Maximin, Tarascon, etc.). S'appuyant
sur la légende du bréviaire romain (29 juillet), il soutint que
Marthe, Madeleine, Lazare et un grand nombre de chrétiens
furent entassés par les juifs sur un vaisseau, sans voiles, ni
rames, ni provisions, et abandonnés à la mer. Le bon Dieu,
qui aimait déjà la France, fit aborder le navire à Marseille ;

ils prêchèrent l'évangile dans la région et y finirent leurs
jours, Madeleine à la Sainte-Baume, Lazare évêque de

Marseille, Marthe à Tarascon, etc. En 1848, Faillon publia deux
énormes volumes de 1560 et 1668 colonnes, contenant les
documents les plus «extraordinaires», dans le but de démontrer
la thèse en question. Dom Guéranger vint à la rescousse, aidé

par deux autres bénédictins, ses élèves, dom Piolin et dom

Chamard; ils furent suivis de Rohrbacher, de l'abbé Darboy,
de l'abbé Freppel, d'un abbé mitre de Hongrie, Mgr. Mislin,
de l'abbé Arbellot en 1854, de la congrégation des rites
(cardinal Patrizzi) en 1855, de l'abbé Darras, de l'abbé Hénault,
de l'abbé Bellet *), etc. La presse ultramontaine les acclama.
Ils furent combattus, d'autre part, par quelques historiens
laïques, M. d'Ozouville qui s'attaqua surtout à dom Piolin,
Paulin Paris qui combattit M. Ravenez, Alfred Maury qui
rejeta les arguments de M. Ch. Salmon, Aube qui réfuta dom

Chamard, etc. En outre, l'abbé Duchesne, le P. de Smedt,
l'abbé de Meissas, l'abbé Casimir Chevalier, l'abbé Pascal, en

dernier lieu l'auteur de la présente étude, l'abbé Houtin,
soutinrent la thèse historique. Je ne cite des deux côtés que
quelques-uns des principaux lutteurs. Finalement, l'issue de la
bataille fut celle-ci: l'école historique, par la force de ses

arguments, a fait triompher sa thèse dans les cercles savants;
mais, dans la majorité du clergé et des fidèles, c'est la thèse

légendaire qui se maintient et qui fait autorité. A méditer.
Il faut signaler quelques-uns des arguments et des

procédés de l'école légendaire. L'abbé Faillon, originaire de

Tarascon, « croyait la gloire de son pays intéressée à maintenir
l'affirmation de l'apostolat de Marie-Madeleine et de ses

compagnons dans sa province» (p. 9): on est très patriote à

') Voir, sur ce dernier, le numéro XXV de la Revue, p. 161-165; lï



— 816 —

Tarascon, et l'on sait de quoi ce genre de patriotisme est
capable. Dom Guéranger soutint l'apostolicité par deux
arguments: elle est plus conforme à la piété, disait-il, et elle est
appuyée par la liturgie (p. 17). La liturgie, c'était le bréviaire
romain ; et le bréviaire romain, c'étaient les fantaisies du pape
Grégoire dit le grand, centuplées des fantaisies du moyen âge.
Quant à la piété, on la faisait consister à croire que les
fondateurs des Eglises des Gaules avaient été les disciples immédiats

et les amis du Christ : Martial de Limoges, l'enfant élevé

par J.-C. et montré à la foule; Gatien de Tours, l'un des 72

disciples et un des bergers de la crèche (p. 121); St. Amadour,
Zachée, qui serait venu sur la recommandation expresse de la
Ste. Vierge, terminer ses jours en Gaule, accompagné de son

épouse Véronique (p. 124) ; et Véronique n'était autre que
l'hémorrhoïsse de l'Evangile, que J.-C. avait guérie (p. 108); etc.

«Ah! mes frères,» s'écriait le 28 janvier 1900 Mgr Rumeau,
évêque d'Angers et chancelier de l'université catholique de

l'Ouest, «vous le confesserai-je? Cette pieuse et naïve croyance,
si elle s'accorde mal avec les rigoureuses données de la
critique historique, comme elle a le don de plaire à mon cœur
Quel doux penser que J.-C. ait choisi la France pour son

peuple d'adoption; qu'ayant décrété de se placer lui-même au
centre comme le Monarque, en lui révélant, en lui léguant son

cœur, il ait voulu préposer à la garde de ses frontières, au

sommet des Alpes, au pied des Pyrénées, au rivage de l'océan,
aux confins de la Méditerranée, les trois femmes qui avaient
eu auprès de son adorable personne un rôle prépondérant:
« Marie sa mère, sainte Anne son aïeule, et Madeleine de

Béthanie», etc. (p. 126).

A côté de ce puéril pathos, citons un autre argument
développé ainsi par un « maître » en théologie, que M. Houtin
ne nomme pas : « On doit croire à l'apostolicité des Eglises
comme à l'immaculée-conception ou à l'infaillibilité du pape.
Ces deux derniers dogmes n'ont été définis que récemment;
mais, comme dans YIpsa conteret caput tuum il y a
l'immaculée-conception, comme dans le Tu es Petrus et le Pasce oves

meas il y a l'infaillibilité pontificale, de même, Yln omnem

terram exivit sonus eorum et in fines orbis terree verba eorum
(Rom. X, 18) renferme la révélation que les apôtres, sur l'ordre
de N. S. J.-C, ont évangélisé le monde entier, connu des an-



— 817 —

ciens et y ont établi des pasteurs. La foi à l'apostolicité des
Eglises n'est donc pas une croyance libre, pas plus que ne le

fut autrefois l'infaillibilité papale ; c'est le seul enseignement
de l'Eglise, exprimé maintes fois dans la sainte liturgie, lex
orandi, lex credendi, et nous devons nous attendre à le voir
bientôt défini-» (p. 81).

C'est sur cette exégèse et sur cette méthode d'interpréter
les Ecritures et d'en faire sortir l'histoire, que se sont appuyés
les Mexicains du XVIIe siècle pour soutenir que St. Thomas,
qui a évangélisé «les Indes», a dû évangéliser de fait les
Indes occidentales (p. 71). Donc il l'a fait!

Malheur aux critiques qui osaient combattre cette
histoire et cette dogmatique! On les accablait «d'injures
dévotes» (p. 45): on les traitait de jansénistes, de protestants,
de rationalistes; on les dénonçait à leurs supérieurs ecclésiastiques,

on suspendait leurs cours s'ils étaient professeurs, etc.
Et la thèse légendaire, pendant ce temps-là, était prônée par
les académies régionales, « sociétés d'admiration mutuelle où
la critique n'est pas toujours en honneur » (p. 35). On affectait
d'entourer les légendes et les falsifications d'un appareil scientifique

imposant : « renvois à d'innombrables volumes, longues
citations latines, jargon spécial, immenses préambules, attitudes
gourmées, démonstrations boursouflées, annoncées longtemps
à l'avance et fréquemment remémorées » (p. 45). Les principales

Revues du parti clérical battaient de la grosse caisse :

Revue des sciences ecclésiastiques, Etudes religieuses, Revue
du monde catholique, Revue des questions historiques, etc. Les
professeurs des grands séminaires faisaient écho, et les élèves
gobaient tout. Les mensonges passaient dans les Manuels
officiels d'histoire ecclésiastique (Blanc, Darras, Richou, Rivaux,
Doublet, 1850—1886), etc. (p. 81). De grandes éditions étaient
lancées et avaient un succès de librairie dans le parti; les
bibliothèques publiques leur étaient ouvertes. Et le tour était
joué.

Bref, il faut lire cette étude substantielle et courageuse,
dont la valeur dépasse de beaucoup le titre. C'est ici qu'on
peut dire que le tableau sort du cadre. Les lecteurs attentifs
y trouveront une quantité de suggestions, que le défaut
d'espace ne me permet malheureusement pas de mettre en relief.
H serait bien à souhaiter qu'une troisième édition suivît, mieux



— 818 —

ordonnée et très augmentée. L'auteur doit avoir une quantité
d'autres documents. Il rendrait un important service à

l'histoire, en entrant dans tous les détails et en faisant toutes les
citations nécessaires. E. Michaud.

H. Joly : Malebranche; Paris, Alcan, in-8°, 1901, 5 fr.

Il est plus difficile d'apprécier exactement Malebranche
que Pascal. S'il y a dans Pascal des lacunes et des erreurs,
c'est qu'il n'était pas un théologien de profession ; renseigné
par Arnauld et Nicole dans ses Provinciales, il a été, dans

ses Pensées, inspiré par son génie philosophique, par sa foi,

par ses sentiments et par sa sainteté plutôt que par ses
connaissances théologiques, qui, il faut le reconnaître, n'étaient
pas suffisamment étendues. Malebranche, au contraire, était un
théologien de profession, et il semble que, comme tel, il aurait
dû traiter les questions de son ressort avec plus de précision
et d'exactitude. Tous deux mathématiciens, ils ont appliqué très
diversement les mathématiques à l'étude de la religion : Pascal,
avec son besoin d'évidence algébrique, a demandé à la
philosophie de lui résoudre les grands problèmes de la vie morale
et religieuse, et comme elle ne pouvait pas lui fournir une
solution algébriquement évidente, il l'a accusée, ainsi que la
raison, cle faiblesse et d'impuissance, et il s'est tourné vers la
foi chrétienne avec une ardeur d'autant plus grande, ardeur
qui lui a fait outrer certaines paroles et même certains
jugements. Malebranche, comme Descartes son maître, a pris dans
les mathématiques la notion et les procédés du mécanisme, et

les appliquant à l'homme et à' l'univers, il a introduit clans

les plus grandes questions de la théologie des points de vue

mécaniques qui ne pouvaient pas suffire à les résoudre, en ce

sens que, si la matière et les corps sont soumis dans leurs
mouvements à des lois physico-chimiques, les âmes avec leur
liberté se meuvent autrement et sont soumises à d'autres lois.
C'est ce que Malebranche n'a pas assez bien vu, ou du moins
n'a pas suffisamment expliqué : sa passion pour l'unité l'a
souvent empêché de voir la multiplicité.

Quoi qu'il en soit, l'illustre Oratorien est un personnage
extrêmement original et l'un des penseurs les plus personnels



— 819 —

et les plus modernes du XVIIe siècle. Quoiqu'il y ait en lui
beaucoup de Descartes et quelque chose aussi de St-Augustin
et de Thomas d'Aquin, il est par dessus tout lui-même, à la
fois humble et fièrement indépendant, parce qu'il se sentait
une conscience. Trop métaphysicien et trop mystique pour être
populaire, trop obscur et trop contradictoire pour être compris

et approuvé de tous les métaphysiciens eux-mêmes, il a
été attaqué à peu près de tous les côtés, et de tous les côtés
aussi il s'est défendu : ses polémiques avec Arnauld ont été
très vives (deux hommes qui auraient pu si bien s'entendre ;

Bossuet, qui a voulu le régenter et qui lui a lancé le jeune
Fénelon en tirailleur, ne s'est réconcilié avec lui que lorsque
Malebranche a attaqué le quiétisme ; le chanoine Foucher, de

Dijon, l'a critiqué ; les jésuites ne l'ont pas épargné. « Qu'ils
triomphent, a-t-il répliqué, je ne leur envie point cet honneur,
pourvu que la vérité triomphe avec eux » Rome a mis à l'index

son Fraité de la nature et de la grâce : « bureaucratie
théologique de la cour de Rome », dit M. Joly (p. 39).
Malebranche ne s'en émut aucunement et il se borna à répliquer:
« Ce tribunal (de l'Inquisition) n'ayant point d'autorité en
France, on y lira le Traité. Cela sera même cause qu'on
l'examinera avec plus de soin, et si j'ai raison, comme je le crois,
la vérité s'établira plus promptement. Aimons toujours cette
vérité et tâchons de la faire connaître per infamiam et bonam
famam, de toutes nos forces ».

Malebranche estimait que, s'il faut obéir passivement aux
autorités temporelles chargées de veiller à la paix des sociétés,
on a le devoir de discuter avec les puissances spirituelles
chargées, elles, d'expliquer, non pas «brutalement», mais
rationnellement et intelligiblement, la doctrine de l'Eglise (p. 41).
C'était le point de vue entièrement opposé à celui qui règne
aujourd'hui dans l'Eglise romaine, où l'autorité spirituelle du

pape passe pour infaillible et ne discute pas, mais tranche
«brutalement», tandis que, par son Syllabus, elle ameute ses
fidèles et son clergé contre les autorités temporelles.
Malebranche, qui a écrit: «L'évidence est préférable à la foi, car
la foi passera, mais l'intelligence subsistera éternellement »,

estimait trop la raison et il l'a trop hautement glorifiée (p. 157
-à 159) pour pouvoir admettre l'infaillibilité d'un homme.
L'infaillibilité de l'Eglise, il la plaçait dans l'Eglise même, et non



— 820 —

dans le pape ; et de plus, il ne la séparait pas de la tradition
universelle. « Il sera facile, a-t-il dit, de faire entrer les hérétiques
dans les sentiments de l'Eglise, en leur représentant que
l'infaillibilité est renfermée dans l'idée de toute société divine, et

en leur expliquant la tradition de tous les siècles, s'ils en sont
capables ».

Le grand défaut de la théologie de Malebranche, c'est
qu'il n'y a pas accord, mais contradiction, entre la partie
métaphysique, qui est la base même de son système (p. 55),

et la partie morale, qui devrait en être la conséquence logique
et qui en est la dénégation. Il a eu le tort de confondre l'être
en général ou l'être indéfini avec l'Etre infini; de voir directement

et immédiatement l'Infini dans toutes les idées abstraites;
de considérer même cette notion de l'Infini comme précédant
toutes nos idées et comme la source d'où elles émanent (p. 58

à 60) ; on connaît sa preuve ontologique de l'existence de

Dieu (p. 61). Il a eu le tort de ne pas harmoniser le rôle de

la cause seconde et le rôle de la cause première ; de dire que
la cause première, Dieu, fait tout ; qu'il fait lui-même l'efficace
des actions des causes secondes, qu'il est « l'acteur » des
relations qu'elles ont entre elles, qu'un être n'agit donc sur les

autres que par Dieu. « Je ne tiens rien, a-t-il dit, de la nature
imaginaire des philosophes, tout de Dieu et de ses décrets.
Dieu a lié ensemble tous ses ouvrages, non qu'il ait produit
en eux des entités liantes. Il les a subordonnés les uns aux
autres sans les revêtir de qualités efficaces. L'âme n'est unie
immédiatement qu'à Dieu. Toutes les créatures ne sont unies
qu'à Dieu d'une manière immédiate. Elles ne dépendent
essentiellement et directement que de lui. Comme elles sont toutes
également impuissantes, elles ne dépendent pas mutuellement
les unes des autres» (p. 89-91); etc. Que devient dès lors
l'union de l'âme et du corps Que devient la liberté de

l'âme Avec cette vision de toutes choses en Dieu et avec
ces causes inefficaces ou purement occasionnelles, comment
éviter logiquement le panthéisme et le fatalisme? C'est ce

qu'il est difficile de voir.
M. Joly s'est efforcé de constater que Malebranche a

enseigné l'existence du libre arbitre (p. 137-147). Ce n'était pas
difficile. Mais ce qu'il fallait constater et expliquer, c'est que,
si de fait Malebranche a admis le libre arbitre, c'est malgré



— 821 —

sa métaphysique. Quand Malebranche enseigne que « Dieu
seul est la cause de nos connaissances », que « lui seul est la
cause des mouvements naturels de nos volontés », que « lui seul
est la cause de nos sentiments, le plaisir, la douleur », que
« lui seul est la cause de tous les mouvements de notre corps »,

n'est-ce pas l'annihilation logique des causes secondes et de
la liberté humaine M. Joly prétend expliquer et justifier ces
exagérations et ces erreurs par une « comparaison » puérile,
empruntée à une fausse et grossière interprétation de l'eucharistie.

« Qui de nous, dit-il, surtout quand on lui faisait
apprendre en ses jeunes années le catéchisme, n'a pas entendu
expliquer en termes solennels ce mystérieux pouvoir
du prêtre faisant descendre J.-C. dans l'hostie » (p. 146)
C'est par cette leçon de catéchisme, et quelle leçon, qu'un
philosophe prétend expliquer la philosophie de Malebranche

C'est le moment de nous demander ce qu'il faut penser
de l'étude de M. Joly, et si cette étude explique suffisamment
la philosophie et la théologie de l'illustre Oratorien. Je regrette
vivement de devoir répondre négativement ; j'avoue même que
lorsqu'on a lu attentivement son volume, presque toutes les

questions paraissent plus obscures qu'auparavant. C'est du
moins ce qui m'est arrivé. Je désire être seul de mon avis.
Certes, la faute n'en est pas entièrement à l'auteur, mais aussi
aux questions mêmes, qui sont difficiles, et au langage même
de Malebranche, qui est souvent compliqué. Toutefois celui de
M. Joly me semble l'être plus encore ; et en le relisant, dans
maints passages, on songe involontairement au « galimatias »

que Malebranche a reproché à Arnauld. Ce n'est pas qu'il
soit abstrait, mais filandreux et délayé sans clarté ni vigueur.
Il eût fallu pour une telle étude une grande souplesse d'esprit
et de plume, et surtout une entière impartialité. Or, l'auteur
a manqué de l'une et de l'autre. Sa partialité contre les
jansénistes est éclatante ; il veut les noircir à tout prix. A
l'entendre, Messieurs de Port-Royal n'étaient qu'une « secte »

(p. 192), et le jansénisme était « la première grande hérésie
du monde religieux du XVIIe siècle » (p. 196). Pourquoi? Parce
que, selon M. Joly, le jansénisme enseigne le fatalisme (p. 199),
bien qu'Arnauld ait admis «le mot liberté». En vérité,
présenter Malebranche comme ennemi du fatalisme et Arnauld
comme partisan de ce même fatalisme, n'est-ce pas avoir deux



— 822 —

poids et deux mesures et pousser la partialité jusqu'au paradoxe

La partialité de l'auteur pour Malebranche n'éclate-t-elle
pas encore, lorsqu'il veut qu'on admire toujours sa «

lumineuse » profondeur (p. 234), et lorsque, pour effacer ce qu'ont
de gênant la vision en Dieu et les causes occasionnelles, il
propose d'en faire « de purs symboles » (p. 281) Ce n'est que
sur le terrain de la politique que M. Joly ose blâmer son héros
d'avoir enseigné « le silence envers le pouvoir temporel » et
la résignation envers les inégalités et les injustices sociales,
suites du péché (p. 261-262).

A quoi ne poussent pas l'amour du rapprochement et la
recherche de l'antithèse, quand il s'agit de discréditer un
adversaire et de glorifier un ami? M. Joly, qui voit «les deux
grandes hérésies du monde religieux du XVII0 siècle » dans le

jansénisme et dans le quiétisme, les rapproche pour mieux flétrir
le jansénisme et les considère comme « deux branches parties
d'un même tronc » (p. 197) ; et une fois dans cette voie, il parle
du « triste et dur abbé de Saint-Cyran » et du « doux et tendre
Fénelon». Saint-Cyran a été très dur pour lui, c'est vrai, mais
le « doux et tendre » Fénelon n'a-t-il pas été très dur contre
les protestants et en général contre tous ses adversaires

Toutefois, M. Joly a manqué plus encore de souplesse que
d'impartialité. On ne le voit que trop, lorsqu'il essaie de montrer

en quoi Malebranche a été cartésien et en quoi il ne l'a
pas été (p. 203-206) ; lorsqu'il essaie d'expliquer comment
Malebranche a compris la mémoire, l'entendement, les sens,
l'instinct, les esprits animaux, l'action de l'âme, la vision en Dieu,
et même la liberté, même les rapports de la morale et de la
métaphysique, même cette Raison universelle qui n'est que
l'Ordre, et même cet Ordre qui est la Raison universelle.
Tout cela me semble à refaire.

Heureusement les ouvrages sur Malebranche ne manquent
pas ; mais ce qu'il faut lire plus encore, ce sont les ouvrages
mêmes de Malebranche ; ils nous apprendront du moins le
sérieux avec lequel nous devons envisager la vie et la science
de la vie, et, en nous faisant mieux connaître l'homme de

conscience que fut Malebranche, ils nous communiqueront peut-
être un peu de hardiesse contre la tyrannie romaine et contre
la routine théologique d'aujourd'hui. E. Michaud.



— 823 —

J. Langen, Prof. Dr.: Das vatikanische Dogma von dem
Universal-Episkopat und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem
Verhältnis zum N. T. und der kirchlichen Überlieferung;
Bonn, IL Ausgabe, 1876 ; — Geschichte der Römischen Kirche,
quellenmässig dargestellt; Bonn, Cohen, 1881—1893, IVB.;
— Die Klemeusromane, ihre Entstehung und ihre Tendenzen,
aufs neue untersucht; Gotha, 1890.

Nous nous empressons de compléter notre Notice
nécrologique sur notre regretté Langen (p. 658—659), en publiant,
sur quelques-uns de ses principaux ouvrages, cet extrait d'une
Notice parue, sous la signature de M. le prof. L. K. Gœtz, dans
YAllgemeine Zeitung du 23 juillet dernier:

„Gleich Reusch war er ein Gegner der Aufhebung des

Zwangscölibats für die altkatholischen Geistlichen, und als
dieses 1878 von der Synode wirklich aufgehoben wurde, zog
er sich in ziemlichem Umfang von dem altkatholisch-kirchlichen

Leben — er hatte bis dahin mit seinen Kollegen
abwechselnd Gottesdienst und Predigt gehalten — zurück.

Wie bei allen Führern des Altkatholizismus hatten auch
bei ihm die kirchlichen Ereignisse des Jahres 1870, mit dem
tiefen Einschnitt, den sie in dem Leben so vieler Katholiken
wie der deutschen katholischen Kirche bedeuten, die Folge,
dass er eine gründliche Revision seiner bisher gehegten
theologischen und kirchlichen Anschauungen vornehmen musste.
Diese Revision trug einerseits den Charakter der Ablehnung
der Lehren und Theorien des Ultramontanismus, andererseits
musste sie in irenischem Sinne zu einer grössern Annäherung
an die von Rom getrennten Kirchen führen. „Durch grobe
Abweichungen — schreibt Langen 1874 über diese Revisionsarbeit

— von der altkirchlichen Lehre und Praxis, welche
einen die ganze Welt bewegenden Kampf heraufbeschworen,,
hat die römische Kurie alle unbefangenen und wohlmeinenden
Theologen zu einer sorgfältigen Untersuchung der historischen
Grundlagen der kirchlichen Lehre veranlasst, Untersuchungen,,
welche, so Gott will, dazu beitragen werden, lang geschiedene,
durch Politik, Parteihass und hierarchische Herrschsucht selbst
in Feindschaft gegeneinander versetzte Teile der christlichen
Kirche einander wieder näher zu bringen, vielleicht gar
miteinander zu versöhnen." („Die Kirchenväter und das Neue.

Testament", Vorwort, S. VI.)



— 824 —

So hat sich auch Langen in ganz hervorragender Weise
an der grossen Aufgabe des Altkatholizismus beteiligt, auf rein
historischem Weg die Nichtberechtigung des ultramontanen
Lehrsystems nachzuweisen. Aus einem Exegeten wurde er ein
Historiker. Sein erstes Werk in der Reihe dieser historischen
Arbeiten, denen hinfort seine schriftstellerische Thätigkeit
gewidmet war, ist sein Buch: „Das vatikanische Dogma von
dem Universal-Episkopat und der Unfehlbarkeit des Papstes
in seinem Verhältnis zum Neuen Testament und der kirchlichen
Überlieferung" (vier Teile in einem Bande, zweite Ausgabe,
Bonn 1876). Er bietet da eine fortlaufende geschichtliche, von
der patristischen Periode bis zur neuesten Zeit reichende
Darstellung von der Auffassung, die die katholische Theologie von
den Lehren des Vaticanums und den zu ihrer Begründung
angeführten Bibelstellen gehabt hat. So ist dieses Buch gewissermassen

ein geistiger Übergang von dem Exegeten Langen zum
Historiker Langen. Durch Verbindung von Exegese und
Historie sucht er urkundlich zu zeigen, dass die nach der
Formulierung des Jesuiten Bellarmin vom Papste auf dem
vatikanischen Konzil festgestellten Lehren von seiner eigenen
Gewalt und Unfehlbarkeit nicht bloss nach der allgemein
menschlichen und christlichen Denkweise, sondern auch nach
den Grundprinzipien der katholischen Theologie als Irrlehren
zu betrachten seien.

Insofern der Altkatholizismus, geschichtlich angeschaut,
seinen äussern Ausgang von der Verwerfung der vatikanischen
Dogmen genommen hat, ist dieses Buch Langens für den
Altkatholizismus äusserst wertvoll als die wissenschaftliche Grundlage

und zugleich der wissenschaftliche Nachweis der Berechtigung

der katholischen Opposition gegen das Vaticanum.
Langens Buch hat, und das charakterisiert wohl am besten
den Wert und die Unanfechtbarkeit seiner Resultate, eine
wissenschaftlich gehaltene Widerlegung nicht erfahren.

Die eingehenden patristischen Studien, die Langen damals
zur Abfassung dieses Werkes machte, erzeugten ein anderes,
dogmengeschichtliches, dem ersteren ziemlich parallel laufendes :

„Die Kirchenväter und das Neue Testament. Beiträge zur
Geschichte der Erklärung der wichtigsten neutestamentlichen
Stellen" (Bonn 1874). Er macht hier den Versuch, der zum
erstenmal in der katholischen Theologie geschah, „an Mit-



— 825 —

teilungen aus der patristischen Litteratur zu zeigen, wie die
dogmatischen Lehren und Anschauungen der Kirchenväter
grossenteils aus der neutestamentlichen Doktrin sich natur-
gemäss entwickelt haben" (Vorwort, S. V) ; er bot also ein
möglichst anschauliches und relativ vollständiges, in keinem
Punkte einseitiges Bild von den auf das Neue Testament
gegründeten Anschauungen der Kirchenväter.

Das Hauptwerk seiner historisch - kritischen Arbeit nach
dem Vaticanum ist seine vierbändige „Geschichte der Römischen
Kirche, quellenmässig dargestellt" (Bonn, Cohen, 1881—1893),
die von den Zeiten der Apostel bis auf Innocenz III. (f 1216)
reicht. Das Werk verfolgt den Zweck, „wissenschaftlich, das
ist durchaus thatsächlich, die Entwicklung der päpstlichen Macht
bis zu ihrem unter Innocenz III. erreichten Gipfel vor Augen
zu führen". Es ist das Pendant zu seinem genannten Werk
über das vatikanische Konzil; es soll in Ergänzung zu den
dort gebotenen dogmengeschichtlichen Nachweisen von der
Unberechtigtheit der vatikanischen Dogmen als möglichst
aktenmässige Darstellung der Geschichte der römischen Kirche
zu dieser dogmengeschichtlichen Entwicklung den thatsäch-
lichen Hintergrund liefern.

Der erste Band des Werkes (Bonn 1881) reicht bis zum
Pontifikate Leos I. Die Regierung Xystus' III. (432—440)
bildete da, nach Langen, einen passenden Abschluss, „indem die

gegen Ende des 4. Jahrhunderts aufkeimende Herrschaft des

römischen Stuhles über die ganze, christliche Kirche durch
seinen Nachfolger Leo I. systematisch begründet und konsequent

ausgebildet wurde, mit Leo I. also eine neue Epoche in
der Geschichte der römischen Kirche beginnt". Der zweite
Band (Bonn 1885) behandelt die Päpste von Leo I. bis Nikolaus

L, also den Zeitraum von 440 bis 858. Der Abschluss des

zweiten Bandes bot sich hier dadurch, dass, „wie Leo I.
systematisch das geistliche Papsttum begründete, so Nikolaus I. der
erste Papst war im Stile des Mittelalters, der Begründer der
Papstherrschaft über Fürsten und Völker". Die Zwischenzeit
von Nikolaus I. bis Gregor VIL, 558—1073, behandelt der
dritte Band (Bonn 1892), die Zeit von Gregor VII. bis Innocenz

HL, 1073—1216, der vierte Band (Bonn 1893). Mit Innocenz

III. schliesst Langen seine Darstellung gemäss dem Zweck,
den sie hat : die Entwicklungsgeschichte des Papsttums zu bieten.

Revue intern, de Théologie. Heft 36, 1901. 53



— 826 —

„Das System, welches in der sogenannten Konstantinschen
Schenkungsurkunde skizziert, in den pseudo-isidorischen Dekretalen

weitläufig entwickelt, dessen Verwirklichung von Gregor

VII. vergebens angestrebt wurde, ist von Innocenz III.,
soweit dies überhaupt möglich war, zur Ausführung gebracht
worden. Erst im 13. Jahrhundert hatte der römische Bischof
sich die Weltherrschaft erstritten. Die Innocenz folgenden
Päpste aber konnten nur versuchen, ihre Macht auf der Höhe
zu erhalten, auf welche die Vorgänger sie unter jahrhundertelangen

Kämpfen hinaufgeführt. Dass unter Innocenz III. der
Abschluss dieser Entwicklung fällt, zeigen die bald nachher
erfolgten Kodifizierungen der Lehre und des Rechtes, welche
die Päpste vertraten. Jene unternahm, wenn auch nur als
eine Privatarbeit, die aber in der Folge von massgebendem
Einfluss wurde, Thomas von Aquin in seiner „Theologischen
Summa". Diese geschah in der formellsten Weise durch die
Päpste selbst in der Rechtssammlung des Corpus iuris canonici.
Was in der Lehre wie im Recht bis zum 13. Jahrhundert
schwankend und unbestimmt geblieben war, wurde nun unter
päpstlicher Autorität festgestellt, wie denn auch Thomas zuerst
die Lehre vom Papsttum dogmatisch behandelte. Die eigentlich

päpstliche Ära in möglichster Vollkommenheit datiert seit
jener Zeit. Damit ist freilich nicht gegeben, dass auch die
Lehre vom Papsttum damals ihren Abschluss erreicht habe.
Vielmehr erscheint es psychologisch erklärbar, dass mit dem
Verfall der Macht die theoretischen Ansprüche wuchsen. Das

Unfehlbarkeitsdogma wurde erst aufgestellt, als die weltliche
Gewalt des Papsttums — nach Gregor X. „das Zeichen der
allgemeinen Herrschaft" — wohl für immer zusammenbrach..

In diesen Thatsachen liegt es begründet, dass, während
Langen in dem Buche „Das vatikanische Dogma von dem

Universal-Episkopat und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem
Verhältnis zum Neuen Testament und der kirchlichen
Überlieferung" die Lehrentwicklung bis zur Gegenwart verfolgen
musste, die geschichtliche Darstellung mit dem vorliegenden
Bande (bis Innocenz HL, 1216, reichend) ihren Abschluss findet.

Langen hat es 1892 in der Vorrede zum dritten Bande

„von dem Erfolg dieses Werkes abhängig gemacht", „ob
demselben nach vielfach geäusserten Wünschen eine gedrängte
Übersicht der weiteren Geschichte der päpstlichen Macht bis



- 827 —

zur Gegenwart sich anschliessen wird". Es ist zu vermuten,
dass das Manuskript dazu in seinem Nachlass vorhanden sei;
ob es zur Veröffentlichung dieser Arbeit kommt, erscheint freilich

zweifelhaft.
Über den wissenschaftlichen Wert dieses Hauptwerkes

Langens genügt es, den urteilsfähigsten Kritiker zu vernehmen,
Döllinger, der an Langen schon nach dem Erscheinen des
ersten Bandes schrieb (bei Friedrich : J. v. Döllinger, III, 671):
„Exegi monumentimi sere perennius, können Sie mit besserem
Rechte als manche Celebrität, der dieses Wort geliehen wurde,
sagen. Ich hegte eine hohe Erwartung von dem Buch, seitdem
ich erfahren hatte, dass Sie sich damit beschäftigten. Aber
meine Erwartung ist übertroffen worden. Sie haben eine längst
schon, aber besonders seit 1870 empfundene Lücke ausgefüllt.
Kein ähnliches älteres oder neueres Werk kann irgendwie sich
mit dem Ihrigen vergleichen. Und wahrscheinlich wird auch
nicht leicht jemand nach Ihnen denselben Gegenstand in diesem

Umfange zu bearbeiten unternehmen..." Die Münchener
Akademie der Wissenschaften wählte nach dem Erscheinen des

vollständigen Werkes Langen zum korrespondierenden Mitglied ;

die Bestätigung der Wahl verzögerte sich anfangs etwas, geschah
aber schliesslich doch.

Eine weitere Schrift Langens zur Entwicklungsgeschichte
des Papsttums ist seine Monographie über: „Die Klemens-
romane" (ihre Entstehung und ihre Tendenzen aufs neue untersucht,

Gotha 1890), welche nach Langen Ende des 2. und
Anfang des 3. Jahrhunderts entstanden und Umarbeitungen,
beziehungsweise Bekämpfungen einer nicht mehr vorhandenen
Grundschrift sein sollen, welch letztere die Übertragung des

kirchlichen Primates auf Rom nach Jerusalems Untergang (135)
verfochten habe."

Li Tai' : Le mystère posthume ; Paris, Reinwald, in-18,
4 fr., 1901.

Traiter de la vie, de la mort, de la survie, de l'âme, en
un mot du grand «mystère posthume», sous forme de dialogue
amusant, dans lequel l'auteur cherche à faire de l'esprit, et

quel esprit, c'est une chinoiserie de mauvais goût, que M. Li Taï



— 828 —

soit un vrai Chinois ou non. Il déclare qu'il est, avant tout,
un «philalèthe », et certes nous n'en doutons aucunement.
C'est précisément parce que nous croyons à sa loyauté que
nous mentionnons son ouvrage dans cette Revue. A la première
page, nous avons trouvé cette dédicace : « Dédié aux incrédules

par un sceptique», et nous nous sommes réjouis à la
pensée de prendre connaissance des arguments qu'un « sceptique

» peut faire valoir dans une telle question. Malheureusement

cette dédicace est trompeuse : car l'auteur n'est pas un
sceptique, mais un matérialiste, qui a pour but évident de
défendre la thèse matérialiste. Est-ce pour essayer de ridicu-
lariser la thèse spiritualiste qu'il rattache la doctrine de l'âme
à Anaximène, qui faisait tout dériver de l'air ou du vent
(anemos, animus, anima) Il doit cependant savoir qu'elle
consiste en une tout autre chose et qu'elle repose sur une
tout autre base.

Cette première désillusion a été suivie d'une seconde,
lorsque nous avons vu l'auteur confondre comme synonymes
les mots condition, cause, siège, organe, etc. Toute sa doctrine
matérialiste est construite sur cette confusion. Les faits d'anes-
thésie, de catalepsie, d'hystérie, d'apoplexie, de syncope, etc.,
qu'il cite, sont admis par les spiritualistes aussi bien que par
les matérialistes. M. Li Taï en conclut que l'âme, ou conscience
psychique, simple « formule syntéthique pour exprimer
l'ensemble des phénomènes psychiques» (p. 120), est anéantie
dans ces faits. Les spiritualistes en concluent, au contraire,
que la faculté sensible peut, en certains cas, être entravée et
ne pas se manifester, tout en pouvant reparaître dès que
l'obstacle est levé.

Nous n'avons trouvé dans ce volume aucun argument
nouveau en faveur du matérialisme. L'auteur est persuadé
qu'en tirant ses conséquences des faits qu'il a racontés et qu'il
a déclarés authentiques, il a fait acte de science, et que ce
sont les spiritualistes qui interprètent ces mêmes faits « à leur
guise » (p. 189). Il se trompe : car ses conséquences sont
illogiques, attendu qu'elles violent le principe de causalité ; tandis
que l'interprétation spiritualiste n'est pas autre chose que
l'application du principe de causalité aux faits psychiques
d'intelligence, de volonté et de conscience.

M. Li Taï déclare (toujours en positiviste qui ne veut



— 829 —

citer que des faits authentiques et qui n'interprète rien à sa
guise) : que la science enseigne « la supériorité de
l'automatisme, même sur l'intelligence» (p. 164); que «l'homme se

réduit, en fin de compte, à un tube digestif, organe qui est le
point de départ et reste le centre indéplaçable de toute son
activité psychologique, puisque ce sont les exigences de son
ventre qui ont fait l'homme ce qu'il est» (p. 168); que «la
conscience n'est qu'un accident de la pensée» (p. 174); que
« ce qui est permanent, éternel, infini, c'est l'inconscience qui
nous guette tout aussi bien personnellement que spécifiquement»

(p. 177); que «les savants, penseurs et intellectuels de

tous les pays... s'adonnent de plus en plus au bouddhisme en
tant qu'affirmation de la réalité du nirvana» (p. 188)!...

Décidément Anaximène et Cakyamouni étaient de grands
savants, et la science de M. Li Taï, docteur en médecine de

Mi-chi-gan, est admirable E. M.

Jules Martin: St. Augustin; Paris, Alcan, in-8°, 403 p., 1901,
5 fr.

St. Augustin a été un des esprits les plus étendus et les

plus compréhensifs de l'humanité: il a touché à toutes les
questions de son temps, parce que toutes l'attiraient et que
rien d'humain ne lui était étranger. C'était le grand publiciste
de la fin du IVe siècle et du commencement du Ve; ses
nombreux écrits étaient comme le miroir et la somme des opinions
du monde latin à son époque. Je dis «du monde latin », parce
qu'il a connu très insuffisamment le monde grec, et plus
insuffisamment encore le monde sémite; et même, dans sa
connaissance du monde latin, que de lacunes en histoire et en philologie,

et que de superficialité en sciences naturelles C'était moins
sa propre faute, il est vrai, que celle de son milieu, mais le
fait doit être affirmé, et la vérité exige qu'on ne le grandisse
pas démesurément, qu'on ne prenne- pas toutes ses opinions
personnelles pour des solutions indiscutables, qu'on reconnaisse
même ses subtilités, ses jeux de mots, sa recherche de la
pointe et de l'esprit et ses autres défauts.

Quoi qu'il en soit, il fut à la fois un Saint, un philosophe
et un théologien. M. l'abbé Martin a évidemment voulu ne



— 830 —

l'étudier que comme philosophe, bien que, dans son étude, il
ait touché en plus d'un endroit à des questions qui sont plutôt

du domaine de la théologie. Il a divisé son étude en trois
parties : 1° la connaissance, 2° Dieu, 3° la nature. Cette division

semble étrange, parce que la connaissance n'est qu'une
partie de la psychologie, que la psychologie rentre dans
l'anthropologie et celle-ci dans la nature ; en sorte que c'est par
sa troisième partie qu'il aurait dû logiquement commencer.
Mais fermons les yeux sur cette architecture défectueuse de

l'ensemble, et voyons si nous pouvons nous en consoler par
la perfection des parties.

Ici encore il faut constater d'assez nombreuses déceptions.
Mais, avant tout, je veux rendre hommage à la patience avec
laquelle l'auteur a fait ses recherches, à la somme incontestable
de travail qu'il a dépensée, aux efforts qu'il a faits pour guider
le lecteur à travers le dédale des œuvres si variées et même
si décousues de St. Augustin. Même après les ouvrages de

Flottes, de Nourisson, de Dupont et de plusieurs écrivains
allemands, son ouvrage est utile, mais il ne les remplace pas,
et voici pourquoi.

D'abord, les textes qu'il a cités ne sont pas les plus
caractéristiques ; ensuite, l'appréciation qu'il en a faite est trop
souvent superficielle et même insuffisante ; enfin, sa conclusion,
au lieu d'établir le bilan de ce que St. Augustin a emprunté
aux philosophes qu'il a connus, de ce qu'il a rejeté de leurs
systèmes et réfuté, de ce qu'il a tiré lui-même de son propre
fonds, des parties caduques de son œuvre, des parties restées
fermes encore aujourd'hui, de l'influence que cette œuvre a

exercée soit en bien, soit en mal, etc., sa conclusion, dis-je, est
flasque et banale, sans indications précises, sans trait et sans

attrait, et même plutôt de nature à éloigner des œuvres de
St. Augustin les lecteurs qui seraient tentés de les étudier.

Je m'explique. St. Augustin étant revenu maintes fois sur
les mêmes questions, s'est beaucoup répété. Ses critiques ne
sauraient donc citer tous les textes qu'il a écrits sur telle et
telle question; ils doivent faire un choix, mais le meilleur
possible. M. Martin n'y a pas toujours réussi. Par exemple,
p. 25, il cite un texte dans lequel St. Augustin démontre que
l'insensé ne peut ni connaître la sagesse ni arriver à la
conviction certaine d'avoir trouvé le sage, puis il ajoute : « Voilà



— 831 —

bien, sur ce sujet, la page la plus forte, et plus encore, la
seule page totalement vraie que d'Aristote à Kant et au delà,
un illustre philosophe ait écrite; elle contient l'histoire réelle
de l'intelligence.» Or, j'en demande pardon à l'auteur, elle me
paraît extrêmement banale. Que le lecteur veuille bien s'en
assurer lui-même. — P. 76. St. Augustin a dit dans son livre Du
Maître: «Quiconque peut voir (les choses intellectuelles) est,
à l'intérieur, le disciple de la vérité, et au dehors, le juge de
celui qui parle ou plutôt du discours lui-même. » M. Martin
ajoute : « Les Confessions et la Cité de Dieu n'ont rien d'aussi
fort et d'aussi précis.» Or, à mon avis, c'est la même banalité
que précédemment.— P. 167. St. Augustin enseigne qu'«un
mode de perception intellectuelle, bien supérieur à la réflexion
philosophique, nous donne parfois dès cette vie une certaine
intellection claire de l'essence divine». Certes le sujet valait
la peine d'être prouvé. Or M. Martin se borne à dire qu'il y
a sur cette vision intellectuelle «trois passages essentiels», et
ce qu'il en cite ne contient absolument rien d'« essentiel », mais
seulement des assertions sans preuve.

En outre, lorsque M. Martin cite un texte de St. Augustin
difficile à comprendre, il est rare qu'il cherche à l'éclaircir et
à l'approfondir, il est rare surtout qu'il se permette de le
critiquer. Je comprends ce respect; mais tout en respectant
profondément St. Augustin, ne doit-on pas, dans une œuvre
de critique philosophique, aller autant que possible au fond
des choses pour le profit de la vérité? Amicus Plato, magis
arnica Veritas. M. Martin n'a pas craint d'émettre ses propres
critiques en ce qui concerne l'immortalité de l'âme, la liberté
et la grâce, l'optimisme, la tolérance, etc. « Le raisonnement
(sur l'immortalité de l'âme) longuement développé est faible,
embarrassé, subtil, transformé parfois enjeu de mots» (p. 157).

A propos de la liberté : « St. Augustin n'a pas étudié uniquement

pour elle-même la question de la liberté C'est un
point qu'il aurait dû mieux approfondir» (p. 177). A propos
de la coopération de la liberté et de la grâce : « La question est
parfaitement formulée ; St. Augustin y répond par des
considérations peu claires, peu directes, desquelles enfin il ne se

montre guère satisfait » (p. 203). A la p. 249, M. Martin signale,
«sur le faux, une discussion trop subtile et trop embrouillée ».

C'est fort bien. Mais ce qui paraît, sinon plus subtil, du moins



— 832 —

plus embrouillé, c'est ce que M. Martin écrit (p. 384—388) sur
la tolérance et l'intolérance, à propos de l'intolérance de St.
Augustin; non pas que je désapprouve toutes ses opinions, mais
il aurait dû mettre plus de précision dans les distinctions que
cette question compliquée exige.

Les questions particulièrement difficiles auxquelles St.
Augustin a touché, comme celles des trois personnes divines, de
la prescience et de la prédestination, de la grâce et de la
liberté, n'ont pas été assez éclaircies par M. Martin; il n'a
pas produit tous les textes, peut-être gênants pour lui, qu'il
aurait dû produire en critique impartial ; même au simple point
de vue bibliographique, qui semble cependant lui être très
cher, il a bien cité, « pour une exposition sévèrement augus-
tinienne de la doctrine » de la grâce, les ouvrages de Norris,
Bossuet, Petau, Fénelon, Thomassin (p. 188), mais aucun des

ouvrages de Jansénius, d'Arnauld, de Nicole, de Pascal, de

Quesnel, etc. Dira-t-il que les «jansénistes» n'étaient pas dans
la doctrine augustinienne? C'est du moins ce qu'il aurait fallu
démontrer, pour éviter le reproche de partialité. A la page
220, il dit : « Baïus et les jansénistes reprenaient sur ce point
la doctrine de St. Augustin et ils la poussaient à un excès

que St. Augustin n'autorise pas. Car, selon Baïus et les
jansénistes, il faut nier la liberté et il faut admettre une vraie
réprobation. Les infidèles sont donc, en vertu d'un décret divin,
de véritables et d'absolus réprouvés ; ils font le mal toujours
et par nécessité formelle.» Voilà, certes, de graves assertions.
Comment M. Martin, qui, encore une fois, pousse si loin le
scrupule des indications bibliographiques, a-t-il pu oublier, en
pareil cas, de fournir une settle indication pour justifier ses
accusations? On voit le parti pris moliniste et jésuitique
jusque dans les théologiens qui semblent cependant admirateurs
de St. Augustin, tant leur crainte de déplaire à Rome est
grande, ou tant le point de vue romaniste a pénétré leur
esprit. Il importe de noter ce parti pris jusque dans une simple
question de bibliographie historique. M. l'abbé Houtin, dans
son histoire de la controverse de l'apostolicité des Eglises de

France au XIXe siècle, a montré plus de courage et d'impartialité.

Bref, cet ouvrage, malgré des mérites incontestables, est
donc loin d'être le dernier mot sur la philosophie de St.
Augustin. E. Michaud.



833

Rocholl, Dr. H, Konsistorialrat in Hannover: Anna Alexandria,

Herrin zu Rappoltstein, eine evangelische Edelfrau
aus der Zeit der Reformation im Elsass. Auf Grund archi-
valischer Dokumente. (Herausgegeben vom Verein für Re-
formationsgeschichte.) Halle a. S., Niemeyer, 1900.

Konsistorialrat Dr. Rocholl hat uns bereits mit mehreren
bemerkenswerten Publikationen über elsässische Reformations-
geschichte beschenkt. Würdig reiht sich ihnen vorliegende
Schrift über Anna Alexandria, Herrin zu Rappoltstein, an. Die
Herren von Rappoltstein sollen ihren Ursprung herleiten von
einem Markgrafen von Spoleto, welcher zur Zeit des Streites
zwischen den Weifen und Ghibellinen aus Italien vertrieben
wurde. Das Geschlecht war nicht nur wegen seiner
Bestrebungen für Kunst und Wissenschaft, sondern auch wegen der
Dienste, die es der römischen Kirche leistete, bekannt. Im
Anfange der Reformation war Wilhelm IL das Haupt des alten
Stammes. In der festen Meinung, dass die aufkeimende Reform
auf kirchlichem Gebiete die Mutter der Revolution sei, trat er
mit Aufbietung aller Kräfte den Reformbestrebungen im oberen
Elsass entgegen. Die offenen Bekenner der neuen Lehre warf
er ins Gefängnis, überlieferte sie dem Feuertode oder dem
Schwerte. Anders sein Sohn Ulrich. Im Herzen der
Reformation zugeneigt, wagte er es unter den Augen des strengen
Vaters nicht, sich offen zu erklären. Eine Genugthuung war es
ihm jedoch, sich im Heiligtum des Herzens eins zu wissen mit
seiner Gemahlin Anna Alexandria, die aus dem fürstlichen
Grafengeschlechte von Fürstenberg stammte. Sie war eine
seltene Frau ; die Chronisten jener Zeit sprechen von ihr wie
von einer Heiligen. Ihr Sehnen war, das, was sie selbst innerlich

erlebt, auch andern mitzuteilen und Gottes Wort und
Namen auszubreiten. Schon 1531 verwitwet, übernahm sie
neben der Erziehung der Kinder die noch schwerere Aufgabe,
die Sache der Reformation weiterzuführen. Aber erst nach
dem Tode ihres Schwiegervaters Wilhelms IL konnte sie freier
auftreten. Trotzdem war auch jetzt wegen der herrschenden
schmalkaldischen Wirren an eine Einführung der Reformation
nicht zu denken. Erst nach dem Augsburger Religionsfrieden
wagten es Anna Alexandria und ihr im Reformationseifer ihr
nachstrebender Sohn Egenolph, hie und da im Lande evan-



— 834 —

gelische Prediger einzusetzen. Unterstützt wurden beide hierin
von dem aus Reichsweier vertriebenen Superintendenten
Matthias Erb. Als Kaiser Ferdinand an den jungen Herrn von
Rappoltstein ernste Drohbriefe sandte, richtete Anna Alexandria,

fürchtend, dass diese Drohungen ihren Sohn einschüchtern
könnten, eine mütterliche Vermabnung an ihn, die „ein Muster
eines christlichen Regentenspiegels" ist und wohl verdiente,
als ein Kleinod der deutschen Litteratur in unsern Lesebüchern
eine Stelle zu finden. Der Sohn blieb gleich seiner tapfern
Mutter standhaft, und 1560 wurde, da die Bürgerschaft wegen
der Lehensabhängigkeit vom Hause Österreich die Reformation
nicht annehmen durfte, eine „evangelische Hofkirche und
Hofgemeinde" begründet. Und so war ein Centralpunkt für die
reformatorische Thätigkeit geschaffen, von dem viel Segen für
die Unterthanen ausging. Anna Alexandria starb im Jahre 1581.
Solche Arbeiten, die aus dem Staub der Archive so lebensfrische,
kernige Gestalten erstehen lassen, sind sehr dankenswert; sie
dienen nicht dem Augenblick, sie sind ein xxrjfia sc äst.

Pfr. Schirmer.

Souchon, Martin: Die Papstwahlen in der Zeit des grossen
Schismas. Entwickelung und Verfassungskämpfe des Kar-
dinalats von 1378—1417. Zwei Bände in 8°. I. Bd. 1378-1408.
VIII u. 300 S. IL Bd. 1408—1417. V u. 330 S. Braunschweig,
bei Benno Gceritz, 1898—1899.

Das zweibändige Buch von Martin Souchon: Die
Papstwahlen in der Zeit des grossen Schismas 1378—1417, behandelt
einen kleinen Abschnitt der Geschichte einer römisch-kirchlichen

Institution, aber es erhebt sich doch in seinem Wert
für die allgemeine Erkenntnis der inneren Entwickelung der
römischen Kirche und ihrer Verfassung weit über das Niveau
einer nur wenigen verständlichen und zugänglichen Specialarbeit.

Die Quintessenz der Ausführungen Souciions, die
allgemeinen Resultate, zu denen seine Geschichtsdarstellung führt,
ist von allgemeiner Bedeutung für die klare Anschauung von
geschichtlichen Bewegungen, die in frühern Jahrhunderten in
der Verfassung der römischen Kirche noch möglich waren und
stattfanden.



— 835 —

Das Buch Souciions, die Fortsetzung eines vor 10 Jahren
über die Papstwahlen von Bonifaz VIII. bis Urban VI. (also
von Beginn des 14. Jahrhunderts bis zur Entstehung des Schismas

im Jahre 1378) erschienenen Werkes des gleichen
Verfassers, giebt im ganzen genommen die Geschichte des

Kardinalskollegiums während des Schisinas, in den Jahren 1378 bis
1417. Richtiger gesagt: Die Geschichte der Kardinalskollegien,
denn im ersten Buch behandelt er das Kardinalskolleg und
seine Geschichte der römischen Obedienz von 1378—1408, das
zweite Buch ist der Geschichte der avignonischen Obedienz
von 1378—1408 gewidmet, während im dritten Buch die
Obedienz der vereinigten Kardinalskollegien von 1408—1417
geschildert ist, die ihr Ende in der Wahl Martins V. zu Konstanz
1417 findet.

Die Geschichte des grossen Schismas findet also hier eine

Darstellung unter dem Gesichtspunkt vor allem, wie weit die
Kardinäle an ihm beteiligt und thätig sind. Die Darstellung
selbst ruht sichtlich auf den eingehendsten Quellenstudien, die
bei einer so verzwickten Materie und dem verschiedenen durch
den Parteistandpunkt bedingten Wert der Quellen einerseits
um so mühsamer sind, andererseits aber in vorliegendem Buch
den Eindruck machen, dass wir es mit einer auf sicherer Basis

aufgeführten objektiven Darstellung zu thun haben. Die
Forschung geht in breiter Ausführlichkeit auf alle Detailfragen
ein, die sich ergeben, und sucht über alle Einzelheiten der
Beteiligung der Kardinäle an den Wirren des Schismas und den
Versuchen zu ihrer Lösung Klarheit zu verschaffen. Wenn
auch nach dem Urteil des einen oder andern der Verfasser
in ganz speciellen Vermutungen und Kombinationen manchmal
ziemlich weit gehen mag, so verdanken wir dieser eindringenden

Detailarbeit doch manche scharfumrissene Zeichnung der
Zustände, Charakteristiken der treibenden Elemente dieser
Kampfperiode, Bewertungen der Thätigkeit einzelner Personen,
der Päpste, der hervorragenderen Kardinäle, Schilderungen
damaliger führender Geister, Begründungen religiöser Haupt-
strömungen, die in der Zeit des Schismas eine grosse Rolle
spielten, wie sie in dieser quellenmässigen Begründung von
dem Verfasser zum erstenmal geboten werden. So ist das

Buch eine wertvolle, erschöpfende Darstellung, die die
Geschichte des Schismas in manchen Punkten anders als bisher



— 836 —

und wohl endgültig festzustellen berufen sein wird. Denn wenn
auch Specialistenfleiss und -Spürsinn in dem oder jenem Einzel-
punkt zu einem andern Resultat gelangen mag, zu den
bekannten wissenschaftlichen Ergebnissen, die haarscharf beweisen,

class 4 -f- 5 9 sind, nicht, wie der Vorarbeiter auf dem
gleichen Gebiet meinte, 42-ji -\- 4J/2 9, an dem allgemeinen
Wert der Resultate Souchons wird das wenig ändern.

In diesem allgemeinen Wert aber liegt die Bedeutung, die
Souchons Buch für das Verständnis der inner-römisch
kirchlichen Entwickelung im allgemeinen hat.

Die Epoche der Geschichte des Kardinalates, die Souchon

schildert, ist für die Geschichte der römischen Kirchenver-
fassung von grosser Tragweite, und Souchons Resultate sind
daher von Wert für die Beurteilung des Entwickelungsganges,
den die römische Kirche genommen hat. Die Geschichtsforschung

hat sich in den letzten Jahren ziemlich eingehend mit
dem Kardinalat, seiner Geschichte und seinem inneren Wesen
beschäftigt. Die Entstehung des Kardinalskollegiums, seine

Thätigkeit und Stellung im Rahmen der Kirchenverfassung,
das Verhältnis von Kardinalat und Primat ist dargestellt
worden, auch sein inneres Wesen, seine Finanzverwaltung ist
untersucht worden. Und da ist zu dem im Vorjahre erschienenen

Werke P. M. Baumgartens über die Finanzverwaltung
des Kardinalskollegiums für die Zeit von 1295—1437 Souchons
Buch eine Art Pendant. Es bietet die Geschichte der Stellung,
die das Kardinalat den andern handelnden Faktoren der Christenheit

in der Zeit des Schismas gegenüber eingenommen hat.
Zwei der hier zu machenden Abschnitte: das Kardinalat und
die öffentliche Meinung zur Zeit des grossen Schismas, und
das Kardinalat und sein Verhältnis zum Konzil von Konstanz,
das das Schisma beendigte, haben relativ geringere, weil nur
zeitweilige und vorübergehende Bedeutung gegenüber dem

Hauptthema des Buches : das Kardinalat und das Papsttum.
So ist also der eigentliche Gegenstand des Werkes die

Entwickelung des Kardinalats gegenüber dem Papsttum, das

Verhältnis des Kardinalats zum päpstlichen Primat, die Kämpfe,
die diese beiden Verfassungsinstitutionen der römischen Kirche
miteinander in den Jahren von 1378—1417 ausgefochten haben.
Unter den Streitpunkten, die ständig wiederkehren, sind wieder
einige für die Geschichte der Entwickelung der römischen



— 837 —

Kirchenverfassung von geringerer Bedeutung, es sind diejenigen,
die die Einkünfte der Kardinäle betreffen, sowie die Mitwirkung
bzw. Zustimmung der Kardinäle bei Kreierung neuer Kardinäle.
Der Punkt, auf den alles Gewicht zu legen ist und in dessen

gründlicher Darstellung ein Hauptwert des Souchonschen
Buches liegt, ist: welches ist die Stellung des Kardinalskollegiums

als Verfassungskörpers neben dem Papst, welche Rolle
hat es neben dem Papst in der Regierung der Kirche?

Was Souchon darüber bietet, ist die Schilderung des

Kampfes zwischen dem Absolutismus der Päpste und dem
Konstitutionalismus der Kardinäle. In diesem Gegensatz, in dem

Konflikt, in dem die konstitutionellen Interessen der Kardinäle
mit der absolutistischen Regierungsweise Urbans VI. (1378—1389)
von Anfang seines Pontifikates an gerieten, lag die ganze
Kirchenspaltung begründet, und während der ganzen Zeit des
Schismas währte mit wechselndem Erfolg das Ringen der
Kardinäle mit den Päpsten, einen verfassungsmässigen Anteil
an der Kirchenregierung zu bekommen. Der Kampf, den da
die Kardinäle um Erlangung der Stellung einer konstitutionell
berechtigten Körperschaft neben dem Papste führten, ihr
ständiges Ringen, sich die Rolle eines aufsichtsführenden Staatsrates
neben dem Papste zu schaffen, ihr Streben, ein Recht darauf
zu haben, auf die Kirchenregierung einen massgebenden
Einfluss zu üben, all dieser hin und her wogende Kampf, wie ihn
Souchon im einzelnen vorführt, gehört der Geschichte an.

Ziehen wir aber aus dieser Quintessenz das Facit, so lautet
es, dass der ganze Kampf umsonst war. Die Entwickelung der
römischen Kirchenverfassung ist die geworden, dass der
Absolutismus Herr geblieben ist über den Konstitutionalismus. Das

ganze mächtige Ringen des Kardinalskollegiums hat für die
Folgezeit, für die Weiterentwicklung der Kirchenverfassung
und vollends für ihre gegenwärtige Form neuesten Datums
vom 18. Juli 1870 keinen bleibenden Wert gehabt. Wenn man
mit diesem thatsächlichen geschichtlichen Ausgang vor Augen
das Kämpfen und Streiten jener Jahrzehnte betrachtet, so

überkommt einen eine gewisse Wehmut über den Weg, den
der abendländische Katholizismus auch da eingeschlagen hat.
Was damals als päpstlicher Anspruch gegenüber dem
Kardinalskollegium dieses in helle Aufregung versetzte und einen

Kampf entflammte, in dem die gelehrtesten Geister der Zeit



— 838 —

als für heiliges Recht der Kardinäle fochten, das ist heute der
selbstverständliche Zustand, der bei der Ausbildung der
römischen Kirchenverfassung gar nicht anders zu denken ist. An
Stelle des konstitutionellen Lebens, für das damals die Kardinäle

fochten, ist heutzutage der alles ertötende Absolutismus
getreten.

Wie damals, so spielt auch heute bei der Bewertung der
Stellung der Kardinäle neben dem Papsttum die finanzielle
Frage, so wichtig sie manchmal bei der Kreierung eines
Kardinals zu sein pflegte und so grosse Opfer sie manchmal von
einem Staat verlangt, doch keine wesentliche Rolle. Für die

Beantwortung der Frage, ob Konstitutionalismus, ob Absolutismus,

sind auch die mancherlei Privilegien der Kardinäle von
keiner Bedeutung. In allen solchen Kleinlichkeiten, als roter
Hut, rotes Biret, Ring mit Saphir, weisse damastseiclene Mitra,
rote Pferdedecke, Baldachin und — last not least neben
manchem anderen — den seidenen Ombrellino, kommt, wie auch in
den anderen oft kleinlich nichtigen Stücken der römisch-kirchlichen

Kleiderordnung, für den, der die Sache etwas gründlicher
anschaut und auf die ihr zur Basis dienenden Dinge blickt,
das specifische Wesen der römischen Kirche und ein Stück der
ihr innewohnenden Macht über kleine Geister so recht zur
Geltung. Auch der Anspruch der Kardinäle, bei der Kreierung
eines Kandidaten mitzuwirken, ist von A^erhältnismässig geringer
Bedeutung gegenüber dem Hauptstreben nach Mitregierung der
Kirche. Ihre Wünsche werden auch heute noch die einzelnen
Parteirichtungen im heiligen Kollegium bei Kreierung neuer
Porporati vorher schon im stillen nach Kräften zu A^erwirk-
lichen suchen, die Frage des Papstes an die Kardinäle aber,
ehe er mit der Autorität des allmächtigen Gottes, der der
heiligen Apostel Petrus und Paulus und mit seiner die neuen
Kardinäle kreiert und publiziert, die Frage : quid vobis videtur '?

hat lediglich formelhaften Wert, sie ist eines der mancherlei
Stücke in der Kurialsprache, die im Laufe der Zeiten in
Übung geblieben sind, obwohl ihr eigentlicher Sinn ganz
verloren gegangen ist.

Der Hauptpunkt, wenn wir den Vergleich ziehen zwischen
dem damals vom Kardinalat Erstrebten und dem, was wir
heute als Resultat der geschichtlichen Entwickelung vor uns
haben, ist auch wieder: welchen Anteil haben die Kardinäle



— 839 —

an der Regierung der Kirche, und üben sie ihn neben dem
Papst als Recht aus"?

Die einfache Antwort ist da : von einem eigentlichen Recht
des Kardinals neben dem Papst, im wirklichen Sinn des Wortes
und Begriffes „Recht", kann heutzutage keine Rede mehr sein.
Die Rechte der Kardinäle sind wie die der anderen Zwischenstufen

der römisch-kirchlichen Verfassung untergegangen im
grossen Meer der unumschränkten Gewalt des Papstes. Ultra-
montanerseits drückt man das etwas schonender aus mit den
Worten: die Verfassung des Kardinalskollegiums beruhe auf
Gewohnheitsrecht, habe aber wegen der unumschränkten
Gewalt des Papstes nur geringe Bedeutung. Was die Kardinäle
in der von Souchon behandelten Epoche ihrer Geschichte mit
so viel Eifer erstrebten, das freie Beratungsrecht als Grundlage
und Voraussetzung ihrer Mitregierung der Kirche, das ist ihnen
durch den fortschreitenden Absolutismus entrissen worden ;

sie dürfen sich ohne Erlaubnis des Papstes weder zu Beratungen
noch zu gottesdienstlichen Feierlichkeiten versammeln.

Und wenn auch in unseren Tagen Leo XIIL noch so sehr,
im Gegensatz zu seinem Vorgänger Pius IX., gleich in seiner
Konsistorialallokution vom 28. März 1878 seinen Entschluss
verkündigte, auf den Rat und die Weisheit der Kardinäle
vertrauen zu wollen, und sie eindringlich um ihre Mitwirkung bei
der Leitung des ihm unterstellten Volkes bat, da er sie, die
ehemaligen Genossen der Ehre, jetzt als seine Helfer bei seinen
Arbeiten und Plänen ansehen und in der Erledigung der
kirchlichen Angelegenheiten als Genossen behandeln wolle, so darf
man das in seiner Tragweite nicht höher als so viele andere
kuriale Phrasen, in deren Anwendung Leo XIIL Meister ist,
bewerten, nämlich eben als Phrasen. Denn rechtlich ist nach
römischer Lehre der Papst niemals an den Rat, geschweige
denn an den Konsens des heiligen Kollegiums gebunden.

Also darin liegt der Wert des Buches von Souchon, den

es über die Bedeutung einer kirchengeschichtlichen Specialarbeit

hinaus hat: es zeigt uns an einem wichtigen Punkt
römisch-kirchlichen Lebens, wie die kirchlichen Ideale früherer
Zeiten, um die man heiss stritt, im Laufe der Geschichte
begraben werden mussten. Ein Vergleich von damals und heute

lehrt, wie der altkirchliche Konstitutionalismus erschlagen
worden ist vom Absolutismus. Und aus den Resultaten des



— 840 —

Buches gewinnen wir mit die Antwort auf die Frage, die wir
bei der Prüfung moderner römisch-kirchlicher Institutionen so oft
erheben können: ist die römische Kirche der Gegenwart, mit
ihrer am 18. Juli 1870 festgelegten Verfassung, wirklich noch
der konsequente Ausbau des Planes, den die alte Kirche vor
Augen hatte und in dessen Rahmen sie sich organisch
entwickelte

Bonn. Leopold Karl Gœtz.

Strümpfel, Emil : Was heute jedermann von der Mission wissen
muss. Herrn Dr. theol. G, Warneck, Professor der Theologie
in Halle a. S., gewidmet. Berlin, Warneck, 1901.

Döring, Paul: Morgendämmerung in Deutsch-Ostafrika. Ein
Rundgang durch die ostafrikanische Mission. Herrn Pastor
Dr. v. Boclelschwingh gewidmet. Berlin, Warneck, 1901.

Missionen sind so alt, als das Christentum selbst. Die
Apostel sind von Jesus Christus in die ganze Welt, zu allen
Völkern ausgesandt worden. Diese Sendung hat bis heute ihre
Geltung, denn mehr denn 800 Millionen stehen noch ausserhalb
des Reiches Gottes. Die katholische Kirche hat frühzeitig der
Mission ihr besonderes Augenmerk zugewandt. Luther hat die
Ausbreitung des Reiches Gottes über die Grenzen der Kirche
hinaus nicht ins Auge gefasst; wohl aber hat Erasmus in
seinem Ecclesiastes oder Concionator evangelicus seine Stimme
für die Mission erhoben. Ein erster Versuch, der 1555 von
Genf ausging, und zwar nach Brasilien, missgiückte. Der
erste wirkliche evangelische Missionar begann 1646 seine

Thätigkeit unter den Indianern Nordamerikas; es war der
Puritanerpastor John Eliot. Heute ist die evangelische Mission
in allen Erdteilen in rastloser Arbeit für das Reich Gottes

thätig. Einen schätzenswerten Einblick in diese Arbeit gewähren
uns die Schriften von Strümpfel und Döring. Die erstere Schrift
stellt sich folgende Fragen: 1. Warum treiben wir Mission?
2. Wie wurde die heutige Missionszeit vorbereitet? 3. Was
leistet die evangelische Christenheit für die Mission? 4. Wo
arbeitet die evangelische Mission 5. In welcher Weise arbeitet
die Mission? 6. Was hat die evangelische Mission bis jetzt
erreicht? 7. Mit welchen Hemmnissen kämpft die evangelische



— 841 —

Mission 8. Was hat in der Heimat zu geschehen Strümpfel
beantwortet diese Fragen in klarer, erschöpfender Weise. Wir
ersehen daraus die Riesenarbeit der evangelischen Mission in
aller Welt: 6618 Missionare, davon fast 900 aus Deutschland,
und 3200 Missionarinnen, die hauptsächlich dem weiblichen
Geschlechte der Heiden sich widmen, sind an der Arbeit. Aus
der jungen HeidenChristenheit selbst sind 4000 ordinierte Pastoren
und 65,000 nicht ordinierte Gehülfen,. Evangelisten und Lehrer
hervorgegangen. Die Zahl der evangelischen Heidenchristen
beträgt 11,323,000. ¦— Während uns Strümpfel eine Weltüberschau

über die evangelische Mission giebt, führt uns Döring
nach Deutsch-Ostafrika. Wir besuchen mit ihm Tanga, Dar-es-
Salam, Kissarawe, Maneromango, Usambara, Wuga, das Land
der Wambugu, Hohenfriedeberg, Neu-Bethel. Er erzählt uns in
fesselnder Weise von dem Leben in Ostafrika, führt uns in
Schule und Kirche, macht uns bekannt mit dem Charakter der
Eingeborenen, berichtet von Freud' und Leid, Kampf und Sieg.
Beide Schriften sind mit orientierenden, schön ausgeführten
Bildern reich geschmückt. Wir empfehlen beide angelegentlich

jedem, der für die Mission ein Interesse hat, — und das
muss doch jeder Christ haben, der es nicht bloss dem Namen
nach ist! Pfr. Schirmer.

Petites Notices.
* James Chrystal, M. A. : Authoritative Christianity. The

Third Ecumenical Council, Ephesus, A. D. 431. Part 1, Acts II
and III; New Jersey, U. S. A., 1901. (Texte anglais.) — Les
notes sont nombreuses. On remarquera les deux suivantes sur
l'eucharistie: — P. 19, note 72: «Nestorius injured many by
leading them in his lifetime into a denial of the Incarnation and
into making Christ a mere man, and into worshipping that mere
man in heaven and in the Eucharist, and into eating him in
the Eucharist, and during it he gave occasion for the establishment

of the heretical sect of the Nestorians, and the creature-
worship (dvD-QwnoXaxQsla) and cannibalism (dvD-qwnoqsayta) which
he taught have, in a modified form, spread into the Greek and
Roman Communions. For while they reject some of the Nestorian
errors regarding Christ, as, for instance, the denial of the
Incarnation, they nevertheless hold with him to the cannibalism

Kevue intern, de Théologie. Heft 36, 1901. 54



_ 842 —

of eating the substance of Christ's humanity in the Eucharist
and, besides, Rome holds to his error of worshipping Christ's
mere humanity, as for instance in her worship of the Sacred
Heart, and both Rome and the Greeks even worship other
creatures less than Christ's humanity, that is, saints, &c, and
in image worship are far worse than the Nestorians, though
on the details of such errors they quarrel endlessly. It should
be added that both Nestorius' and Kenrick's worship of Christ's
humanity was relative to God the Word. The facts on that are
told in vol. I. of Ephesus in this Set, pages 332-343, note 679. »

— P. 98, note 3 : « From the foregoing parts of this Act III.,
it is clear that all the First Act was read to the Legates of
Rome, including not only its decision on the Incarnation, but
also on Man Worship (dvd-QwnoXaxQs(a), that is the worship of
a human being, and on Cannibalism (dvd-Qwnocpayia) m the
Eucharist, Economic Approbation, and everything else in Act I.
And what follows shows that the Roman Legates formally and
most clearly accepted the decisions of the Council in that Act
on those topics and on every other, so that Rome did most
plainly commit herself then to a condemnation of the worship
by bowing, invocation, or in any other way of Christ's mere
humanity, the highest of all mere creatures, as all admit, and
much more to the condemnation by necessary implication of
the service by bowing, invocation, or in any other way of any
lesser creature, be it the Virgin Mary, any other departed saint,
or any angel or archangel, and much more to the condemnation

of the worship, by bowing, kissing, incensing, or in any
other way of mere inanimate things, such as crosses painted
or graven, pictures, graven images, relics, altars, communion
tables and all other mere inanimate things; and also to the
condemnation of Cannibalism in the Eucharist, and hence also,
by necessary implication, to the condemnation of Transubstantiation

and Consubstantiation both which assert said Cannibalism,
and include it as a part of their real substance presence dogma.»

* Aug. Dieckmann: Die christliche Lehre von der Gnade;
Berlin, Schwetschke, 1901, 8 M. — Cet important ouvrage, très
étudié et très savant, dédié aux professeurs d'Ièna, MM. Hilgen-
feld, Nippold, Seyerlen et Siegfried, n'est pas simplement, comme
son titre pourrait le faire croire, une étude sur la grâce ; il en-



— 843 —

visage la grâce non seulement en elle-même, mais encore dans
sa source, dans ses canaux et ses moyens d'action et surtout
dans ses effets ; prédestination, incarnation, rédemption,
justification, rien n'est oublié. C'est une véritable apologie du
christianisme même. L'auteur a surtout puisé dans la Bible, et un
de ses buts a été de réfuter les idées de Ritschl sur la
justification. On le lira avec fruit, car il touche aux mystères même
du christianisme.

* V. Ermoni : L'Eglise romaine en face de l'Eglise grecque
schismatique (Extrait de la Revue anglo-romaine) ; Paris, Pous-
sielgue, 1896, 63 p. — Cette étude a pour but de réfuter la
Lettre encyclique que le patriarche Anthime de Constantinople
a publiée, en août 1895, en réponse à celle de Léon XIII du
20 juin 1894. Léon XIII invitait les prétendus « schismatiques »

à se soumettre à sa prétendue suprématie, et le patriarche
Anthime lui a montré que sa suprématie n'est qu'une usurpation,

et que plusieurs de ses doctrines sont erronées. Le Père
Ermoni a voulu prendre la défense des prétentions romaines;
son ton est sérieux et contenu, mais il rabâche contre l'Orient
les accusations de schisme, sans avoir examiné si elles ne sont
pas méritées par l'Eglise romaine ; il répète les argumentations,
mille fois réfutées, des théologiens papistes ; thèse absolument
banale, contraire à l'histoire et à la théologie la plus élémentaire.

* Etudes de théologie et d'histoire, publiées par la Faculté
de théologie protestante de Paris, en hommage à la Faculté
de théologie de Montauban à l'occasion du tricentenaire de sa

fondation; Paris, Fischbacher, in-8°, 360 p., 1901. — Ces onse
études sont intitulées: 1° La doctrine de l'expiation et son
évolution historique (Aug. Sabatier); — 2° Jean Cameron, 1579

à 1625 (Bonet-Maury); — 3° L'enseignement de St. Paul et de

St. Jacques sur la justification par la foi (Ménégoz); — 4° Michel
Nicolas (E. Stapfer) ; — 5° André Gérard d'Ypres et la théologie
pratique (Ed. Vaucher) ; — 6° Une Bible copiée à Porrentruy
(S. Berger) ; — 7° Un incident philosophique de l'affaire Urbain
Grandier (R. Allier) ; — 8° Les sources du 1er livre de Samuel

sur l'institution de la royauté israélite (A. Lods) ; — 9° La notion
du droit naturel chez Luther (E. Ehrhardt); — 10° De la valeur
du mithriacisme comme facteur religieux du monde antique



— 844 —

(J. Réville); — 11° Les origines de la réforme à Besançon,
1520-1534 (J. Viénot).

* Grande Encyclopédie (Paris, 61, rue de Rennes). Voir
surtout, dans les dernières livraisons (746-750), les articles
suivants: Tatien, Tauler, Télesphore, Temple, Ordre du temple,
Card, de Tencin, Tertullien, Testu, Tetzel, Texte du sacre,
Ste. Thaïs, théodicée, théologie, Théodoret, théopneustie, etc.

* Dr. G. Heinrici: Dürfen wir noch Christen bleiben?
Kritische Betrachtungen zur Theologie der Gegenwart ; Leipzig,
Dürr, 32 S., 60 Pf., 1901. — L'auteur répond affirmativement.
On voit clairement sa pensée dans les « Leitsätze » qu'il a mis
en tête de son étude, et dont nous détachons les suivants:
« 4. Die als neue und epochemachende Wendung in der
theologischen Forschung verkündigte «religionsgeschichtliche
Methode » bedeutet, insofern sie neu ist, eine Anpassung der Grundsätze

des Evolutionismus auf das religiöse Leben. Indem sie
den absoluten Gehalt der religiösen Erfahrung in Zweifel stellt,
verkennt sie das Wesen der Religion ; indem sie die Theologie
als ein der Eigenart wahrer Religion fremdes Gebilde beurteilt,
verkennt sie das Wesen des Christentums ; indem sie die
Ableitbarkeit aller geschichtlichen Erscheinungen aus gegebenen
Grössen behauptet, verkennt sie das Wesen der Persönlichkeit
und die Schranken des geschichtlichen Erkennens. — 5. Die
Grenze, welche die christliche Theologie als eine geschlossene
wissenschaftliche Einheit mit eigenem Schwerpunkte aus- und
absondert, ist nicht willkürlich gezogen, sondern durch die
Thatsache der christlichen Kirche und den Bestand der durch
das christliche Leben erzeugten Wissenschaft gefordert. — 6.

Die Behauptungen der religionsgeschichtlichen Methode sind
nicht geeignet, eine Beseitigung der christlichen Theologie durch
eine allgemeine Religionswissenschaft zu begründen. Mit dem
Bestände einer selbständigen christlichen Theologie ist aber das
wissenschaftliche Recht, sich als Christ zu bekennen, erhärtet. »

* Bischof Herzog : Hirtenbriefe aus den Jahren 1887-1901 ;
Aarau, Wirz, 1901, 8°, 255 S., 4 Fr. — «Wer die Sammlung
der Hirtenbriefe aus den ersten zehn Jahren meiner bischöflichen

Amtsverwaltung mit diesen spätem Erlassen vergleicht,
sagt der Verfasser, wird wohl eine gewisse Verschiedenheit
des Tones wahrnehmen. Während wir in der ersten Periode



— 845 —

unter grossen Schwierigkeiten das Haus zu bauen und gegen
mannigfache Gefahren zu schützen hatten, dürfen wir seit
anderthalb Jahrzehnten unsere Aufmerksamkeit mehr und mehr
auf die geistige Erbauung richten. Das gilt von den einzelnen
Gemeinden wie von unserer ganzen Kirche. Wenn meine
Schreiben Hörern und Lesern einigermassen zur Erbauung
gedient haben, so mag es nicht zwecklos sein, sie auch der neuen
Generation zugänglich zu machen. » — Die obligatorische
römische Ohrenbeicht, eine menschliche Erfindung. Antwort auf
die von Herrn Bischof Dr. Egger in St. Gallen vorgetragene
Abhandlung : « Die Beicht keine menschliche Erfindung » ;

Aarau, Wirz, 1901, in-18, 73 S. — Diese durchaus wissenschaftliche

Schrift empfiehlt sich von selbst.

* Paul Sabatier : Regula antiqua fratrum et sororum de

pœnitentia seu tertii ordinis sancti Francisci; Paris, Fisch-
bacher, in-8°, 30 p., 1901. — L'auteur continue ses intéressantes
publications sur le monde franciscain du moyen âge. Après les
trois volumes déjà parus, voici des Opuscules de critique
historique. Le 1er fascicule, que nous annonçons, traite de l'ancienne
règle du tiers-ordre de St. François, et en donne le texte latin.
Nous annoncerons les suivants à mesure qu'ils paraîtront. —
Conclusion de ce 1er fascicule: Rome a faussé l'esprit de
l'institution de St. François.

* Hieronymus Savonarola: Predigten. Ausgewählt und
übersetzt von Hiltgart Schottmüller; Berlin, Behr, 3 M., 1901.

— 1. Briefe: an seinen Vater, 25. April 1475; an seine Mutter,
5. Dezember 1485 und 25. Januar 1490. — 2. Predigten: von
der Liebe, von der Busse, von der Unterhaltung mit Gott und
der Jungfrau ; von der Wandlung der Regierungsform und den
Gaben, die Gott dem Volk verheissen hat, wenn es ausharret
im Glauben ; vom rechten Gehorsam gegen das Gesetz ; wider
die Laster des Klerus ; Prophezeiung der kommenden Drangsale

; von der Übereinstimmung seiner Lehre mit der
römischkatholischen Kirche; von dem Vertrauen auf Gottes Hülfe;
von der Barmherzigkeit Gottes; von der Hoffnung und dem
Gottvertrauen ; wider die Überhebung des Papstes ; Rechtfertigung

vor dem Volk und Abschied. — 3. De Ruina Mundi.
Gedichtfragment. —¦ 4. Betrachtung über den Psalm : Miserere
mei Deus. — N. B. Lorsque Savonarole dit qu'il est d'accord



— 846 —

avec l'Eglise romaine, il entend parler de l'Eglise universelle,
et nullement de la personne du pape; il ne commettait nullement

la confusion que les papistes commettent aujourd'hui; il
se croyait même obligé de désobéir au pape pour rester fidèle
à l'Eglise. Voir sa 7" prédication (p. 81-89), ainsi que les 11°

et 12e.

* Wilhelm Schirmer : Grundriss der katholischen Glaubensund

Sittenlehre. Ein Leitfaden für den altkatholischen
Religionsunterricht an höheren Schulen und zur Selbstbelehrung ; zweite
durchgesehene Auflage; Advena, in Münster i. W., 76 S. —
Kleine Bibelkunde für den Schulgebratich ; IL Auflage ;

Sauerländer, in Aarau, 190.1. — Ces excellentes publications, très
simples et très pratiques, destinées aux enfants des écoles, se
recommandent d'elles-mêmes par leur sérieux, leur clarté et
leur bon marché.

Preisausschreiben des Evangelischen Bundes, igor.

Um eine weitere Anregung zu wissenschaftlicher Beschäftigung

mit der Geschichte der römisch-katholischen Kirche der
Neuzeit und speciell ihren Beziehungen zum Protestantismus
zu geben, hat der Centralvorstand des Evangelischen Bundes
beschlossen, folgende Preisaufgaben auszuschreiben :

/. Die römisch-katholische Presse Deutschlands im 19.
Jahrhundert.

Gewünscht wird eine Darstellung der Begründung, der
Entwicklung und des gegenwärtigen Standes der römisch-
katholischen Tagespresse und der römisch-katholischen
periodischen Litteratur in Deutschland. Es wird darauf hingewiesen,
dass zur Lösung dieser Aufgabe eine sorgfältige Berücksichtigung

der kirchlichen und politischen Gesamtentwicklung Deutschlands

erforderlich ist.

2. Die Selig- und Heiligsprechungen der römischen Päpste
im 19. Jahrhundert.

Gewünscht wird ein historisch-kritischer Bericht über die

Vorgeschichte, den Verlauf und die Begründung der einzelnen
Selig- und Heiligsprechungen.

3. Übertritte aus der römisch-katholischen sur evangelischen
Kirche in Deutschland %aährend des 19. Jahrhunderts.



— 847 —

Erwartet wird nicht eine Statistik der Übertritte vom
römischen Katholizismus zum Protestantismus, sondern eine
Zusammenstellung und Bearbeitung der Konversionen derjenigen
Persönlichkeiten, die durch ihre Lebensstellung, ihre Geschicke,
ihre Leistungen oder irgendwelche andere Umstände allgemeines
Interesse erregen. Die Sammlung ist gedacht als ein Gegenstück

zu Rosenthal, Konvertitenbilder aus dem 19. Jahrhundert.
Der Preis für die erste Aufgabe beträgt swölfhundert

Mark; Ablieferungstermin 31. Dezember 1903.

Der Preis für die zweite und die dritte Aufgabe beträgt
je fünfhundert Mark ; Ablieferungstermin für beide Arbeiten
31. Dezember 1902.

Der Centralvorstand behält sich für den Fall, dass die
eingereichten Arbeiten nicht allen Anforderungen genügen, vor,
die Hälfte der ausgesetzten Preise zu verleihen. Die mit dem
Preise gekrönten Schriften werden Eigentum des Evangelischen
Bundes und von diesem veröffentlicht.

Ausser diesen wissenschaftlichen Preisaufgaben schreibt der
Centralvorstand einen Preis von 150 Mark für eine «Der
Evangelische Bund» betitelte Broschüre aus. Die Schrift soll über
die Entstehung, die Geschichte und die Leistungen des Bundes
zuverlässig orientieren und durch ihre Gesamthaltung sich dazu

eignen, als Agitationsschrift verwandt zu werden; der Umfang
soll 272 Druckbogen — im Format der Flugschriften des

Evangelischen Bundes — nicht übersteigen. Ablieferungstermin
1. April 1902.

Bewerbungsschriften, in deutscher Sprache abgefasst, deutlich

geschrieben und mit einem Motto versehen, sind bei dem
Centralvorstand des Evangelischen Bundes in Halle a. S.

einzureichen. Beizufügen ist ein durch das Motto der Abhandlung
gekennzeichneter versiegelter Brief, der Namen, Stand und
Wohnort des Verfassers, sowie die Erklärung enthält, dass der
Verfasser Mitglied der evangelischen Kirche sei.

Die Ergebnisse der Bewerbungen werden in einer Sitzung
des Gesamtvorstandes verkündigt.

Der Centralvorstand des Evangelischen Bundes.



848 --

Librairie.

The American Journal of Theology, vol. 5, n° 3, July 1901;
Chicago, the University Press.

Analecta Bollandiana, T. XX," fase. II; Bruxellis, Jun. 1901.

A. Boulhakoff : Ancien- catholicisme et liturgie catholique-
chrétienne; Kiefi, Gorbounoff, in-8°, 260 p., 2 r. 20 k. (Texte
russe.)

The Rt. Rev. Charles Grafton, S. T. D., Bishop of Fond du
Lac (U. S. A.): The Eucharistie Sacrifice, br., 19 p.; Fond
du Lac, P. B. LIaber Printing Company, 1901 ; — The Holy
Eucharist in the New Testament ; Milwaukee, Wis., the Young
Churchman C°, 15 cents each.

A. Houtin : Dom Couturier, abbé de Solesmes ; Angers, Germain,
in-18, 1899; — Henri Bernier, chanoine d'Angers; in-8°, 1899.

I. E. Mesoloras: Symbolique de l'Eglise orthodoxe d'Orient,
T. II (lre partie); Athènes, Apostolopoulos, in-8°, 288 p.
(Texte grec.)

Bischof Reinkens : Religiöse Reden, herausgegeben von Pfarrer
Schirmer; Gotha, Fr. A. Perthes, in-8°, 150 S., 1902. (Siehe
nächste Lieferung der Revue.)

Dr. K. Weiss : Eine christkatholische Antwort auf einen
römischkatholischen Angriff; mit Auszügen aus den von den
kirchlichen Obern approbierten Lehrbüchern der Moraltheologie
des Heiligen und Kirchenlehrers A. Maria de Liguori, der
Jesuiten Gury, Lehmkuhl und des Redemptoristen J. Aertnys.
St. Gallen und Leipzig, Wiser & Frey, 1901 ; br., 8°, 144 S.,
75 Cts.

-o—SS>—-


	Bibliographie théologique

