
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


609

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

H. Berr: Peut-on refaire l'unité morale de la France?
Paris, Colin, in-18. 147 p., 1901, 2 fr.

Ce petit livre est d'un penseur et même d'un sage. Laissons

de côté les pages, quoique très bien écrites, où il dépeint
la vie mondaine et très superficielle, non des Français, mais
de certains Français exclusivement boulevardiers et salonniers
(p. 66-86). Ne voyons que celles où il analyse la crise et
l'avenir de la foi; les unes (p. 100-105) sont pleines d'aperçus
féconds sur la distinction à faire entre les doctrines et les
systèmes (scepticisme, dogmatisme, matérialisme, idéalisme et
monisme) ; d'autres, pleines de bons conseils soit à l'Etat, soit
aux éducateurs (p. 132-141).

Toutefois, l'auteur reconnaîtra sans doute que ses pages
ne sont qu'une ébauche ; qu'une ébauche est toujours incomplète

et même obscure, surtout quand elle traite de « l'unification

de l'Etre » ; qu'il a parlé en philosophe parfois très
métaphysicien, quoiqu'il malmène cruellement la métaphysique
(p. 116); qu'au point de vue théologique, son opuscule offre
de grandes lacunes, bien que le sujet qu'il traite soit très
théologique ; qu'à tous ces points de vue il aurait besoin, pour
devenir efficace et fécond, d'être expliqué en ses points obscurs
et complété. L'auteur ne m'en voudra pas si je désire une
seconde édition revue et considérablement augmentée.

Mais il m'en voudra certainement, si je me permets de
n'être pas aussi optimiste que lui. Entendons-nous bien. 11 va
de soi que science et religion peuvent se concilier, et qu'elles
se concilient dans tous les esprits qui voient exactement l'une
et l'autre. Il va de soi que de tels esprits existent en France,
et qu'on peut espérer qu'ils y deviendront toujours de plus en
Plus nombreux. Non, il ne faut pas désespérer. Mais l'auteur
s'illusionne, je crois, sur la profondeur et l'étendue du mal

Revue intern, de Théologie. Heft 35, 1901. 39



— 610 —

qu'il voudrait généreusement guérir. Peut-être est il trop près
pour bien voir. Il est des cas où le recul à une certaine distance
est nécessaire pour la critique juste. Or il n'a ni le recul du

temps, ni celui de l'espace, ni peut-être celui du sang-froid
que donne la longue et patiente expérience. Les causes qui
rendent l'unité morale et religieuse de la France si difficile à

refaire, sont nombreuses et compliquées, et je n'essaierai pas
de les énumérer dans cet article. Mais l'une des plus tristes,
c'est qu'il n'y a, pour le moment, rien à espérer des braves
gens, très peu « braves », qui s'appellent « les modérés ».

M. Berr en a d'ailleurs signalé quelques traits : « Même

parmi ceux qui persistent à vivre en esprit, combien mènent
une existence incomplète et le sentent Ce sont des jouisseurs
de la vie morale ou intellectuelle, comme les autres le sont
de la vie matérielle ; et ils ont, eux aussi, leurs lassitudes,
leurs dégoûts et leurs détresses. Et lorsqu'il s'agit de former
la jeunesse ou d'élever le peuple, morale, science, philosophie
constituent les éléments épars d'un programme incohérent
Vivre dans le chaos des idées n'est pas beaucoup plus sûr

que vivre sans idées (p. 88). » Rien de plus vrai. Or ce ne

sont pas les jouisseurs, ni les incohérents qui relèATeront la
France présentement; ceux-là ne peuvent qu'« amnistier » le

crime, mentir à la justice et à la vérité, et hâter la banqueroute

qu'ils veulent en vain dissimuler. Je m'arrête parce que
le sujet est trop douloureux. Ce que M. Berr a écrit (p. 138)

sur la confusion commise en France entre la tolérance et la
neutralité, et sur la duperie qu'il y a à accorder la liberté à

autrui et à se la refuser à soi-même, ces excellentes vérités, dis-

je, ne prouvent que trop, hélas le peu d'espoir qu'il faut
avoir dans le parti en question, parti qui est celui de
l'immense majorité actuelle.

Il y a des gangrènes qui ne se guérissent que par la
résection, et des maladies qui ne cèdent qu'aux remèdes violents.
Les modérés se récrient au mot «violence», je le sais; mais
c'est leur immense ignorance et leur faiblesse de caractère,
plus immense encore, qui rendent justement cette violence
nécessaire. Qu'ils ne s'en prennent qu'à eux-mêmes. Pourquoi
ont-ils attendu et tergiversé si longtemps? Insensés et
malheureux, qui compliquent l'opération en la différant et qui font
craindre la catastrophe italienne et la catastrophe espagnole!



— 611 —

Ils parlent de progrès dans les sciences historiques, et ils ne
voient pas les faits qui crèvent les yeux; ils parlent de

progrès en philosophie, et ils ne voient pas les causes évidentes
et palpables ; ils parlent de guider l'humanité, et ils ne voient
pas qu'ils ne savent même pas se guider eux-mêmes dans les
choses où leurs rivaux ont conquis une supériorité notoire.
Bref, tant que le cléricalisme jésuitique, avec sa fausse histoire,
sa fausse philosophie, sa fausse science, sa fausse psychologie,
sa fausse morale, épeurera et dominera la politique, l'enseignement

et la religion en France, ce sera forcément le progrès
dans la désunion morale et l'acheminement fatal à la ruine.
Et le plus triste, c'est que les opérateurs fassent défaut.

E. Michaud.

Ferd. Castets : Bourdaloue, T. Ier ; Paris, Delagrave, in-8°,
367 p,. 1901.

Bourdaloue est un jésuite à part, qui, malgré des erreurs
et des torts, mérite une particulière estime, même de ceux qui
ont horreur du jésuitisme et de la compagnie dite de Jésus.
Il faut rappeler le court résumé par lequel il a caractérisé la
morale chrétienne et qui le caractérise lui-même assez justement

: « Faire de son devoir son mérite par rapport à Dieu,
son plaisir par rapport à soi-même, et son honneur par rapport
au monde, voilà en quoi consiste la vraie vertu de l'homme et
la solide dévotion du chrétien. » On sent dans ces trois pensées

la meilleure glorification de l'âme humaine. Bourdaloue a
été, avant tout, un peintre des mœurs de son temps ; il a
voulu défendre la morale chrétienne, et il a mis à son service
une très belle dialectique oratoire, qui l'a fait passer pour «le
plus sage et le plus écouté des prédicateurs et surtout pour
l'apôtre du devoir».

M. Castets, doyen de la Faculté des Lettres de l'Université

de Montpellier, s'est vraiment épris de son héros. Il a
divisé son étude en quatre parties ; dans la première, il a suivi
le développement de son génie jusqu'au moment où il a
commencé, à Paris, la prédication qu'il devait y continuer jusqu'à
la fin de sa vie ; dans la seconde, il a jeté un coup d'œil sur
l'histoire de la chaire pendant les soixante premières années
du XVIIe siècle, et il a étudié quelques sermons de Castillon



— 612 —

et de Biroat ; la troisième a pour objet la prédication de
Bourdaloue considérée en elle-même, et la fin de sa biographie

; dans la quatrième, l'auteur a examiné quelle efficacité
pourrait avoir aujourd'hui la parole d'un Bourdaloue. Ce
premier volume ne contient que les deux premières parties.

Si l'auteur appelle son œuvre un «modeste essai», ce n'est
que par un excès de modestie. En réalité, c'est une étude très
consciencieuse, très substantielle et très attrayante. J'y reviendrai

lorsque le second volume aura paru et m'aura permis de

prononcer un jugement d'ensemble. En attendant, j'ai déjà
l'impression que cette œuvre sera la meilleure que nous ayons
sur Bourdaloue. Celles que nous possédons déjà sont les
suivantes, outre l'édition des œuvres de Bourdaloue publiées par
le P. Bretonneau (1707-1734) et les histoires générales de la
littérature française :

Vinet, Mélanges, ch. IV (p. 284-369); — J. J. Weiss,
Revue politique et littéraire, 15 septembre 1866 ; —¦ Sainte-

Beuve, Causeries du lundi, IX, article sur Bourdaloue, et

Port-Royal, passim ; — Les orateurs sacrés à la cour de

Louis XIV, par l'abbé A. Hurel (deux vol. in-12, 2e édit., 1874);
— Bourdaloue, sa prédication et son temps, par Anatole
Feugère, 1874, livre excellent et qui ne sera corrigé que sur
des points de détail ; — La société française au dix-septième
siècle d'après les sermons de Bourdaloue, par Ferdinand Belin,
1876, vol. qui complète heureusement une partie de l'ouvrage de

Feugère ; — Bourdaloue, sa vie et ses œuvres, par le P. M.

Lauras de la Compagnie de Jésus, en deux forts volumes in-8°,
1881, qui contiennent des renseignements nombreux sur la
biographie de Bourdaloue et sur toutes les questions historiques qui
peuvent se poser à propos de son œuvre ; — Etude sur Bour*
daloue et choix de sermons, par l'abbé Blampignon, 1886; une-

contribution intéressante à l'étude du texte des sermons ; —
YHomilétique de Bourdaloue, thèse (protestante) par Elie Diény,
Montauban, 1891; — Bourdaloue, vie d'un jésuite de la maison
professe, par E. de Ménorval, 1897 ; — divers articles des

Pères Chérot et Griselle dans les Etudes publiées par les pères
de la Compagnie de Jésus, 1897-1900; — Bourdaloue, d'après
des documents nouveaux, par l'abbé L. Pauthe, 1900. — La
librairie Delagrave a publié deux éditions classiques d'un
choix de sermons de Bourdaloue, l'une par M. Hatzfeld, l'autre



— 613 —

par M. Jacques Porcher, toutes deux très bonnes à consulter.
— Les ressources pour la biographie de Bourdaloue se réduisent

à peu de chose, dit M. Castets : la notice donnée comme
Préface par le P. Bretonneau en tête de la première édition
des sermons, les lettres écrites au lendemain de sa mort palle

P. Martineau et par le président de Lamoignon, une Vie de

Bourdaloue par une de ses pénitentes, Madame de Pringy,
tout cela très court. De nos jours, l'on a glané avec un soin
méritoire des renseignements dans les correspondances et les
Mémoires, surtout dans les Lettres de Madame de Sévigné ;

l'on a consulté les Archives de la Société de Jésus, retrouvé
des copies anciennes de sermons de Bourdaloue déjà connus
ou inédits, augmenté de quelques lettres le petit nombre de

ses autographes. Mgr. Blampignon et les Pères Chérot et
Griselle ont ainsi mis à la lumière des documents intéressants
et éclairci quelques points obscurs.

Dans ce premier volume de M. Castets, il faut signaler
particulièrement le chapitre sur l'éloquence sacrée avant
Bourdaloue. E. M.

Mme Th. Dufour : J.-C. libérateur de la femme ; Genève,
Eggimann, in-18, 84 p.

Il est certain qu'il existe un problème féminin, et que, s'il
suffisait, pour le résoudre, de le traiter avec sincérité et
passion, l'auteur l'aurait résolu. Mais autant je suis heureux de
rendre hommage à sa bonne foi et à son enthousiasme, autant
je me sens embarrassé de discuter avec une dame et de deA^oir
être d'un avis opposé au sien. Qu'elle veuille bien me
permettre de lui dire que son ouvrage, à mon humble avis,
dépasse le but, au lieu de l'atteindre ; qu'il gémit et récrimine
sur le sort de la femme plus qu'il n'éclaircit les difficultés à

résoudre ; qu'il indique des remèdes qui me semblent pires que
le mal ; enfin qu'il prend la question par son sommet au lieu
de la prendre par la base. La base de cette question est, en
effet, la nature. Quelle est la nature de la femme Si la femme
par sa nature est l'égale de l'homme, est-elle, par cette même
nature, son semblable Mm0 Dufour n'a pas assez vu les
dissemblances naturelles de la femme et de l'homme ; elle s'est
laissé emporter par l'idée de leur égalité, et elle n'a pas



— 614 —

assez remarqué que de leurs dissemblances forcées et
inévitables découlent des aptitudes diverses et par conséquent
des vocations différentes ; différences radicales, essentielles, qui
doivent avoir leur application logique dans la famille, dans la
société et dans l'Eglise. C'est à ce point de vue que toutes
les questions féminines doivent d'abord être traitées. Je regrette
de ne pouvoir mettre ici les points sur les i, mais en examinant

les choses d'un peu près, surtout en ce qui concerne le
ministère pastoral public, Mme Dufour n'aura pas de peine, j'en
suis persuadé, à comprendre les graves inconvénients et même
les impossibilités pour la femme d'exercer ce ministère. Qu'elle
me permette aussi de lui dire qu'au point de vue chrétien et

biblique, sa thèse m'a surpris ; et je me demande vraiment
comment ses coreligionnaires protestants peuvent être édifiés,
en la voyant écarter dans la Bible, avec un arbitraire à peu près
complet, ce qui ne lui convient pas, déclarer que « les paroles
de Paul sur la femme ne peuvent pas être pour elle une
autorité » ; que « la plupart d'entre elles sont des conseils d'une
valeur temporaire, ou des appréciations d'homme dont Paul
lui-même n'était pas absolument sûr » (p. 33). Bref, je crois
qu'il y a entre l'auteur et la Bible, entre l'auteur et la
physiologie, entre l'auteur et la pédagogie, de graves malentendus,
qui vicient la plupart de ses arguments, ses bonnes intentions
chrétiennes étant, encore utîe fois, en dehors de toute discussion.

E. M.

Fehling, F., Dr.: Kaiser Friedrich II. und die römischen
Kardinäle in den Jahren 1227 bis 1239. (Historische Studien,
Heft XXI.) Berlin, E. Ebering. 1901. 78 S. M. 2. 40.

— Weber, H., Dr. : Der Kampf zwischen Papst Innocenz IT.
und Kaiser Friedrich II. bis zur Flucht des Papstes nach

Lyon. (Historische Studien, Heft XX.) Ebenda. 1900. M. 2. 80.

Das 13. Jahrhundert, sagt Gregorovius, ist die Höhe des

Mittelalters, auf welcher die Kirche in ihrer glänzendsten Machtgestalt

triumphiert. Das Reich setzt noch mit einer letzten
riesigen Anstrengung unter Friedrich IL den Kampf um seine

legitime Existenz gegen zwei Zeitrichtungen fort, deren
vereinigter GeAvalt es unterliegen musste. Es bekämpfte die
weltbeherrschende Macht der Kirche und des Papsttums, und dieses



— 615 —

Arerbindet sich mit den italienischen Demokratien, welche das

germanische Feudalsystem, dessen Ausdruck das Reich war,
als veraltete und fremde Institution durch das einheimische,
lateinische Bürgertum zerstörten. Diesen Kampf Friedrichs IL
in seinen Höhepunkten beleuchten die Studien von Fehling und
Weber, auf reichliches Quellenmaterial gestützt, in ruhiger und
gewissenhaft objektiver Weise. „Gelang es dem Kaiser," sagt
Fehling sehr richtig, „den lombardischen Bund zu unterwerfen,
so war das politische Übergewicht des Kaisertums auf der ganzen
italienischen Halbinsel, wie es in den letzten Zeiten Friedrichs I.
und Avährend der Regierung Heinrichs VI. bestanden hatte,
wiedergewonnen, so Avar das Kaisertum von der Vormundschaft
der Kirche befreit, der universale Herrschaftsanspruch der
Kirche aus der geschichtlichen Wirklichkeit verdrängt." Gregor

IX. hat die Sachlage erkannt ; enge Allianz mit dem
lombardischen Bunde „war der Fundamentalsatz seines politischen
Glaubensbekenntnisses", den er auch gegen die Kardinäle
verfocht, „die ihm in der grossen Politik mehr oder minder die
Heeresfolge verweigerten und zu einem Kompromiss mit dem
Kaiser neigten". (Einleitung.) Waren doch die Kardinäle unter
Honorius III. die eigentlichen Leiter der kurialen Politik
gewesen und zeigten nun alle Lust, diese Rolle auch unter
Gregor IX. weiter zu spielen. Das Ankämpfen des Papstes gegen
die Kompromisspolitik der Kardinäle einerseits, gegen die Un-
zuverlässigkeit seiner lombardischen Bundesgenossen anderseits

zeichnet Fehling mit scharfen Strichen und führt aus, wie
fortan die kaiserliche Diplomatie dahin zielte, durch Förderung
der oligarchischen Strebungen im Kardinals - Kollegium die
päpstliche Politik zu lähmen, AAie anderseits des Papstes
Kampfmethode Friedrich IL gegenüber in der Paralysierung der
lombardischen Angriffspolitik des Kaisers durch Aufstellung
sicilischer Gravamina bestand. Sieger in diesem Kampfe blieb
Gregor IX. — Nicht besser ging es Friedrich mit Innocenz IV.,
der als Kardinal in guten Beziehungen zu dem Kaiser stand —
„vetus amicus" Avird er von diesem genannt — aber als Papst
im Geiste Innocenz' III. zu handeln gedachte. Nicht einmal
die kaiserlichen Gesandten Avollte er empfangen, „cum nunquam
Romanus pontifex excommunicates scienter reeipiat". (Weber,
p. 26.) Wenn der Kaiser „Trennung der Kurie von den
lombardischen Bundesgenossen und Verhinderung der politischen



— 616 -
Agitation der Kurie in Deutschland und im Arelat" verlangt,
so war dies einfach ein Programm der Selbsterhaltung. Die
Politik des Papstes aber Avar eine Politik der Rücksichtslosigkeit.

Wir ersehen dies aus dem Inhalt des Friedensinstrumentes,
den uns Weber (p. 54 und 55) mitteilt. Danach sollte alles Land,
das die Kirche oder ihre Anhänger zur Zeit der Exkommunikation

des Kaisers besessen und dann an diesen verloren hat,
zurückgegeben werden ; der Kaiser sollte den Bann als zu Recht
bestehend anerkennen und gestehen, dass er durch die
Nichtbeachtung desselben gesündigt habe, „da der Papst über alle
Menschen in geistlichen Dingen Macht habe", weshalb der
Kaiser auch Busse thun, Soldaten stellen und Geld zahlen solle ;

ferner solle alles, was bei der Gefangennahme der Prälaten in
den Besitz des Kaisers gekommen, zurückerstattet werden, zur
Sühne für die Gefangennahme aber habe der Kaiser Kirchen
und Hospitäler zu bauen und auszustatten Man erkennt
darin ganz und gar Innocenz IV. Auch die Bitten des Kaisers
von Konstantinopel, des Grafen von Toulouse und anderer
Adeligen, Avelche auf die verderblichen Folgen des Streites für
das Reich und für die Christenheit im Osten hinwiesen,
vermochten den Papst nicht in seiner Haltung zu beirren. „So
war mau in den Verhandlungen auf einem toten Punkt
angekommen" (p. 63). Und als der Kaiser, zur Einsicht gekommen,

dass er mit dem Papste nie zum Ziele kommen werde,
mit dem Kardinalskollegium Verbindung suchte, da floh der

Papst nach Lyon, nicht, wie Weber sehr richtig betont, weil
er seine persönliche Freiheit bedroht sah, sondern um der
allgemeinen Lage willen, in welche die Kurie gekommen war.
Thatsächlich gingen durch diese Flucht dem Kaiser fast sämtliche

Vorteile verloren. — Die vorliegenden Studien sind darum
von ganz besonderm Interesse, weil hier (in dem Kampfe Friedrichs)

— um eine Argumentierung Ottokar Lorenz' nach dieser

Richtung hin („Drei Bücher Geschichte und Politik") zu der

unsrigen zu machen — der welthistorische Konflikt zwischen Staat
und Kirche in seiner reinsten Form zu Tage trat, und weil es

sich hier am schlagendsten erwies, wie wenig selbst die höchsten

Anstrengungen imperatorischer Gewalt ausreichend waren,
die Kirche in diejenigen Bahnen zu leiten, Avelche dem Gedeihen
und der Entwicklung des Staatslebens der Völker entsprechen.
Diese rechten Geleise zu finden, war das alte Kaisertum ausser



— 617 —

¦stände; es hat seine Aufgabe nicht zu erfüllen gewusst und
fiel unter den Streichen einer hierarchischen Weltordnung.
Alle Geschichte hat gezeigt, dass nicht der Cäsarismus, sondern
die innere Entfaltung der Völker allein jenes Mass zu setzen im
stände ist, welches den Staat und die Gesellschaft aus den Fesseln
einer kirchlichen Bevormundung befreien kann, wie sie das Zeitalter

Innocenz' IV. bezeichnet. Während ein so gewaltiger Machthaber

Avie Friedrich unterging, ist nichts so charakteristisch
als der Umstand, dass sieben Jahre nach dem Tode des Kaisers

in einem andern Reiche, von dessen König Innocenz IV.
zu sagen pflegte: Ist er nicht mein Diener, mein Vasall? —¦
class eben in dieser Zeit in England eine ständische Opposition
gegen die römischen Ansprüche sich erhob, welche die dauerndsten
Erfolge allmählich, aber sicher begründete. Hier war der Kampf
aus der Tiefe der nationalen Bedürfnisse hervorgegangen —
dort dagegen war es ein. Kampf einer einzelnen, zwar grossen,
aber doch nicht unüberwindlichen Persönlichkeit, die an dem
System Innocenz' IV. zerschellte. Ist das nicht eine Lehre
auch für unsere Zeit? Pfr. Schirmek.

Gœtz, L. K. D.: Franz Heinrich Reusch, 1825—1900. Gotha,
Fr. Andr. Perthes. 1901. VI und 127 S. M. 1. 50.

In seiner Gedächtnisrede auf v. Savigny in der Münchener
Akademie der Wissenschaften 1861 sagte Döllinger von dem
Leben dieses Gelehrten, es gleiche in seinem ehrenvollen
Ablaufe einem Strome, der, rein dem Felsen entquollen, breiter
und breiter anschwellend, mancherlei Länder und Gebiete clurch-
fliessend und alle segnend und befruchtend, immer frisch und

ungetrübt, zuletzt in den Ocean sich ergiesst. An dieses Wort
mussten Avir denken, als wir das Buch von Gœtz über Franz
Heinrich Reusch lasen. Eine Schilderung der Lebensarbeit
dieses Mannes, die er auf verschiedenen Gebieten geleistet hat,
ein „mémorial", wie Prof. John Mayor in Cambridge, dem das
Buch gewidmet ist, gewünscht hatte, wollte Gœtz geben. Wohl
schien es ihm verlockend, auf Grund des vorhandenen Materials
ein Stück Geschichte der geistigen Strömungen in der
katholischen Gelehrtenwelt, zumal vor 1870, zu schreiben. „Aber
einerseits ist dafür in mancher Hinsicht die Zeit noch nicht



— 618 —

gekommen, anderseits haben nun die Dinge in der katholischen
Kirche seit 1870 einen solchen Verlauf genommen, dass das
HeraufbeschAvören der Schatten der Vergangenheit praktisch
nutzlos ist gegenüber der Brutalität des thatsächlichen geschichtlichen

Verlaufes." (Vorwort V.) Wir sind vorerst Gœtz für sein

„memorial" von Herzen dankbar. Mit Liebe und Pietät, unter
strenger Festhaltung des biographischen Standpunktes, giebt
Gœtz ein prägnantes, innerliches und lebenswahres Bild Reuschs
als „deutschen Katholiken und Gelehrten". Er führt uns in
die Jugend- und Studienzeit Avie in die Anfänge der akademischen

Laufbahn des Verewigten, zeigt uns sodann die
Avissenschaftliche Thätigkeit wie die allgemeine religiös-kirchliche
Stellung Reuschs bis 1870; beleuchtet ferner seine kirchliche
Stellung und Wirksamkeit im Altkatholizismus und schliesslich
die Avissenschaftliche und schriftstellerische Thätigkeit Aron 1870

bis 1900. Gœtz' Zeichnung zeigt uns ein staunenswert emsiges,
rastlos thätiges, arbeitsreiches Gelehrtenleben. „Die Wissenschaft

hat sein ganzes Leben ausgefüllt, und Avenn man
überblickt, Avas er in den Jahren 1870—1900 alles geschaffen hat
als Kirchen- und Litterarhistoriker, so muss man geradezu
staunen über seine ungemeine Arbeitskraft AATie den Umfang
seines in seinen Werken und nachgelassenen Manuskripten
niedergelegten Wissens" (p. 74). Und dieses Wissen kam nicht
bloss einem kleinen Kreise zu gute, es glich dem Strom, der —

um das obige Wort über Savigny festzuhalten — breiter und
breiter anschwellend, mancherlei Länder und Gebiete clurch-

fliessend, alle befruchtete und segnete. Bezeichnend hierfür ist
seine Korrespondenz, die nach 1870 einen interkonfessionellen
Charakter annahm und sich „in gleicher Weise auf die alten
katholischen Kirchen des Orients, auf die orthodox-orientalische
Kirche, wie auf die Schöpfungen des Reformationszeitalters,.
den Protestantismus und Anglikanismus erstreckte" (p. 108).

Protestanten schickten ihre Söhne in sein Kolleg, Abgeordnete
gingen ihn um Gutachten, Historiker und Literarhistoriker um
wissenschaftliche Auskünfte an. Alle seine Arbeit aber galt der
Ergründung und der Offenbarung der Wahrheit. Für sie hat
er auch gelitten; auch an ihm bewahrheitete sich das Wort,
das Emil Frommel auf Robertson bezog : „Wer mit seinem Herzblut

für die Wahrheit eintritt, wird sein Kreuz selbst zur
Schädelstätte tragen müssen." Gœtz giebt den Beleg dafür



— 619 —

p. 60—68 und schliesst sein Buch, dem er einen von ihm in
der „ Beilage zur Allgemeinen Zeitung " 1900 erschienenen
Nekrolog und ein Verzeichnis der selbständigen Schriften Reuschs
beigiebt, mit den Worten: „Für alle, die sich zu einer
unbefangenen Würdigung seiner Person und seines Wirkens erheben
können, steht Franz Heinrich Reusch in allen Ehren da: als
Lehrer, als Gelehrter, als Mann." Mit diesem Manne uns
eingehender bekannt gemacht zu haben, ist ein Verdienst
Professor Gœtz', das Avir ihm hoch anrechnen. Möge es ihm
vergönnt sein, uns auch die Aveiter ausgreifende, im VorAvort
angedeutete Arbeit in absehbarer Zeit zu schenken

Pfr. Schirmer.

A. Guthlin : Les Pensées de Pascal ; Paris, Lethielleux,
in-18, 508 p., 4 fr.

Dans cette édition, les Pensées sont reproduites d'après le
texte autographe et disposées selon le plan primitif. La
Ire partie traite de « l'homme déchu de sa grandeur par le
péché », la IIe cle « l'homme relevé de sa ruine par J.-C. ».

Suit, comme résumé de l'Apologie, l'Entretien de Pascal avec
M. de Saci sur Epictète et Montaigne. Enfin, Adennent trois
opuscules religieux, trois opuscules philosophiques et six groupes
de Pensées diverses.

Ce qui caractérise particulièrement ce volume, c'est l'Essai
sur l'apologétique cle Pascal, que l'auteur a mis en tête. Cet
Essai renferme neuf parties, parmi lesquelles on doit remarquer

surtout celles qui sont intitulées : Méthode et principes
de cette apologétique, Pascal apologiste et écrivain, Pascal et
le scepticisme, Pascal et le jansénisme, Pascal et notre temps.

Après les nombreuses études publiées au XIXe siècle, en
France, sur Pascal, depuis celles de Bélime et Raymond (1816)
jusqu'à celles de Giraud et de Michaut, on peut encore lire
avec grand profit celle du regretté Guthlin. Dans son chapitre
sur le jansénisme de Pascal, il parle de la « secte janséniste »

et du « schisme d'Utrecht » ; c'est le langage habituel de
l'Eglise jésuitico-romaine. Mais il s'élève du moins contre
Lavigerie, qui, en 1856-57, a imputé à Pascal la doctrine de
l'impuissance radicale et absolue de la raison humaine, d'où
découle logiquement le scepticisme. Il est regrettable qu'il



— 620 —

n'ait pas connu les spirituelles réfutations de la thèse de

Lavigerie, alors simple professeur à la Sorbonne, réfutations
anonymes dont l'auteur était le savant abbé Guettée. Il y
aurait trouvé une substantielle confirmation de son point de

vue, avec quelques indications qui auraient dissipé plusieurs
de ses préjugés. Je ne saurais rentrer ici dans cette
discussion.

Notons seulement que Pascal, en écrivant ses Pensées, a
souvent eu en vue les « libertins », esprits forts qui se réclamaient de

l'omnipotence de la raison et de la philosophie. Pascal, pour
les humilier, a insisté souvent sur les impuissances de la
raison, mais sans qu'on pût en tirer logiquement le scepticisme
comme conséquence. Il a traité, de fait, la raison comme la
géométrie, dans laquelle il a vu « le plus haut exercice de

l'esprit et le plus beau métier du monde ». Certes ce n'est

point là langage de sceptique. Mais en même temps, il
reconnaissait que ce n'était là qu'un «métier», bon pour faire
« l'essai » et non pas l'emploi de notre force, et que la raison
pouvait, dans le domaine du surnaturel, s'élever plus haut

encore avec l'aide de la foi chrétienne. Il ne soustrayait rien
à la raison, mais il lui ajoutait ; il n'amoindrissait en rien le

vrai intellectualisme, mais il le complétait par l'expérimenta-
lisme positif du cœur, par la sainteté, qui est la vie, la vie de

la foi et de la charité.
Certes, depuis l'apparition des Pensées, l'horizon de

l'histoire s'est prodigieusement étendu, l'exégèse et l'étude
comparée des religions ont fait des progrès immenses, c'est
incontestable ; mais les grandes lignes du tableau qu'elles ébauchaient
sont restées les mêmes, et l'esprit du savant Pascal était
essentiellement scientifique. C'est pourquoi elles n'ont rien

perdu de leur ensemble ni de leur esprit, quand on les
comprend bien : la science n'est point opposée à la science. Les

lacunes sont comblées, mais les murs restent debout. Pascal

vit et vivra éternellement non seulement par son sentiment
religieux, mais par la substance même de sa doctrine ; je dis

«la substance », pour la séparer des points secondaires effrités et

usés. C'est à ce point de vue que M. Guthlin a dit très justement:
« Le christianisme n'est pas seulement un effluve de poésie

et de sentiment ; il est avant tout une morale et un dogme.
Hésiter devant les formules de celui-ci pour essayer de faire



— 621 —

un choix parmi les principes de celle-là, c'est le propre d'âmes
débiles et peu trempées. Pascal, en son rude langage, les
appelle les malingres, qui ne prennent de la vérité que ce qui
est à leur convenance, et qui « hors de là, l'abandonnent ».

Pour notre temps, comme pour Pascal, le christianisme doit
se résumer et se couronner dans « le mystère de Jésus».
L'ensemble des fragments que le solitaire penseur nous a laissés
ne constituent ni une Exposition synthétique de la foi, ni même
une démonstration complète et systématique de la vérité
chrétienne ; mais ils sont une excitation permanente à la pénétration

du problème religieux et de ses solutions chrétiennes.
Une flamme, une étincelle, qui va en tous sens et éclaire, dans
son rapide mouvement, tantôt les sommets, tantôt les derniers
replis des choses, voilà Pascal. De là le principal mérite des
Pensées, surtout en notre temps de faiblesse et d'anémie
intellectuelle, c'est qu'elles font penser. » On ne saurait ni mieux
dire, ni mieux indiquer comment et pourquoi elles seront un
livre toujours ancien et toujours nouveau. E. M.

Mmo A. Le Roy : Correspondance de Pasquier Quesnel,
de l'Oratoire, sur les affaires politiques et religieuses
de son temps, 2 vol. in-8° ; Paris, Perrin, 1900, 15 fr.

Peut-être y a-t-il encore quelqu'un qui traite Quesnel de

«séditieux», d'« hérétique », de «chien enragé et plus qu'enragé

». Ces amabilités lui ont été prodiguées par les jésuites,
en 1704 et 1705, après qu'il se fut évadé de sa prison ; et les
haines jésuitiques sont éternelles. Quoi qu'il en soit, quiconque
lira cette correspondance sans autre désir que celui de
connaître la vérité sur les conflits religieux qui ont troublé le
règne de Louis XIV, se sentira non seulement excité dans sa
curiosité, mais éclairé, édifié, ému, et il ne tournera la
dernière page qu'avec une profonde vénération pour ce vieillard
de quatre-vingt-cinq ans, qui a lutté toute sa vie pour ce qu'il,
a cru être la vérité, qui n'a aimé qu'elle, l'a défendue avec
un courage sublime, avec un désintéressement héroïque, et qui
est mort en saint après avoir vécu en saint. Que n'a-t-il pas
souffert L'exil, la prison, la confiscation de ses revenus, la
pauvreté, les calomnies de toutes sortes, les persécutions sans



— 622 —

relâche, l'obligation de se cacher constamment comme un
malfaiteur pour échapper à la cruauté de ses ennemis, rien ne
lui a été épargné. Et, d'autre part, quelles admirables vertus
n'a-t-il pas pratiquées Où trouver plus d'abnégation, plus de

générosité, plus de modestie Où trouver des lettres d'une
inspiration plus élevée, d'une foi plus vive J'en indiquerai
quelques-unes : celle du 20 août 1668, à son frère François,
qui voulait se faire missionnaire en Cochinchine ; celles du
22 janvier 1693 et du 2 avril 1695, à l'abbé Nicaise, pour
l'engager à se donner plus entièrement à Dieu ; celle d'octobre
1695, à M. de Noailles, à l'occasion de sa nomination à
l'archevêché de Paris ; celle du 10 mars 1705, au D1' Naveus,
mourant; celle du 4 novembre 1706, à M. de la Querre ; celle
.à Mme de Maintenon, en 1707, en faveur de son frère l'orato-
rien, injustement persécuté; celle du 30 septembre 1714, à

Rollin, qui s'était prononcé contre la bulle Unigenitus ; celle
du 25 juillet 1715, au P. Dubois, de l'Oratoire; celle du
19 septembre 1715 à M. Vuillart, enfin sorti de sa prison;
celle du 9 septembre 1717 au P. de La Tour, général de

l'Oratoire; celle du 3 juillet 1719 aux quatre évoques
appelants; etc., etc. Dom Thierry de Viaixne disait de celles qui
lui avaient été adressées : « Elles sont pour moi de précieux
trésors, que je conserverai toute ma vie comme des reliques
d'un saint. » Il avait raison.

Quesnel vénérait Arnauld. Il avait une tendre amitié pour
Petitpied. Tout ce qu'il possédait était pour autrui. Il ne Adulait

pas recevoir de dons des personnes qui s'étaient enrichies
« de la sueur et du sang du peuple ». Attentif à tout, travailleur

infatigable, toujours affairé, il aurait voulu cependant
« pouvoir trouArer un petit trou où se jeter pour être en repos,
où l'on puisse être à couvert de l'embarras du monde et

attendre en paix le jugement de Dieu en s'occupant de ses

vérités saintes ». Loin d'être sombre et triste comme on l'imagine

quelquefois, il savait plaisanter de ses souffrances, et

faisait même des vers humoristiques sur les saignées qu'il
devait subir (II, 283). Loin d'être cassant dans la direction de

la vie, il savait au besoin être modéré, par exemple, touchant
l'éducation des jeunes filles, la toilette et la danse (I, 289-292).

Loin d'être absorbé par les questions du droit, du fait, de la

grâce efficace, du molinisme, etc., il touchait à une infinité



— 623 —

d'affaires courantes, aux guerres, à la marche des troupes,
aux bruits de Cour et d'Eglise, aux scandales même. Il ne
prenait certainement pas plaisir à raconter ces derniers, pas
même quand ils étaient commis par des jésuites ; il en gémissait

plutôt. Mais le mot vif du chroniqueur arrivait aisément
sous sa plume. Ce qu'il dit des scandales de l'archevêque de

Paris (Harlay), de l'abominable sermon du recteur des jésuites
de Reims (I, 13-16), etc., tourne évidemment à la raillerie
malicieuse. Ailleurs il ne craint pas de dire qu'« un moine entêté
des opinions de sa communauté est un animal bien incommode

et difficile à gouverner » ; que certaines assertions de
Bossuet « montrent la corde » ; etc.

L'éditeur nous avertit que cette correspondance, quoique
volumineuse, n'est cependant pas complète ; et qu'on a «

éliminé toutes les lettres trop exclusivement théologiques »

(p. XIII). Nous ne poiwons qu'en exprimer un vif regret, avec
le désir à qui de droit que cette grave lacune soit un jour
comblée ; non que nous ATUilions renouveler des débats
terminés, et rentrer dans des questions qui, croyons-nous, ont été

souvent mal posées, mal comprises et envenimées par des

adversaires passionnés ; mais il serait utile de connaître,
historiquement, la correspondance théologique d'un controversiste
aussi célèbre que Quesnel. Du moment que l'on a cru devoir
faire un choix, on aurait pu, je crois, retrancher tout ce qui
était d'un intérêt moindre, éviter les répétitions, et se borner
à une publication d'accès plus facile ; un volume eût suffi et
eût produit plus d'effet.

Parmi les choses qui frappent le lecteur attentif, il en est
une qui mérite d'être signalée : c'est l'inintelligence de Louis XIV
dans les questions de politique ecclésiastique. Il a voulu jouer
au théologien et il était tout autre chose. On prétexte, pour
l'excuser, qu'il a été trompé par un Harlay, un La Chaise, un
Tellier ; mais comment a-t-il pu s'entourer de tels hommes
C'est précisément là qu'était l'inintelligence. Il connaissait
l'immoralité de l'archevêque et le manque de conscience des deux
jésuites. Du moment qu'il s'est identifié avec eux, il doit en
porter la responsabilité. Le mal qu'il a fait à la France et à
l'Eglise est incalculable ; c'est lui qui les a livrées, l'une et
l'autre, aux jésuites, qui a favorisé les intrigues de ces
derniers, qui a augmenté leur puissance soit sur les évoques



— 624 —

qu'ils ont choisis et terrorisés, soit sur quiconque voulait faire
carrière dans l'Etat et devait leur montrer patte noire ; c'est
lui qui a exigé du pape la bulle Vineam Domini en 1705 et
la bulle Unigenitus en 1713; c'est lui qui a fait infliger des
traitements monstrueux à des hommes de conscience, dont le
seul crime était cle protester contre les ignominies jésuitiques;
c'est lui qui a persécuté ignoblement et dispersé les religieuses
de Port-Royal des champs, et qui a détruit leur maison (1709) ;
c'est lui qui, ayant enfin dans la personne du cardinal de
Noailles un archevêque capable de réparer les scandales
commis, s'est efforcé, au contraire, de le briser, par ses jésuites
déchaînés et même par Mme de Maintenon (voir la lettre de

celle-ci, du 27 avril 1714). Ce roi qui se croyait infaillible et

qui n'était qu'orgueilleux et entêté, ce roi qui constatait
clairement, à chaque pièce émanée de Rome, les empiétements
de la papauté sur ses droits et sur ceux de l'Eglise de France,
poussait néanmoins la sottise jusqu'à en provoquer sans cesse
de nouvelles ; il se voyait constamment battu, roulait de gros
yeux un instant et prenait aussitôt plaisir à se faire battre de

nouveau. A sa mort on respira un instant, dans l'espoir de

pouvoir rompre les chaînes jésuitiques ; mais ce fut en vain,
et le mal ne fit qu'empirer. La France eut beau faire effort,
de temps en temps, pour se ressaisir ; on voit aujourd'hui la
situation, triste résultat des fautes de trois siècles. Tout
s'enchaîne dans le mal comme dans le bien. Les «appelants»,
qu'on a discrédités en France à ce point que les libéraux eux-
mêmes ne sont pas loin d'en rire (tant ils les connaissent mal),
étaient les libéraux de ce temps-là, les défenseurs de la liberté
de l'Etat et de la liberté de l'Eglise, les représentants de la

tolérance et des droits de la conscience, les précurseurs de

la Révolution (je prends ce mot dans son sens grand et
chrétien), révolution qui a été rendue nécessaire par les incroyables
fautes de Louis XIV, de ses jésuites et des papes. Elle a été

provoquée aussi par d'autres causes, certainement; mais celles

que je signale apparaissent clairement dans cet ouvrage, qui
est comme la chronique, entre 1668 et 1719, de la lutte,
toujours ancienne et toujours nouvelle, entre le jésuitisme et la

conscience, entre la superstition et la raison, entre la tyrannie
romaine et la liberté chrétienne. Et c'est là son puissant
attrait. E. Michaud.



625

LiPFERT, Fr., Kgl. Dekan: Geschichte der Gegenreformation
in Staat, Kirche und Sitte der Oberpfalz-Kurpfalz zur Zeit
des dreissigjährigen Krieges. Freiburg i. B., Paul Wsetzel.
1901. 265 S. M. 6.

Die Annahme der böhmischen Krone seitens Friedrichs V.
\Ton der Pfalz musste seine Familie und sein Land büssen.
Schon 1621 erfolgte durch Maximilian die militärische Besetzung
der Oberpfalz, und im Anschluss daran wurden in Garnisonsorten

die ersten katholischen Gottesdienste, allerdings vorerst
im Simultaneum mit den Evangelischen, eingeführt. „Die ganze
Kunst der Jesuiten in der Gegenreformation war, das Aror-

gesteckte Ziel ganz langsam und nach und nach, schrittweise,
zu erreichen" (p. 15). Mit unheimlicher Konsequenz ging
Maximilian \Tor. 1626 fand der letzte Landtag statt, der kaum den
Namen eines solchen verdiente. In der Markgrafschaft Cham
wurden die evangelischen Prediger entlassen, dagegen katholische

Priester verschrieben. Maximilian gab den Befehl, alle
ketzerischen Bücher abzunehmen und den Jesuiten auszuliefern,
dagegen 300 römische Katechismen und andere Bücher dieser
Richtung nebst Rosenkränzen nach Bedarf einzuführen. Dennoch

ging die „Bekehrung" ausserordentlich langsam von statten,
so dass der katholische Dekan Huber ernstlich das „compelle"
empfahl (p. 47). Sollte die „lutherische Pest", Avie der Jesuit
Kropf sich ausdrückte, ausgerottet Averden, so musste mit dem
Kirchenrate, der an der Spitze der evangelischen Landeskirche
stand, der Anfang gemacht werden, und die „Jachtaufe" (jach
gleich schnell, Nottaufe) Avar den Jesuiten ein Mittel, ihn, der
gegen die Jachtaufe war, zu beseitigen. Nun AArar die Bahn
frei für die Jesuiten. Nach und nach Avurden alle lutherischen
Prädikanten abgeschafft. Es ist ein erschütterndes Kapitel, das
der Exilierung der Prädikanten! Nun ging man weiter, indem
Beamtenstellen fortan „keineswegs mit calvinischen, möglichst
mit katholischen, letzlich mit lutherischen ersetzt werden" (p. 88).
Die Stadt Kemnat wurde durch eine achtjährige Dragonade
in den Schoss der alleinseligmachenden Kirche getrieben.
Nichtsdestoweniger ergab die Musterung von 1627 nur „minimale
Erfolge" der sechsjährigen gegenreformatorischen Thätigkeit
in der Oberpfalz. Die Jesuiten drangen deshalb auf eine gewaltsame

Bekehrung. Maximilian, 1628 in den Besitz der Oberpfalz
Revue intern, de Théologie. Heft 35, 1901. 40



— 626 —

gelangt, ging alsbald daran, die Zwangskonversion durchzuführen.

Es wurde eine Razzia auf Nichtkatholische ins Werk
gesetzt. „Selbständige junge Burschen, Witiben etc. sind binnen
drei Tagen, wenn sie nicht konvertieren, auszuweisen. Unkatholische

Dienstboten müssen entlassen werden. Eltern sollen ihre
Kinder auf einem Zettel angeben und sie mit steigender Strafe
zur katholischen Kinderlehr anhalten. Jeder unkonvertierte
Ehegatte muss binnen acht Tagen von seiner Familie fort,
wenn er nicht konvertiert, etc." Kinder, die von vielen
Oberpfälzern in auswärtige Schulen und Dienste gebracht wurden,
um so wenigstens eine evangelische Nachkommenschaft für
bessere Zeiten zu retten, sollten zurückgefordert und den Pfarrern

zur Konversion zugeführt werden. Einlegung von
Soldaten zum Zweck der Katholisierung der Einwohner war eine

ganz systematische, durchgehende Massregel (p. 125).
Evangelische Bücher wurden verbrannt, dafür katholische eingeführt.
Die Drangsalierung durch die rohe Soldateska Avar eine
unerträgliche. Kein Wunder, wenn die Emigration eine grosse Avar.

Stationsweise besetzten die Jesuiten in wachsender Zahl das

ganze Land (p. 156). Was der Verfasser über die Jesuiten und
namentlich ihre Erziehungsgrundsätze sagt, ist bekannt. Neben
den Jesuiten „arbeiteten" Franziskaner, Kapuziner, Benediktiner,
Paulaner, Augustiner und Prämonstratenser an der Gegenreformation.

Aber trotz allem Hochdruck blieb das Volk im Herzen
evangelisch und der katholische Kirchenbesuch demgemäss ein

mangelhafter, Aveshalb Mandate und Klagen in dieser Beziehung
durch ZAvanzig Jahre fortgingen. Maximilian brannte vor
Ungeduld, das Land von allem Unkatholischen zu säubern (p. 245).

Im westfälischen Frieden ward bestimmt: „ut et Palatinatus
superior totus, una cum comitatu Cham, cum omnibus apper-
tinentiis ac juribus, sicut hactenus, ita et in posterum maneant
penes dominum M. totamque lineam Guilhelmianam. " Der
Passus „sicut hactenus", der doch nur den äussern Besitz

anzeigte, ging dann in Art. V, § 3, des instrum. pacis über und
Avurde von Bayern auch auf die Geltung der katholischen Religion

in der Oberpfalz verstanden. Die Protestanten gaben sich

der Hoffnung hin, dass die Sache noch weiter zum Austrag
kommen müsse. Aber solange Maximilian lebte, war an eine

Wiederherstellung der Stände und Privilegien nicht zu denken,

„weil sie das gottselige Werk (der Ausrottung der Ketzer)



— 627 —

erschweren oder verhindern könnten" (p. 265). — Das sind
gleichsam die Marksteine der auf Akten der königlichen Archive
Amberg, München, des geh. StaatsarchiATs und Reichsarchivs
aufgebauten, äusserst mühsamen und schwierigen Arbeit, welche
um ihrer Gründlichkeit und Gewissenhaftigkeit willen als ein
wichtiger Beitrag zur Geschichte der Pfalz wie zur Charakteristik

Maximilians und seiner Zeit gebührende Beachtung und
Schätzung verdient. Pfr. Schirmer.

L'abbé J. Maitre : La ruine de Jérusalem et la fin du
monde ; Beaune, Loireau, in-8°, 1901, 1 fr. 50.

Les apôtres, encore insuffisamment instruits, ont cru que
les destinées du monde étaient attachées à celles de Jérusalem
et du temple : on considère volontiers, en effet, le petit monde
dans lequel on vit et le temple dans lequel on prie comme le
monde entier et comme le temple même de l'univers. Mêlant
donc ces deux questions, ils ont demandé au Christ quand ces
choses arriveraient, et le Christ leur a répondu en leur
indiquant d'abord les signes qui précéderaient la ruine de

Jérusalem, ensuite ceux qui précéderaient la fin du monde.
C'est ainsi que M. Maitre divise la réponse du Christ en deux
parties : la première, au ch. XXIV de St. Matthieu, v. 1-22, et
la seconde v. 22-34. Et il entre dans nombre de détails, cite
beaucoup de textes de Pères et d'écrivains profanes pour
essayer de justifier son interprétation.

Mais quand la fin du monde arrivera-t-elle La prédication

de l'Evangile qui doit auparavant se faire dans l'univers
entier, est-elle déjà assez avancée pour qu'on puisse croire à

la proximité de cet événement? Il est clair que nous ne le
savons pas, que nul ne connaît ni le jour ni l'heure, et que
toute la sagesse chrétienne consiste, sur ce point, à se tenir
toujours prêt. Si l'auteur s'était borné à cette considération, il
eût fait un livre très sensé. Mais le malheur est qu'il a
rattaché toute cette question à la fameuse « prophétie » dite de
St. Malachie, moine irlandais et archevêque du XIIe siècle.
Harnack a démontré que cette prétendue prophétie n'est ni
de Malachie, ni du XIIe siècle, et qu'elle a été fabriquée de

toutes pièces en 1590. Quoi qu'il en soit, la difficulté pour M.



— 628 —

Maitre se formule ainsi : d'une part, cette prophétie mentionne
les papes depuis l'époque de Malachie « jusqu'au jugement
dernier » ; et d'autre part, cette prophétie ne mentionne plus,
après Léon XIII (lumen in cœlo), que neuf [papes. En sorte
que la question est celle-ci : la fin du monde arrivera-t-elle
immédiatement après la mort du neuvième pape Telle est
bien la pensée de M. Maitre, qui ne peut pas imaginer le
monde existant sans le pape. Mais cependant serait-on tout à
fait fou si l'on se demandait : après la mort de ce neuvième
pape, n'y aura-t-il plus ni pape ni papauté, et le monde con-
tinuera-t-il à exister, à évoluer, à perfectionner sa civilisation?
Au risque de scandaliser l'excellent abbé, qui étudie toute
cette question avec une candeur touchante et qui accumule
autour de ces cent onze devises, véritables « bonnes à tout
faire », une érudition écrasante et amusante, nous croyons
très sérieusement que la cessation de la papauté romaine sera
un immense soulagement pour le monde, une véritable
délivrance, et qu'alors l'Eglise du Christ, qu'on ne pourra plus
confondre avec la papauté, manifestera de plus en plus son

universalité, sa foi, libérée de toutes les hérésies romanistes,
et sa sainteté, pure de toutes les superstitions pagano-papistes.
Puisse la « prophétie » dire vrai, et bienheureux les fidèles

qui verront disparaître le neuvième pape futur (de gloria
olivce)

Remarquons, en terminant, la curieuse mentalité des

braves gens qui croient à la divinité de cette prophétie. Ils
ne sont jamais embarrassés. Lorsqu'ils arrivent à la devise :

Bellua insatiabilis, qui, selon eux, s'applique à Innocent XI,
ils devraient, ce semble, reconnaître qu'en effet ce pape a été
insatiable à dévorer l'autorité d'autrui et à accroître la sienne.
Mais comment se résigner à un tel scandale Ils appliquent
alors cette devise aux adversaires de ce pape, soit à Louis XIV,
soit au gallicanisme ; en sorte que ces devises, qui sont
censées désigner les papes, désignent quelquefois le contraire des

papes Il est avec le ciel des accommodements. C'est ainsi

que « aquila rapax » désigne non Pie VII, mais Napoléon Ier.

Lumen in cœlo, c'est, paraît-il, Léon XIII, sans doute

parce que ses encycliques sont d'une banalité qui n'explique
rien, et que jamais on n'a Aru autant de prêtres rompre avec son

Eglise pour chercher de la lumière à côté. Jamais son Eglise



— 629 —

n'a été aussi confuse que sous cet infaillible : en France, en
Espagne, en Portugal, en Italie, etc., c'est un toile général
contre ses jésuites et ses doctrines. Peut-être les défenseurs
de la « prophétie » feront-ils remarquer qu'il s'agit d'une
lumière dans le ciel et non pas sur la terre. Alors nous
sommes d'accord.

Disons encore que, dans le volume intitulé : La Prophétie
des papes attribuée à S. Malachie, volume duquel est tiré
l'opuscule précité, se trouvent plusieurs études sur Y Apocalypse

: l'une de M. Maitre (p. 288-465), une autre du P. Gallois
(p. 835-850). De telles études sont forcément fantaisistes, même
quand elles s'efforcent d'être sérieuses. Les auteurs pourraient
discuter entre eux éternellement, sans arriver jamais à se
convaincre ; et dès lors à quoi bon E. M.

Ernest Naaille : Le Credo des chrétiens ; Genève, Dürr,
in-18, 124 p., 1901, 1 fr.

Cet ouvrage n'est ni une étude d'histoire, ni une étude
de théologie scientifique, mais une étude « simplement religieuse,
dans le but de montrer l'usage qui peut être fait, pour le
développement de la piété, de la méditation de l'antique
formulaire de la foi des chrétiens» (p. 123). A ce titre, il est
excellent, malgré ses lacunes et malgré quelques propositions
discutables.

Un théologien du Journal de Genève, qui signe W., a
adressé à cet ouvrage (numéro du 25 mars) plusieurs griefs,
qui me semblent immérités et qui doivent être relevés.

1° «Nous voyons, dit M. W., des groupes non négligeables
de chrétiens qui ont abandonné le symbole des apôtres pour
une excellente raison, car ils ne sont plus d'accord avec
l'ensemble de son contenu, et combien qui, sans en être là, ne
retiennent plus ces articles que comme une chose très accessoire

et qu'il ne faut pas regarder de trop près. » — Pour moi,
je regarde la raison susindiquée comme très mauvaise. Oh!
sans doute, du moment que ces « chrétiens » ne sont plus
d'accord avec le credo des chrétiens, ils doivent en conscience
le rejeter, c'est élémentaire; mais tant pis pour eux et non
pas pour le credo, car la faute n'en est pas à celui-ci. M. W.



— 630 —

prétend que le contenu de ce credo est très accessoire et qu'il
ne faut pas le regarder de trop près. Je crois, au contraire
qu'il est très essentiel, qu'il faut le regarder de très près, et
que plus on le regarde de près, plus on le trouve admirable
et admirablement chrétien. M. W. l'a-t-il regardé de très près
J'en doute. En tout cas, il ne nous donne aucune raison qui
appuie son opinion ; c'est commode.

2° M. W. prétend que les conciles qui ont rédigé les credo
« n'ont jamais exprimé la pensée intime de l'Eglise » ; que
« leur tenue fut ordinairement entachée d'intrigues et de scandales

qui égalent ou dépassent même les incidents les plus
vulgaires de la politique quotidienne (sic) ». Et il affirme que
les partisans d'Arius ont été exilés parce que Constantin «

n'admettait pas qu'on lui résistât.» — Tout ceci est bientôt dit:
simple lieu commun, tiré de certaines « Histoires de l'Eglise »

où les conciles œcuméniques sont aussi dénaturés que possible.
La vérité est que les hommes sont partout des hommes, et
qu'en effet il y a eu, notamment au IVe siècle, des partis et
des intrigues parmi les chrétiens ; mais est-ce une raison pour
que ce qui a été défini par le concile de Nicée de 325 et par
le concile de Constantinople de 381 soit faux? M. W. sait
certainement qu'il y a eu aussi des misères humaines dans les

synodes protestants, voire même dans celui de Paris de 1872;
est-ce une raison pour déclarer erroné ce qui a été proclamé
par ce synode et par les autres? Non. Si M. W. avait «regardé
de plus près » comment les Pères de Nicée, avant de proclamer
leur credo, ont d'abord constaté historiquement la foi constante
de toutes les Eglises particulières, peut-être se serait-il persuadé
que le credo «exprimait la pensée intime de l'Eglise», alors
même que telle expression n'aurait pas été du goût de tout
le monde. Quant à prétendre que Constantin, qui accepta
simplement et ratifia la décision du concile, « n'admettait pas
qu'on lui résistât», ceci n'est pas de l'histoire, mais de la
fantaisie. Que l'on discute sur l'opportunité ou l'inopportunité
de l'exil temporaire de cinq ariens obstinés, c'est une autre
affaire: telle époque a ses rigueurs, telle autre est plus
tolérante; ceci est une question de mesure administrative, qui ne
touche pas au credo même. Les protestants genevois ont brûlé
Servet au XVIe siècle, aujourd'hui ils ne le feraient certainement
pas ; autres temps, autres mœurs ; le fond même de la question
de la divinité de J.-C. n'en est nullement atteint.



— 631 —

3° «N'est-il pas manifeste, dit M. W., que la génération
surnaturelle du fils de Marie se rattachait, pour les chrétiens
des premiers siècles, à des idées, sur ce qui constitue la souillure

originelle, que nous avons depuis abandonnées, ou encore
que la descente du Christ aux enfers est un débris d'une
eschatologie qui a fait son temps?» — Ce qui est manifeste,
c'est la simplicité du credo qui se borne à dire du Christ
qu' « il est né de la Vierge Marie ». Pourquoi M. W. ne l'imite-t-il
pas Pourquoi fait-il intervenir les interprétations des chrétiens
d'autrefois et celles des chrétiens d'aujourd'hui? Est-il question
de cela? Nullement. M. W. confond le dogme et les spéculations
théologiques; on voit qu'il n'est pas habitué à maintenir le
dogme un, sous les interprétations théologiques multiples. U a

tort. Pourquoi ne laisse-t-il pas à chacun sa liberté individuelle
et sa foi commune Le credo ne dit même pas que la naissance
du Christ a été surnaturelle ; il est d'une modération extrême.
Que M. W. n'est-il aussi sage! Libre à lui d'avoir son
explication personnelle, du moment qu'elle n'est pas contraire à la
simplicité du dogme. Et encore, il trouve que la descente du
Christ aux enfers est un débris d'eschatologie qui a fait son
temps. Libre à lui. Pour moi, je trouve cette eschatologie
admirable : qu'y a-t-il de plus beau, de plus divin, que de voir le
Sauveur de tous s'abaisser de nouveau, descendre dans les parties
inférieures des espaces (appelées enfers) pour y instruire,
éclairer, toucher, sanctifier, délivrer les âmes qui les habitent
Evidemment, M. W. n'a pas compris; il a sans doute pris le
mot «enfer» pour une caverne souterraine et «grotesque».
C'est alors sa conception qui est grotesque, et non la sublime
vérité énoncée dans le credo.

4° «Conçoit-on, dit encore l'éminent théologien du Journal,
un «fils unique de Dieu», lui-même Dieu, rencontrant sur son
chemin la tentation, qui ne s'aurait exister que pour des

êtres pécheurs?» — Pourquoi pécheurs? La tentation ne fait
nullement le péché; elle peut, au contraire, rendre la sainteté
plus sublime. Ce n'est pas comme Dieu que J.-C. a été tenté,
mais comme homme. Cette distinction est élémentaire ; M. W.
semble n'en avoir pas l'idée.

5° «On peut être d'accord entre chrétiens de noms
différents sur une base doctrinale, et ne point cesser pour cela de
former des groupes sans cohésion, voire même hostiles. » —



— 632 —

Pardon. Si les groupes sont d'accord sur une base doctrinale,
par exemple sur tout ce que J.-C. a enseigné, il y a évidemment

cohésion entre eux. S'ils sont divisés ou hostiles sur
d'autres points, c'est une autre question ; mais ces divisions
sont alors secondaires et n'empêchent pas la cohésion sur la
base commune. Entre gens de raison, l'hostilité peut alors
disparaître. De ce qu'il y a division et hostilité entre certaines
gens, est-ce un motif pour écarter le credo commun qui peut
les unir? De ce qu'ils sont malades, est-ce un motif pour
éloigner et combattre le remède?

6° « Un credo métaphysique ne suffit pas pour lier en un
faisceau les âmes et les cœurs Trop longtemps les Eglises
chrétiennes n'ont connu que le credo doctrinal: il est temps
pour elles de mettre en regard les règles de conduite, les

principes d'action... Voilà notre vœu ardent: le credo moral
des chrétiens après le credo doctrinal. » — Si M. W. veut dire

par là que le credo dit des apôtres est un credo purement
doctrinal et métaphysique, et non moral (et telle paraît être sa

pensée), il se trompe étrangement. Oh! sans doute, les leçons
de morale et de piété contenues dans les articles bien compris
de ce symbole, pourraient être plus explicites, et je comprends
le désir de M. W. Mais si les rédacteurs de ce symbole n'ont
pas insisté daA^antage sur ces leçons, ce n'est pas qu'elles
importent peu, c'est uniquement qu'elles étaient déjà gravées
dans toutes les consciences des chrétiens. Comme le remarque
excellemment M. Naville, «il est des choses qu'on ne dit pas

parce qu'il n'est pas nécessaire de les dire, tant elles sont
manifestement contenues dans ce qui est dit» (p. 24). Que M. W.
veuille bien lire les pages où M. Naville explique les leçons
morales et religieuses qui découlent très logiquement de la

simple intelligence des mots: «créateur du ciel et de la terre
notre Seigneur a été crucifié est ressuscité jugera les

vivants et les morts la communion des saints la rémission
des péchés». Je regrette de ne pouvoir citer ici ces pages
pleines de piété, dans lesquelles l'auteur ne fait d'ailleurs
qu'exprimer ce que tout chrétien conscient et attentif se dit à lui-
même en formulant ces doctrines chrétiennes. M. Naville a

compris que la doctrine en soi est un principe de foi et

d'amour, une source de vie et de piété. Aujourd'hui, c'est un

engouement, dans certains cercles religieux, de ne vouloir que



— 633 —

la vie sans la doctrine, la piété sans le dogme, de dédaigner
même le credo doctrinal comme chose futile ; c'est s'abuser
étrangement. Nos pères dans la foi n'ont pas procédé ainsi;
ils ont voulu la vie et la doctrine, la vie jaillissant de la
doctrine. M. Naville est dans la vraie et féconde tradition
chrétienne, et les textes de la Bible qui justifient ce point de vue,
sont nombreux. Comment des chrétiens qui ne jurent que par
la Bible, peuvent-ils les ignorer?

J'appelle particulièrement l'attention des lecteurs sur ce

qu'enseigne M. Naville au sujet de l'Eglise universelle (qui
existe, quoi qu'il dise, bien qu'imparfaite), de l'union à rétablir
entre les Eglises chrétiennes, et enfin de la résurrection et ,de

la vie éternelle.
Ce petit livre est une grande action. Puisse-t-il produire

partout des fruits de paix et de sanctification!
E. Michaud.

L. Noel: La conscience du libre arbitre ; Louvain, institut
de philosophie, in-18, 288 p., 1899, 3 fr. 50.

L'homme est-il libre ou déterminé S'il est libre, dans

quelle mesure l'est-il S'il est déterminé, dans quelle mesure
l'est-il Tout acte humain étant un acte de jugement et de

volonté, est-ce la volonté qui domine le jugement ou le
jugement qui domine la volonté D'autre part, si la morale postule

la liberté, la science la permet-elle Ce sont là des questions

qui ont fort embarrassé les philosophes et les théologiens.

M. Noël, agrégé de philosophie à l'université de

Louvain, a tenté une fois de plus de les résoudre. Son ouvrage
ne contient rien de neuf, mais il a le mérite d'exposer jusque
dans leurs nuances non seulement l'antinomie de Kant, mais
encore les objections des déterministes contre le libre arbitre
et les réponses des indéterministes. L'auteur est entré dans
ces subtilités avec une grande aisance, trop grande peut-être,
car il n'a pas su résister au plaisir qu'il a éprouvé à délayer
et même à répéter soit les objections soit les réponses. Kant,
Fouillée, Boutroux, Fonsegrive, Bergson, et à la fin Thomas
d'Aquin, font les plus grands frais de son volume. J'aurais
voulu non seulement qu'il serrât davantage les arguments de

Boutroux et de Bergson, qui ne sont pas assez clairs, mais



— 634 —

aussi et surtout le point central de sa thèse, à savoir: l'observation

du fait, immédiatement perçu, que nous sommes des-

êtres responsables et soumis à des devoirs, et qu'il est impossible

d'en rendre compte sans recourir au libre arbitre. Il a
écrit sur ce point (p. 153-238) de très bonnes pages, après
lesquelles il aurait dû conclure, sans poser de nouveau le
problème comme il l'a fait dans son chapitre V et dernier.
Grand admirateur sinon de la scolastique même, du moins de
Thomas d'Aquin, M. Noël a voulu, dans ce dernier chapitre,
entrer dans de plus grands détails sur la théorie thomiste de
la volonté, dans le but d'en démontrer la profondeur. Y a-t-il
réussi? J'en doute. Il prétend que la volition nécessaire du
bien universel est la raison intime et fondamentale de la
liberté de la volition des biens particuliers, parce que, les
biens particuliers étant limités et défectueux, la volonté, dont
l'objet est le bien universel, ne peut pas être déterminée à les
vouloir (p. 282). Cette assertion, au fond, n'est-elle pas
spécieuse Car la volonté a pour objet non seulement le bien en

général, mais encore le bien en particulier et par conséquent
aussi les biens particuliers. Que ceux-ci soient limités et
contingents, il n'importe ; la raison du bien qui apparaît en eux
est assez positive en soi, malgré sa limitation, pour attirer et
déterminer la volonté, dans la mesure du moins où ce bien
est positif. Et dès lors, la liberté de cette Abolition n'est-
elle pas compromise par la définition même que Thomas
d'Aquin donne de la A^olonté C'est du moins ce qu'il aurait
fallu expliquer clairement, et c'est ce que l'auteur n'a pas fait.
Il n'a pas non plus expliqué comment Dieu, qui est la cause

première de tout ce qu'il y a d'être positif dans les volitions
de l'homme, laisse à ces Abolitions leur liberté. « Comment
l'être reste-t-il libre » se demande M. Noël, et il répond :

« Depuis des siècles, les théologiens ont retourné ces questions
sous toutes leurs faces, elles leur semblent toujours au même

point. Il serait téméraire de vouloir leur donner une solution

que tant d'illustres intelligences ont cherchée en vain. Pour
effleurer seulement les difficultés qui se posent à ce sujet, il
faudrait des volumes. Nous préférons ne pas nous y engager»
(p. 285).

Ces dernières lignes sont une véritable abdication. L'auteur

a manifestement tort. Si les théologiens ont abouti, dans



— 635 —

cette question, à un cul-de-sac, leur devoir est d'en sortir en
rebroussant chemin et en prenant une autre voie. Mais voilà,
on est thomiste ou on ne l'est pas ; or on l'est ; donc mieux
vaut sacrifier la vraie théologie et maintenir le thomisme I

C'est évidemment mal raisonner. Quand on a pu écrire un
volume comme celui-ci, on devrait pouvoir aussi affronter la
difficulté indiquée. E. M.

R. P. Henri Quentin: Jean-Dominique Mansi et les grandes
Collections conciliaires; Paris, E. Leroux, in-8°, 272 p.,
1900.

Cette étude d'histoire ecclésiastique est très consciencieuse,
scrupuleuse même, et de toute première valeur. Toute l'œuvre
de Mansi n'y est pas étudiée à fond, car on ne fait guère
qu'indiquer ses principales œuvres ; mais YAmplissima collectio
conciliorum est examinée de près, depuis le 1er volume, qui
parut en 1759, jusqu'au 31e, qui fut publié en 1798, 29 ans
après la mort de l'infatigable Mansi. Le savant Bénédictin à

qui nous devons cette étude critique, le P. Quentin, a passé
en revue, en les appréciant, les diverses collections de conciles
antérieures à celle de Mansi ; il nous apprend ce que nous
devons penser de Jacques Merlin, qui publia la sienne en 1524»
de Crabbe (1538), de Surius (1567), de Nicolini et Bollanus
(1585), de Bini (1606), de l'édition de Paul V (1608), de la
Regia du Louvre (1644), de Labbe et Cossart (1671), de Baluze
(1683), de Hardouin (1714), de Coleti (1728).

Le P. Quentin ne dissimule ni les fautes, ni les erreurs,
sauf peut-être celles du P. Hardouin, qu'il cherche, certainement

à son insu, à atténuer. Enregistrons quelques-uns
de ces aveux. — Le chanoine Merlin n'a donné, en réalité,
que l'ouvrage du Pseudo-Isidore, qu'il appelait «l'œuvre du
Bienheureux Isidore » : c'est, en tout, quatre conciles généraux,
47 conciles provinciaux et les décrétales de 69 papes, depuis
S. Pierre jusqu'à Zacharie Ier, « collection singulière où le vrai
et le faux se trouvent perpétuellement confondus » (p. 10).
Crabbe a avoué que les plus anciens exemplaires utilisés par
lui étaient si corrompus (adeo depravata) que même les plus
savants docteurs n'ont pu y remédier (restiUii minime potue-



— 636 —

tint). On a reproché à Crabbe « beaucoup d'erreurs chronologiques

et d'avoir mis du sien dans le texte du concile de

Chalcédoine». «Il a sacrifié là, dit le P. Quentin, aux usages
de son siècle » (p. 16). Surius n'a pas été plus scrupuleux :

« il a rendu au texte des conciles le même mauvais service
qu'il rendit à bien d'autres, et il n'y a que trop mis du sien...
retranchant un morceau pour le mettre ailleurs, ou ajoutant
son propre texte à la fin d'un document ancien, sans rien
mettre pour empêcher de les confondre. Et ces infidélités ont
passé dans toutes les collections conciliaires suivantes» (p. 19).

A propos de la collection de Nicolini et Bollanus, le P. Quentin
remarque que « la critique ne gagnera guère, et que la pureté
des textes ira plutôt en décroissant au cours de ces réimpressions

successives » (p. 21). Quant à Bini, il n'a été généralement

que l'écho de Baronius ou de Bellarmin ; il est « peu sûr,
et son apologétique surtout prête le flanc à la critique » (p. 24).
On lui a reproché, entre autres, d'avoir affirmé que le concile
de Chalcédoine fut réuni par l'autorité du pape, que ses légats

y présidèrent, etc. L'édition romaine, sons Paul V, marque à

la fois un grand progrès et un « grand recul dans l'histoire
littéraire des conciles » : « la grande faute fut de retoucher les

anciennes Aversions latines au point de les rendre absolument
méconnaissables » ; bref, cette édition « défigure les versions
antiques et les confond pêle-mêle avec des morceaux de

traductions modernes » (p. 27) ; elle est « franchement mauvaise »

(p. 37). C'est par Bini que ces confusions se sont répandues
« dans toutes les collections suivantes» (p. 28). Le P. Sirmond,

jésuite, a « pris aussi quelquefois ses aises avec les textes »

(p. 29) ; « on a peine à retenir son étonnement ».

Selon Pierre de Chiniac, Baluze « tenait à conserver sa

pension de 1000 livres sur les revenus cle l'éA^êché d'Auxerre,
et il aArait de ce chef trop d'intérêt à ne pas froisser la curie
romaine par la mise au jour de ses documents (sur le concile
de Bâle) ; et c'est pour ce motif qu'il suspendit la publication
de ses conciles » (p. 35). C'est ce même Baluze qui, désirant
avoir la primeur d'un précieux manuscrit du Mont-Cassin qui
était en la possession du cardinal Casanate, écrivait à ce
dernier : « Pour ce qui est de l'autorité du Souverain Pontife dans

les conciles généraux, puisque vous m'exhortes à la défendre,
je dois vous dire que mon sujet m'obligera à traiter la ques-



_ 637 —

tion de la présidence de Cyrille au concile d'Ephèse... Or, je
pense qu'après les arguments que je ferai valoir à ce sujet,
il n'y aura plus de place pour le moindre doute, et que désormais

il faudra admettre que c'est en qualité de vicaire du

pape Célestin que Cyrille a présidé le concile » Le P. Quentin
ajoute : « Ainsi s'exprimait Baluze dévoré du désir d'obtenir
à n'importe quel prix la copie de ces pièces inédites dont il
devinait la valeur et dont il rêvait déjà de faire l'ornement de
son premier volume » (p. 122). Baluze eut beau faire ; il fut
joué par le rusé cardinal, au profit du théologien Lupus, qui,
ultramontain de la plus belle eau, méritait la préférence.

Le jésuite Hardouin, de l'aveu du P. de Montfaucon, «n'a
jamais fait que des livres extravagants et pleins d'erreurs ».

L'archevêque de Reims, Le Tellier, le traitait de « fantasque »

(p. 39). Le P. Quentin prétend que sa collection n'a été entravée

que parce qu'elle était antigallicane (p. 41-47, et 54).

Quant à Mansi même, « il est tacite de prouver, pour ses
conciles en particulier, que, n'ayant pas revu les épreuves de
ses volumes, comme lui-même l'avoue implicitement, il n'a
jamais lu la plupart des textes qu'il a réimprimés » (p. 62).
Parmi ses notes, « les unes sont bonnes, d'autres sont faibles,
et il y en a de tout à fait erronées » (p. 66). Les pièces
empruntées aux recueils imprimés, il les a recueillis « avec
une extraordinaire légèreté » (p. 67), et le P. Quentin le prouve
par une quantité de détails. Les descriptions que Mansi a
données des manuscrits inédits publiés par lui, « sont extrêmement

confuses, et il n'est pas difficile de voir qu'à cette époque
Mansi n'avait des collections canoniques anciennes qu'une
connaissance à peu près nulle » (p. 85). On peut voir en
particulier les documents que Maassen a appelés la collection du
manuscrit de Novare ; « il n'y a là rien de bien solide »

(p. 86-87). « La négligence avec laquelle il a exécuté son hâtif
travail », est partout visible (p. 93) ; cette négligence est même
«étourdissante» (p. 100). Incroyables aussi sont les lectures
qu'il a osé donner de la Règle de S. Benoît (p. 156-157).

Bref, toutes les collections conciliaires que nous avons,
manquent de critique (p. 164). Quant à celle de Mansi, non
seulement elle est incomplète, puisqu'elle s'arrête au milieu
du concile de Florence, qu'elle n'a pas de tables et qu'elle ne
dispense de consulter aucune des collections précédentes, mais



— 638 —

encore elle est « la perpétuelle constatation de l'absolu défaut
de critique chez son auteur » (p. 182). Ce sont les propres
expressions du P. Quentin. Les choses étant ainsi, on se
demande si l'éditeur H. Welter, qui vient d'entreprendre une
nouvelle édition de l'Amplissima «sans en retrancher un mot»,
n'aurait pas mieux fait de commencer par en faire faire une
correction irréprochable, puis, ce travail terminé, de compléter
l'œuvre en la conduisant du concile de Florence jusqu'au
pseudo-concile du Vatican (ludibrium Vaticanum, selon
l'expression de l'évêque Le Courtier).

Une des parties les plus intéressantes de ce volume est

sans contredit l'histoire que fait le P. Quentin de la publication

du manuscrit appelé Synodicon Cassinense» (p. 113-142),
manuscrit qui fut publié pour la première fois par Lupus en

1682, mais inexactement (p. 131), ensuite par Baluze, puis par
Mansi (mais seulement d'après les insuffisantes notes du
cardinal Fortuné Tamburini). Le P. Quentin dit à ce sujet (p. 139) :

« Pour donner le Synodicon en entier et d'une manière qui
reproduisît la physionomie du manuscrit cassinien, il aurait
fallu remplir quatre conditions. Il eût été bon, tout d'abord, de

voir à loisir le manuscrit ou du moins d'en posséder une bonne

copie. Il aurait fallu ensuite rétablir l'ordre des pièces interverti

en quelques endroits par Lupus ; puis corriger ses erreurs
de lecture, et enfin ajouter ce qu'il avait omis, c'est-à-dire :

insérer une dizaine de lignes à la suite d'une lettre de Jean
d'Antioche, donner un peu plus loin 49 lettres d'Isidore de

Péluse déjà éditées, il est vrai, mais seulement d'après une

version moderne, puis les actes du conciliabule d'Ephèse suivis
de 9 documents s'y rapportant, le tout dans une version
antique, et enfin une longue et curieuse enumeration des

cadeaux envoyés par S. Cyrille à des officiers du palais
impérial, document inconnu dans le texte grec. » Peut-être aurait-

il fallu aussi tâcher de découvrir l'auteur de ce Synodicon. Le
P. Quentin ignore peut-être les savantes recherches faites sur
ce dernier point par le regretté Bolotoff (voir la Revue de

juillet 1900, p. 430). E. Michaud.



— 639 —

Anton von Scholz : Kommentar über den Prediger. Leipzig,
Leo Schceri'sche Hofbuchhandlung, 1901. 229 S. (Preis M. 6.)

Das vorliegende Werk des schon durch früher veröffentlichte

Kommentare und Abhandlungen zu Büchern des A. T.
bekannten Verfassers enthält die Resultate einer streng
wissenschaftlichen Forschung nach den Grundsätzen der neueren Zeit.
Bereits in der Vorrede verteidigt Scholz die freie Forschung
mit Geschick und giebt zu A7erstehen, dass er sich vor der
Wahrheit und ihren Konsequenzen nicht fürchtet. Er ist durch
keine sog. „dogmatischen Prinzipien der Bibelkritik" geblendet,
sondern zählt sich zu denjenigen, welche „das Bedürfnis haben,
ihren Glauben, abgesehen von den Geheimnissen, mit den
Ergebnissen menschlicher Wissenschaft in Übereinstimmung, jedenfalls

nicht im Gegensatze zu sehen".
Wie alle ATorurteilslosen modernen Exegeten bricht Scholz

mit der traditionellen jüdisch-christlichen Ansicht, dass Salomo
selbst das Buch geschrieben habe, ohne aber darum von seinem
kirchlichen Standpunkt abweichen zu wollen. Er bemerkt:
„Bei Kohelet macht sich bei uns — nämlich in der römisch-
katholischen Kirche — in neuerer Zeit das Bestreben geltend,
nicht nur den historischen König Salomo als seinen Verfasser
zu verteidigen, sondern auch die Annahme dieser Ansicht als
Glaubenspflicht darzustellen. Es schien mir, nebenbei, gut,
dieser Auffassung, die nach meinen Ergebnissen nicht nur
unhaltbar ist, sondern die auch eine Avissenschaftliche Erklärung
des Buches ausschliesst, entgegenzutreten, damit nicht der
Schein entstehe oder bleibe, es sei das Avirklich die kirchlich
allein zulässige Meinung." In Bezug auf die Abfassung des
Kohelet wird die Meinung vertreten, dass sie nicht Aror der
Makkabäerzeit angesetzt werden kann, Aveil Schriften, die
nachher geschrieben sind, in dem Buche benutzt, oder ihre
Ideen als bekannt \rorausgesetzt Averden. In einem besondern
Abschnitt Averden die sprachlichen Eigentümlichkeiten, die
ebenfalls auf eine späte Periode deuten, ausführlich und klar
behandelt. In Übereinstimmung mit den wissenschaftlichen
Exegeten der Neuzeit (und mit Luther, welcher in der 1524

geschriebenen Vorrede zur deutschen Übersetzung des Kohelet
sagt: „Es ist das Buch von Gelehrten zusammengefasst")
gelangt Scholz zum Resultat, dass wir die Schrift nicht in der



— 640 —

Gestalt vor uns haben, AArie sie aus der Hand des Verfassers
hervorgegangen ist. Er denkt sich die Entstehung folgender-
massen: „Die ursprüngliche Schrift wurde einige Zeit lang
erklärt und erweitert, bis aus dem vorliegenden Materiale, oder
einem meist gebrauchten Exemplare, mit Verwendung des
darüber sonst Vorfindlichen, das jetzige Buch hervorging." Die
Aufnahme in den jüdischen Kanon kann kaum viel über das
letzte Jahrhundert v. Chr. hinaufgesetzt Averden. Die dogmatische
EntvAdcklung, die Kohelet darstellt, führt sehr nahe an die
Grenze des N. T., und das Buch bildet in dieser Hinsicht ein
wesentliches Moment im Zusammenhang der Offenbarung, ein

eigentümliches Entwicklungsstadium der israelitischen Religion,
ein wichtiges Mittelglied für den Übergang atoiii alten zum
neuen Bunde.

Recht schätzbar ist die Beigabe einer eigenen, sorgfältigen
Übersetzung des hebräischen Textes, welche den Gebrauch des

Kommentars Avesentlich erleichtert. Auf die exegetischen Fragen
wird ausführlich und gründlich eingegangen und dabei die
einschlägige Litteratur aller Richtungen, Areiche der Verfasser
vorzüglich kennt, Arerwertet und berücksichtigt. Das Buch
bietet überhaupt eine Fülle von Anregungen und spornt an zu
Aveiterem Forschen und Sichvertiefen ; es bringt dem Leser den

Gedankenreichtum dieser späten, Avenn nicht spätesten,
alttestamentlichen Lehr- und Ermahnungsschrift mehr und mehr zum
Bewusstsein und nimmt darum unter den neueren katholischen
Kommentaren eine hervorragende Stelle ein. Dr. J. Kunz.

Witte, L., Prof. Dr. : Friedrich der Grosse und die Jesuiten.
2. Ausgabe. Halle a. S. und Bremen, Ed. Müller. 114 S.

M. 2.

Der Bonner Professor Eberh. Gothein hat sein umfassendes
Buch über „Ignatius von Loyola und die Gegenreformation"
mit den Worten geschlossen: „Die Jesuiten haben den
Katholizismus in Deutschland gerettet. Der Preis, den unsere Nation
hierfür hat zahlen müssen, liegt vor aller Augen." Die
ultramontane Geschichtsschreibung weiss von diesem blutigen Preise

nichts, sie gefällt sich vielmehr darin, die „bons pères Jésuites"

als die Retter der Kronen und Staaten hinzustellen. Im besondern



— 641 —

wurde viel über den Anteil der Jesuiten an der preussischen
Königskrone von 1701 und die „dankbare" Stellung Friedrichs
des Grossen zu den Jesuiten geschrieben. Diese „Dankbarkeit"
des grossen Friedrich beleuchtet vorliegende Schrift näher.
Der Verfasser erörtert zunächst in klaren Zügen das
kirchenpolitische Erbe der Hohenzollern, Friedrichs persönliche
religiöse Anschauungen, die Stellung der Katholiken in Preussen
und in Schlesien und die schlesischen Jesuiten, namentlich ihr
Unterrichtswesen. Friedrich hatte, obAvohl er in den Jesuiten
die ausgesprochenen „Feinde aller Könige und jeder gesetzlichen
Gewalt" erblickte, eine günstige Meinung von ihrer
pädagogischen Weisheit, eine Meinung, wie sie in vornehmen Kreisen
jener Zeit vielfach geteilt wurde. „Ich habe an den guten
Jesuitenpatres einen Narren gefressen (je conserve pour eux
un chien de tendre), nicht Aveil sie Mönche, aber Aveil sie
Lehrer der Jugend und Männer der Wissenschaft sind, deren
Dasein für die Gesellschaft nützlich ista — so bekannte er an
d'Alembert (p. 61). Die Jesuiten ihrerseits überschütteten den

König mit Zuvorkommenheiten und Gehorsamsversicherungen.
Manus manum lavat. Friedrich brauchte die Jesuiten: in ihrer
Hand lag fast der gesamte Unterricht der katholischen schlesischen
Jugend; wurden sie vertrieben — wer hätte an ihrer Stelle
den Unterricht besorgen können? „So machte er bonne mine
au mauvais jeu und beliess die politisch ihm durchaus
verdächtigen und moralisch missachteten Jesuiten in ihrer
pädagogischen Wirksamkeit, weil er musste" (p. 47), Dass sie ihm
verdächtig blieben, ergiebt sich aus mancher Kundgebung. In
einer Instruktion vom 3. Oktober 1753 an den Etatsminister
v. Massow heisst es: „Ceux qui ont le plus intriguez contre
moy pendant La Dernière Guère, sont Le Domine de breslau,
le prélat de grissau, Ceux de charnovantz, les Moines d'ober-
glogau, et les Jésuites en General, hors ceux de schweinitz et
de Lignitz" (p. 69). Ebenso berief der König französische
Jesuiten, um den schlesischen „einen Hemmschuh anzulegen,
der ihre österreichischen Sympathien unschädlich machen
sollte" (p. 70) — eine Kur freilich, welche, den homöopathischen
Grundsatz „ similis simili " auf das politische Gebiet
übertragend, von vornherein bedenklich erscheinen musste. Und als
in den katholischen Ländern der Sturmlauf gegen die Jesuiten
begann, schützte Friedrich seine „pauvres Ignatiens" und gab

Kevne intern, de Théologie. Heft 35, 1901. 41



&

— 642 —

damit das erste Beispiel „jenes kurzsichtigen Selbstvertrauens
der Freigeister, welche glauben, wenn sie selbst vor der Jesuitengefahr

sicher seien, dann sei es alle Welt" (p. 81). Es Avar eben
auch hier, um ein Wort Otto Mejers anzuführen, ndie Impotenz
des Rationalismus, die der katholischen Kirche von vornherein
das Feld lassen muss". Persönlich mag auch die Weigerung
des Papstes Clemens, dem „Markgrafen von Brandenburg" den

Königstitel zu gewähren, ins Gewicht gefallen sein, ein
Umstand, der den König reizen musste, seine königliche Macht
gerade dem vom Papste aufgehobenen Orden gegenüber zu
beweisen (p. 85). Alles in allem: „Dem grossen Könige hat
Eins gefehlt, was ein Politiker der nachreformatorischen Zeit
besitzen muss : es mangelte ihm das feinere religiöse Sensorium
in der Abwägung der Imponderabilien, welche im geistlichen
und kirchlichen Leben die Gemüter bewegen" (p. 113). Friedrichs

Stellungnahme den Jesuiten gegenüber hat sein eigener
Staat zu büssen gehabt — eine Warnung und Mahnung auch
für die Staatslenker unserer Zeit. Ihnen vor allem sei Wittes
Schrift zum Studium empfohlen! Pfr. Schirmer.

Petites Notices.
* Mme Arvède Barine : St. François d'Assise et la légende

des trois compagnons ; Paris, Hachette, in-16, 1901, 3 fr. 50.

__ ]y[me arvède Barine qui compatit aux misères du peuple, a

pensé qu'au milieu des disputes actuelles sur le paupérisme,
le capital, le travail, il était bon de rappeler les doctrines et

surtout la vie du grand Pauvre d'Assise. Alors même que
cette redite ne résoudrait aucune des parties de la question
sociale, cependant elle sera certainement utile à quelques âmes

éprises d'idéal. Ce volume se compose d'une première partie,
où l'auteur résume la vie de François, et d'une seconde, qui
est la traduction française de la Relation latine, écrite par
frère Léon, frère Ruffin et frère Ange, et intitulée La Légende
des trois Compagnons. Quoique cette légende, terminée le

11 août 1246 à Grecio, ne soit pas complète et qu'on n'y
trouve presque rien sur les six dernières années de la vie du

Saint, cependant, comme l'a si bien dit M. Paul Sabatier, « il



— 643 —

y a dans ces pages je ne sais quoi de doux, d'intime, de

chaste, une sève de jeunesse et de virilité que les Fioretti
rappelleront sans y atteindre jamais». Mmo A. Barine a tâché
de conserver dans sa traduction le plus qu'elle a pu « de la
candeur et de l'adorable gaucherie de ces hommes simples si

étrangers à toute préoccupation littéraire». A ce point de vue,
nous souhaitons à ce délicieux volume tout le succès qu'il
mérite.

* A. Bossert : Histoire de la littérature allemande ; Paris,
Hachette, 1 vol. in-16, 1120 p., 1901, 5 fr. — Cet ouvrage
doit être mentionné même dans une Revue théologique : car
la théologie scientifique doit connaître les théories des Tauler,
des Hans Sachs, des Luther, des Abraham à Santa Clara, des

Herder, des Gœthe, des Kant, des Schleiermacher, des Schelling,
des Hegel, des Fichte, des Schopenhauer, des Strauss, des

Humboldt, des Hartmann, des Nietzsche, etc. Cet ouvrage est

un ouvrage classique, pour les lycées et les universités ; il est
donc forcément incomplet. Toutefois, si j'avais un reproche à

lui faire, ce serait de vouloir être trop complet, en ce sens

que l'auteur veut quelquefois analyser des œuvres littéraires
qu'il serait mieux de caractériser seulement d'une manière
générale, ou d'analyser complètement, si l'on veut les analyser.
L'auteur, au lieu de les analyser complètement, se borne à

quelques détails insuffisants, qui en donnent ainsi une idée
inexacte. Cette Histoire n'en est pas moins la meilleure de son
genre, en langue française.

* E. Gebhart : Conteurs florentins du moyen âge ; Paris,
Hachette, in-16, 1901, 3 ir. 50. — Après les Origines de la
Renaissance en Italie, l'Italie mystique, Moines et papes et Au
son des cloches, voici les Conteurs florentins. Que de farces y
sont indiquées, les unes bonnes et gaies, les autres grasses,
celles-ci ayant pour objet la vie des moines surtout — C'est
le Novellino, recueil de cent nouvelles (de 166, d'après le
manuscrit le plus complet), œuvre composite, hybride, d'origine
mystérieuse, d'auteur inconnu, de la fin du XIIIe siècle ou du
commencement du XIVe. « Corriger la méchante fortune, se
relever lestement si l'on est à terre, mettre de son côté les
bonnes chances, tirer toujours son épingle du jeu, si mauvais
que soit le jeu, passer à son voisin quelque mésaventure à la



— 644 —

façon d'une lettre de change ou lui faire apercevoir des étoiles
en plein midi, voilà la gran sapiensa », d'après le Novellino.
— Puis, c'est Francesco de Barbarino (1264-1348), notaire
moraliste et poète, représentant surtout de la morale
expérimentale et pratique. «La naïveté et l'ironie, la bonhomie, la
droiture du cœur, la timidité et le bon sens le plus fin,
forment en lui un mélange très piquant des meilleures qualités
de la conscience et de l'esprit » (p. 50). — Ensuite, le lumineux
Boccace (1313-1375), que l'auteur étudie à un triple point de

vue : le prologue du Decameron et la Renaissance, la comédie
italienne et les drames du Decameron. — Enfin, Franco
Sacchetti (1335-1402), éminemment bourgeois florentin, popolano
de race et d'éducation, guelfe blanc, c'est-à-dire un modéré ;

son horizon politique est très étroit ; il n'est ni un lettré délicat,

ni un humaniste, ni un poète ; il aime rire, tout en
dogmatisant ; il ne conte que pour les amis du rire, il parle
l'idiome des tavernes et des carrefours, il flétrit toutefois les

ecclésiastiques et les moines graveleux. — Bref, on voit dans

tous ces contes combien le clergé italien, sous l'influence de

la papauté, était peu estimé et peu estimable.

* S. Karppe : Etude sur les origines et la nature du

Zohar, précédée d'une élude sur l'histoire de la Kabbale ; Paris,
Félix Alcan, 1901, in-8°, 7 fr. 50. — Cet ouvrage recherche
les premières origines de la Kabbale, en poursuit l'histoire à

travers les apocryphes, à travers le Talmud, à travers le

Moyen Age jusqu'à la fin du XIIIe siècle, c'est-à-dire jusqu'à
la clôture de ce qu'on peut appeler la Bible cabbalistique, à

savoir le Zohar. Une étude exacte est consacrée à toutes les

œuvres mystiques imprimées ou manuscrites qui sont sur la

route du Zohar, au «Livre de la création», aux idées
mystiques de Saadyah, Juda Hallevi, Abn Ezra, Ibn Gabirol et

Maïmonide. Toute la seconde partie est consacrée à l'étude du

Zohar, à sa métaphysique, à son éthique, à tout ce qu'il
contient relativement à la philosophie grecque, au christianisme,
à la gnose, aux sciences naturelles, à l'astrologie et l'alchimie,
à la physiognomie et à la chiromancie, au folklore venu d'un

peu partout, à tous les grands courants du passé qui sont

venus aboutir dans le Zohar, comme des cours d'eau aboutissent

à la mer. Etude très attachante non seulement pour le



— 645 —

monde savant, mais pour tous ceux qui s'intéressent à l'histoire

de la pensée humaine et qui sont préoccupés des grands
problèmes de la vie.

* Prof. Dr. Fried. Nippold : Kollegiales Sendschreiben an Ernst
Häckel. Mit der Antrittsrede in Jena am 10. Mai 1884: Die
naturwissenschaftliche Methode in ihrer Anwendung auf die
Religionsgeschichte. Berlin, Schwetschke, 1901, in-8°, 58 S., M. 1.20. —
Cette discussion très courtoise et très savante sur une question
toujours ancienne et toujours nouvelle, est des plus intéressantes

; les vastes connaissances de l'auteur en sont un garant.
Nous ne saurions en donner ici l'analyse. Signalons seulement
la fin, dans laquelle l'auteur, après s'être élevé contre le
traitement récemment infligé à l'ancien-catholicisme par le
gouvernement allemand, s'exprime ainsi: «Von den theologischen
Fakultäten wird — des seien Sie sicher — die gleiche Taktik
bald genug auch auf die anderen Fakultäten übertragen werden.
Für die infallible Jurisprudenz ist schon nur Vieles erreicht.
Und was die philosophische Fakultät in Breslau sich ganz
neuerdings hat bieten lassen müssen, hat dem alten schönen
Traum von Unabhängigkeit der Wissenschaft das Grablied
gesungen. Der Knechtung des gesamten Geistenslebens tritt
zur Zeit noch eine isolierte «Verteidigung der Gesamtwissenschaft

gegen den Vatikanismus » entgegen. Est ist die
derjenigen Theologie, die wegen ihres unerschütterlichen Glaubens
an die geistigen Güter sich so oft von denen « ungläubig »

schelten lassen muss, welche... nun welche so handeln, Avie

jene « gläubigen » Konservativen bei der wiederholten Abstimmung

über das altkatholische Seminar. Es steht bei Ihnen und
Ihren Freunden, ob Sie bei dieser Sachlage auch in Zukunft
den gewissenhaften Theologen die uns allen gemeinsame Arbeit
erschweren wollen. »

* M. J. Ribet : Les Vertus et les Dons dans la vie chrétienne ;
Paris, Lecoffre, in-8°, 1901, 5 fr. — Cet ouvrage est une sorte
de traité de morale pratique à l'usage des gens du monde ;

traité sérieux, méthodique, où toutefois l'auteur abuse peut-
être de la disproportion et de la subdivision. La Iie partie
(p. 1-362) traite des vertus en 54 chapitres ; la IIe (p. 363-386),
des dons du St. Esprit et des béatitudes, en 3 chapitres ; la
IIIe (p. 387-421), des vertus et des dons dans la vie chrétienne,



— 646 —

en 6 chapitres. Bien que l'auteur cite souvent Thomas d'Aquin,
cependant son évêque le loue « d'avoir secoué les entraves de

la scolastique, et d'avoir dédaigné la méthode lente et sèche
du syllogisme». Le docte chanoine a publié, en outre:
L'Ascétique chrétienne, La Mystique divine distinguée des

contrefaçons diaboliques et des analogies humaines (4 vol. in-8°), et
La clef de la Somme théologique.

* J. G. Sakellarides & Cie: O <t>dçoç rrjç 'AvaroXrjç, 1901;
Constantinople, Haïdar-Pacha. — Cet Almanach encyclopédique
est écrit en grec et fort bien imprimé. La IIe partie contient
un court abrégé de l'Histoire de l'Eglise orthodoxe d'Orient
(p. 113-154), avec les portraits des patriarches et des principaux

évêques de cette Eglise (p. 155-172). On trouve dans
cet intéressant recueil une quantité de détails et de gravures
touchant l'histoire politique, les personnages royaux ou
princiers, les monuments historiques, les statistiques, etc., voire
même des souvenirs de l'exposition de Paris de 1900. La Ire

partie est consacrée aux éphémérides, et contient même des

maximes tirées des anciens philosophes et des écrivains
contemporains, de Démocrite à Alphonse Daudet et à Challemel-
Lacour.

Librairie.
Connop Thirlwall, Bishop of St. David's : The centre of unity

(Sermon, 1850), edited by J. E. B. Mayor; Cambridge, Deighton
Bell, 1901, in-18.

Grande Encyclopédie. (Paris, 61, rue de Rennes.) Les dernières
livraisons en sont encore à la lettre S. Voir notamment les

articles : Sozomène, Sozzini ou Socin (Lœlius et Fauste),

Socinianisme,Spinola (f 1695),Spinoza, spiritisme, spiritualisme,
stoïcisme (par Picavet), Strauss, Strossmayer, saint-Suaire,
Suarez, subordinatisme, substance. — La livraison 1 fr. La
739e vient de paraître.

W. Muss-Arnolt: Theological and Semitic Literature for the

year 1900, in-8°, 108 p. ; Chicago, the University of Chicago
Press, 1901 (très riche catalogue, mais d'une distribution trop
compliquée pour être pratique).



— 647 —

M.-H. Omont: Notice sur un très ancien manuscrit grec de

l'Evangile de St. Matthieu en onciales d'or sur parchemin
pourpré et orné de miniatures, conservé à la bibliothèque
nationale de Paris (n.° 1286 du Suppl. grec); Paris, Klincksieck,

in-4°, 81 p., 1900, 4 fr.

L'élection de S. S. Joachim III au siège patriarcal
de Constantinople.

Nous apprenons au dernier moment l'heureuse nouvelle de

l'élection, à l'unanimité, de S. S. Joachim III comme patriarche
de Constantinople ; et le télégraphe ajoute que « l'enthousiasme
est grand». Nous le comprenons sans peine. Etant donné les

mérites personnels de l'élu, les services qu'il a déjà rendus à

l'Eglise comme patriarche, sa réputation universelle de science
et de vertu, sa grande expérience des hommes et des choses,
sa connaissance parfaite de la situation et des difficultés de

l'heure présente, les fidèles de son Eglise ne peuvent, en effet,

que se réjouir.
Qu'ils veuillent bien agréer que les anciens-catholiques

d'Occident unissent leur joie à la leur. Quoique placés par la
Providence en dehors de leur patriarcat, nous avons trop le
sentiment de la fraternité chrétienne et de l'unité de l'Eglise
universelle pour ne pas nous réjouir en Occident, quand nos
frères se réjouissent en Orient.

Que le nouvel élu nous permette donc de lui exprimer,
du plus profond de nos cœurs, et nos félicitations et nos
vœux : nos félicitations, pour l'insigne honneur dont il a été

l'objet de la part de ses électeurs ; félicitations qui s'adressent
en même temps à son Eglise, heureuse et fière de se sentir
représentée et dirigée par un pasteur aussi vénérable et aussi
vénéré ; nos vœux, pour le succès spirituel et temporel de son
administration, et pour la prospérité religieuse de son patriarcat.

La lettre que nous avons adressée à son prédécesseur et
qui est contenue dans la présente livraison (p. 606-608), nous
la lui adressons également et nous le prions de vouloir bien
nous faire l'honneur de l'agréer. Trop heureux serions-nous,



— 648 —

s'il daignait prendre en considération la prière qu'elle contient
de nous aider à lever les derniers obstacles, s'il en est encore,
qui peuvent s'opposer à l'union si désirée de nos Eglises.
Cette union serait une œuvre vraiment chrétienne, soit par
son but, soit par ses résultats : car, nous en sommes
profondément convaincus, elle fortifierait non seulement la religion
chrétienne dans sa lutte contre l'incrédulité et le matérialisme,
mais aussi l'Eglise contre ses nombreux adversaires et en

particulier contre cette propagande incessante que Rome
déploie, pour répandre ses fausses doctrines et son autorité
néfaste dans le clergé et parmi les fidèles de l'Eglise orthodoxe.

Nous recevons à l'instant le Bulletin d'enrôlement qui
Arient d'être envoyé par Y'Archieonfrérie de N. D. de l'Assomption

pour le retour des Eglises dissidentes à l'unité catholique,
et pour le succès des Oeuvres d'Orient. Cette Archiconfrérie,
érigée par Bref papal du 25 mai 1898 dans l'église de l'Anas-
tasie à Constantinople même, et vivement soutenue par Léon XIII,
« recrute ses membres non seulement parmi les Latins, mais
encore parmi les Orientaux de rites divers » ; elle sollicite,
outre des prières, des enrôlements et des souscriptions
pécuniaires.

Puisse la vénérable Eglise d'Orient, menacée par des

ennemis aussi habiles que puissants, échapper à ces étreintes
du papisme et du jésuitisme, développer de plus en plus dans

son sein, avec l'esprit de foi qui l'anime, l'esprit de science
dont toutes les Eglises ont de plus en plus besoin pour remplir
dignement leur divine mission

La Direction.

--<S—


	Bibliographie théologique

