Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)
Heft: 35

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 609 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

H. Berr: Peut-on refaire l'unité morale de la France?
Paris, Colin, in-18. 147 p., 1901, 2 fr,

Ce petit livre est d'un penseur et méme d'un sage. Lais-
sons de coté les pages, quoique trés bien écrites, onu il dépeint
la vie mondaine et trés superficielle, non des Francais, mais
de certains Francais exclusivement boulevardiers et salonniers
(p. 66-86). Ne voyons que celles ot il analyse la crise et
l'avenir de la foi; les unes (p. 100-105) sont pleines d’apercus
féconds sur la distinction a faire entre les doctrines et les
Systémes (scepticisme, dogmatisme, matérialisme, idéalisme et
monisme); d’autres, pleines de bons conseils soit & 'Etat, soit
aux éducateurs (p. 132-141).

Toutefois, l'auteur reconnaitra sans doute que ses pages
ne sont qu'une ébauche; qu'une ébauche est toujours incom-
plete et méme obscure, surtout quand elle traite de « I'unifica-
tion de I'Etre »; qu'il a parlé en philosophe parfois trés méta-
physicien, quoiqu'il malmeéne cruellement la métaphysique
(p. 116); gqu’au point de vue théologique, son opuscule offre
de grandes lacunes, bien que le sujet quil traite soit tres
théologique; qu'a tous ces points de vue il aurait besoin, pour
devenir efficace et fécond, d’étre expliqué en ses points obscurs
et complété, Iauteur ne m’en voudra pas si je désire une
seconde édition revue et considérablement augmentée.

Mais il m’en voudra certainement, si je me permets de
n'étre pas aussi optimiste que lui. Entendons-nous bien. Il va
de soi que science et religion peuvent se concilier, et qu’elles
e concilient dans tous les esprits qui voient exactement l'une
et Pautre. 11 va de soi que de tels esprits existent en France,
€t qu'on peut espérer qu'ils y deviendront toujours de plus en
Plus nombreux, Non, il ne faut pas désespérer. Mais l'auteur
s’illusionne, je crois, sur la profondeur et l'étendue du mal

Revue intern, de Théologie, Heft 35, 1901, 39



— 610 —

qu'il voudrait généreusement guérir. Peut-étre est il trop prés
pour bien voir. Il est des cas outle recul & une certaine distance
est nécessaire pour la critique juste. Or il n'a ni le recul du
temps, ni celui de l'espace, ni peut-étre celui du sang-froid
que donne la longue et patiente expérience. Les causes qui
rendent 1'unité morale et religieuse de la France si difficile a
refaire, sont nombreuses et compliquées, et je n'essaierai pas
de les énumérer dans cet article. Mais 'une des plus tristes,
c'est qu'il n'y a, pour le moment, rien & espérer des braves
gens, trés peu « braves », qui s'appellent «les modérés ».

M. Berr en a d’ailleurs signalé quelques traits: « Méme
parmi ceux qui persistent a vivre en esprit, combien ménent
une existence incomplete et le sentent! Ce sont des jowisseurs
de la vie morale ou intellectuelle, comme les autres le sont
de la vie matérielle; et ils ont, eux aussi, leurs lassitudes,
leurs dégortits et leurs détresses. Et lorsqu'il s’agit de former
la jeunesse ou d'élever le peuple, morale, science, philosophie
constituent les éléments épars d'un programme incohérent . . . .
Vivre dans le chaos des idées n'est pas beaucoup plus sr
que vivre sans idées (p. 88). » Rien de plus vrai. Or ce ne
sont pas les jouisseurs, ni les incohérents qui releéveront la
France présentement; ceux-la ne peuvent qu'« amnistier » le
crime, mentir & la justice et a la vérité, et hater la banque-
route qu'ils veulent en vain dissimuler. Je m’arréte parce que
le sujet est trop douloureux. Ce que M. Berr a écrit (p. 138)
sur la comnfusion commise en France entre la tolérance et la
neutralité, et sur la duperie qu’il v a & accorder la liberté a
autrui et a se la refuser a soi-méme, ces excellentes vérités, dis-
je, ne prouvent que trop, hélas! le peu d’espoir qu’il faut
avoir dans le parti en question, parti qui est celui de l'im-
mense majorité actuelle.

Il y a des gangrénes qui ne se guérissent que par la ré-
section, et des maladies qui ne ceédent qu'aux remeédes violents.
Les modérés se récrient au mot «violence », je le sais; mais
c’est leur immense ignorance ct leur faiblesse de caractere,
plus immense encore, qui rendent justement cette violence ne-
cessaire. Qu'ils ne g'en prennent qu'a eux-mémes. Pourquoi
ont-ils attendu et tergiversé si longtemps? Insensés et mal-
heureux, qui compliquent 'opération en la différant et qui font
craindre la catastrophe italienne et la catastrophe espagnole!



— 611 —

Ils parlent de progrés dans les sciences historiques, et ils ne
voient pas les faits qui crévent les yeux; ils parlent de pro-
oreés en philosophie, et ils ne voient pas les causes évidentes
et palpables; ils parlent de guider 'humanité, et ils ne voient
pas qu’ils ne savent méme pas se guider eux-mémes dans les
choses ol leurs rivaux ont conquis une supériorité notoire.
Bref, tant que le cléricalisme jésuitique, avec sa fausse histoire,
sa fausse philosophie, sa fausse science, sa fausse psychologie,
sa fausse morale, épeurera et dominera la politique, 'enseigne-
ment et la religion en France, ce sera forcément le progres
dans la désunion morale et l'acheminement fatal a la ruine.
Et le plus triste, c’est que les opérateurs fassent défaut.
E. Micraup,

Ferd. Casters: Bourdaloue, T. I¢; Paris, Delagrave, in-8°,
367 p,. 1901.

Bourdaloue est un jésuite & part, qui, malgré des erreurs
et des torts, mérite une particuliere estime, méme de ceux qui
ont horreur du jésuitisme et de la compagnie dite de Jésus.
Il faut rappeler le court résumé par lequel il a caractérisé la
morale chrétienne et qui le caractérise lui-méme assez juste-
ment : « Faire de son devoir son mérite par rapport a Dieu,
son plaisir par rapport & soi-méme, et son honneur par rapport
au monde, voild en quoi consiste la vraie vertu de 'homme et
la solide dévotion du chrétien. » On sent dans ces trois pen-
s¢es la meilleure glorification de I'’ame humaine. Bourdaloue a
€t¢, avant tout, un peintre des mceurs de son temps; il a
voulu défendre la morale chrétienne, et il a mis a son service
une tres belle dialectique oratoire, qui V'a fait passer pour «le
plus sage et le plus écouté des prédicateurs et surtout pour
I'apotre du devoir ».

M. Castets, doyen de la Faculté des Lettres de I'Univer-
sit€¢ de Montpellier, s’est vraiment épris de son héros, Il a
divisé son étude en quatre parties; dans la premiere, il a suivi
le développement de son génie jusqu'au moment ot il a com-
mencé, a Paris, la prédication qu'il devait y continuer jusqu’a
la fin de sa vie; dans la seconde, il a jeté un coup d'ceil sur
Ihistoire de la chaire pendant les soixante premiéres années
du XVII* siecle, et il a étudié quelques sermons de Castillon



— 612 —

et de Biroat; la troisitme a pour objet la prédication de
Bourdaloue considérée en elle-méme, et la fin de sa biogra-
phie; dans la quatritme, l'auteur a examiné quelle efficacité
pourrait avoir aujourd’hui la parole d'un Bourdaloue. Ce pre-
mier volume ne contient que les deux premiéres parties.

Si Yauteur appelle son ceuvre un «modeste essai», ce n'est
que par un exces de modestie. En réalité, c’est une ¢étude tres
consciencieuse, trés substantielle et trés attrayante. J'y revien-
drai lorsque le second volume aura paru et m’'aura permis de
prononcer un jugement d'ensemble. En attendant, j'ai déja
I'impression que cette ccuvre sera la meilleure que nous ayons
sur Bourdaloue. Celles que nous possédons déja sont les sui-
vantes, outre 1'édition des ceuvres de Bourdaloue publiées par
le P. Bretonneau (1707-1734) et les histoires générales de la
littérature francaise:

Vinet, Mélanges, ch. IV (p. 284-369); — ]J. J. Weiss,
Revue politique et littéraive, 15 septembre 1866 ; — Sainte-
Beuve, Causeries dw lundi, 1X, article sur Bourdaloue, et
Port-Roval, passim; — Les oraleurs sacvés & la cour de
Louis XIV, par 'abbé A. Hurel (deux vol. in-12, 2¢ édit., 1874);
—  Bourdaloue, sa prédicalion et som temps, par Anatole
FFeugere, 1874, livre excellent et qui ne sera corrigé que sur
des points de détail; — La société frangaise aw dix-sepiieme
siecle d’apres les sermons de Bourdaloue, par Ferdinand Belin,
1876, vol. qui compléte heureusement une partie de 'ouvrage de
Feugere; — Bourdaloue, sa vie el ses euvres, par le P. M.
Lauras de la Compagnie de Jésus, en deux forts volumes in-8°,
1881, qui contiennent des renseignements nombreux sur la bio-
graphie de Bourdaloue et sur toutes les questions historiques qui
peuvent se poser & propos de son ceuvre ; — Etude sur Bour-
daloue et choix de sermons, par 'abbé Blampignon, 1886; une
contribution intéressante a I'étude du texte des sermons; —
' Homilétique de Bourdaloue, thése (protestante) par Elie Diény,
Montauban, 1891; — Bourdaloue, vie d'un jésuite de la maison
professe, par E. de Ménorval, 1897; — divers articles des
Peres Chérot et Griselle dans les Efudes publiées par les peres
de la Compagnie de Jésus, 1897-1900 ; — Bourdaloue, @ apres
des documents nouveaux, par I'abbé L., Pauthe, 1900, — La
librairie Delagrave a publié deux éditions classiques d'un
choix de sermons de Bourdaloue, 1'une par M. Hatzfeld, l'autre



— 613 —

par M. Jacques Porcher, toutes deux trés bonnes a consulter.
— Les ressources pour la biographie de Bourdaloue se rédui-
sent & peu de chose, dit M. Castets: la notice donnée comme
Préface par le P. Bretonneau en téte de la premieére édition
des sermons, les lettres écrites au lendemain de sa mort par
le P. Martineau et par le président de Lamoignon, une Vie de
Bourdaloue par une de ses pénitentes, Madame de Pringy,
tout cela tres court. De nos jours, 'on a glané avec un soin
méritoire des renseignements dans les correspondances et les
Mémoires, surtout dans les Lettres de Madame de Sévigné;
T'on a consulté les Archives de la Société de Jésus, retrouvé
des copies anciennes de sermons de Bourdaloue déja connus
ou inédits, augmenté de quelques lettres le petit nombre de
ses autographes. Mgr. Blampignon et les Péres Chérot et
Griselle ont ainsi mis & la lumiere des documents intéressants
et éclairci quelques points obscurs.

Dans ce premier volume de M. Castets, il faut signaler
particulierement le chapitre sur 1'éloquence sacrée avant
Bourdaloue. E. M.

M=e Th. Durour: J.-C. libérateur de la femme; Geneve,
Eggimann, in-18, 84 p.

Il est certain qu'il existe un probléme féminin, et que, s'il
suffisait, pour le résoudre, de le traiter avec sincérité et pas-
sion, T'auteur l'aurait résolu. Mais autant je suis heureux de
rendre hommage a sa bonne foi et a son enthousiasme, autant
je me sens embarrassé de discuter avec une dame et de devoir
étre d'un avis opposé au sien. Qu'elle veuille bien me per-
mettre de lui dire que son ouvrage, & mon humble avis,
dépasse le but, au lieu de l'atteindre ; qu'il gémit et récriminé
sur le sort de la femme plus qu’il n'éclaircit les difficultés a
résoudre; qu'il indique des remedes qui me semblent pires que
le mal; enfin qu'il prend la question par son sommet au lieu
de la prendre par la base. La base de cette question est, en
effet, la nature. Quelle est la nature de la femme? Si la femme
bar sa nature est I'égale de 'nomme, est-elle, par cette méme
nature, son semblable ? M= Dufour n'a pas assez vu les dis
semblances naturelles de la femme et de 'homme; elle s'est
laissé¢ emporter par lidée de leur égalité, et elle n'a pas



— 614 —

assez remarqué que de leurs dissemblances forcées et iné-
vitables découlent des aptitudes diverses et par conséquent
des vocations différentes; différences radicales, essentielles, qui
doivent avoir leur application logique dans la famille, dans la
société et dans I'Eglise. Clest & ce point de vue que toutes
les questions féminines doivent d'abord étre traitées. Je regrette
de ne pouvoir mettre ici les points sur les 7, mais en exami-
nant les choses d'un peu pres, surtout en ce qui concerne le
ministere pastoral public, M™ Dufour n'aura pas de peine, j'en
suis persuadé, & comprendre les graves inconvénients et méme
les impossibilités pour la femme d’exercer ce ministere. Qu'elle
me permette aussi de lui dire qu'au point de vue chrétien et
biblique, sa theése m’'a surpris; et je me demande vraiment
comment ses coreligionnaires protestants peuvent étre édifiés,
en la voyant écarter dans la Bible, avec un arbitraire & peu prés
complet, ce qui ne lui convient pas, déclarer que «les paroles
de Paul sur la femme ne peuvent pas étre pour elle une
autorité » ; que «la plupart d’entre elles sont des conseils d'une
valeur temporaire, ou des appréciations d’homme dont Paul
lui-méme n’était pas absolument sfir» (p. 33). Bref, je crois
qu’'il v a entre l'auteur et la Bible, entre l'auteur et la phy-
siologie, entre l'auteur et la pédagogie, de graves malentendus,
qui vicient la plupart de ses arguments, ses bonnes intentions
chrétiennes étant, encore ure fois, en dehors de toute discus-
sion. E. M.

FeuLiNg, F., Dr.: Kaiser Friedrich II. und die romischen
Kardinile in den Jahren 1227 bis 1239. (Historische Studien,
Heft XXI.) Berlin, E. Ebering. 1901. 78 S. M. 2. 40.

— WeBER, H., Dr.: Der Kampf zwischen Papst Innocenz IV.
und Kaiser Friedrich IL bis zur Flucht des Papstes nach
Lyon. (Historische Studien, Heft XX.) Ebenda. 1900. M. 2. 80.

Das 13. Jahrhundert, sagt Gregorovius, ist die Hohe des
Mittelalters, auf welcher die Kirche in ihrer glinzendsten Macht-
gestalt triumphiert. Das Reich setzt noch mit einer letzten
riesigen Anstrengung unter Friedrich II. den Kampf um seine
legitime Existenz gegen zwei Zeitrichtungen fort, deren ver-
einigter Gewalt es unterliegen musste. Iis bekdampfte die welt-
beherrschende Macht der Kirche und des Papsttums, und dieses



verbindet sich mit den italienischen Demokratien, welche das
germanische Feudalsystem, dessen Ausdruck das Reich war,
als veraltete und fremde Institution durch das einheimische,
lateinische Biirgertum zerstorten. Diesen Kampf Friedrichs II.
in seinen Hohepunkten beleuchten die Studien von Fehling und
Weber, auf reichliches Quellenmaterial gestiitzt, in ruhiger und
gewissenhaft objektiver Weise. ,Gelang es dem Kaiser,“ sagt
Fehling sehr richtig, ,den lombardischen Bund zu unterwerfen,
so war das politische Ubergewicht des Kaisertums auf der ganzen
italienischen Halbinsel, wie es in den letzten Zeiten Friedrichs 1.
und wihrend der Regierung Heinrichs VI. bestanden hatte,
wiedergewonnen, so war das Kaisertum von der Vormundschaft
der Kirche befreit, der universale Herrschaftsanspruch der
Kirche aus der geschichtlichen Wirklichkeit verdrangt.“ Gre-
gor IX. hat die Sachlage erkannt; enge Allianz mit dem lom-
bardischen Bunde ,war der Fundamentalsatz seines politischen
Glaubensbekenntnisses®, den er auch gegen die Kardindle ver-
focht, ,die ihm in der grossen Politik mehr oder minder die
Heerestolge verweigerten und zu einem Kompromiss mit dem
Kaiser neigten“. (Einleitung.) Waren doch die Kardinile unter
Honorius TIII. die eigentlichen Leiter der kurialen Politik
gewesen und zeigten nun alle Lust, diese Rolle auch unter
Gregor IX. weiter zu spielen. Das Ankampfen des Papstes gegen
die Kompromisspolitik der Kardinile einerseits, gegen die Un-
zuverlissigkeit seiner lombardischen Bundesgenossen ander-
seits zeichnet Fehling mit scharfen Strichen und fiihrt aus, wie
fortan die kaiserliche Diplomatie dahin zielte, durch Forderung
der oligarchischen Strebungen im Kardinals - Kollegium die
papstliche Politik zu l1ahmen, wie anderseits des Papstes Kampf-
methode Friedrich II. gegeniiber in der Paralysierung der
lombardischen Angriffspolitik des Kaisers durch Aufstellung
sicilischer Gravamina bestand. Sieger in diesem Kampfe blieb
Gregor IX. — Nicht besser ging es Friedrich mit Innocenz IV.,
der als Kardinal in guten Beziehungen zu dem Kaiser stand —
pvetus amicus“ wird er von diesem genannt — aber als Papst
im Geiste Innocenz’ III. zu handeln gedachte. Nicht einmal
die kaiserlichen Gesandten wollte er empfangen, ,cum nungquam
Romanus pontifex excommunicatos scienter recipiat®. (Weber,
P. 26.) Wenn der Kaiser ,Trennung der Kurie von den lom-
bardischen Bundesgenossen und Verhinderung der politischen



— 6l6 —

Agitation der Kurie in Deutschland und im Arelat“ verlangt,
so war dies einfach ein Programm der Selbsterhaltung. Die
Politik des Papstes aber war eine Politik der Riicksichtslosig-
keit. Wir ersehen dies aus dem Inhalt des Friedensinstrumentes,
den uns Weber (p. 54 und 55) mitteilt. Danach sollte alles Land,
das die Kirche oder ihre Anhinger zur Zeit der Exkommuni-
kation des Kaisers besessen und dann an diesen verloren hat,
zurlickgegeben werden; der Kaiser sollte den Bann als zu Recht
bestehend anerkennen und gestehen, dass er durch die Nicht-
beachtung desselben gestindigt habe, ,da der Papst iber alle
Menschen in geistlichen Dingen Macht habe“, weshalb der
Kaiser auch Busse thun, Soldaten stellen und Geld zahlen solle;
ferner solle alles, was bei der Gefangennahme der Pralaten in
den Besitz des Kaisers gekommen, zuriickerstattet werden, zur
Stihne fiir die Gefangennahme aber habe der Kaiser Kirchen
und Hospitiler zu bauen und auszustatten ... Man erkennt
darin ganz und gar Innocenz IV.! Auch die Biften des Kaisers
von Konstantinopel, des Grafen von Toulouse und anderer
Adeligen, welche auf die verderblichen Folgen des Streites fiir
das Reich und fiir die Christenheit im Osten hinwiesen, ver-
mochten den Papst nicht in seiner Haltung zu beirren. ,So
war man in den Verhandlungen auf einem toten Punkt an-
gekommen® (p. 63). Und als der Kaiser, zur Finsicht gekom-
men, dass er mit dem Papste nie zum Ziele kommen werde,
mit dem Kardinalskollegium Verbindung suchte, da floh der
Papst nach Lyon, nicht, wie Weber sehr richtig betont, weil
er seine personliche Freiheit bedroht sah, sondern um der all-
gemeinen lLage willen, in welche die Kurie gekommen war.
Thatsiichlich gingen durch diese Flucht dem Kaiser fast sdmt-
liche Vorteile verloren. — Die vorliegenden Studien sind darum
von ganz besonderm Interesse, weil hier (in dem Kampfe Fried-
~richs) — um eine Argumentierung Ottokar Lorenz’ nach dieser
Richtung hin (,Drei Bticher Geschichte und Politik“) zu der
unsrigen zu machen — der welthistorische Konflikt zwischen Staat
und Kirche in seiner reinsten Form zu Tage trat, und weil s
sich hier am schlagendsten erwies, wie wenig selbst die hoch-
sten Anstrengungen imperatorischer Gewalt ausreichend waren,
die Kirche in diejenigen Bahnen zu leiten, welche dem Gedeihen
und der Entwicklung des Staatslebens der Vélker entsprechen.
Diese rechten Geleise zu finden, war das alte Kaisertum ausser



— 617 —

stande; cs hat seine Aufgabe nicht zu erfiillen gewusst und
fiel unter den Streichen einer hierarchischen Weltordnung.
Alle Geschichte hat gezeigt, dass nicht der Céisarismus, sondern
die innere Lintfaltung der Vilker allein jenes Mass zu setzen im
stande ist, welches den Staat und die Gesellschaft aus den Fesseln
einer kivchlichen Bevormundung befreien kann, wie sie das Zeit-
alter Innocenz” IV. bezeichnet. Wahrend ein so gewaltiger Macht-
haber wie Friedrich unterging, ist nichts so charakteristisch
als der Umstand, dass sieben Jahre nach dem Tode des Kai-
sers in einem andern Reiche, von dessen Konig Innocenz IV.
zu sagen pflegte: Ist er nicht mein Diener, mein Vasall? —
dass eben in dieser Zeit in Ingland eine stindische Opposition
gegen die romischen Anspriiche sich erhob, welche die dauerndsten
Erfolge allmdhlich, aber sicher begriindete. Hier war der Kampf
aus der Tiefe der nationalen Bediirfnisse hervorgegangen —
dort dagegen war es ein Kampf einer einzelnen, zwar grossen,
aber doch nicht untiberwindlichen Personlichkeit, die an dem
System Innocenz’ IV. zerschellte. Ist das mnicht eine Lehre
auch fiir unsere Zeit? Pfr. SCHIRMER.

G@Erz, L. K. D.: Franz Heinrich Reusch, 1825—1900. Gotha,
Fr. Andr. Perthes. 1901. VI und 127 S. M. 1. 50.

In seiner Gedéchtnisrede auf ». Savigny in der Mimchener
Akademie der Wissenschaften 1861 sagte Déllinger von dem
Leben dieses Gelehrten, es gleiche in seinem ehrenvollen Ver-
laufe einem Strome, der, rein dem Felsen entquollen, breiter
und breiter anschwellend, mancherlei Linder und Gebiete durch-
fliessend und alle segnend und befruchtend, immer frisch und
ungetriibt, zuletzt in den Ocean sich ergiesst. An dieses Wort
mussten wir denken, als wir das Buch von Goetz tber Franz
Heinrich Reusch lasen. Eine Schilderung der Lebensarbeit
dieses Mannes, die er auf verschiedenen Gebieten geleistet hat,
ein ,memorial“, wie Prof. John Mayor in Cambridge, dem das
Buch gewidmet ist, gewiinscht hatte, wollte Getz geben. Wohl
schien es ihm verlockend, auf Grund des vorhandenen Materials
ein Stiick Geschichte der geistigen Stromungen in der katho-
lischen Gelehrtenwelt, zumal vor 1870, zu schreiben. ,Aber
einerseits ist dafiir in mancher Hinsicht die Zeit noch nicht



— 618 —

gekommen, anderseits haben nun die Dinge in der katholischen
Kirche seit 1870 einen solchen Verlauf genommen, dass das
Heraufbeschworen der Schatten der Vergangenheit praktisch
nutzlos ist gegeniiber der Brutalitiit des thatséichlichen geschicht-
lichen Verlaufes.“ (Vorwort V.) Wir sind vorerst Goetz fiir sein
.,memorial“ von Herzen dankbar. Mit Liebe und Pietit, unter
strenger Festhaltung des biographischen Standpunktes, giebt
Geetz ein pragnantes, innerliches und lebenswahres Bild Reuschs
als ,deutschen Katholiken und Gelehrten“. Er fuhrt uns in
die Jugend- und Studienzeit wie in die Anfdnge der akademi-
schen Laufbahn des Verewigten, zeigt uns sodann die wissen-
schaftliche Thiatigkeit wie die allgemeine religios-Kkirchliche
Stellung Reuschs bis 1870; beleuchtet ferner seine kirchliche
Stellung und Wirksamkeit im Altkatholizismus und schliesslich
die wissenschaftliche und schriftstellerische Thétigkeit von 1870
bis 1900. Geetz’ Zeichnung zeigt uns ein staunenswert emsiges,
rastlos thétiges, arbeitsreiches Gelehrtenleben. .Die Wissen-
schaft hat sein ganzes Leben ausgefillt, und wenn man Uber-
blickt, was er in den Jahren 1870—1900 alles geschaffen hat
als Kirchen- und Litterarhistoriker, so muss man geradezu
staunen tiber seine ungemeine Arbeitskraft wie den Umfang
seines in seinen Werken und nachgelassenen Manuskripten
niedergelegten Wissens® (p. 74). Und dieses Wissen kam nicht
bloss einem kleinen Kreise zu gute, es glich dem Strom, der —
um das obige Wort tiber Savigny festzuhalten — breiter und
breiter anschwellend, mancherlei Linder und Gebiete durch-
fliessend, alle befruchtete und segnete. Bezeichnend hierfiir ist
seine Korrespondenz, die nach 1870 einen interkonfessionellen
Charakter annahm und sich ,in gleicher Weise auf die alten
katholischen Kirchen des Orients, auf die orthodox-orientalische
Kirche, wie auf die Schopfungen des Reformationszeitalters,
den Protestantismus und Anglikanismus erstreckte® (p. 108).
Protestanten schickten ihre Séhne in sein Kolleg, Abgeordnete
gingen ihn um Gutachten, Historiker und Litterarhistoriker um
wissenschaftliche Auskiinfte an. Alle seine Arbeit aber galt der
Ergrindung und der Offenbarung der Wahrheit. Fiur sie hat
er auch gelitten; auch an ihm bewahrheitete sich das Wort,
das Emil Frommel auf Robertson bezog: , Wer mit seinem Herz-
blut fir die Wahrheit eintritt, wird sein Kreuz selbst zulr
Schidelstitte tragen miissen.” Geetz giebt den Beleg dafir



— 619 —

p. 60—68 und schliesst sein Buch, dem er einen von ihm in
der , Beilage zur Allgemeinen Zeitung“ 1900 erschienenen
Nekrolog und ein Verzeichnis der selbstandigen Schriften Reuschs
beigiebt, mit den Worten: ,Fir alle, die sich zu einer unbe-
fangenen Wiirdigung seiner Person und seines Wirkens erheben
koénnen, steht Franz Heinrich Reusch in allen Ehren da: alg
Lehrer, als Gelehrter, als Mann.“ At diesem Manne uns ein-
gehender bekannt gemacht zu haben, ist ein Verdienst Pro-
fessor Geetz’, das wir ihm hoch anrechnen. Moge es ihm
vergénnt sein, uns auch die weiter ausgreifende, im Vorwort
angedeutete Arbeit in absehbarer Zeit zu schenken!
Pfr. SCHIRMER.

A. GurHLin: Les Pensées de Pascal; Paris, Lethielleux,
in-18, 508 p., 4 fr.

Dans cette édition, les Pemsédes sont reproduites d'apres le
texte autographe et disposées seclon le plan primitif. La
I partie traite de «l’homme déchu de sa grandeur par le
péché », la II°* de «l’homme relevé de sa ruine par J.-C. ».
Suit, comme résumé de 1'Apologie, 'Entretien de Pascal avec
M. de Saci sur Epictete et Montaigne. Enfin, viennent trois
opuscules religieux, trois opuscules philosophiques et six groupes
de Pensées diverses.

Ce qui caractérise particulierement ce volume, c’est I'£Zssaz
sur l'apologétique de Pascal, que l'auteur a mis en téte. Cet
Essai renferme neuf parties, parmi lesquelles on doit remar-
quer surtout celles qui sont intitulées: Méthode et principes
de cette apologétique, Pascal apologiste et écrivain, Pascal et
le scepticisme, Pascal et le jansénisme, Pascal et notre temps.

Apres les nombreuses études publiées au XIX® sidcle, en
France, sur Pascal, depuis celles de Bélime et Raymond (1816)
jusqu'a celles de Giraud et de Michaut, on peut encore lire
avec grand profit celle du regretté Guthlin. Dans son chapitre
sur le jansénisme de Pascal, il parle de la « secte janséniste »
€t du «schisme d'Utrecht»; c'est le langage habituel de
UEglise jésuitico-romaine. Mais il s'éleve du moins contre
Lavigerie, qui, en 1856-57, a imputé & Pascal la doctrine de
Vimpuissance radicale et absolue de la raison humaine, dot
découle logiquement le scepticisme. Il est regrettable qu'’il



— 620 —

n’ait pas connu les spirituelles réfutations de la these de
Lavigerie, alors simple professeur a la Sorbonne, réfutations
anonymes dont lauteur était le savant abbé Guettée. 11 vy
aurait trouvé une substantielle confirmation de son point de
vue, avec quelques indications qui auraient dissipé plusieurs
de ses préjugés. Je ne saurais rentrer ici dans cette dis-
cussion.

Notons seulement que Pascal, en écrivant ses FPensées, a sou-
vent eu en vue les «libertins », esprits forts qui se réclamaient de
'omnipotence de la raison et de la philosophie. Pascal, pour
les humilier, a insisté souvent sur les impuissances de la
raison, mais sans qu'on pfit en tirer logiquement le scepticisme
comme conséquence. Il a traité, de fait, la raison comme la
géométrie, dans laquelle il a vu «le plus haut exercice de
P'esprit et le plus beau métier du monde ». Certes ce n’est
point 1a langage de sceptique. Mais en méme temps, il recon-
naissait que ce n’était 12 qu'un « métier », bon pour {faire
«l'essai » et non pas l'emploi de notre force, et que la raison
pouvait, dans le domaine du surnaturel, s'élever plus haut
encore avec 'aide de la foi chrétienne. Il ne soustrayait rien
a la raison, mais il lui ajoutait; il n’amoindrissait en rien le
vrai intellectualisme, mais il le complétait par l'expérimenta-
lisme positif du cceur, par la sainteté, qui est la vie, la vie de
la foi et de la charité.

Certes, depuis I'apparition des Pensées, 1'horizon de I'his-
toire s’est prodigieusement étendu, l'exégese et 1'étude com-
parée des religions ont fait des progrés immenses, ¢’est incon-
testable; mais les grandes lignes du tableau qu’elles ébauchaient
sont restées les mémes, et Uesprit du savant Pascal était
essentiellement scientifique. C'est pourquoi elles n'ont rien
perdu de leur ensemble ni de leur esprit, quand on les com-
prend bien: la science n’est point opposée a la science. Les
lacunes sont comblées, mais les murs restent debout. Pascal
vit et vivra éternellement non seulement par son sentiment
religieux, mais par la substance méme de sa doctrine; je dis
«la substance », pour la séparer des points secondaires effrités et
usés. C'est a ce point de vue que M. Guthlin a dit trés justement:
« Le christianisme n'est pas seulement un effluve de poésie
et de sentiment; il est avant tout une morale el un dogme.
Hésiter devant les formules de celui-ci pour essayer de faire



— 621 —

un choix parmi les principes de celle-1a, c’est le propre d'ames
debiles et pew trempées. Pascal, en son rude langage, les
appelle les malingres, qui ne prennent de la vérité que ce qui
est & leur convenance, et qui « hors de 1a, 'abandonnent ».
Pour notre temps, comme pour Pascal, le christianisme doit
se résumer et se couronner dans «le mystére de Jésus». ['en-
semble des fragments que le solitaire penseur nous a laissés
ne constituent ni une Exposition synthétique de la foi, ni méme
une démonstration compléte et systématique de la vérité chré-
tienne ; mais ils sont une excilation permanente a la pénétra-
tion du probléeme religieux et de ses solutions chrétiennes.
Une flamme, une étincelle, qui va en tous sens et éclaire, dans
son rapide mouvement, tantdot les sommets, tantdot les derniers
replis des choses, voila Pascal. De 1a le principal mérite des
FPensées, surtout en notre temps de faiblesse et d’anémie intel-
lectuelle, c'est qu'elles fomt pemser.» On ne saurait ni mieux
dire, ni mieux indiquer comment et pourquoi elles seront un
~livre toujours ancien et toujours nouveau. : E. M.

M= A, Le Rov: Correspondance de Pasquier Quesnel,
de I'Oratoire, sur les affaires politiques et religieuses
de son temps, 2 vol. in-8°; Paris, Perrin, 1900, 15 fr.

Peut-étre y a-t-il encore quelqu’un qui traite Quesnel de
« séditieux », d'« hérétique », de « chien enragé et plus qu'en-
ragé », Ces amabilités lui ont été prodiguées par les jésuites,
en 1704 et 1705, aprés qu'il se fut évadé de sa prison; et les
haines jésuitiques sont éternelles. Quoi qu'il en soit, quiconque
lira cette correspondance sans autre désir que celui de con-
naitre la vérité sur les conflits religieux qui ont troublé le
regne de Louis XIV, se sentira non seulement excité dans sa
curiosité, mais éclairé, édifié, ému, et il ne tournera la der-
niére page qu'avec une profonde vénération pour ce vieillard
de quatre-vingt-cing ans, qui a lutté toute sa vie pour ce qu'il
a Cru &tre la vérité, qui n'a aimé qu’'elle, I'a défendue avec
un courage sublime, avec un désintéressement héroique, et qui
est mort en saint aprés avoir vécu en saint. Que n’a-t-il pas
souffert | L'exil, la prison, la confiscation de ses revenus, la
bauvrete, les calomnies de toutes sortes, les persécutions sans



S | g

relache, 1'obligation de se cacher constamment comme un mal-
faiteur pour ¢&chapper a la cruauté de ses ennemis, rien ne
lui a ét¢ épargné. Et, d'autre part, quelles admirables vertus
n’a-t-il pas pratiquées! Ou trouver plus d’abnégation, plus de
générosité, plus de modestie? Ou trouver des lettres d’une
inspiration plus élevée, d'une foi plus vive? J'en indiquerai
quelques-unes : celle du 20 aofit 1668, & son frére Francois,
qui voulait se faire missionnaire en Cochinchine; celles du
22 janvier 1693 et du 2 avril 1695, a 'abbé Nicaise, pour 'en-
gager a se donner plus entierement & Dieu; celle d'octobre
1695, a4 M. de Noailles, a l'occasion de sa nomination a l'ar-
chevéché de Paris; celle du 10 mars 1705, au D* Naveus,
mourant; celle du 4 novembre 1706, 4 M. de la Querre; celle
a Mme de Maintenon, en 1707, en faveur de son frére 1'orato-
rien, injustement persécuté; celle du 30 septembre 1714, a
Rollin, qui s’était prononcé contre la bulle Unigenitus ; celle
du 25 juillet 1715, au P. Dubois, de I'Oratoire; celle du
19 septembre 1715 a M. Vuillart, enfin sorti de sa prison;
celle du 9 septembre 1717 au P. de La Tour, général de
I'Oratoire; celle du 3 juillet 1719 aux quatre évéques appe-
lants ; etc., etc. Dom Thierry de Viaixne disait de celles qui
lui avaient été adressées: « Elles sont pour moi de précieux
trésors, que je conserverai toute ma vie comme des reliques
d'un saint. » Il avait raison.

Quesnel vénérait Arnauld. Il avait une tendre amitié pour
Petitpied. Tout ce qu'il possédait était pour autrui. Il ne vou-
lait pas recevoir de dons des personnes qui s'étaient enrichies
«de la sueur et du sang du peuple ». Attentif & tout, travail-
leur infatigable, toujours affairé, il aurait voulu cependant
« pouvoir trouver un petit trou ot se jeter pour étre en repos,
olt on puisse étre a couvert de l'embarras du monde et
attendre en paix le jugement de Dieu en s’occupant de ses
vérités saintes ». Loin d’étre sombre et triste comme on l'ima-
gine quelquefois, il savait plaisanter de ses souffrances, et
faisait méme des vers humoristiques sur les saignées qu'il
devait subir (II, 283). Loin d’étre cassant dans la direction de
la vie, il savait au besoin étre modéré, par exemple, touchant
T'éducation des jeunes filles, la toilette et la danse (I, 289-292).
Loin d’étre absorbé par les questions du droit, du fait, de 1a
grace efficace, du molinisme, etc., il touchait & une infinité



d’affaires courantes, aux guerres, a la marche des troupes,
aux bruits de Cour et d’Eglise, aux scandales méme. Il ne
prenait certainement pas plaisir & raconter ces derniers, pas
méme quand ils étaient commis par des jésuites; il en gémis-
sait plutdt. Mais le mot vif du chroniqueur arrivait aisément
sous sa plume. Ce qu’il dit des scandales de l'archevéque de
Paris (Harlay), de 'abominable sermon du recteur des jésuites
de Reims (I, 13-16), etc., tourne évidemment & la raillerie mali-
cieuse. Ailleurs il ne craint pas de dire qu'« un moine entété
des opinions de sa communauté est un animal bien incom-
mode et difficile a gouverner » ; que certaines assertions de
Bossuet « montrent la corde » ; etc.

L’¢éditeur nous avertit que cette correspondance, quoique
volumineuse, n’est cependant pas complete; et qu'on a « éli-
miné toutes les lettres trop exclusivement théologiques »
(p. XIII). Nous ne pouvons qu’en exprimer un vif regret, avec
le désir & qui de droit que cette grave lacune soit un jour
comblée ; non que nous voulions renouveler des débats ter-
minés, et rentrer dans des questions qui, croyons-nous, ont €té
souvent mal posées, mal comprises et envenimées par des
adversaires passionnés; mais il serait utile de connaitre, his-
toriquement, la correspondance théologique d'un controversiste
aussi célebre que Quesnel. Du moment que 'on a cru devoir
faire un choix, on aurait pu, je crois, retrancher tout ce qui
¢tait d'un intérét moindre, éviter les répétitions, et se borner
a une publication d’acces plus facile; un volume efit suffi et
elit produit plus d’effet.

Parmi les choses qui frappent le lecteur attentif, il en est
une qui mérite d’étre signalée: c’est l'inintelligence de Louis XIV
dans les questions de politique ccclésiastique. 11 a voulu jouer
au théologien et il était tout autre chose. On prétexte, pour
Pexcuser, qu'il a été trompé par un Harlay, un La Chaise, un
Tellier ; mais comment a-t-il pu s'entourer de tels hommes?
Clest précisément 1a qu’était 'inintelligence. Il connaissait I'im-
moralité¢ de l'archevéque et le manque de conscience des deux
jésuites. Du moment qu'il s’est identifié avec eux, il doit en
porter la responsabilité. Le mal qu'il a fait 2 la France et a
I'Eglise est incalculable; c’est lui qui les a livrées, l'une et
lautre, aux jésuites, qui a favorisé les intrigues de ces der-
niers, qui a augmenté leur puissance soit sur les évéques



— 624 —

qu'ils ont choisis et terrorisés, soit sur quiconque voulait faire
carriere dans I'Etat et devait leur montrer patte noire; c’est
lui qui a exigé¢ du pape la bulle Vineam Domini en 1705 et
la bulle Unigenitus en 1713; c'est lui qui a fait infliger des
traitements monstrueux a4 des hommes de conscience, dont le
seul crime était de protester contre les ignominies jésuitiques;
c'est lui qui a persécuté ignoblement et dispersé les religieuses
de Port-Royal des champs, et qui a détruit leur maison (1709);
c’est lui qui, ayant enfin dans la personne du cardinal de
Noailles un archevéque capable de réparer les scandales
commis, s'est efforcé, au contraire, de le briser, par ses jésuites
déchainés et méme par Mm¢ de Maintenon (voir la lettre de
celle-ci, du 27 avril 1714). Ce roi qui se croyait infaillible et
qui n’était qu'orgueilleux et entété, ce roi qui constatait clai-
rement, & chaque piece émanée de Rome, les empiétements
de la papauté sur ses droits et sur ceux de I'Eglise de France,
poussait néanmoins la sottise jusqu’a en provoquer sans cesse
de nouvelles; il se voyait constamment battu, roulait de gros
yeux un instant et prenait aussitot plaisir a se faire battre de
nouveau. A sa mort on respira un instant, dans 'espoir de
pouvoir rompre les chalnes jésuitiques; mais ce fut en vain,
et le mal ne fit qu'empirer. La France eut beau faire effort,
de temps en temps, pour se ressaisir; on voit aujourd’hui la
situation, triste résultat des fautes de trois siecles. Tout s’en-
chaine dans le mal comme dans le bien. Les «appelants»,
qu'on a discrédités en France a ce point que les libéraux eux-
mémes ne sont pas loin d’en rire (tant ils les connaissent mal),
étaient les libéraux de ce temps-1a, les défenseurs de la liberté
de I'Etat et de la liberté de I'Eglise, les représentants de la
tolérance et des droits de la conscience, les précurseurs de
la Révolution (je prends ce mot dans son sens grand et chré-
tien), révolution qui a été rendue nécessaire par les incroyables
fautes de Louis XIV, de ses jésuites et des papes. Elle a €été
provoquée aussi par d’autres causes, certainement; mais celles
que je signale apparaissent clairement dans cet ouvrage, qui
est comme la chronique, entre 1668 et 1719, de la lutte, tou-
jours ancienne et toujours nouvelle, entre le jésuitisme et la
conscience, entre la superstition et la raison, entre la tyrannie
romaine et la liberté chrétienne. Et clest 1a son puissant
attrait. E. MicHAUD.



Lrerert, Fr., Kgl. Dekan: Geschichte der Gegenreformation
in Staat, Kirche und Sitte der Oberpfalz-Kurpfalz zur Zeit
des dreissigjihrigen Krieges. Freiburg i. B., Paul Wetzel.
1901. 265 S. M. 6.

Die Annahme der béhmischen Krone seitens Friedrichs V.
von . der Plfalz musste seine Familie und sein Land blssen.
Schon 1621 erfolgte durch Maximilian die militirische Besetzung
der Oberpfalz, und im Anschluss daran wurden in Garnisons-
orten die ersten katholischen Gottesdienste, allerdings vorerst
im Simultaneum mit den FEvangelischen, eingefithrt. ,Die ganze
Kunst der Jesuiten in der Gegenreformation war, das vor-
gesteckte Ziel ganz langsam und nach und nach, schrittweise,
zu erreichen (p. 15). Mit unheimlicher Konsequenz ging Maxi-
milian vor. 1626 fand der letzte Landtag statt, der.kaum den
Namen eines solchen verdiente. In der Markgrafschaft Cham
wurden die evangelischen Prediger entlassen, dagegen katho-
lische Priester verschrieben. Maximilian gab den Befehl, alle
ketzerischen Biicher abzunehmen und den Jesuiten auszuliefern,
dagegen 300 rémische Katechismen und andere Biicher dieser
Richtung nebst Rosenkrianzen nach Bedarf einzufithren. Den-
noch ging die ,Bekehrung* ausserordentlich langsam von statten,
so dass der katholische Dekan Huber ernstlich das ,compelle®
empfahl (p. 47). Sollte die ,lutherische Pest“, wie der Jesuit
Kropf sich ausdriickte, ausgerottet werden, so musste mit dem
Kirchenrate, der an der Spitze der evangelischen Landeskirche
stand, der Anfang gemacht werden, und die ,Jachtaufe® (jach
gleich schnell, Nottaufe) war den Jesuiten ein Mittel, ihn, der
gegen die Jachtaufe war, zu beseitigen. Nun war die Bahn
frei fir die Jesuiten. Nach und nach wurden alle lutherischen
Pradikanten abgeschafft. Es ist ein erschiitterndes Kapitel, das
der Exilierung der Pridikanten! Nun ging man weiter, indem
Beamtenstellen fortan ,keineswegs mit calvinischen, moglichst
mit katholischen, letzlich mit lutherischen ersetzt werden“ (p. 88).
Die Stadt Kemnat wurde durch eine achtjihrige Dragonade
in den Schoss der alleinseligmachenden Kirche getrieben. Nichts-
destoweniger ergab die Musterung von 1627 nur ,minimale
Erfolge“ der sechsjihrigen gegenreformatorischen Thitigkeit
in der Oberpfalz. Die Jesuiten drangen deshalb auf eine gewalt-
same Bekehrung, Maximilian, 1628 in den Besitz der Oberpfalz

Revue intern. de Théologie, Hoft 35, 1901, 40



626 —

gelangt, ging alsbald daran, die Zwangskonversion durchzu-
fithren. Is wurde eine Razzia auf Nichtkatholische ins Werk
gesetzt. ,Selbstindige junge Burschen, Witiben ete. sind binnen
drei Tagen, wenn sie nicht konvertieren, auszuweisen. Unkatho-
lische Dienstboten miissen entlassen werden. Eltern sollen ihre
Kinder auf einem Zettel angeben und sie mit steigender Strafe
zur katholischen Kinderlehr anhalten. Jeder unkonvertierte
Ehegatte muss binnen acht Tagen von seiner Familie fort,
wenn er nicht konvertiert, etc. Kinder, die von vielen Ober-
pfilzern in auswartige Schulen und Dienste gebracht wurden,
um so wenigstens eine evangelische Nachkommenschaft fiir
bessere Zeiten zu retten, sollten zurlickgefordert und den Pfar-
rern zur Konversion zugefiithrt werden. Einlegung von Sol-
daten zum Zweck der Katholisierung der Einwohner war eine
ganz systematische, durchgehende Massregel (p. 125). Evan-
gelische Biicher wurden verbrannt, dafiir katholische eingefiihrt.
Die Drangsalierung durch die rohe Soldateska war eine uner-
triagliche. Kein Wunder, wenn die Emigration eine grosse war.
Stationsweise besetzten die Jesuiten in wachsender Zahl das
ganze Land (p. 156). Was der Verfasser tiber die Jesuiten und
namentlich ihre Erziehungsgrundsitze sagt, ist bekannt. Neben
den Jesuiten , arbeiteten* Franziskaner, Kapuziner, Benediktiner,
Paulaner, Augustiner und Préamonstratenser an der (regenrefor-
mation. Aber trotz allem Hochdruck blieb das Volk im Herzen
evangelisch und der katholische Kirchenbesuch demgemass ein
mangelhafter, weshalb Mandate und Klagen in dieser Beziehung
durch zwanzig Jahre fortgingen. Maximilian brannte vor Un-
geduld, das Land von allem Unkatholischen zu sdubern (p. 245).
Im westfdlischen Frieden ward bestimmt: ,ut et Palatinatus
superior totus, una cum comitatu Cham, cum omnibus apper-
tinentiis ac juribus, sicut hactenus, ita et in posterum maneant
penes dominum M. totamque lineam Guilhelmianam.“ Der
Passus ,sicut hactenus“, der doch nur den #Hussern Besitz
anzeigte, ging dann in Art. V, § 3, des instrum. pacis tiber und
wurde von Bayern auch auf die Geltung der katholischen Reli-
gion in der Oberpfalz verstanden. Die Protestanten gaben sich
der Hoffnung hin, dass die Sache noch weiter zum Austrag
kommen miisse. Aber solange Maximilian lebte, war an eine
Wiederherstellung der Stinde und Privilegien nicht zu denken,
,weil sie das gottselige Werk (der Ausrottung der Ketzer)



— 627 —

erschweren oder verhindern kénnten® (p. 265). — Das sind
gleichsam die Marksteine der auf Akten der koniglichen Archive
Amberg, Munchen, des geh. Staatsarchivs und Reichsarchivs
aufgebauten, dusserst mihsamen und schwierigen Arbeit, welche
um ihrer Griindlichkeit und Gewissenhaftigkeit willen als ein
wichtiger Beitrag zur Geschichte der Pfalz wie zur Charak-
teristik Maximilians und seiner Zeit gebiihrende Beachtung und
Schétzung verdient. Pfr. SCHIRMER.

L’abbé J. Marrre: La ruine de Jérusalem et la fin du
monde ; Beaune, Loireau, in-8°, 1901, 1 fr. 50.

Les apdtres, encore insuffisamment instruits, ont cru que
les destinées du monde étaient attachées a celles de Jérusalem
et du temple: on considere volontiers, en effet, le petit monde
dans lequel on vit et le temple dans lequel on prie comme le
monde entier et comme le temple méme de 'univers. Mélant
donc ces deux questions, ils ont demandé au Christ quand ces
choses arriveraient, et le Christ leur a répondu en leur indi-
quant d'abord les signes qui précéderaient la ruine de
Jérusalem, ensuite ceux qui précéderaient la fin du monde.
C'est ainsi que M. Maitre divise la réponse du Christ en deux
parties : la premiere, au ch. XXIV de St. Matthieu, v. 1-22, et
la seconde v. 22-34. Et il entre dans nombre de détails, cite
beaucoup de textes de Peres et d’écrivains profanes pour
essayer de justifier son interprétation.

Mais quand la fin du monde arrivera-t-elle? La prédica-
tion de I'Evangile qui doit auparavant se faire dans Vunivers
entier, est-elle déja assez avancée pour qu'on puisse croire a
la proximité de cet événement? Il est clair que nous ne le
savons pas, que nul ne connait ni le jour ni I'heure, et que
toute la sagesse chrétienne consiste, sur ce point, & se tenir
toujours prét. Si lauteur s’était borné a cette considération, il
elt fait un livre trés sensé. Mais le malheur est qu'il a rat-
taché toute cette question a la fameuse « prophétie » dite de
St. Malachie, moine irlandais et archevéque du XII® siecle.
Harnack a démontré que cette prétendue prophétie n'est ni
de Malachie, ni du XII° siecle, et qu'elle a été fabriquée de
toutes pieces en 1590. Quoi qu'il en soit, la difficulté pour M.



— 628 —

Maitre se formule ainsi: d'une part, cette prophétie mentionne
les papes depuis 'époque de Malachie «jusqu’au jugement
dernier » ; et d’autre part, cette prophétie ne mentionne plus,
apres Léon XIUI (Jumen in celo), que neuf {papes. En sorte
que la question est celle-ci: la fin du monde arrivera-t-elle
immédiatement aprés la mort du neuviéme pape? Telle est
bien la pensée de M. Maitre, qui ne peut pas imaginer le
monde existant sans le pape. Mais cependant serait-on tout &
fait fou si I'on se demandait: aprés la mort de ce neuviéme
pape, n'y aura-t-il plus ni pape ni papauté, et le monde con-
tinuera-t-il & exister, a évoluer, 4 perfectionner sa civilisation?
Au risque de scandaliser lexcellent abbé, qui étudie toute-
cette question avec une candeur touchante et qui accumule
autour de ces cent onze devises, véritables «bonnes a tout
faire », une érudition écrasante et amusante, nous croyons
trés sérieusement que la cessation de la papauté romaine sera
un immense soulagement pour le monde, une véritable déli-
vrance, et qu’alors U'Eglise du Christ, qu'on ne pourra plus
confondre avec la papauté, manifestera de plus en plus son
universalité, sa foi, libérée de toutes les hérésies romanistes,
et sa sainteté, pure de toutes les superstitions pagano-papistes.
Puisse la « prophétic » dire vrai, et bienheureux les fideles
qui verront disparaftre le neuvieme pape futur (de glorvia
olivee) !

Remarquons, en terminant, la curieuse mentalité des
braves gens qui croient a la divinité de cette prophétie. Ils
ne sont jamais embarrassés. Lorsqu'ils arrivent a la devise:
Bellua insatiabilis, qui, selon eux, sapplique & Innocent XI,
ils devraient, ce semble, reconnaitre qu’en effet ce pape a été
insatiable & dévorer l'autorité d’autrui et a accroitre la sienne.
Mais comment se résigner a un tel scandale? Iils appliquent
alors cette devise aux adversaires de ce pape, soit a Louis XIV,
soit au gallicanisme ; en sorte que ces devises, qui sont cen-
sées désigner les papes, désignent quelquefois le contraire des
papes! Il est avec le ciel des accommodements. Cest ainsi
que « aquila rapax » désigne non Pie VII, mais Napoléon I°.

Lumen in celo, c'est, parait-il, Léon XIII, sans doute
parce que ses encycliques sont d'une banalité qui n'explique
rien, et que jamais on n'a vu autant de prétres rompre avec son
Eglise pour chercher de la lumitre & co6té, Jamais son Eglise



— 629 —

n'a été aussi confuse que sous cet infaillible: en France, en
Espagne, en Portugal, en Italie, etc., c’est un tolle général
contre ses jésuites et ses doctrines. Peut-étre les défenseurs
de la «prophétie» feront-ils remarquer qu'il s'agit d’'une
lumiere dans le ciel et non pas sur la terre. Alors nous
sommes d’accord. '

Disons encore que, dans le volume intitulé: La Prophétie
des papes allvibuée & S. Malachie, volume duquel est tiré
Popuscule précité, se trouvent plusieurs études sur 1'dpoca-
lypse : Tune de M. Maitre (p. 288-465), une autre du P. Gallois
(p. 835-850). De telles études sont forcément fantaisistes, méme
quand elles s'efforcent d'étre sérieuses. Les auteurs pourraient
discuter entre eux éternellement, sans arriver jamais a se
convaincre ; et des lors & quoi bon? E. M.

Ernest NaviLLe: Le Credo des chrétiens; Geneve, Diirr,
in-18, 124 p., 1901, 1 fr.

Cet ouvrage n'est ni une é&tude d’histoire, ni une étude
de théologie scientifique, mais une étude « simplement religieuse,
dans le but de montrer l'usage qui peut étre fait, pour le
développement de la piété, de la méditation de l'antique for-
mulaire de la foi des chrétiens» (p. 123). A ce titre, il est ex-
cellent, malgré ses lacunes et malgré quelques propositions
discutables.

Un théologien du Jjournal de Gemeve, qui signe W., a
adressé a cet ouvrage (numéro du 25 mars) plusieurs griefs,
qui me semblent immérités et qui doivent étre relevés.

1° «Nous voyons, dit M. W., des groupes non négligeables
de chrétiens qui ont abandonné le symbole des apodtres pour
une excellente raison, car ils ne sont plus d'accord avec l'en-
semble de son contenu, et combien qui, sans en étre la, ne
retiennent plus ces articles que comme une chose trés acces-
soire et qu'il ne faut pas regarder de trop prés.» — Pour moi,
je regarde la raison susindiquée comme #rés mauvaise. Oh!
sans doute, du moment que ces «chrétiens» ne sont plus
d'accord avec le credo des chrétiens, ils doivent en conscience
le rejeter, c'est élémentaire; mais tant pis pour eux et non
pas pour le credo, car la faute n'en est pas a celui-ci. M. W.



prétend que le contenu de ce credo est trés accessoire et qu'il
ne faut pas le regarder de trop prés. Je crois, au contraire
qu’il est trés essentiel, qu'il faut le regarder de tres pres, et
que plus on le regarde de prés, plus on le trouve admirable
et admirablement chrétien. M. W. l'a-t-il regardé de tres prés?
J'en doute. En tout cas, il ne nous donne aucune raison qui
appuie son opinion; c’est commode.

2° M. W. prétend que les conciles qui ont rédlcré les credo
«n'ont jamais exprimé la pensée intime de I'Eglise»; que
«leur tenue fut ordinairement entachée d’intrigues et de scan-
dales qui égalent ou dépassent méme les incidents les plus
vulgaires de la politique quotidienne (sic)». Et il affirme que
les partisans d’Arius ont été exilés parce que Constantin «n’ad-
- mettait pas qu'on lui résistat.» — Tout ceci est bientdt dit:
simple lieu commun, tiré de certaines «Histoires de I’Eglise »
ou les conciles cecuméniques sont aussi dénaturés que possible.
La vérité est que les hommes sont partout des hommes, et
qu'en effet il y a eu, notamment au IV® sigdcle, des partis et
des intrigues parmi les chrétiens; mais est-ce une raison pour
que ce qui a été défini par le concile de Nicée de 325 et par
le concile de Constantinople de 381 soit faux? M. W. sait cer-
tainement qu’il y a eu aussi des miséres humaines dans les
synodes protestants, voire méme dans celui de Paris de 1872;
est-ce une raison pour déclarer erroné ce qui a été proclame
par ce synode et par les autres? Non. Si M. W. avait «regardé
de plus preés» comment les Péres de Nicée, avant de proclamer
leur credo, ont d’abord constaté historiquement la foi constante
de toutes les Eglises particulieres, peut-étre se serait-il persuadé
que le credo «exprimait la pensde intime de 1'Eglise», alors
méme que telle expression n'aurait pas été du gofit de tout
le monde. Quant & prétendre que Constantin, qui accepta
simplement et ratifia la décision du concile, «n'admettait pas
qu'on /ui résistat», ceci n'est pas de I'histoire, mais de la
fantaisie. Que 1'on discute sur Popportunité ou linopportunité
de l'exil temporaire de cing ariens obstinés, c'est une autre
affaire: telle époque a ses rigueurs, telle autre est plus tole-
rante; ceci est une question de mesure administrative, qui ne
touche pas au credo méme, Les protestants genevois ont brilé
Servet au XVI¢ siecle, aujourd’hui ils ne le feraient certainement
pas; autres temps, autres moeurs; le fond méme de la question
de la divinité de J.-C. n'en est nullement atteint.



— 631 —

3° «N'est-il pas manifeste, dit M. W., que la génération
surnaturelle du fils de Marie se rattachait, pour les chrétiens
des premiers siecles, & des idées, sur ce qui constitue la souil-
lure originelle, que nous avons depuis abandonnées, ou encore
que la descente du Christ aux enfers est un débris d'une
eschatologie qui a fait son temps?» — Ce qui est manifeste,
c'est la simplicit¢ du credo qui se borne a dire du Christ
qu’ «il est né de la Vierge Marie ». Pourquoi M. W. ne 'imite-t-il
pas? Pourquoi fait-il intervenir les interprétations des chrétiens
d’autrefois et celles des chrétiens d’aujourd’hui? Est-il question
de cela? Nullement. M. W. confond le dogme et les spéculations
théologiques; on voit qu'il n'est pas habitué a maintenir le
dogme un, sous les interprétations théologiques multiples. Il a
tort. Pourquoi ne laisse-t-il pas a chacun sa liberté individuelle
et sa foi commune? Le credo ne dit méme pas que la naissance
du Christ a été surnaturelle; il est d'une modération extréme.
Que M. W. n'est-il aussi sage! Libre a lui d'avoir son expli-
cation personnelle, du moment qu'elle n'est pas contraire a la
simplicité du dogme. Et encore, il trouve que la descente du
Christ aux enfers est un débris d’eschatologie qui a fait son
temps. Libre a lui. Pour moi, je trouve cette eschatologie ad-
mirable: qu'y a-t-il de plus beau, de plus divin, que de voir le
Sauveur de tous s’abaisser de nouveau, descendre dans les parties
inférieures des espaces (appelées enfers) pour vy instruire,
€clairer, toucher, sanctifier, délivrer les aAmes qui les habitent?
Evidemment, M. W. n’a pas compris; il a sans doute pris le
mot «enfer» pour une caverne souterraine et «grotesque».
C'est alors sa conception qui est grotesque, et non la sublime
vérité énoncée dans le credo.

4° « Concoit-on, dit encore 1'éminent théologien du journal,
un «fils unique de Dieu», lui-méme Dieu, rencontrant sur son
chemin la tentation, qui ne s’aurait exister que pour des
etres pécheurs?» — Pourquoi pécheurs? La tentation ne fait
nullement le péché; elle peut, au contraire, rendre la sainteté
plus sublime. Ce n'est pas comme Dieu que J.-C. a été tenté,
mais comme homme. Cette distinction est élémentaire; M. W.
semble n’en avoir pas Vidée.

5° «On peut étre d’accord entre chrétiens de noms diffe-
rents sur une base doctrinale, et ne point cesser pour cela de
former des groupes sans cohésion, voire méme hostiles.» —



— 632 —

Pardon. Si les groupes sont d'accord sur une base doctrinale,
par exemple sur tout ce que J.-C. a enseigné, il y a évidem-
ment cohésion entre eux. S'ils sont divisés ou hostiles sur
d’autres points, c'est une autre question; mais ces divisions
sont alors secondaires et n'empéchent pas la cohésion sur la
base commune. Entre gens de raison, 'hostilité peut alors dis-
paraitre. De ce qu'il y a division et hostilité entre certaines
gens, est-ce un motif pour écarter le credo commun qui peut
les unir? De ce qu'ils sont malades, est-ce un motif pour
éloigner et combattre le reméde?

6° «Un credo métaphysique ne suffit pas pour lier en un
faisceau les ames et les ceeurs... Trop longtemps les Eglises
chrétiennes n'ont connu que le credo doctrinal: il est temps
pour elles de mettre en regard les regles de conduite, les
principes d’action ... Voila notre veeu ardent: le credo moral
des chrétiens apres le credo doctrinal.» — Si M. W. veut dire
par 12 que le credo dit des apodtres est un credo purement
doctrinal et métaphysique, et non moral (et telle parait étre sa
pensée), il se trompe étrangement. Oh! sans doute, les legons
de morale et de piété contenues dans les articles bien compris
de ce symbole, pourraient étre plus explicites, et je comprends
le désir de M. W, Mais si les rédacteurs de ce symbole n'ont
pas insisté davantage sur ces lecons, ce n'est pas qu'elles
importent peu, c’est uniquement qu'elles ¢taient déja graveées
dans toutes les consciences des chrétiens. Comme le remargue
excellemment M. Naville, «il est des choses qu’on ne dit pas
parce qu'il n'est pas nécessaire de les dire, tant elles sont mani-
festement contenues dans ce qui est dit» (p. 24). Que M. W.
veuille bien lire les pages ot M. Naville explique les legons
morales et religieuses qui découlent trés logiquement de la
simple intelligence des mots: «créateur du ciel et de la terre. .,
notre Seigneur.., a été crucifié .., est ressuscité.., jugera les
vivants et les morts .., la communion des saints. ., la rémission
des péchés». Je regrette de ne pouvoir citer ici ces pages
pleines de piété, dans lesquelles I'auteur ne fait d’ailleurs qu'ex-
primer ce que tout chrétien conscient et attentif se dit a lui-
méme en formulant ces doctrines chrétiennes. M. Naville a
compris que la doctrine en soi est un principe de foi et
d’amour, une source de vic et de piété. Aujourdhui, c'est un
engouement, dans certains cercles religieux, de ne vouloir que



— 633 —

la vie sans la doctrine, la picté sans le dogme, de dédaigner
méme le credo doctrinal comme chose futile; c’est s'abuser
étrangement. Nos peres dans la foi n'ont pas procédé ainsi;
- ils ont voulu la vie et la doctrine, la vie jaillissant de la
doctrine. M. Naville est dans la vraie et féconde tradition chré-
tienne, et les textes de la Bible qui justifient ce point de vue,
sont nombreux. Comment des chrétiens qui ne jurent que par
la Bible, peuvent-ils les ignorer?

Jappelle particulierement l'attention des lecteurs sur ce
qu'enseigne M. Naville au sujet de 1'Eglise universelle (qui
existe, quoi qu'il dise, bien qu’imparfaite), de 'union a rétablir
entre les Eglises chrétiennes, et enfin de la résurrection et .de
la vie ¢ternelle. |

Ce petit livre est une grande action. Puisse-t-il produire
partout des fruits de paix et de sanctification!

E. MicHaUD.

L. NoeL: La conscience du libre arbitre; Louvain, institut
de philosophie, in-18, 288 p., 1899, 3 fr. 50.

L’homme est-il libre ou déterminé? S'il est libre, dans
quelle mesure l'est-il? S'il est déterminé, dans quelle mesure
Pest-il? Tout acte humain étant un acte de jugement et de
volonté, est-ce la volonté qui domine le jugement ou le juge-
ment qui domine la volonté? D’autre part, si la morale pos-
tule la liberté, la science la permet-elle? Ce sont 14 des ques-
tions qui ont fort embarrassé les philosophes et les théolo-
giens. M. Noél, agrégé de philosophie a T'université de Lou-
vain, a tenté une fois de plus de les résoudre. Son ouvrage
ne contient rien de neuf, mais il a le mérite d'exposer jusque
dans leurs nuances non seulement l'antinomie de Kant, mais
encore les objections des déterministes contre le libre arbitre
et les réponses des indéterministes. L’auteur est entré dans
ces subtilités avec une grande aisance, trop grande peut-étre,
car il n'a pas su résister au plaisir qu'il a éprouvée a délayer
et méme & répéter soit les objections soit les réponses. Kant,
Fouillée, Boutroux, Fonsegrive, Bergson, et a la fin Thomas
d'Aquin, font les plus grands frais de son volume. J'aurais
voulu non seulement qu'il serrat davantage les arguments de
Boutroux et de Bergson, qui ne sont pas assez clairs, mais



— 634 —

aussi et surtout le point central de sa thése, a savoir: 'obser-
vation du fait, immédiatement percu, que nous sommes des
étres responsables et soumis 4 des devoirs, et qu'il est impos-
sible d’'en rendre compte sans recourir au libre arbitre. 11 a
écrit sur ce point (p. 153-238) de trés bonnes pages, aprés
lesquelles il aurait dfi conclure, sans poser de nouveau le
probleme comme il I'a fait dans son chapitre V et dernier.
Grand admirateur sinon de la scolastique méme, du moins de
Thomas d’Aquin, M. Noél a voulu, dans ce dernier chapitre,
entrer dans de plus grands détails sur la théorie thomiste de
la volonté, dans le but d'en démontrer la profondeur. Y a-t-il
réussi? J'en doute. Il prétend que la volition nécessaire du
bien wuniversel est la raison intime et fondamentale de la
liberté de la volition des biens parficiliers, parce que, les
biens particulicrs étant limités et défectueux, la volonté, dont
T'objet est le bien universel, ne peut pas étre déterminée a les
vouloir (p. 282). Cette assertion, au fond, n’est-elle pas spé-
cieuse ? Car la volonté a pour objet non seulement le bien en
général, mais encore le bien en particulier et par conséquent
aussi les biens particuliers. Que ceux-ci soient limités et con-
tingents, il n’importe; la raison du bien qui apparait en eux
est assez positive en soi, malgré sa limitation, pour attirer et
déterminer la volonté, dans la mesure du moins ol ce bien
est positif. Et deés lors, la liberté de cette volition n’est-
elle pas compromise par la définition méme que Thomas
d'Aquin donne de la volonté? Clest du moins ce qu’il aurait
fallu expliquer clairement, et c’est ce que l'auteur n'a pas fait.
11 n’a pas non plus expliqué comment Dieu, qui est la cause
premiere de tout ce qu'il y a d'étre positif dans les volitions
de T’homme, laisse a ces volitions leur liberté. « Comment
létre reste-t-il libre? » se demande M. Noé&l, et il répond:
« Depuis des sigcles, les théologiens ont retourné ces questions
sous toutes leurs faces, elles leur semblent toujours au meéme
point. T1 serait téméraire de vouloir leur donner une solution
que tant d’illustres intelligences ont cherchée en vain. Pour
effleurer seulement les difficultés qui se posent & ce sujet, il
faudrait des volumes. Nous préférons ne pas nous y engager»
(p. 285).

Ces dernitres lignes sont une véritable abdication. L'au-
teur a manifestement tort. Si les théologiens ont abouti, dans



— 635 —

cette question, & un cul-de-sac, leur devoir est d’en sortir en
rebroussant chemin et en prenant une autre voie. Mais voila,
on est thomiste ou on ne 1'est pas; or on l'est; donc mieux
vaut sacrifier la vraie théologie et maintenir le thomisme !
Clest ¢évidemment mal raisonner. Quand on a pu écrire un
volume comme celui-ci, on devrait pouvoir aussi affronter la
difficulté indiquée. E. M.

\

R. P. Henri QuenTIN: Jean-Dominique Mansi et les grandes
Collections conciliaires; Paris, E. Leroux, in-8°, 272 p.,
1900.

Cette étude d'histoire ecclésiastique est trés consciencieuse,
scrupuleuse méme, et de toute premiére valeur. Toute 'ccuvre
de Mansi n'y est pas étudiée a fond, car on ne fait guére
qu'indiquer ses principales ceuvres ; mais U Amplissima collectio
conciliorum est examinée de prés, depuis le 1 volume, qui
parut en 1759, jusqu’au 31° qui fut publi¢ en 1798, 29 ans
apres la mort de Vinfatigable Mansi. Le savant Bénédictin a
qui nous devons cette étude critique, le P. Quentin, a passé
en revue, en les appréciant, les diverses collections de conciles
antérieures a celle de Mansi; il nous apprend ce que nous
devons penser de Jacques Merlin, qui publia la sienne en 1524,
de Crabbe (1538), de Surius (1567), de Nicolini et Bollanus
(1585), de Bini (1606), de 1'édition de Paul V (1608), de la
Regia du Louvre (1644), de Labbe et Cossart (1671), de Baluze
(1683), de Hardouin (1714), de Coleti (1728).

Le P. Quentin ne dissimule ni les fautes, ni les erreurs,
sauf peut-étre celles du P. Hardouin, qu’il cherche, certaine-
ment 4 son insu, a atténuer. Enregistrons quelques-uns
de ces aveux. — Le chanoine Merlin n’a donné, en réalité,
que Pouvrage du Pseudo-Isidore, qu'il appelait «l'ceuvre du
Bienheureux Isidore » : c’est, en tout, quatre conciles généraux,
47 conciles provinciaux et les décrétales de 69 papes, depuis
S. Pierre jusqu'a Zacharie Ie*, « collection singuliére ou le vrai
el le fawx se trouvent perpétuellement confondus> (p. 10).
Crabbe a avoué que les plus anciens exemplaires utilisés par
lui étaient si corrompus (adeo depravata) que méme les plus
savants docteurs n'ont pu y remédier (vestitui miinime potue-



— 636 —

rint). On a reproché a Crabbe «beaucoup d'erreurs chronolo-
giques et d'avoir mis du siem dans le texte du concile de
Chalcédoine ». « 1l a sacrifié 1a, dit le P. Quentin, aux usages
de son siécle » (p. 16). Surius n’a pas €té plus scrupuleux :
«il a rendu au texte des conciles le méme mauvais service
qu'il rendit & bien d'autres, etil n'y a que trop mis du sien..,
retranchant un morceau pour le mettre ailleurs, ou ajoutant
son propre texte & la fin d'un document amcien, sans rien
mettre pour empécher de les confondre. Et ces infidélités ont
passé dans toutes les collections conciliaires suivantes» (p. 19).
A propos de la collection de Nicolini et Bollanus, le P. Quentin
remarque que «la critique ne gagnera gueére, et que la pureté
des textes ira plutdt en décroissani au cours de ces réimpres-
sions successives » (p. 21). Quant a Bini, il n’a été générale-
ment que 1’écho de Baronius ou de Bellarmin ; il est «peu str,
et son apologétique surtout préte le flanc & la critique » (p. 24).
On lui a reproché, entre autres, d’avoir affirmé que le concile
de Chalcédoine fut réuni par 'autorité du pape, que ses légats .
v présiderent, etc. L'édition romaine, sous Paul V, marque a
la fois un grand progrés et un « grand recul dans 'histoire
littéraire des conciles » : «la grande faute fut de retoucher les
anciennes versions latines au point de les rendre absolument
méconnaissables » ; bref, cette édition « défigure les versions
antiques et les confond péle-méle avec des morceaux de tra-
ductions modernes » (p. 27); elle est « franchement mauvaise »
(p. 37). C’est par Bini que ces confusions se sont répandues
« dans toutes les collections suivantes» (p. 28). Le P. Sirmond,
jésuite, a « pris aussi quelquefois ses aises avec les textes»
(p. 29); «on a peine a retenir son étonnement ».

Selon Pierre de Chiniac, Baluze «tenait a conserver sa
pension de 1000 livres sur les revenus de 1'évéché d’Auxerre,
et il avait de ce chef trop d'intérét a ne pas froisser la curie
romaine par la mise au jour de ses documents (sur le concile
de Bale); et c’est pour ce motif qu'il suspendit la publication
de ses conciles » (p. 33). Clest ce méme Baluze qui, désirant
avoir la primeur d’un précieux manuscrit du Mont-Cassin qui
était en la possession du cardinal Casanate, écrivait a ce det-
nier : « Pour ce qui est de I'autorité du Souverain Pontife dans
les conciles généraux, puisque vous mi'exhortez & la défendve,
je dois vous dire que mon sujet m'obligera a traiter la ques-



s GET e

tion de la présidence de Cyrille au concile d'Ephese... Or, je
pense qu'apres les arguments que je ferai valoir a ce sujet,
il n’y aura plus de place pour le moindre doute, et que désor-
mais il faudra admettre que c'est en qualité de vicaire du
pape Célestin que Cyrille a présidé le concile (1), » Le P. Quentin
ajoute : « Ainsi s'exprimait Baluze dévoré du désir d’obtenir
a nw'imporie quel prix la copie de ces pieces inédites dont it
devinait la valeur et dont il révait déja de faire 'ornement de
son premier volume » (p. 122). Baluze eut beau faire; il fut
joué par le rusé cardinal, au profit du théologien Lupus, qui,
ultramontain de la plus belle eau, méritait la préférence.

Le jésuite Hardouin, de l'aveu du P. de Montfaucon, «n'a
jamais fait que des livres extravagants et pleins d'erreurs ».
L’archevéque de Reims, e Tellier, le traitait de «fantasque»
(p. 39). Le P. Quentin prétend que sa collection n’a été entra-
vée que parce qu'elle était antigallicane (p. 41-47, et 54).

Quant & Mansi méme, «il est facile de prouver, pour ses
conciles en particulier, que, n'ayant pas revu les épreuves de
ses volumes, comme lui-méme l'avoue implicitement, #/ 7»'a
jamais lu la plupart des textes qu'il a réimprimés» (p. 62).
Parmi ses notes, «les unes sont bonnes, d’autres sont faibles,
et i1 v en a de fout a fail ervomées» (p. 66). Les pitces
empruntées aux recueils imprimés, il les a recueillis «avec
une extraordinaive légéveté » (p. 67), et le P. Quentin le prouve
par une quantité de détails. Les descriptions que Mansi a
données des manuscrits inédits publiés par lui, « sont extréme-
ment confuses, et il n'est pas difficile de voir qu'a cette époque
Mansi n’avait des collections canoniques anciennes qu'une
connaissance & pewu prés nulle » (p. 85). On peut voir en par-
ticulier les documents que Maassen a appelés la collection du
manuscrit de Novare; «il n'y a la rien de bien solide »
(p. 86-87). « La négligence avec laquelle il a exécuté son hatif
travail », est partout visible (p. 93); cette négligence est méme
« élourdissante » (p. 100). Incroyables aussi sont les lectures
qu'il a osé donner de la Regle de S. Benoit (p. 156-157).

Bref, toutes les collections conciliaires que nous avons,
manquent de critique (p. 164). Quant & celle de Mansi, non
seulement elle est incomplete, puisqu’elle s’arréte au milieu
du concile de Florence, qu’elle n’a pas de tables et qu'elle ne
dispense de consulter aucune des collections précédentes, mais



— 638 —

encore elle est «la perpétuelle constatation de 1'absolu défaut
de critique chez son auteur » (p. 182). Ce sont les propres
expressions du P. Quentin. Les choses étant ainsi, on se
demande si 1'éditeur H. Welter, qui vient d’entreprendre une
nouvelle édition de 1'dmplissima «sans en retrancher un mot »,
n’aurait pas mieux fait de commencer par en faire faire une
correction irréprochable, puis, ce travail terminé, de compléter
ceuvre en la conduisant du concile de Florence jusqu'au
pseudo-concile du Vatican (ludibrium Vaticanum, selon 1'ex-
pression de 1'évéque Le Courtier).

Une des parties les plus intéressantes de ce volume est
sans contredit 'histoire que fait le P. Quentin de la publica-
tion du manuscrit appelé Svnodicon Cassinense » (p. 113-142),
manuscrit qui fut publié pour la premiére fois par Lupus en
1682, mais inexactement (p. 131), ensuite par Baluze, puis par
Mansi (mais seulement d'aprés les insuffisantes notes du car-
dinal Fortuné Tamburini). Le P. Quentin dit & ce sujet (p. 139):
« Pour donner le Symodicom en entier et d'une maniére qui
reproduisit la physionomie du manuscrit cassinien, il aurait
fallu remplir quatre conditions. Il elit été bon, tout d’abord, de
voir & loisir le manuscrit ou du moins d’en posséder une bonne
copie. Il aurait fallu ensuite rétablir Pordre des piéces inter-
verti en quelques endroits par LLupus ; puis corriger ses erreurs
de lecture, et enfin ajouter ce qu'il avait omis, c’est-a-dire:
insérer une dizaine de lignes a la suite d’'une lettre de Jean
d’Antioche, donner un peu plus loin 49 lettres d'Isidore de
Péluse déja éditées, il est vrai, mais seulement d’aprés une
version moderne, puis les actes du conciliabule d’Ephése suivis
de 9 documents s’y rapportant, le tout dans une version
antique, et enfin une longue et curieuse énumération des
cadeaux envoyés par S. Cyrille a des officiers du palais im-
périal, document inconnu dans le texte grec.» Peut-étre aurait-
il fallu aussi tAcher de découvrir 'auteur de ce Sywnodicon. Le
P. Quentin ignore peut-étre les savantes recherches faites sur
ce dernier point par le regretté Bolotoff (voir la Revue de
juillet 1900, p. 430). - E. MicuauD.



— 639 —

Anton von ScHorz: Kommentar ither den Prediger. Leipzig,
Leo Scheerl’seche Hofbuchhandlung, 1901. 229 S. (Preis M. 6.)

Das vorliegende Werk des schon durch frither verdsffent-
lichte Kommentare und Abhandlungen zu Biichern des A. T.
bekannten Verfassers enthilt die Resultate einer streng wissen-
schaftlichen Forschung nach den Grundséitzen der neueren Zeit.
Bereits in der Vorrede verteidigt Scholz die freie Forschung
mit Geschick und giebt zu verstehen, dass er sich vor der
Wahrheit und ihren Konsequenzen nicht flirchtet. Er ist durch
keine sog. ,dogmatischen Prinzipien der Bibelkritik“ geblendet,
sondern zidhlt sich zu denjenigen, welche ,das Bediirfnis haben,
ihren Glauben, abgesehen von den Geheimnissen, mit den Er-
gebnissen menschlicher Wissenschaft in Ubereinstimmung, jeden-
falls nicht im Gegensatze zu sehen*.

Wie alle vorurteilslosen modernen Exegeten bricht Scholz
mit der traditionellen jtidisch-christlichen Ansicht, dass Salomo
selbst das Buch geschrieben habe, ohne aber darum von seinem
kirchlichen Standpunkt abweichen zu wollen. Er bemerkt:
pBei Kohelet macht sich bei uns — n#émlich in der rémisch-
katholischen Kirche — in neuerer Zeit das Bestreben geltend,
nicht nur den historischen Konig Salomo als seinen Verfasser
zu verteidigen, sondern auch die Annahme dieser Ansicht als
Glaubenspflicht darzustellen. s schien mir, nebenbei, gut,
dieser Auffassung, die nach meinen Ergebnissen nicht nur un-
haltbar ist, sondern die auch eine wissenschaftliche Erklidrung
des Buches ausschliesst, entgegenzutreten, damit nicht der
Schein entstehe oder bleibe, es sei das wirklich die kirchlich
allein zuldssice Meinung.“ In Bezug auf die Abfassung des
Kohelet wird die Meinung vertreten, dass sie nicht vor der
Makkabierzeit angesetzt werden kann, weil Schriften, die
nachher geschrieben sind, in dem Buche beniitzt, oder ihre
Ideen als bekannt vorausgesetzt werden. In einem besondern
Abschnitt werden die sprachlichen Eigenttmlichkeiten, die
ebenfalls auf eine spite Periode deuten, ausfiihrlich und klar
behandelt. In Ubereinstimmung mit den wissenschaftlichen
Exegeten der Neuzeit (und mit Luther, welcher in der 1524
geschriebenen Vorrede zur deutschen ﬁbersetzung des Kohelet
Sagt: ,Es ist das Buch von Gelehrten zusammengefasst®) ge-
langt Scholz zum Resultat, dass wir die Schrift nicht in der



- G40 =

Gestalt vor uns haben, wie sie aus der Hand des Verfassers
hervorgegangen ist. Hr denkt sich die Entstehung folgender-
massen: ,Die urspriingliche Schrift wurde einige Zeit lang er-
kliart und erweitert, bis aus dem vorliegenden Materiale, oder
einem meist gebrauchten Exemplare, mit Verwendung des dar-
tiber sonst Vorfindlichen, das jetzige Buch hervorging.“ Die
Aufnahme in den jidischen Kanon kann kaum viel {iber das
letzte Jahrhundert v. Chr. hinaufgesetzt werden. Die dogmatische
Entwicklung, die Kohelet darstellt, fihrt sehr nahe an die
Grenze des N.T., und das Buch bildet in dieser Hinsicht ein
wesentliches Moment im Zusammenhang der Offenbarung, ein
eigentiimliches Entwicklungsstadium der israelitischen Religion,
ein wichtiges Mittelglied fiir den Ubergang vom alten zum
neuen Bunde.

Recht schatzbar ist die Beigabe einer eigenen, sorgfiltigen
Ubersetzung des hebriischen Textes, welche den Gebrauch des
Kommentars wesentlich erleichtert. Auf die exegetischen Fragen
wird ausfiibrlich und griindlich eingegangen und dabei die ein-
schlagige Litteratur aller Richtungen, welche der Verfasser
vorziiglich kennt, verwertet und beriicksichtigt. Das Buch
bietet tiberhaupt eine Fiille von Anregungen und spornt an zu
weiterem Forschen und Sichvertiefen; es bringt dem Leser den
Gedankenreichtum dieser spéten, wenn nicht spétesten, alttesta-
mentlichen Lehr- und Ermahnungsschrift mehr und mehr zum
Bewusstsein und nimmt darum unter den neueren katholischen
Kommentaren eine hervorragende Stelle ein. Dr. J. KUNZ.

WiTTE, L., Prof. Dr.: Friedrich der Grosse und die Jesuiten.

2. Ausgabe. Halle a. S. und Bremen, Ed. Miiller. 114 S.
M. 2.

Der Bonner Professor Eberh. Gothein hat sein umfassendes
Buch iiber ,Ignatius von Loyola und die Gegenreformation®
mit den Worten geschlossen: ,Die Jesuiten haben den Katho-
lizismus in Deutschland gerettet. Der Preis, den unsere Nation
hierfiir hat zahlen miissen, liegt vor aller Augen.“ Die ulfra-
montane Greschichtsschreibung weiss von diesem blutigen Preise
nichts, sie gefallt sich vielmehr darin, die ,bons péres Jésuites®
als die Retter der Kronen und Staaten hinzustellen. Im besondern



e Bl =

wurde viel tiber den Anteil der Jesuiten an der preussischen
Konigskrone von 1701 und die ,dankbare“ Stellung Friedrichs
des Grossen zu den Jesuiten geschrieben. Diese ,Dankbarkeit®
des grossen Friedrich beleuchtet vorliegende Schrift niher.
Der Verfasser erortert zunéchst in klaren Ziigen das kirchen-
politische Erbe der Hohenzollern, Friedrichs personliche reli-
giose Anschauungen, die Stellung der Katholiken in Preussen
und in Schlesien und die schlesischen Jesuiten, namentlich ihr
Unterrichtswesen. Friedrich hatte, obwohl er in den Jesuiten
die ausgesprochenen ,Feinde aller Konige und jeder gesetzlichen
Gewalt® erblickte, eine glinstige Meinung von ihrer péda-
gogischen Weisheit, eine Meinung, wie sie in vornehmen Kreisen
jener Zeit vielfach geteilt wurde. ,Ich habe an den guten
Jesuitenpatres einen Narren gefressen (je conserve pour eux
un chien de tendre), nicht weil sie Monche, aber weil sie
Lehrer der Jugend und M#dnner der Wissenschaft sind, deren
Dasein fiir die Gesellschaft nutzlich ist“ — so bekannte er an
d’Alembert (p. 61). Die Jesuiten ihrerseits tiberschiitteten den
Konig mit Zuvorkommenheiten und Gehorsamsversicherungen,
Manus manum lavat. Friedrich brauchte die Jesuiten: in ihrer
Hand lag fast der gesamte Unterricht der katholischen schlesischen
Jugend; wurden sie vertrieben — wer hiitte an ihrer Stelle
den Unterricht besorgen koénnen? ,So machte er bonne mine
au mauvais jeu und beliess die politisch ihm durchaus ver-
‘déchtigen und moralisch missachteten Jesuiten in ihrer péda-
gogischen Wirksamkeit, weil er musste* (p. 47), Dass sie ihm
verdédchtig blieben, ergiebt sich aus mancher Kundgebung. In
einer Instruktion vom 3. Oktober 1753 an den Etatsminister
v. Massow heisst es: ,Ceux qui ont le plus intriguez contre
moy pendant La Derniere Guere, sont Le Domme de breslau,
le prelat de grissau, Ceux de charnovantz, les Moines d’ober-
glogau, et les Jesuites en General, hors cecux de schweinitz et
de Lignitz“ (p. 69). Ebenso berief der Konig franzosische
Jesuiten, um den sechlesischen ,einen Hemmschuh anzulegen,
der ihre osterreichischen Sympathien unschédlich machen
sollte* (p. 70) — eine Kur freilich, welche, den homgsopathischen
Grundsatz , similis simili“ auf das politische Gebiet tber-
tragend, von vornherein bedenklich erscheinen musste. Und als
in den katholischen Léndern der Sturmlauf gegen die Jesuiten
begann, schiitzte Friedrich seine ,pauvres Ignatiens“ und gab
Revue intern. de Théologie. Heft 85, 1901. ' 41



— 642 —

damit das erste Beispiel ,jenes kurzsichtigen Selbstvertrauens
der Freigeister, welche glauben, wenn sie selbst vor der Jesuiten-
gefahr sicher seien, dann sei es alle Welt* (p. 81). Es war eben
auch hier, um ein Wort Otto Mejers anzufithren, ,die Impotenz
des Rationalismus , die der Fkatholischen Kirche von wvornherein
das Feld lassen muss“. Personlich mag auch die Weigerung
des Papstes Clemens, dem ,Markgrafen von Brandenburg® den
Konigstitel zu gewiihren, ins Gewicht gefallen sein, ein Um-
stand, der den Konig reizen musste, seine konigliche Macht
gerade dem vom Papste aufgehobenen Orden gegeniiber zu
beweisen (p. 85). Alles in allem: ,Dem grossen Konige hat
Eins gefehlt, was ein Politiker der nachreformatorischen Zeit
besitzen muss: es mangelte ihm das feinere religitse Sensorium
in der Abwigung der Imponderabilien, welche im geistlichen
und kirehlichen Leben die Gemiiter bewegen® (p. 113). Fried-
richs Stellungnahme den Jesuiten gegeniiber hat sein eigener

Staat zu biissen gehabt — eine Warnung und Mahnung auch
fiir die Staatslenker unserer Zeit. Ihnen vor allem sei Wittes
Schrift zum Studium empfohlen! - Pfr. SCHIRMER.

Petites Notices.

* Mme Arvede BarRINE: St Francois d’Assise et la légende
des trois compagnons, Paris, Hachette, in-16, 1901, 3 fr. 50.
— Mme Arvede Barine qui compatit aux miséres du peuple, a
pensé qu'au milieu des disputes actuelles sur le paupérisme,
le capital, le travail, il était bon de rappeler les doctrines et
surtout la vie du grand Pauvre d’Assise. Alors méme que
cette redite ne résoudrait aucune des parties de la question
sociale, cependant elle sera certainement utile & quelques ames
éprises d’idéal. Ce volume se compose d'une premiére partie,
oll auteur résume la vie de Francois, et d'une seconde, qui
est la traduction francaise de la Relation latine, écrite par
frere Léon, frere Ruffin et frere Ange, et intitulée La Légende
des trois Compagnons. Quoique cette légende, terminée le
11 aolit 1246 a Grecio, ne soit pas complete et qu'on n'y
trouve presque rien sur les six dernitres années de la vie du
Saint, cependant, comme I'a si bien dit M. Paul Sabatier, «il



— 643 —

y a dans ces pages je ne sais quoi de doux, d'intime, de
chaste, une seve de jeunesse et de virilité que les Fioretts
rappelleront sans y atteindre jamais». M™® A. Barine a taché
de conserver dans sa traduction le plus qu'elle a pu «de la
candeur et de l'adorable gaucherie de ces hommes simples si
étrangers a toute préoccupation littéraire». A ce point de vue,
nous souhaitons a ce délicieux volume tout le succes qu'il
mérite.

* A, Bossert: Histoire de la littératuve allemande ; Paris,
Hachette, 1 vol. in-16, 1120 p., 1901, 5 fr. — Cet ouvrage
doit étre mentionné méme dans une Revue théologique: car
la théologie scientifique doit connaitre les théories des Tauler,
des Hans Sachs, des Luther, des Abraham a Santa Clara, des
Herder, des Geethe, des Kant, des Schleiermacher, des Schelling,
des Hegel, des Fichte, des Schopenhauer, des Strauss, des
Humboldt, des Hartmann, des Nietzsche, etc. Cet ouvrage est
un ouvrage classique, pour les lycées et les universités; il est
donc forcément incomplet. Toutefois, si j'avais un reproche a
lui faire, ce serait de vouloir étre trop complet, en ce sens
que l'auteur veut quelquefois analyser des ceuvres littéraires
qu'il serait mieux de caractériser seulement d'une maniére
générale, ou d’analyser complétement, si 'on veut les analyser.
L’auteur, au lieu de les analyser complétement, se borne a
quelques détails insuffisants, qui en donnent ainsi une idée
inexacte. Cette Histoire n’en est pas moins la meilleure de son
genre, en langue francaise.

* E. GeBHART : Conteurs floventins du moven dge; Paris,
Hachette, in-16, 1901, 3 fr. 50. — Apres les Origines de la
Renaissance en Italie, 1'Italie mystique, Moines et papes et Au
son des cloches, voici les Conteurs floventins. Que de farces y
sont indiquées, les unes bonnes et gaies, les autres grasses,
celles-ci ayant pour objet la vie des moines surtout! — C'est
le Novellino, recueil de cent nouvelles (de 166, d'apres le
manuscrit le plus complet), ccuvre composite, hybride, d’origine
mystérieuse, d’auteur inconnu, de la fin du XI1II* siecle ou du
commencement du XIVe® « Corriger la méchante fortune, se
relever lestement si l'on est & terre, mettre de son coté les
bonnes chances, tirer toujours son épingle du jeu, si mauvais
que soit le jeu, passer a4 son voisin quelque mésaventure a la



e Gl s

facon d’'une lettre de change ou lui faire apercevoir des étoiles
en plein midi, voila la gran sapienza », d’aprés le Novellino.
— Puis, c’est Francesco de Barbarino (1264-1348), notaire
moraliste et poéte, représentant surtout de la morale expéri-
mentale et pratique. «La naiveté et l'ironie, la bonhomie, la
droiture du coceur, la timidité et le bon sens le plus fin, for-
ment en lui un mélange trés piquant des meilleures qualités
de la conscience et de V'esprit» (p. 50). — Ensuite, le lumineux
Boccace (1313-1375), que l'auteur étudie & un triple point de
vue: le prologue du Décaméron et la Renaissance, la comédie
italienne et les drames du Décaméron. — Enfin, Franco
Sacchetti (1335-1402), éminemment bourgeois florentin, popolano
de race et d'éducation, guelfe blanc, c'est-a-dire un modéré;
son horizon politique est trés étroit; il n'est ni un lettré déli-
cat, ni un humaniste, ni un poéte; il aime rire, tout en dog-
matisant ; il ne conte que pour les amis du rire, il parle
I'idiome des tavernes et des carrefours, il flétrit toutefois les
ecclésiastiques et les moines graveleux. — Bref, on voit dans
tous ces contes combien le clergé italien, sous l'influence de
la papauté, était peu estimé et peu estimable.

S. Karprre: FEtlude sur les orvigines el la nature du
Zohar, précédée d'une dlude sur I'histoire de la Kabbale ;| Paris,
Félix Alcan, 1901, in-8°, 7 fr. 50. — Cet ouvrage recherche
les premiéres origines de la Kabbale, en poursuit I'histoire a
travers les apocryphes, a travers le Talmud, a travers le
Moyen Age jusqu’a la fin du XIII¢ siécle, c'est-a-dire jusqu'a
la cloture de ce qu'on peut appeler la Bible cabbalistique, &
savoir le Zohar. Une étude exacte est consacrée a toutes les
ceuvres mystiques imprimées ou manuscrites qui sont sur la
route du Zohar, au «Livre de la création», aux idées mys-
tiques de Saadyah, Juda Hallevi, Abn Ezra, Ibn Gabirol et
Maimonide. Toute la seconde partie est consacrée a 1'étude du
Zohar, a sa métaphysique, a son éthique, & tout ce qu’il con-
tient relativement a la philosophie grecque, au christianisme,
4 la gnose, aux sciences naturelles, 2 'astrologie et l'alchimie,
a la physiognomie et a4 la chiromancie, au folklore venu d'un
peu partout, a tous les grands courants du passé qui sont
venus aboutir dans le Zohar, comme des cours d’eau aboutis-
sent 2 la mer. Etude trés attachante non seulement pour le



645 —

monde savant, mais pour tous ceux qui s'intéressent a !’his-
toire de la pensée humaine et qui sont préoccupés des grands
problémes de la vie.

*Prof. Dr. Fried. NiproLD: Kollegiales Sendschreiben an Evnst
Hiickel. Mit der Antrittsrede in Jena am 10. Mai 1884 : Die natur-
wissenschaftliche Methode in threr Anwendung auf die Religions-
geschichie. Berlin, Schwetschke, 1901, in-8°, 58 S., M. 1.20. —
Cette discussion trés courtoise et trés savante sur une question
toujours ancienne et toujours nouvelle, est des plus intéres-
santes ; les vastes connaissances de l'auteur en sont un garant.
Nous ne saurions en donner ici I'analyse. Signalons seulement
la fin, dans laquelle l'auteur, aprés s'étre €levé contre le trai-
tement récemment infligé & 1'ancien-catholicisme par le gou-
vernement allemand, s'exprime ainsi: «Von den theologischen
Fakultiten wird — des seien Sie sicher — die gleiche Taktik
bald genug auch auf die anderen Fakultiiten {ibertragen werden.
Fir die infallible Jurisprudenz ist schon nur Vieles erreicht.
Und was die philosophische Fakultit in Breslau sich ganz
neuerdings hat bieten lassen miissen, hat dem alten schonen
Traum von Unabhingigkeit der Wissenschaft das Grablied
gesungen. Der Knechtung des gesamten Geistenslebens tritt
zur Zeit noch eine isolierte « Verteidigung der Gesamtwissen-
schaft gegen den Vatikanismus» entgegen. Est ist die der-
jenigen Theologie, die wegen ihres unerschiitterlichen Glaubens
an die geistigen Giliter sich so oft von denen «ungliubig »
schelten lassen muss, welche... nun welche so handeln, wie
jene «glaubigen » Konservativen bei der wiederholten Abstim-
mung tiber das altkatholische Seminar. Es steht bei Thnen und
Ihren Freunden, ob Sie bei dieser Sachlage auch in Zukunft
den gewissenhaften Theologen die uns allen gemeinsame Arbeit
erschweren wollen. »

*M. J. RiBET: Les Vertus et les Dons dans la vie chrétienne ;
Paris, Lecoffre, in-8°, 1901, 5 fr. — Cet ouvrage est une sorte
de traité de morale pratique a l'usage des gens du monde;
traité sérieux, méthodique, ot toutefois l'auteur abuse peut-
étre de la disproportion et de la subdivision. La I** partie
(p. 1-362) traite des vertus en 54 chapitres; la II° (p. 363-386),
des dons du St. Esprit et des béatitudes, en 3 chapitres; la
II* (p. 387-421), des vertus et des dons dans la vie chrétienne,



646 —

en 6 chapitres. Bien que l'auteur cite souvent Thomas d'Aquin,
cependant son évéque le loue «d'avoir secoué les entraves de
la scolastique, et d’avoir dédaigné la méthode lente et séche
du syllogisme». e docte chanoine a publié¢, en outre: L’As-
cétique chrétienne, La Mystique divine distinguée des conire-
Jacons diaboliques et des analogies humaines (4 vol. in-8°), et
La clef de la Somme théologique.

# J. G. SAReLLArRIDES & Cie: O ®ddgog #fc Avaroliic, 1901;
Constantinople, Haidar-Pacha. — Cet Almanach encyclopédique
est écrit en grec et fort bien imprimé, La 1I° partie contient
un court abrégé de I'Histoire de 1'Eglise orthodoxe d’Orient
(p. 113-154), avec les portraits des patriarches et des princi-
paux évéques de cette Eglise (p. 155-172). On trouve dans
cet intéressant recueil une quantité de détails et de gravures
touchant 1'histoire politique, les personnages royaux ou prin-
ciers, les monuments historiques, les statistiques, etc., voire
méme des souvenirs de 'exposition de Paris de 1900. La I
partie est consacrée aux éphémérides, et contient méme des
maximes tirées des anciens philosophes et des écrivains con-
temporains, de Démocrite & Alphonse Daudet et a Challemel-
Lacour,

Librairie.

Convorp TrirLwaLL, Bishop of St. David’s: The centre of unity
(Sermon, 1850), edited by J. E. B. Mayor; Cambridge, Deighton
Bell, 1901, in-18.

Grande Encyclopédie. (Paris, 61, rue de Rennes.) Les derniéres
livraisons en sont encore a la lettre S. Voir notamment les
articles: Sozomene, Sozzini ou Socin (Leelius et Fauste),
Socinianisme, Spinola, (1695),Spinoza, spiritisme, spiritualisme,
stoicisme (par Picavet), Strauss, Strossmayer, saint-Suaire,
Suarez, subordinatisme, substance. — La livraison 1 fr. La
739° vient de paraitre.

W. Muss-ArnoLT: Theological and semitic Literature for the
year 1900, in-8°, 108 p.; Chicago, the University of Chicago
Press, 1901 (tres riche catalogue, mais d’une distribution trop
compliquée pour étre pratique).



— 647 —

M.-H. Omont: Notice sur un trés ancien manuscrit grec de
I'Evangile de St. Matthieu en onciales d'or sur parchemin
pourpré et orné de miniatures, conservé a la bibliotheque
nationale de Paris (n° 1286 du Suppl. grec); Paris, Klinck-
sieck, in-4°, 81 p., 1900, 4 fr.

L’élection de S. S. Joachim III au siége patriarcal
de Constantinople.

Nous apprenons au dernier moment I'heureuse nouvelle de
Pélection, 4 'unanimité, de S. S. Joachim III comme patriarche
de Constantinople ; et le télégraphe ajoute que «l'enthousiasme
est grand». Nous le comprenons sans peine. Etant donné les
mérites personnels de 1'élu, les services qu'il a déja rendus a
I'Eglise comme patriarche, sa réputation universelle de science
et de vertu, sa grande expérience des hommes et des choses,
sa connaissance parfaite de la situation et des difficultés de
I'heure présente, les fideles de son Eglise ne peuvent, en effet,
que se réjouir,

Qu'ils veuillent bien agréer que les anciens-catholiques
d’Occident unissent leur joie a la leur. Quoique placés par la
Providence en dehors de leur patriarcat, nous avons trop le
sentiment de la fraternité chrétienne et de l'unité de I'Eglise
universelle pour ne pas nous réjouir en Occident, quand nos
freres se réjouissent en Orient.

Que le nouvel ¢lu nous permette donc de lui exprimer,
du plus profond de nos cceurs, et nos félicitations et nos
veeux : nos félicitations, pour linsigne honneur dont il a été
I'objet de la part de ses électeurs; félicitations qui s'adressent
en méme temps a son Eglise, heureuse et fiere de se sentir
représentée et dirigée par un pasteur aussi vénérable et aussi
vEnére ; nos veeux, pour le succes spirituel et temporel de son ad-
ministration, et pour la prospérité religieuse de son patriarcat.

La lettre que nous avons adressée & son prédécesseur et
qui est contenue dans la présente livraison (p. 606-608), nous
la 1ui adressons également et nous le prions de vouloir bien
nous faire I'honneur de l'agréer. Trop heureux serions-nous,



— 648 —

s'il daignait prendre en considération la priere qu’elle contient
de nous aider & lever les derniers obstacles, s'il en est encore,
qui peuvent s’opposer & l'union si désirée de nos Eglises.
Cette union serait une oeuvre vraiment chrétienne, soit par
son but, soit par ses résultats: car, nous en sommes profon-
dément convaincus, elle fortifierait non seulement la religion
chrétienne dans sa lutte contre l'incrédulité et le matérialisme,
mais aussi 1I'Eglise contre ses nombreux adversaires et en
particulier contre cette propagande incessante que Rome
déploie, pour répandre ses fausses doctrines et son autorité
néfaste dans le clergé et parmi les fideles de I'Eglise ortho-
doxe. Nous recevons a linstant le Bulletin d’enrdlement qui
vient d’étre envoyé par 1'Awchiconfrévie de N. D. de I’ Assomp-
tion pour le velour des Eglises dissidentes a 'unité catholique,
et pour le succés des Oeuvres d’ Orient. Cette Archiconfrérie,
érigée par Bref papal du 25 mai 1898 dans 1'église de 1'Anas-
tasie a Constantinople méme, et vivement soutenue par Léon XIII,
« recrute ses membres non seulement parmi les Latins, mais
encore parmi les Orientaux de vites divers» , elle sollicite,
outre des prieres, des enrdlements et des souscriptions
pécuniaires. \

Puisse la vénérable Eglise d'Orient, menacée par des
ennemis aussi habiles que puissants, échapper a ces étreintes
du papisme et du jésuitisme, développer de plus en plus dans
son sein, avec l'esprit de foi qui l'anime, 1'esprit de science
dont toutes les Eglises ont de plus en plus besoin pour remplir
dignement leur divine mission ! k

La Direction.



	Bibliographie théologique

