Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)
Heft: 34

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 397 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Gustave DrsjarpiNs: Authenticité et date des livres du
N. T.; Paris, Lethielleux, in-8°, 4 fr.

Cet excellent ouvrage est, avant tout, une étude critique
de 1'«Histoire des origines du christianisme » de Renan. Clest
dire que la question est déja vieille et méme usée: car qui
songe aujourd’hui & l'ancienne école de Tubingue, a laquelle
Renan a emprunté la plus grande partie de ses théories? Des
hypotheses nouvelles ont rejeté¢ dans l'ombre le roman re-
nanien. Si donc le volume de M. Desjardins n’avait pour but
que de réfuter les fantaisies de Renan, il serait aussi inutile
que démodé. Mais, heureusement, il contient encore d’autres
choses, notamment une réplique & Ernest Havet et surtout
une exposition trés objective et trés simple du christianisme
primitif, d’aprés les récits tenus pour absolument authentiques
méme par Renan et Havet.

Cette réplique et cette exposition méritent la plus sérieuse
attention.

Selon E. Havet, on ne saurait douter de l'authenticité des
quatre épitres de S. Paul aux Galates, aux Corinthiens et aux
Romains, lesquelles ont été écrites de 1'an 54 ou 55 a 1'an 58,
M. Desjardins les analyse tres objectivement; il prouve qu’elles
contiennent déja tout le christianisme, et il conclut trés logi-
quement a I'impossibilité de considérer le christianisme comme
une légende, car ce n’est pas en vingt ans qu'une légende de
cette force aurait pu se former et se faire accepter.

Ajoutons que M. Desjardins expose avec une grande
clarté le débat sur la circoncision; qu'il rétablit le vrai carac-
tere, dénaturé par Renan, des apotres Pierre, Jacques et Paul;
qu’il montre avec exactitude le vrai sens de 1'épitre de Jacques,
ainsi que la vraie portée des Actes des apdires et de 1'Evan-



— 398 —

gile de Luc, qu'il combat avec raison la chronologie supposée
par Renan; qu'il prouve d'une maniére péremptoire qu'il y a
accord entre Luc et Paul, 14 ot Renan a cru voir de T'oppo-
sition. Excellent aussi est le résumé qu’il donne de l'enseigne-
ment des trois synoptiques; excellent, son argument ad
hominem contre Renan, s'il est vrai (ce que M. Desjardins
n’admet pas) que U'Apocalypse soit de 'an 69.

Toutes ces choses sont dites dans un style classique et
limpide, avec une parfaite tranquillité d’ame, et ont ainsi une
grande force persuasive.

« Les nouveaux exégetes, dit l'auteur, n’ayant pas de
documents réels, en ont imaginé. Ainsi, ils supposent des édi-
tions successives et différentes de S. Matthieu, de S. Marc et
de S. Luc, influant 'une sur l'autre. Ils ont méme désigné ces
manuscrits imaginaires par des lettres de l'alphabet. On a dis-
cuté tres sérieusement ces combinaisons compliquées, et des
monceaux de mémoires ou d'innombrables théologiens anglais,
hollandais, allemands, rivalisaient de subtilité, s’accumulérent.
Le pasteur frangais Michel Nicolas, de 1'école de Strasbourg,
a rendu compte en 1864 de ces élucubrations multipliées, en
y ajoutant sa propre théorie. Apreés lui, en 1876, Reuss a
renouvelé le sujet par des suppositions inédites, et le débat con-
tinue toujours sur nouveaux frais et sans ménagement pour les
devanciers. Renan s’en est plaint lui-méme (dans l'introduction
de ses FEwvangiles).. Qu'est-ce que la critique historique peut
avoir a tirer de suppositions qui ne s’appuient sur aucun témoi-
gnage, sur aucun manuscrit, sur aucun fait nouveau? Quel
que soit le nombre des dissertations publiées sur cette matiére,
quelle que soit 'autorité de ceux qui les ont écrites, quelque
imposant que soit appareil pédantesque dressé par ces auteurs
toujours en travail d’hypotheses, il n'y a 1a que des appa-
rences d'arguments. C'est un édifice monté sur des nuages 2a
une hauteur prodigieuse, si I'on veut; il ne lui manque qu’un
soutien. Laissons donc 1a tous ces faux semblants de science
et revenons aux écrits réels et aux faits positifs » (p. 209-210).

Puis, dans la comparaison qu’il fait des évangiles entré
eux, lauteur dit: «Nous avons donc, dans les livres de
S. Matthieu, de S. Marc et de S. Luc, trois versions d'une
méme histoire, écrites indépendamment l'une de l'autre et en
dehors de tout concert entre leurs auteurs: clest ce qui



— 399 —

explique leurs différences et leurs ressemblances. S. Jean ne
dit pas qu'il ait lu ces versions et il ne fait a leur existence
aucune allusion. On ne peut s’empécher cependant de penser
qu’il ne les a pas ignorées et gu'il a méme voulu les com-
pléter... Ainsi, aprés ce grand effort des réformateurs de
lexégese, la situation demeure ce qu’elle était auparavant.
Pour qui ne se contente pas d’hypotheses injustifiées, I'ceuvre
de la critique traditionnelle n’a pas ¢été entamée. Quelle que
soit la créance qu'on accorde au récit de la vie du fondateur
du christianisme, il faut reconnaitre que ce récit, tel que nous
le possédons, date du lendemain de sa mort, et que la foi et
I'organisation de 1'Eglise étaient fixées deés le milien du premier
siecle » (p. 212-215).

M. Desjardins tient encore pour exactes les dates indi-
quées par Lenain de Tillemont: S. Matthieu wvers l'an 36,
S. Marc de 43 a 49, S. Luc vers 58, S. Jean vers 96. Toute-
fois, M. Desjardins voudrait-il me permettre de lui exprimer
un désir, & savoir: que son étude sur 'authenticité et la date
fat suivie d'une seconde, sur les résultats de 'exégese moderne
en ce qui concerne VUexplication du contenun des livres du N.T.?
Un résumé clair et substantiel, écrit avec science et foi, serait
non moins utile. E. M,

P. FEreT: La Faculté de théovlogie de Paris; XVI° siécle,
T. II; Paris, Alph. Picard, in-8°, 1901.

Il faut remercier M. 'abbé Féret du courage avec lequel
il poursuit son ceuvre. J'ai déja exprimé le regret que cette
ceuvre ne soit pas un exposé des doctrines, une indication des
divers courants d'opinions, une analyse des principaux écrits,
en un mot une véritable histoire, objective et critique tout &
la fois, de la théologie, a la Sorbonne du moins. L’auteur s’est
borné & des biographies qu'il a classées d’aprés un groupe-
ment assez superficiel : 1. ubiquistes et sorbonnistes, 2. navar-
ristes, 3. franciscains et dominicains, 4. bénédictins, carmes,
autres religieux.

Quelques-unes de ces biographies sont assez intéressantes,
par exemple, celle de Jacques Almain, de Claude d'Espence,
de René Benoit, de P. V. Cayet, d’Olivier Maillard, de G.
Génébrard. Mais que d’autres seraient a supprimer! Tous ces



s AQ0 e

sorbonnistes et ces navarristes « de moindre renom » ne de-
vraient étre mentionnés qu’en passant et pourraient avanta-
geusement céder la place aux textes importants, qui sont trop
rares. En outre, M. Féret n’est-l pas trop indulgent sur la
plupart d’entre eux? Par exemple, quand il dit de Noé&l Taille-
pied qu'il est «savant» comme théologien et «respectable »
comme historien (p. 239). J'avoue que je ne découvre rien, dans
ses ouvrages, qui justifie ces deux qualificatifs. M. Féret me
parait beaucoup mieux inspiré, quand il avoue que Jean Dadré
s'est montré « plus soucieux de la légende que de la critique »
(p. 211); que Maurice Hylaret «ne rejette pas les histoires
plus ou moins apocryphes, ne montre guére de répugnance
pour les traits grotesques, pour la crudité de 'expression allant
jusqu’a lindécence; qu'il se complait & nommer, & coté des
Peres de I'Eglise, les philosophes et les écrivains de 'antiquité
profane, et & émailler son discours de citations grecques et
méme hébraiques » (p. 244); qu'Antoine de Mouchy (Demo-
chares) a « manqué parfois de critérium » (p. 55); en général,
qu'on cherchait a faire montre de son esprit; qu’a coté de la
« légende » apparaissait la «fable »; qu'«avec le mysticisme
exagéré, legs du moyen age, se mariait parfois la linguistique,
fruit de la Renaissance ». M. Féret avoue encore «1l’amour du
fatras, les plus étranges alliages, le mauvais gofit, les raffine-
ments de la dialectique, 'emphase de la pensée et du style,
les figures forcées, la vulgarité de l'expression ». Il avoue
qu «aux dogmes se joignaient les explications les plus fantas-
ques » (p. 416).

En général, ce qui caractérise les théologiens du XVI°
siecle, ce n'est ni la modération ni l'esprit de conciliation. Ils
sont rares, ceux qui, comme I'Espagnol Francois de Vitoria,
ont trouvé le secret de dire en méme temps oul et non, et
enseignent, sur le pouvoir du concile et sur celui du pape,
que le pape peut dispenser des lois conciliaires, et que le
concile peut aussi, en certains cas, déclarer sa loi indispen-
sable (p. 272).

Chose singuliere, au milieu du chaos des discussions, il
s'est trouvé, en 1561, un théologien, Guillaume Ruzé, qui s'est
souvenu du Commonitorium de Vincent de Lérins, qui l'a
méme traduit et édité; mais, hélas! ce n'était ni pour en faire



— 401 —

usage dans les discussions, ni pour empécher les esprits de
s'égarer dans l'arbitraire (p. 202). Au XVI°® siecle, les questions
n'étaient plus posées comme dans l'ancienne Eglise. Tandis
que dans l'ancienne Eglise on examinait une doctrine pour
savoir si elle contredisait ou non la doctrine « crue partout,
toujours et unanimement » comme venant de [.-C. méme, au
XVI¢ siecle on se demandait immédiatement si tel ouvrage
était calviniste ou favorable au calvinisme ; si oui, les catho-
liques le déclaraient erroné et mauvais; si non, il pouvait
passer; on ne cherchait plus la vérit¢ comme telle, mais 'anti-
calvinisme ou l'antiluthéranisme. Tel ¢tait le grand souci de
Noél Béda, dans son dpologia adversus clandestinos Luthe-
ranos (1529). Au lieu de discuter impartialement et méthodi-
quement les doctrines, on mettait, chose plus facile, 'étiquette
calviniste ou luthérienne sur un homme ou sur un livre, et
c'était assez pour les condamner. « La doctrine des calvinistes,
écrivait Claude de Sainctes en 1568, ce n'est qu'un .pur et
détestable athéisme » (p. 127). Ce fanatisme haineux recourait
naturellement & l'injure et & la calomnie. Quand Robert Céneau
(Cenalis) signalait Luther comme coupable de toutes les héré-
sies et de tous les crimes, il 'appelait «le pantomime Luther,
le trées pestilentiel Luther, la racine des maux, la fomentation
de toutes les séditions, le semeur de zizanie, 'ennemi de 1'uni-
vers chrétien, le cloaque de toutes les ordures, le trés factieux
et trés licencieux Luther, le pillard, le coquin, l'antichrétien
Luther », etc. (p. 48). Les partisans de la réforme n’'étaient
que «des tenebrions heretiques » (p. 49).

Plusieurs protestants usérent malheureusement des mémes
procédés envers leurs adversaires. Par exemple, lorsque Pierre
Cayet quitta le calvinisme pour retourner au romanisme,
Théodore Tronchin écrivit qu'il avait été accusé par. des
témoins dignes de foi «d'avoir communication avec les démons»;
quau lieu de se reconnaitre, il «alla de mal en pis»; qu«il
fut tellement abandonné de Dieu qu'il contracta avec Satan
sous le nom de Terrier, prince des esprits souterrains»; qu'il
se donna a lui corps et Ame; que « ce contract, signé de sang,
fut trouvé aprés sa mort et a esté veu par plusieurs des gens
du roy» (p. 155). D'Aubigné se fit aussi 1'écho d'ignobles
accusations (p. 157). Et ce méme Cayet employa & peu prés:
le méme ton dans sa « Refutation chrestienne de la miserable

Revue intern, de Théologie, Heft 34, 1901, 26



402 —

declaration de Leonard Thevenot,» qui de curé de Poitiers
s'était fait <apostat» (p. 173). |

On n'en était plus aux discussions scientifiques, mais aux
« entremangeries ». Le célébre ligueur Feu-Ardent, pour mieux
réfuter le calvinisme, y signalait, en 1598, 465 erreurs; en
1601, 666 ; et dans sa 7heomachia calvinistica, 1400 M. Féret
avoue lui-méme : « L.a passion présida a la rédaction de cet
ouvrage; le style, burlesque parfois, manque en général de
gravité » (p. 250).

Comment, dans un tel milieu et avec des esprits aussi
surmen¢s, la théologie aurait-elle pu étre étudiée et ensecignée
impartialement et scientifiquement? Aussi, lorsqu’on écrira
exactement l'histoire de la théologie au XVI® siecle et apres,
devra-t-on reconnaitre que la plupart des questions sont a
remettre & 'étude et que tout le proces est & reviser. Chose
curieuse, un théologien catholique inconnu en a eu le sen-
timent, en 1590, lorsqu’il a publié 'ouvrage suivant: « Examen
pacifique de la doctrine des Huguenots prouvant contre les
Catholiques rigoureux de nostre temps... que nous qui sommes
membres de I'Eglise catholique, apostolique et romaine, ne
devrions pas condamner les Huguenots pour heretiques jusques
a ce qu'on ait faict nouvelle preuve ». (Caen, 1590, in-8°).

Si la place ne me manquait, je signalerais les autres défauts
de la théologie au XVI® sitcle; je montrerais comment la plu-
part des écrits théologiques d'alors étaient des écrits de  cir-
constance, des coups de feu, moins pour démontrer une vérité
que pour écraser un adversaire, moins pour éclaircir un dogme
que pour faire triompher sa propre Eglise; théologie toute de
combat et d'exagération, oli 'on dépasse le but sous prétexte
de le mieux atteindre, et ol l'excentricité se prend pour la
logique, linjure pour le raisonnement, 'anathéme pour la
vérité. Les lecteurs attentifs et perspicaces découvriront ai-
sément ces défauts dans le volume de M. Féret, qui, espérons-
le, aura une suite. Tous les documents qu'il mentionne sont
d'excellentes pierres pour l'édifice futur. E. MicuAUD.



— 403 —

G. Frepkrix: Trente ans de critique, 2 vol. in-18; Paris,
Hetzel, 1900.

Cet ouvrage, dont la préface a été écrite par E. Deschanel,
est un recueil des principales critiques littéraires, théatrales
surtout, publiées par Frédérix dans I'fudépendance belge. Etant
donné le talent si perspicace et sifin de ce judicieux critique,
ces études, quoique décousues et écrites au jour le jour, forment
une page remarquable d’histoire littéraire. Si jen parle dans
cette Revue de théologie, c’est qu'il y est question de plusieurs
écrivains qui ont joué un roéle religieux, par exemple: L.
Veuillot, Guizot, Ferd. Fabre et Renan.

Frédérix a, je crois, exagéré la valeur de Renan -comme
historien : car, en réalité, si Renan a été un charmeur comme
¢crivain, il n'a été qu'un historien fantaisiste et trés souvent
erroné. J'ajoute, & la décharge de Frédérix, qu'il a plus insisté
siir le « dilettantisme » de Renan que sur sa science propre-
ment dite, et qu'il n'a pas reculé devant 1'épitheéte de « mys-
tificateur ». Il a beau trouver un peu lourds les termes de
« fumiste exquis » employés par Sarcey, il les rappelle. 1l a
beau insinuer que Renan «nous a fait pénétrer plus avant
gqu'aucun des savants solennels qui l'ont précédé, dans les
origines des religions », il n'en a pas donné la preuve; et je
reste persuadé que, s'il avait lu les réfutations sérieuses de
Renan, il aurait limité davantage aux questions de forme et
de style le qualificatif d'«exquis » qu'il lui a décerné.

Ferd. Fabre a été le romancier du clergé romaniste de
France au XIXe siecle. Il a connu & merveille le milieu ecclé-
siastique, et il 'a trés bien décrit, quoiqu'un peu lourdement,
Son Lucifer restera pour sa vérité et sa vigueur.

Guizot a été aussi tres bien compris par Frédérix, qui est
loin de le flatter, qui en fait plutdt ressortir les lacunes, le
style « doctrinaire » et méme le «jargon parlementaire », mais
qui cependant loue en lui « une des plus vigoureuses person-
nalités de notre temps », personnalité qui « commande 1'étude
et le respect de tous les libres esprits ».

L’¢tude sur Veuillot et ses « Odeurs de Paris » est fort
incompléte, mais pourtant expressive. Frédérix flétrit dans
Veuillot «ses danses libres et ses hardis sauts de carpe a
travers les égouts, les cafés chantants et les boulevards de



404 —

Paris». Il trouve nauséabond ce prétendu défenseur du tréone
et de Tl'autel. Veuillot ne lui apparait pas suffisamment con-
verti. « Sous l'humble croyant reste un homme de révolte et
de gausserie, en quéte des ridicules et des petitesses, habile
a donner a toutes les lignes de tous les visages des courbes
grotesques, joyeux des laideurs qu’il peut reproduire, s’amu-
sant de ce qui ferait pleurer un chrétien naif, heureux d’avoir
tant de sujets d'indignation, parce que les sujets d’indignation
sont des sujets de caricature... Cela nous étonne, ce péle-méle
de pochades bouffonnes, de génuflexions attendries et de me-
naces terribles. M. Veuillot ob¢it dans ce péle-méle a son role
et 4 sa vocation. Son role est d'étre l'exécuteur des hautes
ceuvres de la cour de Rome, sa vocation est de faire le roman
comique contemporain. Ce qui résulte de ces efforts sinceres
de 'homme de parti et de ces franches échappées de 'homme
de lettres est nécessairement fort cahoté. Figurez-vous une
chanson dont les paroles ne vont ni a l'air ni aux gestes qui
accompagnent. Figurez-vous les litanies de la Sainte-Vierge
chantées par Thérésa. Figurez-vous le Vase d’élection, la Tour
d'ivotre et le Refuge des pécheurs, présentés avec ce que les
Odeurs de FParis appellent «l'ail et 'eau-de-vie surpoivrée, le
tord-boyaux tout pur de la demoiselle ». M. Veuillot y arrive.
Le v'la qui liche tout le vase d'¢lection... On peut dire qu’il
va a ce qui est repoussant, grotesque ou souillé comme a sa
proie naturelle. Il peint avec amour ce qu'il semble mépriser
et détester. C'est que lartiste ne résiste pas au plaisir de
trouver le véritable emploi de ses facultés... Il est fidele a sa
nature, il va ou la verve le pousse, c'est-a-dire partout, serin-
guant de son encre, comme il le dit, les choses et les gens...
Rien de plus étrange que de voir M. Veuillot trainer le boulet
de son talent dans le bagne de ses convictions. Cet homme
que son tempérament oblige & jongler avec les vases de
Pautel et qui s’interrompt péniblement pour accomplir quelque
génuflexion sinceére, mais maladroite, cet écrivain qui a tant
de phrases populacieres dans son encrier et qui s’évertue par-
fois & y pécher en encre trouble des phrases épiscopales, ce
chroniqueur qui pouffe de rire & tous les spectacles contem-
porains, et qui se rappelle toujours trop tard qu'il en doit
pleurer, ce mafitre en ironie est un martyr de lironie. Si sa
mere apostolique et romaine se trouve exposé¢e a perdre un



s A0 e

peu du respect de la foule, c’est aux familiarités de son fils
qu'elle le doit. M. Veuillot a subi cette ironie du sort de com-
promettre celle qu’il devait sauver. Il n’a eu qu'une seule
influence sérieuse, celle qu'il a exercée sur I'Eglise et qui ne
la sauvera pas. »

Bien entendu, par FEglise M. Frédérix entend /'Eglise
romaine. Veuillot, quoique laique, en a ¢été un des chefs; il a
fait marcher & la baguette bon nombre de prétres et d’évéques,
avant, pendant et aprés le concile du Vatican. Dire qu'un tel
homme a ¢été un des principaux facteurs du dogme de linfail-
libilit¢ papale, c'est dire du méme coup ce que vaut ce
prétendu dogme.

On le voit, M. Frédérix a le style pittoresque en méme
temps que le coup d'ceil juste. E. M.

Ph. Monnier : Le Quattrocento, essai sur 'histoire litté-
raire du XV siéecle italien, 2 vol. in-8°, Lausanne, Payot,
1901, 15 fr.

Voici un ouvrage magistral et de tout premier ordre sur
le XVe¢ siecle italien. I1 est ¢écrit d'aprés les sources, et com-
posé avec une clarté qui réjouit l'esprit. Le [°* livre est une
introduction: il expose ce que sont a cette époque la signorie,
la société et I'Eglise. Le II° livre traite du latin, de 1'huma-
nisme et des humanistes (Florence, Milan, Venise, Rome et
Naples), du beau style latin, de I'¢cole de l'antiquité, de l'es-
prit critique, de l'esprit populaire dans le latin et de la défor-
mation professionnelle. Le III° livre traite du grec: la diffusion
du grec en Italie, la cour de Laurent de Médicis, 1'académie
platonicienne (les hommes et la pensée), U'hellénisme italien.
Le IVe livre traite de l'italien: le peuple d'abord, sa poésie,
son sentiment religieux et son sentiment artistique; puis, les
bourgeois et le retour a l'italien; ensuite la Renaissance a
Florence, & Ferrare et a Naples. Enfin, le V° livre, qui est la
conclusion, est consacré a Savonarole et a l'expédition de
Charles VIII. L'ouvrage se termine par une trés riche biblio-
graphie des auteurs. On le voit, c'est & peu prés complet, et
la lecture en est aussi instructive qu'amusante.

Combien je regrette de devoir me borner ici au coté théo-



S

logique et ecclésiastique de 1'ceuvre! Mais, quoique restreint,
ce point de vue est d¢ja plus que suffisant pour intéresser
vivement nos lecteurs. Il faut lire surtout les chapitres sur
I'Eglise, sur 'académie platonicienne, et sur le sentiment reli-
gieux du peuple. On y voit clairement ce qu'on doit penser de
I'Eglise romaine comme éducatrice des peuples, et de l'in-
fluence fatale de la papauté sur I'ame et la conscience ita-
liennes. Prise a cette hauteur, la question est grave et palpi-
tante, et doit intéresser tous les hommes vraiment hommes.

M. Monnier démontre, par des textes nombreux et irré-
cusables, que 1'Eglise romaine, au XVe¢ siécle, est moins chré-
tienne que romaine; qu'elle a encore conservé les usages, les
institutions, les traditions ct les pompes du paganisme. « C'est
a peine si on débaptise ou démarque les dieux antiques, si on
appelle Marie 'ancienne Vénus, saint Pierre 'ancien Zeus. Le
peuple <s’agenouille devant leurs images glorieuses, taillées
dans le marbre, coulées dans le bronze, peintes contre les
murs, qu’il continue &4 prendre pour leurs personnalités réelles.
Il continue a aller & eux en procession, les mains chargées
d’offrandes, de nourritures, de fleurs, de parfums, d’animaux,
pour se les rendre favorables; et eux continuent leur role
d’autrefois. Ils restent ce qu’ils étaient dans le monde antique,
des patrons familiers... qu'on prie avec les mémes formules,
qu’on évoque dans les mémes occasions ; et comme jadis Milon
avant de tuer Clodius avait imploré telle déité, aujourd’hui
Olgiati implore saint Ambroise avant de tuer le Visconti.
C’est a peine si le dogme s’altere » (t. I, p. 79).

La manitre dont on use des églises, tout ce quon s'y
permet, n’est souvent que du plus honteux paganisme (p. 80-81).
Les papes du XVe¢ siécle «sont moins des représentants de
Dieu sur la terre, les ¢lus, les investis, les infaillibles, que des
hommes aux humaines faiblesses, a l'autorité fripée, au pres-
tige troué, mati¢re de pasquinades avant Pasquin», M. Monnier
cite une pasquinade sanglante, que je n'ose reproduire, méme
en italien (p. 84). « Les gamins de Florence, ajoute-t-il, chan-
tent la chanson derriere Martin V : Papa Martino, signore di
Piombino, duca d’ Urbino, non vale un lupino. Eugene 1V, tra-
vesti comme un comédien, doit s’enfuir sous les targes d’une
barque ; Sigismond Malatesta demande a Pie II si les excom-
muniés continuent a4 boire le bon vin la méme chose; Savo-



407

narole appelle Alexandre VI, qui le couvre de ses foudres,
une vieille ferraille, #n ferro voito... Les épisodes du conclave
d’out sortira Pie II se déroulent dans les latrines (convenere
apud latrinas plerique cardinales)... Aujourd’hui Rome n’est
plus qu'un Etat d’Italie... Pour que Rome, Etat politique, sub-
siste, il lui appartient d’employer les moyens courants des
autres Etats politiques d’Italie, de propager la haine entre ses
voisins, de semer la discorde entre ses rivaux et, au lieu de
laisser accomplir a la loi d’amour dont elle a mission un
apaisement dangereux, de maintenir 'Italie en une inimitié
réciproque profitable. C'est ainsi que les vicaires du Christ ont
des bravi a leur solde, des espions, des soldats, des condot-
tieres, généralement des cardinaux, les Vitelleschi, les Sca-
rampa, les Riario, les della Rovere, les Borgia, qui, en chapeau
rouge, égorgent. Plutot que de céder une miette de territoire,
ils aiment mieux appeler l'ennemi national, l'étranger; ils
aimeraient mieux appeler 'ennemi chrétien, le Turc. Les tou-
chant plus directement que les affaires de 1'Eglise, dont la
destinée a leur mort passera a d'autres mains, ils ont tout
prés d’eux une famille, des neveux; depuis Innocent VIII, des
fils; a coups de bombarde ou de couteau, par la traitrise et
par le poison, volant, assassinant, faisant de tout litieére, ils
taillent & leurs fils des Etats dans les principautés de 1'Eglise.
Martin V avait doté les Colonna; Eugeéne IV pourvoit ses
neveux Condulmieri; Calixte 1II donne aux Borgia les pierre-
ries des reliures de la Vaticane, que ceux-ci portent a leurs
bas; Sixte IV sert une rente de 60,000 ducats a son fils;
Innocent VIII assassine Girolamo Riario pour donner son Etat
de Forli a son fils; Alexandre VI engraisse et gave ses en-
fants au point de soulever l'indignation générale. Leur office
est moins celui de Saint-Pére que celui de pére prévoyant.
Cest au Quattrocento que se fondent les grandes maisons pon-
tificales des Piccolomini, des della Rovere, des Borgia. L'inté-
rét supréme de I'Etat, l'intérét immédiat de la famille, tels
sont les podles de I'horizon apostolique » (p. 88).

He¢las ! la place me manque pour donner d’autres extraits
plus importants encore que les précédents. Les lecteurs y sup-
pléeront et concluront eux-mémes. Les conséquences sont faciles
a tirer, pour les esprits sinceres et logiques. Cet ouvrage, je
le répete, est une mine de renseignements du plus haut intérét.

E. Micnaup.



— 4G —

Le P. Priing, S. J.: La Russie et le Saint-Siége, T. III:
Paris, Plon, in-8°, 1901, 7 fr. 50.

Les lecteurs connaissent déja les deux premiers volumes
de cet ouvrage?l). Le troisitme raconte lhistoire du premier
faux Dmitri, de ce moine Grichka Otrepiev, qui se fit passer
pour le second fils d'Ivan IV, et qui, aprés avoir réussi a se
faire couronner tsar en 1605, fut assassiné, ou passa pour tel,
en 1606. Peu d’histoires sont aussi romanesques et aussi tra-
giques que celle-ci. Toutefois, elle ne nous intéresse ici qu'au
point de wvue théologique. A ce point de vue, nous devons
nous poser trois questions: 1° le tsar Dmitri Ie* (dit le faux)
fut-il réellement papiste et voulut-il réellement romaniser la
Russie? — 2° a-t-il, de fait, réussi a développer des germes
papistes en Russie? — 3° que faut-il penser de la conduite de
la papauté romaine dans cette affaire? .

Sur le premier point, il importe avant tout de remarquer
que les relations de Dmitri avec le nonce Rangoni, avec 'abbé
Luigi Pratissoli (p. 220-222), avec le P. Gaspard Sawicki, avec
le P. André et autres jésuites sont loin d’étre claires et pé-
remptoires. Ce qui semble clair, c'est, d'une part, qu'il ne
voulait pas se séparer des orthodoxes en les f{roissant dans
leur orthodoxie, et, d’autre part, qu’il voulait aussi se concilier
les Polonais romanistes et toute 1'Eglise romaine, notamment
le pape, le saint-office, le nonce et les évéques. Le P. Pierling
dit lui-méme: «Dans un pays aussi imprégné de théocratie
que l'était alors la Russie, il importait souverainement que le
tsar véclit en bonne intelligence avec son clergé, et que les
rapports de I'Eglise avec I'Etat ne fussent pas troublés. Aussi
Dmitri posait résolument en tsar orthodoxe, et ne donnait
quw'en secvel des paroles rassurantes aux catholiques. FFausse
position, dont il savait se tirer avec un art merveilleux (p. 201)...
Le tsar s’est gardé de toucher & 1'Eglise orthodoxe. Sauf les
empidtements (?) ordinaires du pouvoir civil, Dmitri ne §’in-
gérait pas arbitrairement dans les affaires cléricales: clergée
-blanc et clergé noir gardaient leurs positions respectives; les
projets d'union avec Rome furent renvoyés aux calendes grec-
ques » (p. 280).

1) Voir la Rewue, avril 1898, p. 436-438.



i, A

11 est certain que, si Dmitri avait abjuré secrétement I'or-
thodoxie pour embrasser le papisme, ce «crypto-catholique »,
comme l'appelle le P. Pierling, «tenait plus que jamais au
secret de son abjuration » (p. 242) et ne voulait provoquer
aucune plainte de la part des orthodoxes, qui comptaient bien
avoir dans sa personne un tsar réellement orthodoxe. Il jouait
donc double jeu. Son ignorance probable des dogmes papistes
lui permettait-elle de croire que les deux Eglises n’étaient
en désaccord que sur des points secondaires de discipline et
de liturgie, et qu’en conséquence on pouvait de bonne foi étre
membre en méme temps de l'une et de l'autre? Il est difficile
de pénétrer dans une telle conscience. Il semble bien avoir
été attiré vers le monde latin par la distinction plus grande
de sa civilisation apparente, mais ce n'était pas la un motif
de conscience ni de religion. Si je ne craignais de me tromper,
jinclinerais & penser qu'il n'était ni plus orthodoxe que papiste,
ni plus papiste qu'orthodoxe; qu'il n'était, dans le fond, qu'un
politicien qui voulait arriver et se maintenir au troéne; que,
pour servir ses intéréts politiques, il se servait de la religion,
cherchait & gagner les orthodoxes par la profession extérieure
de Torthodoxie, et les romanistes per la profession secréte du
romanisme (p. 427). Simple jeu de bascule, mais position fause
et diplomatie maladroite. Finalement, il a été puni par ou il
a péché¢,; de fait, il a mécontenté tout le monde en voulant
jouer tout le monde, et il a fini misérablement, en ne dupant
personne. .

Sur le secomd point, on peut dire que les aumoniers
jésuites attachés & 'armée de Dmitri et que les sept bernar-
dins qui entouraient la tsarine Marina (p. 292), ont dt déployer
tout le zéle possible en faveur de leur religion. Le P. Pierling
raconte leur activité et leurs efforts (p. 210-212). Les carmes
et autres religieux étaient aussi recus favorablement; ils avaient
libre circulation et «se disaient enchantés » (p. 426). Il est
certain qu’il y eut en 1605 un mouvement d’enthousiasme en
faveur de Dmitri; que le clergé orthodoxe lui fut alors, en
grande majorité, favorable ; que 'archevéque Ignace de Riazan,
qui devint patriarche, ne se borna pas a acclamer Dmitri,
mais qu'aprés la chute de ce dernier, il accepta une pension
viageére du roi de Pologne Sigismond III, embrassa méme
I'Union et passa ses dernieres années au couvent de la Sainte-



SR | [ e

Trinité & Vilna «en si bonne harmonie avec les Uniates que
d’aucuns l'entourent d’une auréole de sainteté » (p. 203). Bien
plus, le P. Pierling raconte que, «a 'exception de deux, tous
les €véques, patriarche en téte, se montrérent conciliants et
consentirent & l'union de leur tsar avec 1'étrangere lafine »
(p. 206). Toutes ces infiltrations papistes durerent-elles? Il ne
parait pas: car les mécontents ne tardérent pas a4 se débar-
rasser de Dmitri, et la réaction orthodoxe dut s’accentuer
d’autant plus qu'on eut alors la conviction et l'humiliation
d’avoir été dupé! Cependant, pour étre exact, il faut remarquer
qu'en 1617 Wladyslaw, fils du roi de Pologne Sigismond III,
et aspirant a4 la couronne de Moscou, se vantait d'avoir pour
Iui «un nombre considérable de moscovites » (p. 392), ce qui
supposerait un développement des idées papistes en Russie,
de 1605 a 1617.

Sur le troisiéme point, les documents sont plus clairs.
Autant le pape Clément VIII s'était montré réservé et méme
sceptique envers Dmitri, autant Paul V voulut aller de 'avant.
« Des le 4 aoft 1605, le mot d’ordre est lancé de divers cotés
a la fois; des brefs pontificaux vont trouver le roi de Pologne,
le cardinal Macicjowski, le palatin Mniszech. Paul V est
absorbé par une seule pensée: encourager Dmitri, utiliser cet
instrument providentiel, établir le catholicisme (lire le roma-
nisme) en Russie. En conséquence, il approuve ce qui a été
fait jusque-la, et il engage & redoubler d'efforts: que le roi
soutienne vigoureusement le tsar, que le cardinal enflamme
sa piété, que le palatin assiste et le dirige, «ef bientdl 'union
des Eglises seva proclamée o Moscou » (p. 219). Et il va de
soi que Paul entendait par union des Eglises la soumission
de U'Eglise orthodoxe a la sienne, ou plutdt & la papauté. Et
alors le tsar, empereur orthodoxe, aurait naturellement recu
sa couronne des mains du pape (p. 224). Ce n’est pas tout.
Le P. Pierling écrit expressément: « Paul V engage le tsar a
Soumeltve le peuple russe awu saint-siege, 3 rétablir 'unité pri-
mitive (?). De ces hauteurs (?) il descend jusqu'aux détails de
la vie quotidienne, et il met Dmitri en garde contre les pro-
testants : pas d’hérétiques autour du trone, mais des hommes
pieux et prudents... Il recommande avec instance la com-
pagnie de Jésus, il signale les aptitudes du P. André aux
affaires. L’objectif romain apparait ici en pleine lumiere. Le



ELE (5

pape ne dissimule pas ses desseins: écarter les sectaires,
pousser les jésuites, proclamer l'union des Eglises, voila ce
qu'il médite, et c'est 12 que convergent tous ses efforts»
(p. 231). Et en 1609, lorsque Paul V révait du roi de Pologne
comme tsar, c’était, avant tout, en vue « d'un remouvellement
religienx des Moscovites » (p. 363).

Les lecteurs liront avec intérét le Mémoire de Possevino
a Paul V. Le P. Pierling en donne le texte italien qui est
entierement de la main de Possevino (p. 445-448). Il indique
aussi trés clairement les visées de Rome. '

Je regrette que la place me manque pour exposer ici, avec
tous les détails nécessaires, la question d’'intercommunion sacra-
mentelle qui a été soulevée par la situation méme de Dmitri
et de la tsarine; les embarras dans lesquels s’est trouveé le
P. Gaspard Sawicki; les doutes qu’il a soumis au pape (p. 242-
244); la solution proposée par le cardinal Maciejowsky, le
P. Sawicki et un Bernardin, probablement le P. Anserinus
(p. 246); les opinions contraires exprimées par le saint-office
(p. 247-248), qui, tout en ne voyant en cela qu'une question
« d'ordre disciplinaire plutdot que doctrinal », cependant refusa
de déroger a la pratique de la curie et exigea la communion
a la romaine, laquelle toutefois n’eut pas lieu; puis les exi-
gences des évéques orthodoxes, Hermogene de Kazan et Joseph
de Kolomensk, qui auraient voulu que la tzarine fit rebaptisée
parce qu'elle ne lavait pas été par une triple immersion
(p. 301); exigences qui ne furent pas maintenues; enfin, ce
qui se passa en 1617, lorsque Wladyslaw, voulant devenir tsar
pour opérer «la restitution de la Moscovie a la République
chrétienne et a I'Eglise catholique » (p. 392), demanda au pape
la «pleine liberté de se conformer aux rites de I’Eglise grecque-
unie, de se faire couronner par un évéque de ce rite, de com-
munier sous les deux espeéces, et de se conformer a tous les
autres rites » (p. 393); toutes choses que le pape accorda, mais
seulement pour la circonstance du couronnement: car « ses
préférences étaient acquises au rite latin, et, & supposer que
cela ft possible, il désirait qu'un évéque latin donnit les onc-
tions royales, que Wladyslaw fit la communion a la latine et
qu'il n'y efit aucune dérogation a l'usage » (p. 394).

Tel est l'intérét de ce volume. I faut ajouter que l'auteur
a eu communication des lettres originales de Dmitri a Clé-



s BT =

ment VIII et 4 Paul V, des dépéches inédites du nonce Rangoni,
du dossier de Dmitri conservé dans les archives du saint-office,
des dépéches du nonce Simonetta communiquées par le prince
Boncompagni, etc. (p. V-VIII). E. MicuAuD.

P. SasaTier: De lauthenticité de la Légende de S. Fran-
cois dite des Trois compagnons; Paris, 1901 (Extrait de
la « Revue historique », T. 75, année 1901).

La littérature franciscaine s’enrichit de jour en jour. On
peut dire que M. Paul Sabatier, avec sa Vie de S. Francois
d’ Assise, son Speculum [Peyfeclionis, etc., a puissamment con-
tribué a renouveler la critique des sources de la Vie de
S. Francois. D'une part, les PP. Marcellino da Civezza et
Teofilo Domenichelli ont & peu prés adopté son opinion sur
la Leggenda di San Franmcesco scrvitta da tre suoi Compagni;
d'autre part, un jésuite bollandiste, le P. van Ortroy, n'a pas
craint de déclarer que cette Légende, sous sa forme tradition-
nelle, « est un habile pastiche datant au plus tot de la fin du
XIII® sigcle». C'est cette derniére assertion que M. Paul Saba-
tier examine et réfute dans 1'étude ci-dessus indiquée. «Il ne
s'agit pas, dit-il, d'une étude d’ensemble sur la légende 3 Soc.,
ni d'apprécier les travaux indiqués tout a l'heure; tout cela
viendra en temps et lieu. Pour le moment, je voudrais simple-
ment voir si, comme on nous l'assure, il n’y a plus qu'a rayer
les 3 Soc. de la série des sources franciscaines. » Il est piquant
de voir un protestant défendre la tradition contre un jésuite
d’'une impeccable orthodoxie. M. Paul Sabatier a déja con-
vaincu d'erreur et réduit au silence le prof. Kraus au sujet de
l'authenticité d'une relique d’Assise. Nous ne saurions entrer
ici dans les détails de la discussion. Disons seulement que
I'étude de M. Paul Sabatier est un modele de méthode impar-
tiale et d’exposition lucide et tranquille. Il parait str de son

coup. Nous tiendrons nos lecteurs au courant de ce débat.
E. M.

K. O. de SkrocHOVSKY: Von Nacht zum Licht, oder Papismus
und slavische Welt, I. und II. Teil, XI und 459 S.

| Osk. Jager, in seiner ,Geschichte der neueren Zeit“ (III,
594), hat geschrieben: ,Vieles hat man den Jesuiten zu Un-



— 413 —

recht nachgesagt, manches Gute und vieles Schlimme: in einem
aber, der Kunst, Staaten zu ruinieren, sind sie ohne Zweifel
unerreicht, und ihr Meisterstiick haben sie an diesem ungliick-
lichen Lande (Polen) gemacht.“

Es ist erfreulich und dankenswert, dass dies neuerdings
wieder auch von slavischer Seite betont wird, K. O. de Skro-
chovsky fuhrt aus, dass Jesuitismus und Ultramontanismus den
Fall Polens auf dem Gewissen haben. Die Jesuiten beméch-
tigten sich des ganzen geistigen Lebens der Nation; Konige
und Adel liessen sich von ihnen leiten; dem Volke wurde fana-
tischer Hass gegen alle Andersglaubigen eingeflosst. So vom
Jesuitismus umklammert, haben sich die Polen von ihren nicht-
katholischen Stammesbridern losgesagt, wurden isoliert und
fanden weder bei den Deutschen noch bei den lateinischen
Volkern Beistand, noch einen Halt in sich selbst. Zudem wur-
den sie von Rom, welches stefs nur seinen Vorteil im Auge
hatte, als Werkzeuge seiner Propaganda im Osten benutzt.
Die Folgen sind bekannt. Der Verfasser kommt zu dem Re-
sultat: Nur eine autokephale, von Rom unabhdingige Kirche ver-
mag dem Volke Gesundheit und Leben zu geben. Und darin hat
er recht. Ob aber in vorliegenden Falle das Ziel erreichbar ist?
Alex. v. Kirejew spricht sich im Hinblick auf die nordameri-
kanischen Polen unter Bischof Kozlowski hoffnungsfroh nach
dieser Richtung aus (Revue intern. de Théol.,, 1899, n° 25,
p. 17). Referent mochte jedoch, soweit Galizien in Betracht
kommt, das er auf Grund mehrjihrigen Aufenthaltes naher
kennen gelernt hat, seiner Meinung dahin Ausdruck geben,
dass Herkuleskréfte notig seien, um das unsagbar verwahr-
loste Volk nur so weit zu heben, dass es iiberhaupt ein Ver-
stindnis fiir geistige Fragen bekommt. An diesem Volke hat
thatséchlich der Jesuitismus sein Meisterstiick vollbracht: es
ist geistig tot! FHin erschiitterndes ,meneh, meneh, tekel* fiir die
ibrigen slavischen Volker der dsterreichisch-ungarischen Monarchie,
fir die es nur ein Heil giebt: Los von Rom! Einen vielver-
heissenden Anfang hat die czechische altkatholische Gemeinde
in Prag gemacht. Pfr. ScH.



RS | . -

Petites Notices.

* Bibliographie nationale suisse; Berne, Wyss. — Cette
ceuvre considérable contient, sous le n° 10 (Geistige Kuliur),
les 7 parties suivantes: @) Allgemeines; b) Staat und Regie-
rung ; ¢) Unterrichtswesen; d) Wissenschaftliche Bestrebungen
ausserhalb der Lehranstalten; ¢} Konfessionelles; f) Armen-
wesen ; g) Gefiangniswesen. — Sous la rubrique Konfessio-
nelles sont comprises: «) Evangelisch-reformierte Kirche-Deutsche
Kantone; — B) Romisch-katholische Kirche. Bistum Basel;
— y) Christkatholische Kirche; — J) Andere Konfessionen. —
Jai sous les yeux le 7°F cakier (Suisse allemande) de la Biblio-
graphie de I'Eglise évangélique-véformée,; il a été ¢laboré en
1896 par M. le D* G. Finsler, antistes & Zurich, et forme une
livraison de 77 pages. L auteur recommande, dans le but de
combler certaines lacunes inévitables, le Kepertorium suisse
du prof. Brandstetter (Bale, 1892, 467 p.), ou se trouve un
index extrémement riche des écrits et communications relatifs
a4 P'histoire suisse, parus de 1812 & 1890 dans des revues,
recueils et compilations. —La Bibliographie catholique (vomaine)
du diocéese de Bdle, de T'année 1750 a Tannée 1893, a été
¢laborée par M. le curé Schmidlin. Le 1° cahier (245 p.)
comprend Thistoire ecclésiastique (histoire ecclésiastique pro-
prement dite, biographies, livres d’anniversaires ou de com-
mémoration, martyrologes et calendriers, histoire de lart
ecclésiastique). Le 2¢ cahier (p. 246-439) comprend la philoso-
phie, la dogmatique, la morale, la pastorale, la pédagogie, la
liturgie, I'exégese, les sermons, le droit canoniqﬁe, les caté-
chismes, les lettres et mandements épiscopaux, les livres de
‘prieres et d’édification, les récits ou histoires religieuses et
morales, la musique sacrée, la littérature et la poésie, les
ccuvres de bienfaisance, les almanachs, revues et journaux. —
La Bibliographie catholz’éue—chréﬁz’enne a été elaborée par le
D= Lauchert en 1893; elle forme une livraison de 30 p., et
comprend les revues, les publications officielles, les catéchismes,
la littérature pour servir a I'histoire du mouvement vieux-
catholique, et les autres publications ayant un caractere théo-
logique et religieux, confessionnel et polémique.

* BE. MARTINENCHE: La comedia espagnole en France, de
Hardy a Racine, Paris, Hachette, 1900, in-18, 3 fr. 50. — Si



nous mentionnons ici cet ouvrage dont la portée est surtout
littéraire, c'est qu'il peut servir de modele & ceux qui, pour
mieux comprendre la France du XVII® siécle au point de vue
religieux, théologique et ecclésiastique, étudient les sources
dans lesquelles elle a puisé sa nourriture teligieuse aussi bien
que sa nourriture littéraire, et parmi ces sources, notamment
les sources espagnoles et italiennes. Celles-ci étaient depuis
longtemps empoisonnées par le papisme, et il n’est que trop
facile de comprendre combien les reines de France venues
soit d’Italie soit d’Espagne, ont contribué a développer ce
poison & la cour de France, et par la cour dans la noblesse,
dans I'épiscopat et dans toute la nation. Les «choses d’Es-
pagne » ont eu ainsi sur l'ame entiere de la France plus d’in-
fluence qu'on ne croit d'ordinaire. Quoique I'Eglise flit alors
en hostilité contre le théatre, elle n'en prenait que trop, en
réalité, les procédés et les meeurs. Aussila lecture de ce livre
sera-t-elle utile méme aux théologiens.

* Prof. Dr. Fr. NirpoLD : FPrins Max wvon Sachsen und
Prilat Keller in Wiesbaden als Verteidiger der Liguovischen
Moral ; Leipzig, C. Braun, 1901, br. 48 S., dritte Auflage, 60 pf.
— M. le prof. Nippold a prononcé a Wiesbaden, du 8 au 10
janvier 1901, trois discours, dont deux sur la Morale de
Liguori, et un sur le role de I'Eglise ancienne-catholique rela-
tivement a la paix religieuse de l'avenir (« Was bietet die alt-
katholische Kirche fiir den religiosen Frieden der Zukunft? »)
Ce dernier sera prochainement publié et nous nous empres-
serons d’en donner connaissance a nos lecteurs. En attendant,
nous signalons les deux autres, qui, comme toutes les ceuvres

du savant professeur, sont remplis de documents précieux et
de solides arguments.

* Pfarrer W, ScmirMER : Um Josefs I1. Erbe; Bonn, Georgi,
br.,, 32 5., 1901. — Les lecteurs connaissent déja la belle étude
publiée par lauteur dans la Revue d’avril 1900 (p. 326-349),
sous ce titre: Nachhall des Josephinismus in Osterreich bis
iiber die Mitte des XIX. Jahrhunderts hinaus. Ils liront avec
non moins d’intérét cette nouvelle étude, qui montre le lien
historique entre le passé et les évenements actuels en Autriche,

et qui fait ainsi comprendre le mouvement anti-ultramontain
de ce pays.



e 416 =

* Velehrad. Zeitschrift, gewidmet dem slavischen Gedanken
und den Interessen des slavischen Volkes in Mahren. — In der
Nummer vom 17. Februar 1901 bringt diese in Kremsier er-
scheinende Wochenschrift einen Leitartikel unter dem Titel:
« Warum rufen wiv nach Erneuerung der Kirvche des Cyrillus
und Methodius? » Der Artikel betont zunichst, dass im sla-
vischen Volke Mahrens das religiose Fiihlen tiefe Wurzeln habe,
dass ihm die Religion stets das teuerste Gut war und sein werde.
Ein dunkler Schatten jedoch stehe zwischen dem Volksgeist
und der Religion: die romische Kirche, die etwas Fremdes im
Volke sei, ein Staat im Staate. Dem Kenner der Geschichte
sei es klar, fithrt der Artikel weiter aus, dass das slavische
Volk Méahrens vielleicht von allen Missgeschicken, die es im
LLaufe der Zeit betroffen, verschont geblieben wire, wenn ihm
die Kirche der Apostel Cyrillus und Methodius erhalten ge-
blieben ware. Und er ruft laut nach Erneuerung der nationalen
Kirche. Nur diese kénne alle die, die dem kirchlichen Leben
entfremdet seien, wieder um das kirchliche Banner sammeln,
die allgemeine Sittlichkeit heben, die socialen Gegensitze ver-
sbhnen und die aus diesen Gegensidtzen drohenden Gefahren
bannen. — Wir freuen uns dieser Kundgebung des « Velehrad».
Sie ist uns von neuem ein Beweis von dem Bestehen einer von
Rom unabhingigen Cyrillo-Methodeischen Stromung in M#hren.
Eine Verstindigung des «Velehrad» mit dem von Dr. I8ka
herausgegebenen Prager «Nationalen Katholik» wiirden wir im
Interesse der beiderseitigen nationalkirchlichen Bestrebungen
lebhaft begriissen. Pir, B,

Librairie.

Berpmore ComproNn: Sacrifice; London, James Parker, 1901,
in-18, 169 p.

Jean Finor: La philosophie de la longévité; Paris, Reinwald,
in-8°, 1901.

Th. GeiseNporr: L’aveénement du roi messianique d’apres 'apo-
calyptique juive et les évangiles synoptiques; Cahors,
Coueslant, in-8°, 255 p., 1900,



=’ T

Hubert HanprLev: The Fatal Opulence of Bishops; Black, 5 s.

H.-Ch. Lea: Histoire de I'Inquisition au moyen age; trad. par
S. Reinach; T. I’r: Origines et procédures de I'lnquisition;
Paris, 1900.

Prof. Dr. H. Ltupemann: Individualitit und Personlichkeit.
Rektoratsrede gehalten am 66. Stiftungstage der Universitit
Bern den 17. November 1900; Bern, Benteli, br., in-8°, 24 S,,
1900.

E. Murisier : Les maladies du sentiment religieux ; Paris, Alcan,
in-18, 1901, 2 fr. 50.

N. pe NepLuverr: La Confrérie ouvriere et ses écoles; Paris,
F. Alcan, in-18, 1900, 2 fr.

L. NoeL: La conscience du libre arbitre; Louvain, Inst. sup.
de philosophie, in-18, 288 p.

Répertotre d’'épigvaphie sémitique, publié par la Commission du
« Corpus inscriptionum semiticarum», sous la direction de
Ch. Clermont-Ganneau, membre de !'lnstitut, avec le con-
cours de J.-B. Chabot: T. I*", 1™ livraison, n° 1—51; Paris,
Klincksieck, 1900.

A.v.Scraortz: Kommentar {iber den Prediger; Leipzig, L.W&RL,
in-8°, 1901, 6 M. (Nous étudierons cet ouvrvage dans notre
prochaine livraison.)

J.-H. Wvrie: The Council of Constance to the Death of John
Hus; Longmans, Green, 1900, 6 s.

Revue intern. de Théologie. Heft 34, 1901, 27



	Bibliographie théologique

