
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


397

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Gustave Desjardins : Authenticité et date des livres du
N. T. ; Paris, Lethielleux, in-8°, 4 fr.

Cet excellent ouvrage est, avant tout, une étude critique
de I'«Histoire des origines du christianisme » de Renan. C'est
dire que la question est déjà vieille et même usée : car qui
songe aujourd'hui à l'ancienne école de Tubingue, à laquelle
Renan a emprunté la plus grande partie de ses théories Des

hypothèses nouvelles ont rejeté dans l'ombre le roman re-
nanien. Si donc le volume de M. Desjardins n'avait pour but
que de réfuter les fantaisies de Renan, il serait aussi inutile
que démodé. Mais, heureusement, il contient encore d'autres
choses, notamment une réplique à Ernest Havet et surtout
une exposition très objective et très simple du christianisme
primitif, d'après les récits tenus pour absolument authentiques
même par Renan et Havet.

Cette réplique et cette exposition méritent la plus sérieuse
attention.

Selon E. Havet, on ne saurait douter de l'authenticité des
quatre épîtres de S. Paul aux Galates, aux Corinthiens et aux
Romains, lesquelles ont été écrites de l'an 54 ou 55 à l'an 58.
M. Desjardins les analyse très objectivement; il prouve qu'elles
contiennent déjà tout le christianisme, et il conclut très
logiquement à l'impossibilité de considérer le christianisme comme
une légende, car ce n'est pas en vingt ans qu'une légende de
cette force aurait pu se former et se faire accepter.

Ajoutons que M. Desjardins expose avec une grande
clarté le débat sur la circoncision; qu'il rétablit le vrai caractère,

dénaturé par Renan, des apôtres Pierre, Jacques et Paul ;

qu'il montre avec exactitude le vrai sens de l'épître de Jacques,
ainsi que la vraie portée des Actes des apôtres et de YEvan-



— 398 —

gilè de Luc ; qu'il combat avec raison la chronologie supposée
par Renan; qu'il prouve d'une manière péremptoire qu'il y a
accord entre Luc et Paul, là où Renan a cru voir de l'opposition.

Excellent aussi est le résumé qu'il donne de l'enseignement

des trois synoptiques ; excellent, son argument ad
hominem contre Renan, s'il est vrai (ce que M. Desjardins
n'admet pas) que YApocalypse soit de l'an 69.

Toutes ces choses sont dites dans un style classique et
limpide, avec une parfaite tranquillité d'âme, et ont ainsi une
grande force persuasive.

« Les nouveaux exégètes, dit l'auteur, n'ayant pas de

documents réels, en ont imaginé. Ainsi, ils supposent des
éditions successives et différentes de S. Matthieu, de S. Marc et
de S. Luc, influant l'une sur l'autre. Ils ont même désigné ces
manuscrits imaginaires par des lettres de l'alphabet. On a
discuté très sérieusement ces combinaisons compliquées, et des

monceaux de mémoires où d'innombrables théologiens anglais,
hollandais, allemands, rivalisaient de subtilité, s'accumulèrent.
Le pasteur français Michel Nicolas, de l'école de Strasbourg,
a rendu compte en 1864 de ces élucubrations multipliées, en

y ajoutant sa propre théorie. Après lui, en 1876, Reuss a

renouvelé le sujet par des suppositions inédites, et le débat
continue toujours sur nouveaux frais et sans ménagement pour les
devanciers. Renan s'en est plaint lui-même (dans l'introduction
de ses Evangiles)... Qu'est-ce que la critique historique peut
avoir à tirer de suppositions qui ne s'appuient sur aucun
témoignage, sur aucun manuscrit, sur aucun fait nouveau Quel,

que soit le nombre des dissertations publiées sur cette matière,
quelle que soit l'autorité de ceux qui les ont écrites, quelque
imposant que soit l'appareil pédantesque dressé par ces auteurs
toujours en travail d'hypothèses, il n'y a là que des
apparences d'arguments. C'est un édifice monté sur des nuages à

une hauteur prodigieuse, si l'on veut ; il ne lui manque qu'un
soutien. Laissons donc là tous ces faux semblants de science
et revenons aux écrits réels et aux faits positifs » (p. 209-210).

Puis, dans la comparaison qu'il fait des évangiles entre

eux, l'auteur dit : « Nous avons donc, dans les livres de

S. Matthieu, de S. Marc et de S. Luc, trois versions d'une
même histoire, écrites indépendamment l'une de l'autre et en
dehors de tout concert entre leurs auteurs : c'est ce qui



— 399 —

explique leurs différences et leurs ressemblances. S. Jean ne
dit pas qu'il ait lu ces versions et il ne fait à leur existence
aucune allusion. On ne peut s'empêcher cependant de penser
qu'il ne les a pas ignorées et qu'il a même voulu les

compléter... Ainsi, après ce grand effort des réformateurs de

l'exégèse, la situation demeure ce qu'elle était auparavant.
Pour qui ne se contente pas d'hypothèses injustifiées, l'œuvre
de la critique traditionnelle n'a pas été entamée. Quelle que
soit la créance qu'on accorde au récit de la vie du fondateur
du christianisme, il faut reconnaître que ce récit, tel que nous
le possédons, date du lendemain de sa mort, et que la foi et

l'organisation de l'Eglise étaient fixées dès le milieu du premier
siècle » (p. 212-215).

M. Desjardins tient encore pour exactes les dates
indiquées par Lenain de Tillemont : S. Matthieu vers l'an 36,
S. Marc de 43 à 49, S. Luc vers 58, S. Jean vers 96. Toutefois,

M. Desjardins voudrait-il me permettre de lui exprimer
un désir, à savoir : que son étude sur Y authenticité et la date
fût suivie d'une seconde, sur les résultats de l'exégèse moderne
en ce qui concerne Yexplication du contenti des livres du N. T.
Un résumé clair et substantiel, écrit avec science et foi, serait
non moins utile. E. M.

P. Féret : La Faculté de théologie de Paris ; XVIe siècle,
T. II; Paris, Alph. Picard, in-8°, 1901.

Il faut remercier M. l'abbé Féret du courage avec lequel
il poursuit son œuvre. J'ai déjà exprimé le regret que cette
œuvre ne soit pas un exposé des doctrines, une indication des
divers courants d'opinions, une analyse des principaux écrits,
en un mot une véritable histoire, objective et critique tout à
la fois, de la théologie, à la Sorbonne du moins. L'auteur s'est
borné à des biographies qu'il a classées d'après un groupement

assez superficiel : 1. ubiquistes et sorbonnistes, 2. navar-
ristes, 3. franciscains et dominicains, 4. bénédictins, carmes,
autres religieux.

Quelques-unes de ces biographies sont assez intéressantes,
par exemple, celle de Jacques Almain, de Claude d'Espence,
de René Benoît, de P. V. Cayet, d'Olivier Maillard, de G.
Génébrard. Mais que d'autres seraient à supprimer! Tous ces



— 400 —

sorbonnistes et ces navarristes « de moindre renom » ne
devraient être mentionnés qu'en passant et pourraient
avantageusement céder la place aux textes importants, qui sont trop
rares. En outre, M. Féret n'est-il pas trop indulgent sur la
plupart d'entre eux? Par exemple, quand il dit de Noël Taille-
pied qu'il est « savant » comme théologien et « respectable »

comme historien (p. 239). J'avoue que je ne découvre rien, dans
ses ouvrages, qui justifie ces deux qualificatifs. M. Féret me
paraît beaucoup mieux inspiré, quand il avoue que Jean Dadré
s'est montré « plus soucieux de la légende que de la critique »

(p. 211); que Maurice Hylaret «ne rejette pas les histoires
plus ou moins apocryphes, ne montre guère de répugnance
pour les traits grotesques, pour la crudité de l'expression allant
jusqu'à l'indécence ; qu'il se complaît à nommer, à côté des
Pères de l'Eglise, les philosophes et les écrivains de l'antiquité
profane, et à émailler son discours de citations grecques et
même hébraïques » (p. 244) ; qu'Antoine de Mouchy (Demo-
charès) a « manqué parfois de critérium » (p. 55) ; en général,
qu'on cherchait à faire montre de son esprit ; qu'à côté de la
«légende» apparaissait la «fable»; qu'« avec le mysticisme
exagéré, legs du moyen âge, se mariait parfois la linguistique,
fruit de la Renaissance». M. Féret avoue encore «l'amour du
fatras, les plus étranges alliages, le mauvais goût, les raffinements

de la dialectique, l'emphase de la pensée et du style,
les figures forcées, la vulgarité de l'expression ». Il avoue
qu'«aux dogmes se joignaient les explications les plus fantasques

» (p. 416).

En général, ce qui caractérise les théologiens du XVIe
siècle, ce n'est ni la modération ni l'esprit de conciliation. Ils
sont rares, ceux qui, comme l'Espagnol François de Vitoria,
ont trouvé le secret de dire en même temps oui et non, et
enseignent, sur le pouvoir du concile et sur celui du pape,
que le pape peut dispenser des lois conciliaires, et que le
concile peut aussi, en certains cas, déclarer sa loi indispensable

(p. 272).

Chose singulière, au milieu du chaos des discussions, il
s'est trouvé, en 1561, un théologien, Guillaume Ruzé, qui s'est

souvenu du Commonitorium de Vincent de Lérins, qui l'a
même traduit et édité ; mais, hélas ce n'était ni pour en faire



_ 401 —

usage dans les discussions, ni pour empêcher les esprits de

s'égarer dans l'arbitraire (p. 202). Au XVIe siècle, les questions
n'étaient plus posées comme dans l'ancienne Eglise. Tandis
que dans l'ancienne Eglise on examinait une doctrine pour
savoir si elle contredisait ou non la doctrine « crue partout,
toujours et unanimement » comme venant de J.-C. même, au
XVIe siècle on se demandait immédiatement si tel ouvrage
était calviniste ou favorable au calvinisme ; si oui, les catholiques

le déclaraient erroné et mauvais ; si non, il pouvait
passer ; on ne cherchait plus la vérité comme telle, mais l'anti-
calvinisme ou l'antiluthéranisme. Tel était le grand souci de

Noël Béda, dans son Apologia adversus clandestinos Luthe-
ranos (1529). Au lieu de discuter impartialement et méthodiquement

les doctrines, on mettait, chose plus facile, l'étiquette
calviniste ou luthérienne sur un homme ou sur un livre, et
c'était assez pour les condamner. « La doctrine des calvinistes,
écrivait Claude de Sainctes en 1568, ce n'est qu'un pur et
détestable athéisme » (p. 127). Ce fanatisme haineux recourait
naturellement à l'injure et à la calomnie. Quand Robert Céneau
(Cenalis) signalait Luther comme coupable de toutes les hérésies

et de tous les crimes, il l'appelait «le pantomime Luther,
le très pestilentiel Luther, la racine des maux, la fomentation
de toutes les séditions, le semeur de zizanie, l'ennemi de l'univers

chrétien, le cloaque de toutes les ordures, le très factieux
et très licencieux Luther, le pillard, le coquin, l'antichrétien
Luther », etc. (p. 48). Les partisans de la réforme n'étaient
que « des tenebrions hérétiques » (p. 49).

Plusieurs protestants usèrent malheureusement des mêmes
procédés envers leurs adversaires. Par exemple, lorsque Pierre
Cayet quitta le calvinisme pour retourner au romanisme,
Théodore Tronchin écrivit qu'il avait été accusé par. des
témoins dignes de foi «d'avoir communication avec les démons»;
qu'au lieu de se reconnaître, il « alla de mal en pis » ; qu'«il
fut tellement abandonné de Dieu qu'il contracta avec Satan
sous le nom de Terrier, prince des esprits souterrains » ; qu'il
se donna à lui corps et âme ; que « ce contract, signé de sang,
fut trouvé après sa mort et a esté veu par plusieurs des gens
du roy » (p. 155). D'Aubigné se fit aussi l'écho d'ignobles
accusations (p. 157). Et ce même Cayet employa à peu près
le même ton dans sa « Refutation chrestienne de la miserable

Revue intern, de Théologie. Heft 84, 1901. 26



— 402 —

declaration de Leonard Thevenot, » qui de curé de Poitiers
s'était fait «apostat» (p. 173).

On n'en était plus aux discussions scientifiques, mais aux
« entremangeries ». Le célèbre ligueur Feu-Ardent, pour mieux
réfuter le calvinisme, y signalait, en 1598, 465 erreurs ; en
1601, 666 ; et dans sa Theomachia calvinistica, 1400 M. Féret
avoue lui-même : « La passion présida à la rédaction de cet

ouvrage ; le style, burlesque parfois, manque en général de

gravité » (p. 250).

Comment, dans un tel milieu et avec des esprits aussi
surmenés, la théologie aurait-elle pu être étudiée et enseignée
impartialement et scientifiquement Aussi, lorsqu'on écrira
exactement l'histoire de la théologie au XVIe siècle et après,
devra-t-on reconnaître que la plupart des questions sont à

remettre à l'étude et que tout le procès est à reviser. Chose

curieuse, un théologien catholique inconnu en a eu le
sentiment, en 1590, lorsqu'il a publié l'ouvrage suivant: «Examen
pacifique de la doctrine des Huguenots prouvant contre les
Catholiques rigoureux de nostre temps... que nous qui sommes
membres de l'Eglise catholique, apostolique et romaine, ne
devrions pas condamner les Huguenots pour hérétiques jusques
à ce qu'on ait faict nouvelle preuve ». (Caen, 1590, in-8°).

Si la place ne me manquait, je signalerais les autres défauts
de la théologie au XVIe siècle ; je montrerais comment la
plupart des écrits théologiques d'alors étaient des écrits de

circonstance, des coups de feu, moins pour démontrer une vérité
que pour écraser un adversaire, moins pour éclaircir un dogme
que pour faire triompher sa propre Eglise ; théologie toute de

combat et d'exagération, où l'on dépasse le but sous prétexte
de le mieux atteindre, et où l'excentricité se prend pour la
logique, l'injure pour le raisonnement, l'anathème pour la
vérité. Les lecteurs attentifs et perspicaces découvriront
aisément ces défauts dans le volume de M. Féret, qui, espérons-
le, aura une suite. Tous les documents qu'il mentionne sont
d'excellentes pierres pour l'édifice futur. E. Michaud.



403

G. Frédérix: Trente ans de critique, 2 vol, in-18; Paris,
Hetzel, 1900.

Cet ouvrage, dont la préface a été écrite par E. Deschanel,
est un recueil des principales critiques littéraires, théâtrales
surtout, publiées par Frédérix dans Y Indépendance belge. Etant
donné le talent si perspicace et si fin de ce judicieux critique,
ces études, quoique décousues et écrites au jour le jour, forment
une page remarquable d'histoire littéraire. Si j'en parle dans

cette Revue de théologie, c'est qu'il y est question de plusieurs
écrivains qui ont joué un rôle religieux, par exemple : L.
Veuillot, Guizot, Ferd. Fabre et Renan.

Frédérix a, je crois, exagéré la valeur de Renan -comme
historien : car, en réalité, si Renan a été un charmeur comme
écrivain, il n'a été qu'un historien fantaisiste et très souvent
erroné. J'ajoute, à la décharge de Frédérix, qu'il a plus insisté
sur le « dilettantisme » de Renan que sur sa science proprement

dite, et qu'il n'a pas reculé devant l'épithète de «

mystificateur ». Il a beau trouver un peu lourds les termes de
« fumiste exquis » employés par Sarcey, il les rappelle. Il a
beau insinuer que Renan « nous a fait pénétrer plus avant
qu'aucun des savants solennels qui l'ont précédé, dans les
origines des religions », il n'en a pas donné la preuve ; et je
reste persuadé que, s'il avait lu les réfutations sérieuses de
Renan, il aurait limité davantage aux questions de forme et
de style le qualificatif d'« exquis» qu'il lui a décerné.

Ferd. Fabre a été le romancier du clergé romaniste de
France au XIXe siècle. Il a connu à merveille le milieu
ecclésiastique, et il l'a très bien décrit, quoiqu'un peu lourdement.
Son Lucifer restera pour sa vérité et sa vigueur.

Guizot a été aussi très bien compris par Frédérix, qui est
loin de le flatter, qui en fait plutôt ressortir les lacunes, le
style «doctrinaire» et même le «jargon parlementaire », mais
qui cependant loue en lui « une des plus vigoureuses personnalités

de notre temps », personnalité qui « commande l'étude
et le respect de tous les libres esprits ».

L'étude sur Veuillot et ses « Odeurs de Paris » est fort
incomplète, mais pourtant expressive. Frédérix flétrit dans
Veuillot « ses danses libres et ses hardis sauts de carpe à
travers les égouts, les cafés chantants et les boulevards de



— 404 —

Paris». Il trouve nauséabond ce prétendu défenseur du trône
et de l'autel. Veuillot ne lui apparaît pas suffisamment
converti. « Sous l'humble croyant reste un homme de révolte et
de gausserie, en quête des ridicules et des petitesses, habile
à donner à toutes les lignes de tous les visages des courbes
grotesques, joyeux des laideurs qu'il peut reproduire, s'amu-
sant de ce qui ferait pleurer un chrétien naïf, heureux d'avoir
tant de sujets d'indignation, parce que les sujets d'indignation
sont des sujets de caricature... Cela nous étonne, ce pêle-mêle
de pochades bouffonnes, de génuflexions attendries et de
menaces terribles. M. Veuillot obéit dans ce pêle-mêle à son rôle
et à sa vocation. Son rôle est d'être l'exécuteur des hautes
œuvres' de la cour de Rome, sa vocation est de faire le roman
comique contemporain. Ce qui résulte de ces efforts sincères
de l'homme de parti et de ces franches échappées de l'homme
de lettres est nécessairement fort cahoté. Figurez-vous une
chanson dont les paroles ne vont ni à l'air ni aux gestes qui
l'accompagnent. Figurez-vous les litanies de la Sainte-Vierge
chantées par Thérésa. Figurez-vous le Vase d'élection, la Tour
d'ivoire et le Refuge des pécheurs, présentés avec ce que les
Odeurs de Paris appellent « l'ail et l'eau-de-vie surpoivrée, le
tord-boyaux tout pur de la demoiselle ». M. Veuillot y arrive.
Le v'tà qui liehe tout le vase d'élection... On peut dire qu'il
va à ce qui est repoussant, grotesque ou souillé comme à sa

proie naturelle. Il peint avec amour ce qu'il semble mépriser
et détester. C'est que l'artiste ne résiste pas au plaisir de

trouver le véritable emploi de ses facultés... Il est fidèle à sa

nature, il va où la verve le pousse, c'est-à-dire partout, serin-
guant de son encre, comme il le dit, les choses et les gens...
Rien de plus étrange que de voir M. Veuillot traîner le boulet
de son talent dans le bagne de ses convictions. Cet homme

que son tempérament oblige à jongler avec les vases de

l'autel et qui s'interrompt péniblement pour accomplir quelque
génuflexion sincère, mais maladroite, cet écrivain qui a tant
de phrases populacières dans son encrier et qui s'évertue parfois

à y pêcher en encre trouble des phrases épiscopales, ce

chroniqueur qui pouffe de rire à tous les spectacles
contemporains, et qui se rappelle toujours trop tard qu'il en doit
pleurer, ce maître en ironie est un martyr de l'ironie. Si sa
mère apostolique et romaine se trouve exposée à perdre un



— 405 —

peu du respect de la foule, c'est aux familiarités de son fils
qu'elle le doit. M. Veuillot a subi cette ironie du sort de

compromettre celle qu'il devait sauver. Il n'a eu qu'une seule
influence sérieuse, celle qu'il a exercée sur l'Eglise et qui ne
la sauvera pas. »

Bien entendu, par Eglise M. Frédérix entend l'Eglise
romaine. Veuillot, quoique laïque, en a été un des chefs ; il a
fait marcher à la baguette bon nombre de prêtres et d'évêques,
avant, pendant et après le concile du Vatican. Dire qu'un tel
homme a été un des principaux facteurs du dogme de l'infaillibilité

papale, c'est dire du même coup ce que vaut ce

prétendu dogme.
On le voit, M. Frédérix a le style pittoresque en même

temps que le coup d'œil juste. E. M.

Ph. Monnier : Le Quattrocento, essai sur l'histoire
littéraire du XVe siècle italien, 2 vol. in-8°, Lausanne, Payot,
1901, 15 fr.

Voici un ouvrage magistral et de tout premier ordre sur
le XVe siècle italien. Il est écrit d'après les sources, et composé

avec une clarté qui réjouit l'esprit. Le Ier livre est une
introduction: il expose ce que sont à cette époque la signorie,
la société et l'Eglise. Le IIe livre traite du latin, de l'humanisme

et des humanistes (Florence, Milan, Venise, Rome et
Naples), du beau style latin, de l'école de l'antiquité, de l'esprit

critique, de l'esprit populaire dans le latin et de la
déformation professionnelle. Le IIIe livre traite du grec : la diffusion
du grec en Italie, la cour de Laurent de Médicis, l'académie
platonicienne (les hommes et la pensée), l'hellénisme italien.
Le IVe livre traite de l'italien : le peuple d'abord, sa poésie,
son sentiment religieux et son sentiment artistique ; puis, les

bourgeois et le retour à l'italien ; ensuite la Renaissance à

Florence, à Ferrare et à Naples. Enfin, le Ve livre, qui est la
conclusion, est consacré à Savonarole et à l'expédition de

Charles VIII. L'ouvrage se termine par une très riche
bibliographie des auteurs. On le voit, c'est à peu près complet, et
la lecture en est aussi instructive qu'amusante.

Combien je regrette de devoir me borner ici au côté théo-



— 406 —

logique et ecclésiastique de l'œuvre Mais, quoique restreint,
ce point de vue est déjà plus que suffisant pour intéresser
vivement nos lecteurs. Il faut lire surtout les chapitres sur
l'Eglise, sur l'académie platonicienne, et sur le sentiment
religieux du peuple. On y voit clairement ce qu'on doit penser de

l'Eglise romaine comme educatrice des peuples, et de
l'influence fatale de la papauté sur l'âme et la conscience
italiennes. Prise à cette hauteur, la question est grave et
palpitante, et doit intéresser tous les hommes vraiment hommes.

M. Monnier démontre, par des textes nombreux et
irrécusables, que l'Eglise romaine, au XV° siècle, est moins
chrétienne que romaine ; qu'elle a encore conservé les usages, les

institutions, les traditions et les pompes du paganisme. « C'est
à peine si on débaptise ou démarque les dieux antiques, si on
appelle Marie l'ancienne Vénus, saint Pierre l'ancien Zeus. Le
peuple s'agenouille devant leurs images glorieuses, taillées
dans le marbre, coulées dans le bronze, peintes contre les

murs, qu'il continue à prendre pour leurs personnalités réelles.
Il continue à aller à eux en procession, les mains chargées
d'offrandes, de nourritures, de fleurs, de parfums, d'animaux,
pour se les rendre favorables ; et eux continuent leur rôle
d'autrefois. Ils restent ce qu'ils étaient dans le monde antique,
des patrons familiers... qu'on prie avec les mêmes formules,
qu'on évoque dans les mêmes occasions ; et comme jadis Milon
avant de tuer Clodius avait imploré telle déité, aujourd'hui
Olgiati implore saint Ambroise avant de tuer le Visconti.
C'est à peine si le dogme s'altère » (t. I, p. 79).

La manière dont on use des églises, tout ce qu'on s'y
permet, n'est souvent que du plus honteux paganisme (p. 80-81).
Les papes du XVe siècle « sont moins des représentants de
Dieu sur la terre, les élus, les investis, les infaillibles, que des
hommes aux humaines faiblesses, à l'autorité fripée, au prestige

troué, matière de pasquinades avant Pasquin». M. Monnier
cite une pasquinade sanglante, que je n'ose reproduire, même
en italien (p. 84). « Les gamins de Florence, ajoute-t-il, chantent

la chanson derrière Martin V : Papa Martino, signore di
Piombino, duca d'Urbino, non vale un lupino. Eugène IV,
travesti comme un comédien, doit s'enfuir sous les targes d'une
barque ; Sigismond Malatesta demande à Pie II si les
excommuniés continuent à boire le bon vin la même chose ; Savo-



— 407 —

narole appelle Alexandre VI, qui le couvre de ses foudres,
une vieille ferraille, un ferro rotto Les épisodes du conclave
d'où sortira Pie II se déroulent dans les latrines (convenere
apud latrinas plerique cardinales) Aujourd'hui Rome n'est
plus qu'un Etat d'Italie... Pour que Rome, Etat politique,
subsiste, il lui appartient d'employer les moyens courants des

autres Etats politiques d'Italie, de propager la haine entre ses

voisins, de semer la discorde entre ses rivaux et, au lieu de

laisser accomplir à la loi d'amour dont elle a mission un
apaisement dangereux, de maintenir l'Italie en une inimitié
réciproque profitable. C'est ainsi que les vicaires du Christ ont
des bravi à leur solde, des espions, des soldats, des condot-
tières, généralement des cardinaux, les Vitelleschi, les Sca-

rampa, les Riario, les della Rovere, les Borgia, qui, en chapeau
rouge, égorgent. Plutôt que de céder une miette de territoire,
ils aiment mieux appeler l'ennemi national, l'étranger ; ils
aimeraient mieux appeler l'ennemi chrétien, le Turc. Les
touchant plus directement que les affaires de l'Eglise, dont la
destinée à leur mort passera à d'autres mains, ils ont tout
près d'eux une famille, des neveux ; depuis Innocent VIII, des

fils ; à coups de bombarde ou de couteau, par la traîtrise et

par le poison, volant, assassinant, faisant de tout litière, ils
taillent à leurs fils des Etats clans les principautés de l'Eglise.
Martin V avait doté les Colonna ; Eugène IV pourvoit ses
neveux Condulmieri ; Calixte III donne aux Borgia les pierreries

des reliures de la Vaticane, que ceux-ci portent à leurs
bas ; Sixte IV sert une rente de 60,000 ducats à son fils ;

Innocent VIII assassine Girolamo Riario pour donner son Etat
de Forli à son fils ; Alexandre VI engraisse et gave ses
enfants au point de soulever l'indignation générale. Leur office
est moins celui de Saint-Père que celui de père prévoyant.
C'est au Quattrocento que se fondent les grandes maisons
pontificales des Piccolomini, des della Rovere, des Borgia. L'intérêt

suprême de l'Etat, l'intérêt immédiat de la famille, tels
sont les pôles de l'horizon apostolique » (p. 88).

Hélas la place me manque pour donner d'autres extraits
plus importants encore que les précédents. Les lecteurs y
suppléeront et concluront eux-mêmes. Les conséquences sont faciles
à tirer, pour les esprits sincères et logiques. Cet ouvrage, je
le répète, est une mine de renseignements du plus haut intérêt.

E. Michaud.



408

Le P. Pierling, S. J. : La Russie et le Saint-Siège, T. III ;

Paris, Pion, in-8°, 1901, 7 fr. 50.

Les lecteurs connaissent déjà les deux premiers volumes
de cet ouvrage1). Le troisième raconte l'histoire du premier
faux Dmitri, de ce moine Grichka Otrepiev, qui se fit passer
pour le second fils d'Ivan IV, et qui, après avoir réussi à se

faire couronner tsar en 1605, fut assassiné, ou passa pour tel,
en 1606. Peu d'histoires sont aussi romanesques et aussi
tragiques que celle-ci. Toutefois, elle ne nous intéresse ici qu'au
point de vue théologique. A ce point de vue, nous devons
nous poser trois questions : 1° le tsar Dmitri Ier (dit le faux)
fut-il réellement papiste et voulut-il réellement romaniser la
Russie — 2° a-t-il, de fait, réussi à développer des germes
papistes en Russie —¦ 3° que faut-il penser de la conduite de

la papauté romaine dans cette affaire?
Sur le premier point, il importe avant tout de remarquer

que les relations de Dmitri avec le nonce Rangoni, avec l'abbé
Luigi Pratissoli (p. 220-222), avec le P. Gaspard Sawicki, avec
le P. André et autres jésuites sont loin d'être claires et pé-

remptoires. Ce qui semble clair, c'est, d'une part, qu'il ne
voulait pas se séparer des orthodoxes en les froissant dans
leur orthodoxie, et, d'autre part, qu'il voulait aussi se concilier
les Polonais romanistes et toute l'Eglise romaine, notamment
le pape, le saint-office, le nonce et les évêques. Le P. Pierling
dit lui-même : « Dans un pays aussi imprégné de théocratie
que l'était alors la Russie, il importait souverainement que le

tsar vécût en bonne intelligence avec son clergé, et que les

rapports de l'Eglise avec l'Etat ne fussent pas troublés. Aussi
Dmitri posait résolument en tsar orthodoxe, et ne donnait
qu'en secret des paroles rassurantes aux catholiques. Fausse

position, dont il savait se tirer avec un art merveilleux (p. 201)...
Le tsar s'est gardé de toucher à l'Eglise orthodoxe. Sauf les

empiétements ordinaires du pouvoir civil, Dmitri ne
s'ingérait pas arbitrairement dans les affaires cléricales : clergé
blanc et clergé noir gardaient leurs positions respectives ; les

projets d'union avec Rome furent renvoyés aux calendes grecques

» (p. 280).

}) Voir la Revue, avril 1898, p. 436-438.



— 409 —

11 est certain que, si Dmitri avait abjuré secrètement
l'orthodoxie pour embrasser le papisme, ce « crypto-catholique »,

comme l'appelle le P. Pierling, « tenait plus que jamais au
secret de son abjuration » (p. 242) et ne voulait provoquer
aucune plainte de la part des orthodoxes, qui comptaient bien
avoir dans sa personne un tsar réellement orthodoxe. Il jouait
donc double jeu. Son ignorance probable des dogmes papistes
lui permettait-elle de croire que les deux Eglises n'étaient
en désaccord que sur des points secondaires de discipline et
de liturgie, et qu'en conséquence on pouvait de bonne foi être
membre en même temps de l'une et de l'autre Il est difficile
de pénétrer dans une telle conscience. Il semble bien avoir
été attiré vers le monde latin par la distinction plus grande
de sa civilisation apparente, mais ce n'était pas là un motif
de conscience ni de religion. Si je ne craignais de me tromper,
j'inclinerais à penser qu'il n'était ni plus orthodoxe que papiste,
ni plus papiste qu'orthodoxe; qu'il n'était, dans le fond, qu'un
politicien qui voulait arriver et se maintenir au trône ; que,
pour servir ses intérêts politiques, il se servait de la religion,
cherchait à gagner les orthodoxes par la profession extérieure
de l'orthodoxie, et les romanistes per la profession secrète du
romanisme (p. 427). .Simple jeu de bascule, mais position fause
et diplomatie maladroite. Finalement, il a été puni par où il
a péché ; de fait, il a mécontenté tout le monde en voulant
jouer tout le monde, et il a fini misérablement, en ne dupant
personne.

Sur le second point, on peut dire que les aumôniers
jésuites attachés à l'armée de Dmitri et que les sept bernardins

qui entouraient la tsarine Marina (p. 292), ont dû déployer
tout le zèle possible en faveur de leur religion. Le P. Pierling
raconte leur activité et leurs efforts (p. 210-212). Les carmes
et autres religieux étaient aussi reçus favorablement ; ils avaient
libre circulation et « se disaient enchantés » (p. 426). Il est
certain qu'il y eut en 1605 un mouvement d'enthousiasme en
faveur de Dmitri ; que le clergé orthodoxe lui fut alors, en
grande majorité, favorable ; que l'archevêque Ignace de Riazan,
qui devint patriarche, ne se borna pas à acclamer Dmitn,
mais qu'après la chute de ce dernier, il accepta une pension
viagère du roi de Pologne Sigismond III, embrassa même
l'Union et passa ses dernières années au couvent de la Sainte-



— 410 —

Trinité à Vilna « en si bonne harmonie avec les Uniates que
d'aucuns l'entourent d'une auréole de sainteté » (p. 205). Bien
plus, le P. Pierling raconte que, « à l'exception de deux, tous
les évêques, patriarche en tête, se montrèrent conciliants et
consentirent à l'union de leur tsar avec l'étrangère latine »

(p. 206). Toutes ces infiltrations papistes durèrent-elles? Il ne
paraît pas : car les mécontents ne tardèrent pas à se débarrasser

de Dmitri, et la réaction orthodoxe dut s'accentuer
d'autant plus qu'on eut alors la conviction et l'humiliation
d'avoir été dupé Cependant, pour être exact, il faut remarquer
qu'en 1617 Wladyslaw, fils du roi de Pologne Sigismond III,
et aspirant à la couronne de Moscou, se vantait d'avoir pour
lui « un nombre considérable de moscovites » (p. 392), ce qui
supposerait un développement des idées papistes en Russie,
de 1605 à 1617.

Sur le troisième point, les documents sont plus clairs.
Autant le pape Clément VIII s'était montré réservé et même
sceptique envers Dmitri, autant Paul V voulut aller de l'avant.
« Dès le 4 août 1605, le mot d'ordre est lancé de divers côtés
à la fois ; des brefs pontificaux vont trouver le roi de Pologne,
le cardinal Maciejowski, le palatin Mniszech. Paul V est
absorbé par une seule pensée : encourager Dmitri, utiliser cet
instrument providentiel, établir le catholicisme (lire le
romanisme) en Russie. En conséquence, il approuve ce qui a été
fait jusque-là, et il engage à redoubler d'efforts : que le roi
soutienne vigoureusement le tsar, que le cardinal enflamme
sa piété, que le palatin l'assiste et le dirige, « et bientôt l'union
des Eglises sera proclamée à Moscou » (p. 219). Et il va de

soi que Paul entendait par union des Eglises la soumission
de l'Eglise orthodoxe à la sienne, ou plutôt à la papauté. Et
alors le tsar, empereur orthodoxe, aurait naturellement reçu
sa couronne des mains du pape (p. 224). Ce n'est pas tout.
Le P. Pierling écrit expressément : « Paul V engage le tsar à

soumettre le peuple russe au saint-siège, à rétablir l'unité
primitive De ces hauteurs il descend jusqu'aux détails de

la vie quotidienne, et il met Dmitri en garde contre les
protestants : pas d'hérétiques autour du trône, màis des hommes
pieux et prudents... U recommande avec instance la
compagnie de Jésus, il signale les aptitudes du P. André aux
affaires. L'objectif romain apparaît ici en pleine lumière. Le



— 411 —

pape ne dissimule pas ses desseins : écarter les sectaires,

pousser les jésuites, proclamer l'union des Eglises, voilà ce

qu'il médite, et c'est là que convergent tous ses efforts »

(p. 231). Et en 1609, lorsque Paul V rêvait du roi de Pologne
comme tsar, c'était, avant tout, en vue « d'un renouvellement
religieux des Moscovites » (p. 365).

Les lecteurs liront avec intérêt le Mémoire de Possevino
à Paul V. Le P. Pierling en donne le texte italien qui est
entièrement de la main de Possevino (p. 445-448). Il indique
aussi très clairement les visées de Rome.

Je regrette que la place me manque pour exposer ici, avec
tous les détails nécessaires, la question d'intercommunion
sacramentelle qui a été soulevée par la situation même de Dmitri
et de la tsarine ; les embarras dans lesquels s'est trouvé le
P. Gaspard Sawicki ; les doutes qu'il a soumis au pape (p. 242-

244) ; la solution proposée par le cardinal Maciejowsky, le
P. Sawicki et un Bernardin, probablement le P. Anserinus
(p. 246) ; les opinions contraires exprimées par le saint-office
(p. 247-248), qui, tout en ne voyant en cela qu'une question
« d'ordre disciplinaire plutôt que doctrinal », cependant refusa
de déroger à la pratique de la curie et exigea la communion
à la romaine, laquelle toutefois n'eut pas lieu ; puis les
exigences des évêques orthodoxes, Hermogène de Kazan et Joseph
de Kolomensk, qui auraient voulu que la tzarine fût rebaptisée
parce qu'elle ne l'avait pas été par une triple immersion
(p. 301) ; exigences qui ne furent pas maintenues ; enfin, ce
qui se passa en 1617, lorsque Wladyslaw, voulant devenir tsar
pour opérer « la restitution de la Moscovie à la République
chrétienne et à l'Eglise catholique » (p. 392), demanda au pape
la « pleine liberté de se conformer aux rites de l'Eglise grecque-
unie, de se faire couronner par un évêque de ce rite, de
communier sous les deux espèces, et de se conformer à tous les
autres rites » (p. 393) ; toutes choses que le pape accorda, mais
seulement pour la circonstance du couronnement : car « ses
préférences étaient acquises au rite latin, et, à supposer que
cela fût possible, il désirait qu'un évêque latin donnât les
onctions royales, que Wladyslaw fît la communion à la latine et
qu'il n'y eût aucune dérogation à l'usage » (p. 394).

Tel est l'intérêt de ce volume. Il faut ajouter que l'auteur
a eu communication des lettres originales de Dmitri à Clé-



— 412 —

ment VIII et à Paul V, des dépêches inédites du nonce Rangoni,
du dossier de Dmitri conservé dans les archives du saint-office,
des dépêches du nonce Simonetta communiquées par le prince
Boncompagni, etc. (p. V-VIII). E. Michaud.

P. Sabatier : De l'authenticité de la Légende de S. François

dite des Trois compagnons ; Paris, 1901 (Extrait de
la « Revue historique », T. 75, année 1901).

La littérature franciscaine s'enrichit de jour en jour. On

peut dire que M. Paul Sabatier, avec sa Vie de S. François
d'Assise, son Speculum Perfectionis, etc., a puissamment
contribué à renouveler la critique des sources de la Vie de
S. François. D'une part, les PP. Marcellino da Civezza et
Teofilo Domenichelli ont à peu près adopté son opinion sur
la Leggenda di San Francesco scritta da tre suoi Compagni ;
d'autre part, un jésuite bollandiste, le P. van Ortroy, n'a pas
craint de déclarer que cette Légende, sous sa forme traditionnelle,

« est un habile pastiche datant au plus tôt de la fin du
XIIIe siècle». C'est cette dernière assertion que M. Paul Sabatier

examine et réfute dans l'étude ci-dessus indiquée. « Il ne

s'agit pas, dit-il, d'une étude d'ensemble sur la légende 3 Soc,
ni d'apprécier les travaux indiqués tout à l'heure ; tout cela
viendra en temps et lieu. Pour le moment, je voudrais simplement

voir si, comme on nous l'assure, il n'y a plus qu'à rayer
les 3 Soc. de la série des sources franciscaines. » Il est piquant
de voir un protestant défendre la tradition contre un jésuite
d'une impeccable orthodoxie. M. Paul Sabatier a déjà
convaincu d'erreur et réduit au silence le prof. Kraus au sujet de

l'authenticité d'une relique d'Assise. Nous ne saurions entrer
ici dans les détails de la discussion. Disons seulement que
l'étude de M. Paul Sabatier est un modèle de méthode impartiale

et d'exposition lucide et tranquille. Il paraît sûr de son

coup. Nous tiendrons nos lecteurs au courant de ce débat.
E. M.

K. O. de Skeochovsky : Yon Nacht zum Licht, oder Papismus
und slavische Welt, I. und IL Teil, XI und 459 S.

Osk. Jäger, in seiner „Geschichte der neueren Zeit" (III,
594), hat geschrieben : „ Vieles hat man den Jesuiten zu Un-



— 413 —

recht nachgesagt, manches Gute und vieles Schlimme : in einem
aber, der Kunst, Staaten zu ruinieren, sind sie ohne Zweifel
unerreicht, und ihr Meisterstück haben sie an diesem unglücklichen

Lande (Polen) gemacht."
Es ist erfreulich und dankenswert, dass dies neuerdings

wieder auch von slavischer Seite betont wird. K. 0. de Skro-
chovsky führt aus, dass Jesuitismus und Ultramontanismus den
Fall Polens auf dem Gewissen haben. Die Jesuiten bemächtigten

sich des ganzen geistigen Lebens der Nation ; Könige
und Adel Hessen sich von ihnen leiten ; dem Volke wurde
fanatischer Hass gegen alle Andersgläubigen eingeflösst. So vom
Jesuitismus umklammert, haben sich die Polen von ihren
nichtkatholischen Stammesbrüdern losgesagt, wurden isoliert und
fanden weder bei den Deutschen noch bei den lateinischen
Völkern Beistand, noch einen Halt in sich selbst. Zudem wurden

sie von Rom, welches stets nur seinen Vorteil im Auge
hatte, als Werkzeuge seiner Propaganda im Osten benutzt.
Die Folgen sind bekannt. Der Verfasser kommt zu dem
Resultat: Nur eine autokephale, von Rom unabhängige Kirche
vermag dem Volke Gesundheit und Leben zu geben. Und darin hat
er recht. Ob aber in vorliegenden Falle das Ziel erreichbar ist
Alex. v. Kirejew spricht sich im Hinblick auf die nordamerikanischen

Polen unter Bischof Kozlowski hoffnungsfroh nach
dieser Richtung aus (Revue intern, de Théol., 1899, n° 25,
p. 17). Referent möchte jedoch, soweit Galizien in Betracht
kommt, das er auf Grund mehrjährigen Aufenthaltes näher
kennen gelernt hat, seiner Meinung dahin Ausdruck geben,
dass Herkuleskräfte nötig seien, um das unsagbar verwahrloste

Volk nur so weit zu heben, dass es überhaupt ein
Verständnis fur geistige Fragen bekommt. An diesem Volke hat
thatsächlich der Jesuitismus sein Meisterstück vollbracht: es
ist geistig tot Ein erschütterndes „meneh, meneh, tekelu für die
übrigen slavischen Völker der österreichisch-ungarischen Monarchie,
für die es nur ein Heil giebt: Los von Rom! Einen vielver-
heissenden Anfang hat die czechische altkatholische Gemeinde
in Prag gemacht. Pfr. Sch.



414

Petites Notices.

* Bibliographie nationale suisse ; Berne, Wyss. — Cette
œuvre considérable contient, sous le n° 10 (Geistige Kultur),
les 7 parties suivantes : a) Allgemeines ; b) Staat und Regierung

; c) Unterrichtswesen ; d) Wissenschaftliche Bestrebungen
ausserhalb der Lehranstalten ; e) Konfessionelles ; f) Armenwesen

; g) Gefängniswesen. — Sous la rubrique Konfessionelles

sont comprises: a) Evangelisch-reformierte Kirche-Deutsche
Kantone ; — ß) Römisch-katholische Kirche. Bistum Basel ;

— y) Christkatholische Kirche ; — ô) Andere Konfessionen. —
J'ai sous les yeux le Fv cahier (Suisse allemande) de la
Bibliographie de VEglise évangélique-réformée ; il a été élaboré en
1896 par M. le Dr G. Finsler, antistès à Zurich, et forme une
livraison de 77 pages. L'auteur recommande, dans le but de

combler certaines lacunes inévitables, le Repertorium suisse
du prof. Brandstetter (Bâle, 1892, 467 p.), où se trouve un
index extrêmement riche des écrits et communications relatifs
à l'histoire suisse, parus de 1812 à 1890 dans des revues,
recueils et compilations. — La Bibliographie catholique (romaine)
du diocèse de Bâle, de l'année 1750 à l'année 1893, a été
élaborée par M. le curé Schmidlin. Le 1er cahier (245 p.)
comprend l'histoire ecclésiastique (histoire ecclésiastique
proprement dite, biographies, livres d'anniversaires ou de

commémoration, martyrologes et calendriers, histoire de l'art
ecclésiastique). Le 2e cahier (p. 246-439) comprend la philosophie,

la dogmatique, la morale, la pastorale, la pédagogie, la
liturgie, l'exégèse, les sermons, le droit canonique, les
catéchismes, les lettres et mandements épiscopaux, les livres de

prières et d'édification, les récits ou histoires religieuses et

morales, la musique sacrée, la littérature et la poésie, les

œuvres de bienfaisance, les almanachs, revues et journaux. —
La Bibliographie catholique-chrétienne a été élaborée par le
Dr Lauchert en 1893 ; elle forme une livraison de 30 p., et

comprend les revues, les publications officielles, les catéchismes,
la littérature pour servir à l'histoire du mouvement vieux-
catholique, et les autres publications ayant un caractère
théologique et religieux, confessionnel et polémique.

* E. Martinenche: La comedia espagnole en France, de

Hardy à Racine; Paris, Hachette, 1900, in-18, 3 fr. 50. — Si



— 415 —

nous mentionnons ici cet ouvrage dont la portée est surtout
littéraire, c'est qu'il peut servir de modèle à ceux qui, pour
mieux comprendre la France du XVIIs siècle au point de vue
religieux, théologique et ecclésiastique, étudient les sources
dans lesquelles elle a puisé sa nourriture religieuse aussi bien

que sa nourriture littéraire, et parmi ces sources, notamment
les sources espagnoles et italiennes. Celles-ci étaient depuis
longtemps empoisonnées par le papisme, et il n'est que trop
facile de comprendre combien les reines de France venues
soit d'Italie soit d'Espagne, ont contribué à développer ce

poison à la cour de France, et par la cour dans la noblesse,
dans l'épiscopat et dans toute la nation. Les « choses

d'Espagne » ont eu ainsi sur l'âme entière de la France plus
d'influence qu'on ne croit d'ordinaire. Quoique l'Eglise fût alors
en hostilité contre le théâtre, elle n'en prenait que trop, en
réalité, les procédés et les mœurs. Aussi la lecture de ce livre
sera-t-elle utile même aux théologiens.

* Prof. Dr. Fr. Nippold : Prins Max von Sachsen und
Prälat Keller in Wiesbaden als Verteidiger der Liguorischen
Moral ; Leipzig, C. Braun, 1901, br. 48 S., dritte Auflage, 60 pf.
— M. le prof. Nippold a prononcé à Wiesbaden, du 8 au 10

janvier 1901, trois discours, dont deux sur la Morale de

Liguori, et un sur le rôle de l'Eglise ancienne-catholique
relativement à la paix religieuse de l'avenir (« Was bietet die
altkatholische Kirche für den religiösen Frieden der Zukunft »)
Ce dernier sera prochainement publié et nous nous empresserons

d'en donner connaissance à nos lecteurs. En attendant,
nous signalons les deux autres, qui, comme toutes les œuvres
du savant professeur, sont remplis de documents précieux et
de solides arguments.

* Pfarrer W. Schirmer: Um Josefs IL Erbe ; Bonn, Georgi,
br., 32 S., 1901. — Les lecteurs connaissent déjà la belle étude
publiée par l'auteur dans la Revue d'avril 1900 (p. 326-349),
sous ce titre: Nachhall des Josephinismus in Österreich bis
über die Mitte des XIX. Jahrhunderts hinaus. Ils liront avec
non moins d'intérêt cette nouvelle étude, qui montre le lien
historique entre le passé et les événements actuels en Autriche,
et qui fait ainsi comprendre le mouvement anti-ultramontain
de ce pays.



— 416 —

* Velehrad. Zeitschrift, gewidmet dem slavischen Gedanken
und den Interessen des slavischen Volkes in Mähren. — In der
Nummer vom 17. Februar 1901 bringt diese in Kremsier
erscheinende Wochenschrift einen Leitartikel unter dem Titel :

« Warum rufen -wir nach Erneuerung der Kirche des Cyrillus
und Methodius?» Der Artikel betont zunächst, dass im
slavischen Volke Mährens das religiöse Fühlen tiefe Wurzeln habe,
dass ihm die Religion stets das teuerste Gut war und sein werde.
Ein dunkler Schatten jedoch stehe zwischen dem Volksgeist
und der Religion : die römische Kirche, die etwas Fremdes im
Volke sei, ein Staat im Staate. Dem Kenner der Geschichte
sei es klar, führt der Artikel weiter aus, dass das slavische
Volk Mährens vielleicht von allen Missgeschicken, die es im
Laufe der Zeit betroffen, verschont geblieben wäre, wenn ihm
die Kirche der Apostel Cyrillus und Methodius erhalten
geblieben wäre. Und er ruft laut nach Erneuerung der nationalen
Kirche. Nur diese könne alle die, die dem kirchlichen Leben
entfremdet seien, wieder um das kirchliche Banner sammeln,
die allgemeine Sittlichkeit heben, die socialen Gegensätze
versöhnen und die aus diesen Gegensätzen drohenden Gefahren
bannen. — Wir freuen uns dieser Kundgebung des «Velehrad».
Sie ist uns von neuem ein Beweis von dem Bestehen einer von
Rom unabhängigen Cyrillo-Methodeischen Strömung in Mähren.
Eine Verständigung des «Velehrad» mit dem von Dr. ßka
herausgegebenen Prager « Nationalen Katholik » würden wir im
Interesse der beiderseitigen nationalkirchlichen Bestrebungen
lebhaft begrüssen. Pfr. Sch.

Librairie.

Berdmore Compton: Sacrifice; London, James Parker, 1901,

in-18, 169 p.

Jean Finot: La philosophie de la longévité; Paris, Reinwald,
in-8°, 1901.

Th, Geisendorf: L'avènement du roi messianique d'après
l'apocalyptique juive et les évangiles synoptiques; Cahors,
Coueslant, in-8°, 255 p., 1900.



— 417 —

Hubert Handley: The Fatal Opulence of Bishops; Black, 5 s.

H.-Ch. Lea: Histoire de l'Inquisition au moyen âge; trad, par
S. Reinach; T. Ier: Origines et procédures de l'Inquisition;
Paris, 1900.

Prof. Dr. H. Lüdemann : Individualität und Persönlichkeit.
Rektoratsrede gehalten am 66. Stiftungstage der Universität
Bern den 17. November 1900; Bern, Benteli, br., in-8°, 24 S.,
1900.

E. Murisier : Les maladies du sentiment religieux ; Paris, Alcan,
in-18, 1901, 2 fr. 50.

N. de Nepluyeff: La Confrérie ouvrière et ses écoles; Paris,
F. Alcan, in-18, 1900, 2 fr.

L. Noël: La conscience du libre arbitre; Louvain, Inst. sup.
de philosophie, in-18, 288 p.

Répertoire d'épigraphie sémitique, publié par la Commission du
« Corpus inscriptionum semiticarum », sous la direction de
Ch. Clermont-Ganneau, membre de l'Institut, avec le
concours de J.-B. Chabot: T. Ier, lre livraison, n03 1—51; Paris,
Klincksieck, 1900.

A. v. Schultz : Kommentar über den Prediger ; Leipzig, L.Wœrl,
in-8°, 1901, 6 M. (Nous étudierons cet ouvrage dans notre
prochaine livraison.)

J.-H. Wylie: The Council of Constance to the Death of John
Hus; Longmans, Green, 1900, 6 s.

Revue intern, de Théologie. Heft 34, 1901. 27


	Bibliographie théologique

