
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 36

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


773

CORRESPONDANCES.

I. — De la discussion avec les théologiens romanistes.

On m'écrit : «Vous discutez toujours contre les catholiques-
romains. Ne serait-il pas mieux et plus charitable de discuter
avec eux, pacifiquement, et d'établir ainsi la vérité dans le
calme, pour l'édification de toutes les âmes de bonne volonté?...»

Réponse. Je ne crois pas que les anciens-catholiques se
soient jamais départis du calme requis. Sans doute, en présence
de certaines absurdités, ou de certains trucs dans lesquels la
mauvaise foi semble égaler la fausseté du raisonnement, il est
difficile de se contenir, et peut-être alors la vivacité éclate-t-elle ;

mais, même dans ces cas, elle n'éclate que contre l'erreur de
la pensée et le vice du procédé, et non contre la personne
même de l'adversaire.

Les anciens-catholiques désirent certainement, autant que
qui ce soit, l'édification des âmes de bonne volonté. Mais il
faut aussi que celles-ci aient la bonne volonté de comprendre
qu'il n'y a pas de véritable édification à pactiser avec le

mensonge ; que le vrai chrétien doit combattre l'erreur ; que
rêver une vie dans laquelle la paix serait l'absence de toute
lutte, est une chimère; que cette prétendue paix ne serait
qu'inertie, torpeur, trahison des devoirs les plus élémentaires
soit de l'honnête homme, soit du chrétien.

Si les anciens-catholiques discutent contre les catholiques-
romains, ce n'est jamais contre leurs personnes, mais toujours
contre les erreurs de leur système et contre les procédés
coupables qu'ils emploient. Je le répète, cette lutte est un devoir.

Quant à discuter avec eux, nous le voudrions; mais si
cela n'a pas lieu, la faute n'en est qu'à eux. A l'impossible
nul n'est tenu. St. Paul lui-même dit : Sifieripotest, quod ex vobis



— 774 —

est, cum omnibus hominibus pacem habentes {Rom. XII, 18). Les
lecteurs de la Revue doivent nous rendre cette justice que, maintes
fois, nous signalons dans les ouvrages ultramontains des lacunes
et des erreurs, que nous leur posons des questions, que nous
leur demandons des éclaircissements, que nous sollicitons d'eux
une réfutation; mais ces éclaircissements, cette réfutation ne
viennent jamais. Qui se dérobe? Certes, ce n'est pas nous.
Les théologiens romanistes ont cependant assez de Revues pour
répondre à nos arguments. Que ne le font-ils Ou, s'ils le font,
que ne nous envoient-ils leurs réponses Nul ne serait plus
désireux que nous de connaître les arguments par lesquels ils
pourraient réfuter notre exégèse, notre dogmatique, notre
histoire ecclésiastique.

Au lieu d'arguments, ils préfèrent nous envoyer des
excommunications et des anathèmes, voire même des injures et
des grossièretés. Chacun fait ce qu'il peut. Nous ne saurions
leur en vouloir; mais nous sommes bien obligés de constater
qu'ils se refusent à discuter courtoisement, et qu'ils substituent
toujours aux procédés respectueux et polis les gros mots
d'apostats, de renégats, d'excommuniés, de prêtres mariés, etc.

Qu'on nous permette de rappeler l'Entretien de Voltaire,
entre un batelier et un sauvage :

«.Le batelier: Holà, hé! monsieur le sauvage, encore un

petit mot; croyez-vous dans la Guyane qu'il faille tuer les gens
qui ne sont pas de votre avis? — Le sauvage: Oui, pourvu
qu'on les mange.»

Hélas ce sont toujours les mêmes sauvages. «Croyez-vous
que Rome ait le droit d'anathématiser et de condamner au
feu éternel les chrétiens qui ne croient pas comme elle?»

«Certainement, pourvu que, dès cette vie, elle les discrédite,
les calomnie, et les déchire à belles dents U C'est une maxime
du parti ultramontain que, tant que la vie et la réputation
d'un adversaire sont ménagées, rien n'est fait contre ses doctrines.
Donc il faut commencer par le ruiner et le calomnier: pro
pietate mentiri. C'est de bonne guerre, disent ces saintes gens :

la fin justifie les moyens
De bonne foi, peut-on discuter sérieusement avec de tels

adversaires? N'est-ce pas perdre son temps?
C'est perdre son temps pour plusieurs autres motifs encore.
Les théologiens ultramontains, se croyant en parfaite



— 775 —

possession de la vérité, ne discutent jamais ni pour la chercher,,
ni pour la démontrer, mais uniquement pour démontrer qu'ils
la possèdent et que ce sont eux, et eux seuls, qui ont raison.
Chercher la vérité, disent-ils, à quoi bon? Nous l'avons. La
démontrer, à quoi bon? Elle est très claire et nous la voyons
avec évidence dans la certitude même que le pape nous en
donne. Donc, nous n'avons qu'une seule chose à faire:
démontrer à nos adversaires que nous avons raison contre eux.
Ainsi raisonnent les théologiens en question. De la sorte, toute
discussion, de leur côté, n'est plus qu'une affaire de parti et
de parti pris.

Encore, si l'on pouvait introduire dans la discussion des
arguments scientifiques! Mais non. Dès qu'on réfute leur
erreur par un texte d'Ecriture sainte, ils prétendent qu'on
interprète mal ce texte. Si on leur prouve par la philologie
qu'on l'interprète exactement, ils vous traitent de protestants
(et dans leur bouche c'est une injure), ou ils vous anathématisent
comme hérétiques. Pourquoi hérétiques? Parce que, disent-ils,,
tel concile romain, ou telle bulle papale, ou telle encyclique
enseignent le contraire de ce que vous enseignez. La parole
du pape, tel est leur dernier mot en fait de philologie et d'exégèse.

Même procédé en histoire. «Le dogme prime l'histoire»,
disent-ils. Donc, dès qu'on leur cite un fait en opposition à
leur dogmatique, ils le nient. Si on leur prouve par des

documents irrécusables qu'il est exact, ils vous déclarent
imperturbablement que vos documents sont faux. Pourquoi? Parce-
qu'ils sont contraires à leur dogmatique, contraires à ce
qu'enseigne le pape. Si vous insistez, ils produisent leurs documents
à eux : des textes falsifiés, même des pièces fabriquées ad hoc.

L'histoire des falsifications romaines ou en usage dans l'Eglise
romaine, à l'appui du système romaniste, est connue.

En vérité, est-il possible de discuter sérieusement,
scientifiquement, logiquement, avec des personnes qui n'ont qu'un
but, démontrer qu'ils ont raison coûte que coûte ; qu'un moyen,,
le sophisme ou le document faux ; qu'un dernier mot, la parole
du pape, prétendu infaillible

Je n'exagère aucunement : car c'est un fait journalier que
les théologiens de l'Eglise romaine se rétractent, comme de

vulgaires ignorants, dès que Rome les met à l'index ou même
seulement les menace de l'index. On a vu dernièrement M. l'abbé



— 776 —

Hemmer rétracter ce qu'il avait écrit contre les dévotions
mercantiles et les superstitions « padoulâtres»1). On a vu
M. l'abbé Klein, d'une part, taire autant que possible, dans sa
Vie de Mgr. Dupont des Loges, l'opposition faite par ce prélat
à l'infaillibilité du pape, et, d'autre part, rétracter ce qu'il avait
dit en faveur de l'américanisme, dès que Rome a condamné
ce dernier. On a vu l'archevêque Ireland lui-même secouer
de ses sandales toute poussière libérale et revendiquer le
rétablissement du pouvoir temporel du pape (étrange
américanisme) comme la seule solution possible de la question romaine8)!
Non seulement Rome ne permet à personne de flétrir ses
scandales, mais elle ne tolère même pas qu'on fasse de la science

librement, dès que la science renverse la moindre de ses
assertions. On sait aussi comment les abbés d'Hulst et Loisy
ont été, dans ces dernières années, désavoués et condamnés
au silence.

M. Loisy a distingué, dans PEcriture et dans les Pères,
«le sens théologique ou traditionnel, et le sens historique ». Il
a concédé que l'interprétation théologique n'est pas libre, en
ce sens que les conciles de Trente et du Vatican en ont
revendiqué la direction; mais il a prétendu que «l'interprétation
purement historique et critique des Livres saints » n'est pas
atteinte aussi directement que l'interprétation théologique. C'était
là son dernier refuge! Or, écoutez comment M. l'abbé Pierre
Batiffol, directeur du Bulletin de littérature ecclésiastique
(Toulouse), l'a combattu dans le numéro de juin 1901, p. 202: «Supposé,

a-t-il dit, que cette distinction ait quelque fondement, qui
ne voit, si la recherche du sens historique est libre, que cette
libre investigation pourra conduire à affirmer un sens historique
tel que le sens théologique ou traditionnel ne sera plus qu'un
contresens?... Qu'est-ce qu'une autonomie qui est atteinte et

réglée par une autorité, encore qu'elle le soit moins directement

et d'une manière moins absolue Nouvelle énigme. »

*) Voir le Chrétien français du 2 mai 1901.
2) On lit à ce sujet dans le Chrétien français du 2 mai 1901 : «Ce n'est pas,

hélas la première fois que l'archevêque rend ses admirateurs déçus. Sa lettre de

soumission, si plate, si indigne d'un citoyen d'un pays libre, avait jeté une douche

d'eau froide, bien qu'on eût cherché à en atténuer la portée, sous prétexte qu'elle
lui avait été dictée sous la menace de l'excommunication. Et voilà où en est
descendu l'homme dans lequel on s'était plu à voir un réformateur. Triste fin. Résultat

imprévu de la crainte du Vatican jointe au miroitement de la pourpre cardinalice !»



— 777 —

Est-ce clair Donc Rome domine, règle et impose tout, le
sens historique et critique aussi bien que le sens théologique
et traditionnel. M. Batiffol est malheureusement dans le vrai:
pour être dans l'esprit romain, il faut se ruer dans la servitude,
ne plus penser soi-même, mais recevoir de Rome et de ses
congrégations ses opinions toutes faites.

Encore une fois, avec un pareil système, il n'y a plus ni
vérité à chercher, ni vérité à discuter, ni vérité à éclaircir.
11 n'y a plus qu'à obéir aveuglément et servilement, et à qui,
à quels théologiens, à quels savants, à quels hommes! Les
méthodes romaines sont connues par leur caractère le plus
routinier et le plus antiscientifique qui se puisse imaginer.
Voilà la réalité.

L'abbé Le Noir, déjà même en 1873, n'a pas craint d'écrire:
«Les théologiens contemporains (attachés à Rome) sont bien
loin d'être aussi forts que les anciens, parce qu'ils se sont, eux
aussi, laissés envahir par une espèce de positivisme empirique,
qui consiste à faire taire, en tout et pour tout, la raison
devant la foi.-» Pour être plus exact, Le Noir aurait dû dire,
non devant la foi, mais devant la parole du pape ; car la foi,
dans l'Eglise romaine, n'est plus que la parole du pape.

Mais je vais plus loin, et je dois dire qu'il y a impossibilité
de discuter sérieusement avec les théologiens romanistes, pour
un motif plus grave encore, à savoir la mentalité papiste,
mentalité qui tend d'elle-même à l'illogicité, qu'elle confond avec
l'esprit de foi, à la superstition, qu'elle prend pour la piété, à

la subtilité la plus niaise, qu'elle appelle philosophie et haute
théologie, dès quelle croit pouvoir ainsi faire passer ses dogmes
les plus contraires à la philosophie et au bon sens.

Les exemples abondent. Je n'en citerai que quelques-uns,
pris parmi les théologiens romanistes qui ont cependant passé

pour très intelligents. Bergier, qui se croyait obligé, de par
le concile de Trente, de défendre la transsubstantiation et
d'attaquer la notion spiritualiste de l'eucharistie, a osé écrire
lui-même : « Manger un corps spirituellement nous paraît une
chose aussi incompréhensible que de manger un esprit
corporellement x) !» Il a même écrit que, si le Christ n'avait pas
voulu enseigner la transsubstantiation du pain en son corps

*) Voir son article sur l'eucharistie.

ttevue intern, de Théologie. Heft 36, 1901. 50



— 778 —

matériel et du vin en son sang matériel, il aurait dû avertir
les Capharnaïtes qu'ils se trompaient, comme s'il ne leur avait
pas dit expressément: «C'est l'esprit qui vivifie, la chair ne
sert de rien, les paroles que je vous ai dites sont esprit et
vie » (Jean, VI, 64). Comment Bergier a-t-il pu ignorer ou mal
comprendre ce verset 64?

Qu'on veuille bien lire les lignes suivantes de l'abbé de

Broglie: «Le dogme de la transsubstantiation ne s'adresse qu'à
la foi. Il affirme un changement mystérieux de substance, mais
les apparences, les phénomènes subsistent. Or, de quoi
s'occupe la science, sinon des phénomènes? Du moment qu'ils
subsistent, aucune opposition n'est possible. Il est, en outre,
bien singulier que l'on vienne reprocher aux catholiques de

croire à ce mystère, quand on trouve bon que le panthéisme
enseigne l'incarnation universelle de la cause première dans
la matière, quand on admet comme possible la double
personnalité, la conscience des cellules, le progrès sans cause, et

une foule d'autres choses plus difficiles à croire qu'aucun dogme
catholique1).» Quels étranges arguments! Les phénomènes
naturels du pain et du vin subsistent, soit absolument sans
substratum, soit dans le corps céleste de J.-C. comme dans

un substratum naturel, n'importe, la science n'a pas à s'occuper
d'un pareil «phénomène» ; il doit lui suffire que les «phénomènes
du pain et du vin subsistent»! N'est-ce pas phénoménal? Et
encore: le panthéisme, la double personnalité, etc., sont «plus
difficiles à croire» que la transsubstantiation et tous les autres
dogmes romanistes, donc on peut et on doit croire ceux-ci!
Telle est la «logique» à laquelle la dogmatique papiste réduit,
assujettit et abaisse ses meilleurs croyants.

L'abbé de Broglie a défendu avec le même sans gêne
l'infaillibilité du pape. «Quant à l'infaillibilité du pape, a-t-il

dit, elle ne pourrait être contraire à la science que si le pape
tranchait dans un sens erroné des questions de science ou

d'histoire.» Première erreur: car, même quand le pape ne se

tromperait pas plus qu'un non-infaillible, il n'en résulterait
nullement qu'il fût, de fait et de droit, infaillible. — «Or, ajoute
l'abbé infaillibiliste, cela n'est jamais arrivé, les quelques
décisions de ce genre que les adversaires ont alléguées, ou bien

') Lt présent et tavenir du catholicisme en France, p. 175*



— 779 —

ne sont pas authentiques, ou bien ne remplissent pas les
conditions des décrets infaillibles» (p. 176). Seconde erreur: car
les erreurs et même les hérésies de certains papes sont
parfaitement authentiques; et de plus, elles étaient parfaitement
l'enseignement de papes se croyant chefs de l'Eglise et parlant
comme tels. Quelles chinoiseries le docte abbé voudrait-il de
plus? Il n'a osé en indiquer aucune.

Encore un exemple, celui de l'abbé Le Noir, esprit fort
distingué, très érudit, mais voulant à tout prix justifier la
fameuse transsubstantiation papiste (je cite cette question entre
cent autres). Voici les aberrations auxquelles il n'a pas craint
de s'arrêter. Il faudrait reproduire toute son étude sur
l'eucharistie ; hélas elle est trop longue. Je me borne aux passages
suivants. — Il veut démontrer la présence matérielle du corps
et du sang de J.-C. dans tous les morceaux de pain consacrés
et dans toutes les gouttes de vin consacrées, et il commence
par en appeler à la présence de l'âme humaine dans toutes
les parties du corps humain. Première illogiche, car on ne
saurait raisonner du corps de J.-C. comme de l'âme humaine.
Puis, partant du fait que l'âme a conscience de l'unité du moi
dans toutes les parties du corps auquel elle est unie, il en
conclut qu'elle est présente à toutes les parties du corps ; et
sur ce fait (qu'il n'explique pas et qui appellerait beaucoup
d'observations), il échafaude l'argumentation suivante : «Ll n'est
pas plus difficile, dit-il, à concevoir qu'une âme soit présente
de cette sorte à mille portions de matières diverses, séparées

par des millions de myriamètres, que de concevoir que mon
âme soit simultanément présente, de la même manière, à mille
portions de matières diverses séparées par des millimètres
seulement, ainsi que ma conscience le constate dans mon être
propre»!

Et encore: «La difficulté de la présence du Christ tout
entier, non seulement dans l'hostie entière, mais dans chacune
de ses parties, se résout facilement dans les trois systèmes
sur les corps, à l'aide des explications que nous avons données,
et par cette simple observation que J.-C. est tout entier là où

est son moi personnel ; or, on a dû comprendre que son
moi personnel sera présent tout entier dans chaque fraction
de l'hostie, si l'on dit avec Berkeley que le corps n'est qulin
mode (!); si l'on dit avec Leibnis qu'il est un composé d'élé-



— 780 —

ments simples, puisque chaque élément ne fera qu'un avec son
âme, et que l'on aura soin de poser en principe que l'assomption,

par l'âme, d'un seul élément, suffit pour l'être humain
identique et complet, le nombre étant indifférent à l'identité du
moi ; enfin, si l'on dit avec Descartes, que la matière est
divisible à l'infini, puisqu'alors on pourra avoir recours aux idées
ingénieuses de Durand et de Cailly ou même de Varignon.

«On trouve aussi dans certains livres cette objection, que,
s'il est vrai que le tout soit plus grand que sa partie, J.-C.
ne put mettre, en communiant avec ses apôtres, son corps qui
était le tout, dans sa bouche qui était la partie. Mais, dans le

premier système (celui de Berkeley), l'objection n'a pas même
de sens, puisqu'il n'y a plus d'étendue substantielle ; dans le
second (celui de Leibniz), même observation, puisque les
éléments matériels sont sans étendue ; et dans le troisième (celui
de Descartes), nous accordons bien l'impossibilité qu'un tout
étendu se renferme dans sa propre partie numériquement
sienne ; mais aussitôt que vous retires l'identité numérique
la question revient à demander si une partie d'un tout peut
contenir un tout qui est le même en tant que corps de la même

âme, mais qui peut être de toute grandeur et qui se distingue
numériquement du premier; or, la réponse de la raison ne se

fait pas attendre D'ailleurs, la manducation matérielle, dans
la communion, porte directement sur les espèces et apparences,
et, quant au mystère ineffable de l'infusion du Christ dans le

chrétien, Dieu ne nous en a jamais révélé la manière et le

moyen, de sorte qu'à cet égard on ne doit qu'adorer :). »

A la bonne heure L'article, du moins, finit bien. C'est par
là qu'il aurait dû commencer, pour écarter toutes les subtilités
incroyables et, disons le mot, toutes les aberrations dont il est

rempli. Voilà à quelle physique, à quelle chimie, à quelle
philosophie, à quels jeux de mots on doit recourir, lorsqu'on
veut à tout prix justifier les insanités du point de départ et

les tenir pour des dogmes. C'est se jeter dans le feu pour éviter
la fumée, c'est allumer un incendie pour éclairer un coin de

la maison. Le remède est pire que le mal. Et il en est de

même dans toutes les questions, dans les questions trinitaires
comme dans les questions christologiques, en ecclésiologie comme

*) Dictionnaire de Théologie, art. eucliaristie, T. V, p. 76-77.



— 781 —

en eschatologie ; qu'il s'agisse de l'immaculée-conception de
Marie ou de l'incarnation du Verbe, du purgatoire ou de l'enfer,
des miracles ou des sacrements, de la foi ou du surnaturel,
des démons ou des anges, c'est toujours la même mentalité
déraisonnable et souvent déloyale: taire la vérité quand elle
est contraire au système, dissimuler les faits et les textes qui
renversent le système, nier ce qui est, affirmer ce qui n'est pas,
fabriquer de faux documents, commettre un second mensonge
pour soutenir le premier, donner comme preuve positive l'a
priori le plus fantastique, imaginer les hypothèses les plus
saugrenues pour démontrer les dogmes les plus saugrenus, se

jouer des principes les plus élémentaires de la critique
philosophique et historique, telle est toute la méthode romaniste.

Je termine par un extrait d'une Revue romaniste très louée
dans le parti, l'Ami du clergé. Le numéro du 20 juin dernier
contient la consultation suivante :

«Q. — Le démon peut conjecturer des futurs libres; il ne
peut les prévoir avec certitude.

«Voici deux cas se rapportant à des tables tournantes et
frappantes.

«i° Marie interroge: «Aurai-je d'autres enfants? — Oui. —
Dans combien de temps — 24 mois. — Un garçon ou une fille
— Un garçon.» — Et la chose est arrivée.

«2° Mathilde interroge. Il y a cinq ans qu'elle est mariée et
elle n'a pu avoir d'enfant. «Aurai-je un enfant? — Oui. — Dans
combien de temps — 28 mois.» — Et la chose est arrivée.

«Ces faits sont garantis certains. Comment les expliquer?»
Suit la réponse: et d'abord nul doute, dans ce cas. Les tables

«étaient certainement mues par le démon».
Les démons, en effet, par le péché n'ayant rien perdu de

leurs facultés naturelles, leur intelligence est de beaucoup supérieure
à celle des hommes.

Dieu seul peut connaître les futurs absolument libres, par
conséquent « les démons ne peuvent les prévoir et les prédire avec
une certitude infaillible, pour beaucoup cependant ils se tromperont
rarement parce qu'ils voient les mobiles qui font agir les hommes,
et qu'eux-mêmes sont pour beaucoup dans leurs déterminations
et les font agir souvent à leur gré».

Ceci posé, il faut en venir aux cas cités. Voici la solution :

«Dans les deux cas ci-dessus, il s'agit de futurs libres sans
doute, mais non entièrement. Ils sont libres en ce sens que les.



— 782 —

rapports conjugaux sont laissés à la liberté de l'homme, mais
supposé qu'ils existent d'une manière normale, les effets ne sont
plus libres, c'est-à-dire qu'il n'appartient plus à la liberté de
l'homme de les empêcher ou de les produire; ils rentrent alors
dans la loi des causes plus ou moins nécessaires ; et quand il s'agit
de cas de stérilité, si l'homme n'y peut rien voir, il doit être
facile aux démons de voir s'il s'agit d'une stérilité perpétuelle de
sa nature ou d'une stérilité destinée à cesser à une époque
déterminée. La génération est bien pour l'homme une chose
singulièrement mystérieuse, et les plus grands génies sont venus échouer
devant la solution complète de ce problème: ils ne peuvent savoir
ni quand, ni même comment au juste aura lieu la fécondation, et
en supposant cette fécondation ils peuvent encore moins savoir si
elle produira un être du sexe masculin ou du sexe féminin. Il y
a là cependant des lois qui ne doivent pas échapper à la connaissance
des démons ; et comme ils voient la manière dont se font les
relations conjugales, et comme ils peuvent eux-mêmes agir et exciter
par leurs suggestions, et savent bien si l'on y cède ou si on les

repousse ordinairement, il est à croire qu'ils peuvent très souvent
prévoir et par là-même prédire, non pas sans doute avec une
certitude absolue, mais de manière à se tromper rarement, à quoi
aboutiront les relations conjugales.

«Il ne nous semble donc pas très étrange que le démon ait
pu prédire à Marie que dans 24 mois elle aurait un autre entant
et que ce serait un garçon, et à Mathilde, qui après cinq ans de

mariage n'avait encore jamais été mère, que dans 28 mois elle
aurait un enfant.

«Il nous semble bien qu'il ne pouvait le savoir avec une
certitude absolue ; mais ne le pouvait-il pas avec une vraisemblance
ou probabilité des plus grandes Il n'est donc pas étonnant que
cette prédiction démoniaque se soit vérifiée.»

Le Siècle du 26 juin dernier, qui reproduit cette page
sous le titre: «Etat d'âme clérical», la fait suivre de la
réflexion suivante:

«Divagation d'un pauvre illuminé, dira-t-on. Non, c'est dans

un recueil sérieux que s'impriment ces choses inouïes et cette
grossière insulte à des démons «qui voient la manière dont se font
les relations conjugales». A ceux qui douteraient, il suffira, je pense,
de dire que YAmi du Clergé paraît avec l'approbation de l'évêque
de Langres. On lit à la page 512 du numéro du 20 juin 19OI,
le numéro même où se trouve cette consultation plus
qu'extraordinaire, ces mots : Imprimatur. + Sebastianus Episcopus Lingo-



— 783 —

nensis. Est-ce rien exagérer que de parler de l'abîme qui sépare
notre culture moderne de ces grossières insanités, car de quel autre
nom les dénommer Ce qui est grave, ce qui est redoutable, c'est
d'avoir la certitude que l'Episcopat accorde son approbation à de
semblables monstruosités que le moyen âge aurait à peine
supportées.»

Je le répète, c'est par milliers que l'on pourrait citer les
aberrations de ce genre, aberrations qui prouvent, non un mal
passager, mais un véritable parti pris, un état d'âme permanent,
une mentalité constante. C'est, comme disait Dœllinger, la
sottise et le mensonge à l'état d'institution.

On comprend dès lors que nous discutions non pas avec,
mais contre de tels adversaires. Le cléricalisme ultramontain
n'est pas seulement l'ennemi en politique, il l'est plus encore
en religion, en morale et en science. E. Michaud.

II. — Les Notices (Listki) du couvent de la Trinité
(près Moscou).

Ce couvent, fondé par St. Serge dans la seconde moitié du
XIVe siècle, a joué un rôle des plus importants dans l'histoire
de la Russie. En 1380, son fondateur a donné son appui moral
et sa bénédiction au Grand-Duc de Moscou, Dmitri (Demetrius),
qui venait de secouer le joug des Tartares et se dirigeait vers
les plaines du Don, où il allait remporter sur les infidèles une
terrible et sanglante victoire. Plus tard, au commencement
du XVIIe siècle, ce couvent fut le centre moral et patriotique
autour duquel vinrent se grouper les dernières forces de la
Russie orthodoxe dans sa suprême lutte contre la Pologne
ultramontaine. C'est contre ses murs que vinrent se briser les
efforts de l'ennemi. Après de vains efforts et de nombreux
assauts, le général polonais Sapega dut lever le siège (1610).
Pendant l'interrègne (1610—-1613), les moines de St. Serge,
transformant toutes les richesses du couvent en argent, en

armes et en approvisionnements, aidèrent énergiquement le
gouvernement provisoire dans sa lutte contre les nombreux ennemis

de la Russie. Ils répandirent de nombreux écrits, sortes
de proclamations adressées au peuple russe, pour l'exhorter à



— 784 -
la résistance et à l'union contre l'ennemi de la foi et de la
patrie. Comment le peuple russe ne regarderait-il pas avec
respect et amour ce couvent, que tant de souvenirs nationaux
rattachent aux pages les plus dramatiques de son histoire?
Aussi les pèlerins de la Russie entière y affluent-ils en masse,
surtout le jour de la Trinité.

Moi aussi, j'ai pris part autrefois à ces pèlerinages. Je
me souviens des émotions religieuses et patriotiques qui
faisaient battre mon cœur d'enfant, à la vue de ces murailles si
bravement défendues par ces moines guerriers, à la vue de

ces tours crénelées, de ces nombreuses églises rappelant tant
d'actes de piété et d'héroisme.

Mais la lutte fratricide a cessé. Il dépend des Polonais de

transformer leur position de peuple conquis en peuple frère...
De ce côté, nous n'avons plus rien à redouter; mais nous
avons encore à lutter contre un ennemi bien autrement fort
et dangeureux: l'ignorance des masses populaires! Les progrès
réalisés par le peuple russe, depuis un quart de siècle surtout,
sont énormes. Toutefois combien ne reste-t-il pas à faire encore

Dans cette nouvelle lutte, le couvent de la Trinité occupe
aussi une place importante. Il édite en effet, déjà depuis
plusieurs années, de petites brochures, des feuilles volantes, qu'il
distribue en masse parmi les gens du peuple, qui les lisent
avidement. Ces feuilles ne traitent naturellement que des sujets
à la portée du peuple, extraits des Pères, pieuses légendes,
exhortations à la charité, à l'abstinence, exemples de piété et
de vertu; le tout écrit en langue simple et claire. J'en joins
quelques-unes à cette lettre.

Le rédacteur et l'éditeur de ces Notices est le vénérable
et très actif archimandrite Nikon, qui est en même temps
caissier du couvent, chef de la typographie, directeur de

l'atelier de peinture, etc. Son activité extraordinaire produit
les meilleurs résultats. La publication de ces Notices remonte
à 1879. Je n'ai malheureusement pas sous les yeux les comptes-
rendus de toute cette période. Mais voici les derniers chiffres.
A la fin de 1900, leur nombre s'élevait à 1048, y compris
quelques livres, par exemple, l'explication de l'Evangile de

St. Matthieu, etc. Pendant cette même année, le tirage de ces
1048 publications a été de 7,527,520 exemplaires; il avait été,



— 785 —

en 1899, de 8,062,300. Depuis 1879, le chiffre total des
exemplaires est de 102,028,720. Plus de cent millions, n'est-ce pas
un résultat superbe et plein d'avenir? A. K.

III. — The Rev. Malcolm MacColl on "The Intermediate
State".

Quelle est, au juste, la doctrine de l'Ancien Testament sur
la vie future et sur l'état des âmes après la mort? Quelle est
celle du Nouveau Testament Celle-ci a-t-elle ajouté des lumières
à celle-là? Lesquelles? Quelles altérations l'Eglise de Rome
a-t-elle faites de ces doctrines Quelle est, au juste, la doctrine
de l'Eglise orientale sur cette matière? quels sont ses points
certains, et quels ses points incertains et obscurs? En quoi
consiste le vrai dogme orthodoxe ou catholique, et quelles
sont les spéculations théologiques qui restent libres, non pas
contre ce dogme, mais en dehors C'est ce qu'il faudrait éclaircir,
non pas d'après des auteurs de troisième ou de quatrième main
qui ne font guère que se copier les uns les autres et perpétuer
leurs erreurs, mais d'après les sources mêmes, en citant les
textes mêmes et en en précisant le sens exact. Les récentes
discussions qui se sont élevées en Angleterre sont loin d'avoir
mis ces questions en pleine évidence. U faudra nécessairement

y revenir. En attendant, on lira avec intérêt l'étude suivante,
publiée par M. le chanoine Malcolm MacColl dans le Church
Times du 19 juillet 1901, p. 64-65:

«1. The Eastern Church, in its large charity, allows much
diversity of opinion on the subject of eschatology, and has
not pronounced any particular view de fide, beyond the general
one, namely, that disembodied souls await the General Judgment

in an Intermediate State, consisting of varying zones of
bliss or pain according to the ethical development or moral
deterioration of each: the saved having a foretaste of the

supreme happiness that awaits them after the general
resurrection and final judgment ; the lost also having a foretaste of
the misery that then awaits them.

2. In Orthodox, as in Biblical, phraseology "heaven" is
an equivocal word, and by itself proves nothing. In Greek



— 786 —

theology, as in the Bible, the word, though occasionally used
in the singular, is generally used in the plural. In Hebrew
eschatology there are seven heavens, the seventh only being
the sphere of the full Beatific Vision. The third heaven was
Paradise. St. Paul adopts this terminology, as was natural to
one whose mind was saturated with the Old Testament ideas
and rabbinical lore. Thus the Paradise into which he desired to
depart and to be with Christ was emphatically not the highest
heaven.

3. "To be with Christ," therefore, does not mean to be in
the enjoyment of the Beatific Vision. Occasionally the expression,
like "heaven", is used in a loose, unscientific sense, and then
its meaning must be determined by the context. St. Augustine
was the first, I believe, who suggested the view that the fire
of martyrdom so purged the soul as to render it fit for the
immediate presence of God, without any preliminary preparation,

or the need of the Church's prayers. But his view,
though not rejected, was not adopted by the Church, which
— till Rome closed the door by the decree of Benedict XII. —
left a wide area for pious speculation.

4. Nothing is de fide in the Orthodox Church except what
has been so defined in one of the Seven Councils which she

regards as Œcumenical. She is not bound by or committed
to the opinions "of any one, or two, or any number of men
who represent a part, and not the whole whoever they
may be, though they may chance to be conspicuously
distinguished as theologians, and so eminent for sanctity as to be

able to raise the dead." (Synod of Jerusalem, cap. iii. Kemmel's
Mon. Fid. Eccl., cap. iii, p. 380.) It follows that the Orthodox
Church is not committed to everything that Macarius, or any
other divine in her Communion, has written. With that reservation,

however, Macarius occupies a high place among her
theologians, and his teaching on all fundamental questions
may be recognised as that of the Orthodox Church. Let us now
see what his teaching is. His chapter on eschatology is divided
into two parts. The first deals with the partial judgment
(rj ^sQixrj xqi'giç) which each soul undergoes at death ; the second

with the general judgment (rj xad-oXixi) xqkjiç).
I. At death all souls go into an Intermediate State, which

is divided into two spheres: "Paradise; Abraham's Bosom;



— 787 —

the Kingdom of the Heavens (ßaadsia xwv ovçavwv); the
Father's heavenly home of many mansions; the city of the
living God, the heavenly Jerusalem. According to the teaching
of the Orthodox Church, therefore, he does not err who calls
this place by any of these names, provided only he
understands that the souls of the faithful departed remain in the
Grace of God and, as the hymns of the Church say, in heavenly
abodes («V ovgaroTc). "The hymns of the Church" — i. e., the
Liturgical hymns — teach, as I showed last week, that Hades,
Paradise, and the sphere of God's throne, represent three
different places — if, indeed, we can properly localise what
transcends our notions of locality.

Macarius goes on to appeal to various passages of Holy
Scripture to describe the condition of the blessed in Paradise.
They rest from their labours; they are free from affliction;
they enjoy the society of the patriarchs and saints ; they have
an interchange of fellowship with myriads of angels; they
take part in the lauds and service before the throne of the
Lamb. All through Macarius and Orthodox theology generally
the root-idea of the Persian word Paradise is kept in view:
a royal park or pleasure ground attached to a palace, where the
King shows Himself. But His throne is in the palace, and there
He holds His court. In this Paradise are many spheres of life
(fiorai noXXat) suited to the spiritual condition of those who
enter ''the heavens". And there is progress for all—for never-
ceasing progress is the law of spiritual life — and visitation
of angels, and such a measure of the Divine Presence as is

congenerous to the capacity of each. But the Presence which
they behold in Paradise, the royal pleasure grounds of the
palace, is that of Emmanuel, God Incarnate ; not the Triune
God. This is the idea which runs through the "Dream of
Gerontius". For Newman's mind, as his great book on the
Arians shows, was steeped in Greek rather than in Latin
theology. He said to me once, with his profound humility, that he

"did not know St. Augustine", meaning that he did not know
him as he knew Athanasius and other Greek Fathers. It was
not to the Beatific Vision of the Holy Trinity that he makes
the soul of Gerontius dart, but to the Godhead as revealed in
the Incarnate Son. He —



— 788 —

Flies to the dear feet of Emmanuel;
But, ere it reaches them, the keen sanctity,
Which with its effluence, like a glory, clothes
And circles round the Crucified, has seized,
And scorch'd. and shrivell'd it; and now it lies
Passive and still before the Throne.

This is not the Beatific Vision either of the Greek or Latin
Church, for it is not, what the Beatific Vision is, a vision of
the Trinity. When, therefore, Macarius, in common with the

"Longer Catechism," and all the symbolical books of the
Russian Church, says the Saints in Paradise enjoy "a sight
of Christ's own countenance" as the foretaste of the bliss that
awaits them after the General Judgment, he does not mean
the Beatific Vision in the sense of scientific theology. In the
belief of the Orthodox Church, and of the Fathers generally,
that follows the re-union of soul and body and the Last
Judgment.

As "the heavens" are, in Orthodox theology, divided into
Paradise, with its "many mansions", and into "the kingdom
of glory", which is the sphere of the Beatific Vision, so is the
other region divided into Hades, with its different spheres of

suffering; and Gehenna, and Tartarus. Hades is the abode (1)

of those who have died penitent, in faith and hope, but with
immature characters and without the fruits of repentance;
(2) sinners who die impenitent and incorrigible, yet in varying
degrees of guilt, and therefore in varying degrees of suffering,
yet having in all cases only a foretaste of what follows the

Last Judgment. Gehenna is the abode of the devil and his

angels, into which no human being enters during the present
dispensation. Tartarus will be the abode of all the lost after
the Last Judgment.

Now, let us see what Macarius says with regard to penitent
sinners, who have died without manifesting their penitence in
appropriate fruits : —

"Though the Orthodox Church teaches that all sinners,
immediately after death and the partial judgment upon them

go into the Hades, the place of grief and pain, it teaches also

at the same time that to some sinners who repented before
their departure from this life, without having previously been

able to bring forth fruits worthy of repentance (such as prayer,
contrition of heart, relief of the poor, and manifastation of their



— 789 —

love to God and their neighbour by their works) there still
remains a way by which their sufferings may be assuaged,
at their full release from the bonds of Hades may be altogether
accomplished."

This, Macarius goes on to say, is accomplished by the
prayers of friends and relations, and especially by means of
the Unbloody Sacrifice offered daily by the Church on their
behalf. For particulars he refers to the "Orthodox Confession"
and to the xviiith decree of the Synod of Jerusalem. Of souls
who have died involved in mortal sin, but not in despair, and
have repented, yet without bringing forth fruits of repentance
in the mortal life, the Orthodox Fathers in that Synod say : —

[We believe] that the souls of these and the like depart
into Hades and there endure the penalty due to the sins which
they have committed. But [we believe] that they are conscious
of their release from thence, and that they are delivered by
the Supreme Goodness of God, through the prayers of the
priests and the good works which the relations of the departed
discharge on their behalf; especially through the great power
of the Unbloody Sacrifice, which each offers particularly for
his relatives who have fallen asleep, and which the Catholic
and Apostolic Church offers daily in common for all : it being
understood, however, at the same time, that we do not clearly
know the time of their release. For that there is a deliverance
of such from their dire condition, and before the general
resurrection, we know and believe : but when we know not.

I must quote the last sentence in the original, so as to
leave no room for doubt : —

"Oxi yetc ylvsxca sXsvdsqla rwv xoiovxcov ano xwv âsivwv xal rrgò

xrjç xoivfjç dvaaxdaéwç xs xal xgîasaç oîôafisv xal maxsvofisv ixóxe
âè dyvoovfisv.

There is one phrase in the above quotation which is un-
translateable except by means of a periphrasis: sivai <f sv

vvvaiod-rpsi xrjç sxsïd-sv a7iaXXayrjç. It means their consciousness
of final deliverance is simultaneous with their consciousness of
pain. And this pain does not come from the infliction of punishment

from without, physical or otherwise, but from the internal
working of memory and conscience. The word is not xàXaaiç,
but noivrj — a word akin to the root idea of pœnitentia —
sorrow for sin.



— 790 —

Macarius dwells at some length on the difference between
sin unto death, and sin not unto death. "All who die in true
repentance," he says, "are free from the sin unto death," and

are properly the objects of the Church's prayers for their comfort

and final deliverance. In fact, Macarius's description of
the state of souls who die truly penitent, but still unfit for
Paradise, agrees with Newman's description of the soul of
Gerontius. And it is of this teaching that Dr. Mortimer writes
as follows (I must confront Macarius's own teaching with Dr.
Mortimer's representation of it). After asserting that the Orthodox
Church teaches as a dogma de fide that the faithful departed
go straight to Heaven immediately after death and enjoy the
Beatific Vision, Dr. Mortimer says : —

"They consign all other souls to hell, to the place of
torment, to the devil and his angels ; but they teach that there
are certain of these souls which may be released from this
place, not by anything they can do or suffer themselves, but
by the prayers and good works of their friends in the Church
on earth. The Western doctrine teaches that while all the souls
in Purgatory sooner or later enter Heaven, they may be helped
in their work of purification and satisfaction by the prayers of
the Church on earth. The Easterns, however, teach that the
soul must remain in hell for eternity, unless it have the good
fortune to be released by the prayers of its friends in the
Church on earth."

On this Dr. Mortimer comments : —
The comparison of the differences between the Eastern

and Western doctrines of Purgatory not only strongly inclines
one to the Western view, but fills one with amazement that
the Eastern Church can hold a doctrine so immoral and so

derogatory to the justice of God as that which is taught in
their catechism and works of dogmatic theology.

Let your readers, who have now the facts before them,
judge for themselves. The Church of Rome teaches that all
who have never sinned after baptisme, and those who have
been cleansed from sin, go to Heaven immediately after death,
and see the Blessed Trinity in perfection of Three Persons in
one Essence. All others who die in Grace go into Purgatory,
"a hell which is not eternal," but differing in no other respect
from the abode of the devil and his angels. I do not say that



— 791 —

this view of Purgatory is de fide in the Roman Church ; but
it is the view of Bellarmine and the dominant school of
theology, and also the vieAV of popular theology as represented by
Father Faber.

The Greek Church, on the other hand, holds that no one
has ever remained free from all sin after baptism; that those
who die after bringing forth fruits worthy of repentance go,
after death, into one of the "many mansions" in Paradise
suitable to each one's degree of spiritual development, and
there await the resurrection; enjoying meanwhile such
foretastes of eternal bliss and of the Divine Presence as each is
capable of. Those who die in mortal sin, yet truly penitent,
though before bearing the fruits of repentance, go to Hades,
where they endure the pangs of retributive memory and an
awakened conscience, but are consoled by the prayers of the
Church on earth, and by the certainty of deliverance as soon
as they are fit for it.

II. The second part of Macarius's chapter on the condition
of souls after death deals with the sphere of the Beatific Vision.
It is entitled "The End of Christ's Kingdom of Grace and the
Beginning of the Kingdom of Glory." The chapter opens with
the words: —

At the end of the material world, and its transformation
into a new and a better, the end of Christ's Kingdom of Grace
will arrive and the eternal Kingdom of God, the Kingdom of
the Glory, will begin. Then will come the period foretold by
St. Paul, when, "after the resurrection of the dead, and the
second appearing of our Saviour, then cometh the end when
He shall deliver tip the kingdom to the God and Father, when
He shall have abolished all rule, and all authority and power.
For He must reign till He has pvit all enemies under His feet.
The last enemy that shall be destroyed is death."

"For the confirmation of our understanding that after the
end of Christ's Kingdom of Grace the new Kingdom of God

will be revealed — the Kingdom of the Glory [i. e. Beatific
Vision] in which our Lord, with the Father and the Holy
Spirit will reign for ever, we may appeal to various passages
of Scripture."

And he begins with our Lord's words which he quotes,
as follows: "Then" (that is, after the General Judgment and



— 792 —

hence after the end of the Kingdom of Grace) "the righteous
shall shine forth as the sun in the Kingdom of their Father."
The words in parenthesis are Macarius's. And he proceeds
to quote other passages of Holy Scripture to show that the
Beatific Vision will not be till "the Kingdom of the Glory," so
often spoken of by our Lord, shall have succeeded the Kingdom

of Grace after the Last Judgment.
There is much more to be said on this fascinating subject,

but I have already trespassed too much on your space. In my
opinion the Greek view of the Beatific Vision is much nobler
and grander, and more Scriptural, as well as more in harmony
with Patristic and Anglican theology, than the Latin view.
And certainly it has no sort of resemblance to the doctrine
which Dr. Percival, first, I believe, and then Dr. Mortimer, and
their disciples here and on the other side of the Atlantic, have
imputed to the Easterns. I cannot understand how good men
could, in good faith and without inquiry, have branded with
the infamy of so horrible a doctrine a Church which embraces
considerably more than a quarter of Christendom; a Church
to whose intellectual acuteness, and supple tongue, and learned
divines, we owe the defence and settlement of our Faith —
for all the Œcumenical Councils were Eastern; a Church,
moreover, which has endured such a prolonged martyrdom for
its loyalty to the Faith.

Malcolm MacColl. »

M. le chanoine MacColl a publié depuis, sur cette même question, plusieurs
•autres lettres. Voir le Church Times du 26 juillet, du 2 et du 16 août.


	Correspondances

