
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 36

Artikel: Der Konstanzer Domherr Johann v. Botzheim

Autor: Schirmer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


765 —

DER

KONSTANZER DOMHERR JOHANN v. BOTZHEIM

(f 1535).

In der altehrwürdigen Bodenseestadt steht noch das Haus
(Inselgasse 2), in welchem sich im Anfange des 16. Jahrhunderts
um den Domherrn Botzheim (Botzhemus) ein Kreis von Männern
scharte, die sich in der Hoffnung begegneten, von der Stätte, wo
hundert Jahre vorher vergeblich eine Reform versucht worden
war, nunmehr eine solche ausgehen zu sehen. Da sah man neben
dem „Stern der Humanisten" Erasmus den Ritter Hartmut von
Kronberg, den Freund und Gesinnungsgenossen Sickingens,
Wilhelm Farei, den späteren Reformator Genfs und Neuenbürgs
und Mitarbeiter Calvins, Dr. Michael Hummelburg, einen
Geistesverwandten Melanchthons, den Elsässer Beatus Rhenanus und den
sächsischen Edelmann Heinrich von Eppendorf, ferner den Dom-
prediger Wanner mit Äbrosius Blarer und dem Patrizier Joh. Jak.
von Manlishofen u. a.l). Viele von ihnen, die jüngeren, schlössen
sich nach dem Auftreten Luthers2) der neuen Lehre an. Eine
bemerkenswerte Ausnahme machten Erasmus und Botzheim.
Dem letzteren gilt unser Gedenkblatt. Er wird geschildert als
ein „homo ingenii amœni et elegantis". Ein Freund der Künste
und Wissenschaften, war er zugleich ein Vorbild reiner Sitten.
Seine Freunde nannten ihn deshalb bezeichnend „Abstemius".
Und das ist um so höher anzuschlagen, wenn man erwägt, dass
der damalige Bischof Hugo sich genötigt sah, in einem all-

') Laible, Geschichte der Stadt Konstanz. 1896. Issel, Die Reformation
in Konstanz. 1898.

') Issel (1. c.) konstatiert, dass die reformatorische Bewegung in der
Stadt Konstanz nicht durch Zwingiis Einfluss, sondern durch die Schriften
Luthers erregt worden ist.



— 766 —

gemeinen Pastoralschreiben gegen die Verwahrlosung seiner
Bistunisgeistlichkeit mit Ernst und Strenge aufzutreten. Gleich
Erasmus war Botzheim von der Überzeugung durchdrungen,
dass die Reform der Kirche von den Missbräuchen notwendig sei.
Darum begrüsste er das Auftreten Martin Luthers. Er hoffte,
dass es dem kühnen Mönch gelingen werde, die katholische
Christenheit zur biblischen Wahrheit zurückzuführen. In einem
Briefe an Ulrich Zasius (1519) spricht er von Luther als von
einem Manne „si honestis creditur viris, ad omnem Christi
legem et amussim formato, exemplo et doctrina divino". Ja,
1520 schrieb er dem Reformator selbst einen Brief, der seine

Gesinnung klassisch illustriert. Es heisst darin : „Postquam
enim orbi, aut saltern potiori orbis parti, hoc est bonis et vere
christianis, amicus factus es, meus quoque amicus eris, velis
nous. Quse scribis, ita mihi probantur, ut nulla proinde re
gaudeam, ac fato meo propitio, quo factum, ut hoc tempore
viverem, quo non humanse solum literse, sed et divinse pristinum
nitorem récupérant; nihil est in orbe doctrinarum, quod non
cœperit his annis ruditatis squallorem abstergere. Sola erat
Theologia in tenebris plus quam Cymmeriis, quse prse aliis sola

purissima esse debet. Tu inanimi admoliris sanctissimse Theo-
logise, pharmaca tua efficacissima sunt, sanans non literas

solum, sed animas eorum, qui opinionibus scolasticis nimium
hactenus fuerunt valetudinarii. Ego Deum precar, ut Tibi tua
studia féliciter cédant, Christo provehente, qui idem (quod non
dubito) excitavit V)J Thomas Blarer, dem Bruder des Konstanzer
Reformators Ambrosius Blarer, klagt Botzheim in einem Briefe
vom Jahre 15212) über die Theologaster, welche das christliche
Volk verderben wollen. „Eousque processif fsex antichristiana
hoc tempore ut in proximo sit, eum, qui Evangelio nitatur, ex-

pulsum esse ab Ecclesia et frequentia populi christiani, ex hoc

Theologastrorum nostrorum ope, qui mallent perdi populum
christianum, quam a somniis suis cedere." Er nennt vor allen
den Pfarrer Schlupf von Überlingen, auf dessen Betreiben das

kaiserliche Edikt gegen Luther vollzogen und Luthers Schriften
verbrannt wurden. „Ego", fährt er fort, „persto apud Christum

*) J. E. Kopps, Kleine Nachlese nützlicher Urkunden zur Reformationsgeschichte.

II, 431.

2) Briefsammlung in der städtischen Bibliothek zu St. Gallen.



— 767 —

et illius Evangelium, rejectis omnibus idolis et somniis papalensium
parasitorum."

Über das Treiben in Konstanz berichtet Botzheim an
Joachim von Watt (Vadianus) im Jahre 1523 *) : „Nunc denuo
tenduntur insidise Vannio2) nostro, qui a princibus sacerdotem,

scribis ac pharisseis ferri non potest", und giebt der
Besorgnis Raum, man könnte auch gegen ihn vorgehen; doch
wolle er, soweit dies möglich sei, keine Veranlassung dazu
geben. Er meinte damit ein öffentliches Auftreten und Werben
für die neue Lehre. Ihm war es einzig um Abstellung der
Missbräuche, um Reinigung des Glaubens von menschlichen
Zuthaten und um Herstellung einer sittlichen Ordnung unter
den Dienern und Gliedern der Kirche zu thun. In diesem Sinne
schrieb er in demselben Jahre auch an Erasmus nach Basel
und bat ihn, beim Evangelium festzustehen; „negotio Evangelico
sinceriter te adesse, quod ipse facis, aclhortor" 3). Einen Bruch
mit der Kirche loollte er nicht. „Nec transverso quidem digito",
schrieb er im Jahre 1524 an Bonifacius Amerbach4) nach Basel,
„discessi a quavis constitutione Ecclesise vel patrum, nec aliter
vixi, quam hactenus Christianismus noster habuit ; nec quiequam
vel docui vel scripsi Lutheranum." Und Erasmus sagt von ihm:
„Nec arbitror, illuni de ullo novo dogmate cogitasse6)." Diese
seine Zurückhaltung hat ihm eine vielfach ungerechte Beurteilung

eingetragen. Ambrosius Blarer z. B. schrieb an seinen
Bruder Thomas (1523): „Botzhemus utroque Claudicat pede,
blanditur episcopo et interim tarnen plurimum favet vere Christianis.

"

Obwohl aber Botzheim jedes öffentliche Auftreten vermied,
wurde er dennoch in Rom als ein der Ketzerei verdächtiger
Mann angezeigt, der mit lutherisch Gesinnten Umgang pflege,
lutherische Bücher lese und die Predigten der Prädikanten
besuche. Er wurde nach Rom vorgeladen, um sich von der
Anklage zu reinigen. Er folgte der Vorladung nicht, wurde aber
trotzdem durch die Bemühungen seiner Freunde Amerbach und

J) Städtische Bibliothek zu St. Gallen.
2) Domprediger Wanner.
3) Botzheims Briefe an Erasmus in Prof. Burschers Programmen (XIX

und XX); in Handschrift auf der Leipziger Universitätsbibliothek.
4) Àmerbachsche Briefsammlung in Basel.
5) An Saclolet, 1525.



— 768 —

Erasmus bei dem päpstlichen Geheimschreiber und Bischof
Sadolet nach zweijährigen Unterhandlungen losgesprochen.

Der römische Zwischenfall einerseits, die in Konstanz zum
Äussersten treibenden Dinge anderseits haben Botzheim noch
zurückhaltender gemacht. Bezeichnend für seine Seelenverfassung

ist sein Brief an Erasmus (1525) r). Es sind bittere Worte,
in denen er seinem Herzen Luft macht. „Video pullulascere",
schreibt er, „sectas multas, vel inter eos, qui de uno Evangelio
gloriantur. Quam hoc Christianum sit, alii judicent. Ego nemini
horum nec aurem, nec animum prsebebo, contentus mea simpli-
citate fidei in Christum. Ego non cruciabor anxie, quis illorum
argutior sit. De participation dominici corporis et sanguinis quam
varia produntur! Ille contenait, solam esse memoriam, et facit
administrari per prsecones rei publicse. Alius mordicus frendet,
illic latere verum corpus et sanguinem Domini, qualis fuerit in
cruce Christus, et administrari per sacerdotem. Sunt prseterea,
qui utrumque negant et aliud quiddam dicunt. Ille vult suis-
met manibus contrectare ; iste vult sibi tradì a sacerdote. Ille
contentus est una specie, iste digladiatur pro utraque. Ille vult
sanguinem e calice argenteo, iste e pinu aut fraxino. Ille
vult panem adeo hactenus assuetum dari, iste novos quosdam
effingit pastillos, ne non videatur aliquid novi invenisse. Nec
est finis talium rixarum ; nec minori insulta tumultuatur de baptismale

parvulorem. Audio, esse alicubi in Agro Tigurino, ubi
rustici palam alter alterum e lacubus et fluminibus vicissim
sese rebaptizent. Apud nos omnia piena sunt armis et cruentis
csedibus. Proceres armati sseviunt. Rustici furiosi debacchan-
tur et insaniunt, tametsi magna pars rusticorum apud nos,
quibusdam conditionibus receptis, quiescant. Apud Wirtem-
bergenses, nunc dicitur erupisse concoctas furor rusticorum,
magno malo quorundam illic Procerum. Eo se recepit vis ar-
matorum Procerum, animo consternandi tales rabiosos. Christus

agat, quod videatur optimum "

Aus diesen Worten ist der eine Grund der Zurückhaltung
Botzheims ersichtlich. Er wollte, wie Erasmus, den Weg
besonnener Mässigung und Billigkeit gehen. „Jene Männer", sagt
mit Beziehung auf diese Verhältnisse Wessenberg2), „waren über-

*) Prof. Burschers Programme.
3) Die grossen Kirchenversammlungen des 15. und 16. Jahrhunderts.

III, p. 53.



— 769 —

zeugt, dass einer wahren Veredlung und Heiligung der Menschen
nichts hinderlicher sei, als schroffe Äusserungen, die die
Leidenschaften ins Spiel setzen." Aus Botzheims Stellung zu Erasmus
resultierte der zweite Grund. Der Streit, in welchen Erasmus
gerade damals mit Luther wegen seiner Schrift de Ubero arbitrio
geraten war, und in welchem dieser seinen Gegner mit
offenbarer Leidenschaftlichkeit1) behandelte, versetzte Botzheim in
eine Stimmung, der er in gar herben Worten über Luther
Ausdruck gab. „Pœnitet me", schrieb er an Amerbach (April
1526)2), „vel tantilli favoris, nomini tarn insigniter maledico,
nec suo loco furenti, pseudotheologo dati." Als er gar Konstanz
verlassen und mit dem Kapitel nach Überlingen übersiedeln
musste — der Bischof hatte sich (1527) nach Meersburg begeben
— wurde seine Seelenverfassung noch düsterer. „Ego hie
(Überlingen) hsereo", schreibt er 1529 aus Überlingen an
Erasmus3), „rebus nostris ad interitum proelivibus; ni tandem tumul-
tus illi redigantur in ordinem, actum est de nobis. Christus
sua solita dementia dignetur afßictis saecurrere rebus."

Römisch wurde Botzheim darum doch nicht, er blieb „eras-
misch". „Nihil enim vel gratius, vel. antiquius apud nie, vel
Erasmi nomine; nec inde me divellent, quotquot sunt et Suf-

fraganeorum et Monachoruni et Sophistarum legiones amusse4)."
Welches aber dieser erasmische Standpunkt war, ergiebt

sich klar aus dem im August 1529 aus Freiburg an Botzheim
gerichteten umfangreichen Briefe des Erasmus5). Sein
Gedankengang im wesentlichen ist : Dem römischen Papst ist man
allerdings die grösste Ehrerbietung schuldig ; aber die, welche
dessen Gewalt schrankenlos machten („qui hujus vires in im-
mensum extulerunt"), haben das Band, wenn nicht zerrissen,
doch sehr verletzt. Die päpstlichen Ablässe nahm das Volk
ehrerbietig an, solange sie Mass und Ziel hielten ; sobald aber
Krämer und Mönche des Gewinnes wegen („qusestus sui gratia")
sie mit unglaublichem Pomp feilboten, masslos anpriesen, auf
überaus geizige Weise betrieben; sobald alle Kirchen voll von

J) Siehe : Hase, Kirchengeschichte, p. 370.

2) Amerbach, Briefsammlung der öffentlichen Bibliothek zu Basel.
8) Burschers Programme.
4) Schreiben aus Überlingen an Erasmus, August 1529, 1. c.

5) Clericus (Le Clerc), Erasmi Rotterd. opera omnia. Lugd. Bat.
1703—1706.



— 770 —

Opferstöcken und päpstlichen Kreuzen ohne Ende waren, an
allen Säulen das päpstliche Wappen und die dreifache Krone
zu sehen war ; sobald man die Leute sogar zwang, den Ablass
zu kaufen: da wurde auch hier das Band bis zum Zerreissen
gespannt. Ebenso, da man die Heiligenverehrung zum
Aberglauben ausarten liess („vel ad superstitionem deflectunt") und
sie über alles Mass erhob, ist auch da das Band beinahe
zerrissen worden. Bilder und Statuen dienen zum Schmuck der
Kirche oder zum Andenken derjenigen, durch deren Beispiel
wir zur Frömmigkeit des Lebens angeeifert werden können;
aber sobald die Verehrung derselben beinahe zum Götzendienst
(„ad idololatriam") führt: da wird auch hier Gelegenheit
gegeben, das Band zu zerreissen. Was könnte heiliger sein, als
die Messe? Wenn aber schmutzige und unwissende Messpriester
(„sordidi et indocti sacrifici") drei Messen etwa auswendig
lernen und nicht anders lesen, wie der Schuster sein Handwerk
treibt, wenn sie öffentlich schlecht leben und dann zum hl. Mahle
hintreten, wenn dies Geheimnis nicht mit jener Würde
verrichtet wird, wie es sich gebührt, vielmehr zum Gegenstande
öffentlichen Handels gemacht wird („dum rem tarn sacrani
faciunt publicam nundinationem") : dann zerreissen sie auch
dieses Band. Was kann heilsamer sein, als die geheime Beichte?

Aber wenn man sie zum Zwang und zum Gegenstand der
Ängstigung macht, wenn man unter ihrem Deckmantel Geld

erjagt von Einfältigen, der Unschuld nachstellt und andere
nicht näher zu nennende Schandthaten („flagitia") verübt; wenn
man diese zum Heile der Seelen bestimmte Anstalt zur
Seelentyrannei macht : giebt man nicht die Handhabe, das Band zu
zerreissen? Ebenso, wenn der Menschensatzungen weder Mass

noch Ziel ist, wenn man sich ihrer zu Gewinn- und Herrschaftszwecken

bedient („ad qusestum et tyrannidem") : da kommt das

Band auch hier in Gefahr, zerrissen zu werden. So kamen auch
die Priester, da sie nicht priesterlich lebten, bei vielen in
Verachtung. Desgleichen, indem die Mönche nicht durch Reinheit
des Lebens die Gunst der Menschen sich zu erwerben suchen,
sondern auf ihren Reichtum, ihre Zahl, ihre Intriguen und
andere böse Künste („aliisque maus artibus") sich verlassen;
indem sie ferner jene, die sie mit List nicht berücken können,
mit Gewalt unterdrücken, ihren Mänteln die Macht zuschreiben,
dass sie vor Krankheiten schützen, Glück ins Haus bringen



— 771 —

und den Teufel vertreiben : was anderes haben sie erreicht, als
dass sie, früher für übermenschliche Wesen gehalten, jetzt kaum
als rechtliche Leute angesehen werden

Diese erasmischen Raisonnements hat Botzheim zu seinen
eigenen gemacht. Dass Erasmus denn doch etwas mehr wollte,
als bloss eine Reform „in Kultur und Sitte auf Grund einer
ziemlich rationalisierenden Tugend- und Pflichtenlehre" *), kann
füglich nicht übersehen werden. Die heidnische Richtung der
Humanisten, wie sie in Italien unter dem Einfluss der Medicäer
sich ausgebildet hat, perhorrescierte er. Wessenberg tadelt
Bullingers Urteil über Erasmus, der ihn einen „Achselträger
nennt, der Gott und zugleich dem Teufel diene", und nennt
Erasmus unter den Verehrern der klassischen Werke des Altertums

einen der ersten und seltenen, die sich durch ihren Glanz
nicht zur Vergötterung blenden Hessen, sondern in der Würdigung

ihres Wertes für veredelnde Bildung „das Richtmass des

Christentums anwendeten und sie diesem dienstbar zu machen

suchten" *). Das Urteil Gibbons über Erasmus: „Seine Schüler
verbreiteten einen Geist der Freiheit und Mässigung; wir dürfen
Erasmus als den Vater verständiger Theologie betrachten", nennt
Wessenberg ehrenvoll3). Hase4) hebt es lobend hervor, dass
Erasmus „immer liebevoll auf das Christentum der hl. Schrift
hingewiesen". Nicht vergessen dürfen wir auch, dass er dem

Papste Hadrian VI. riet, eine Kirchenversammlung, aus den

unbestechlichsten, besten und friedfertigsten Männern der
ganzen Christenheit zusammengesetzt, zu berufen und mit allem
Ernst das Werk der Kirchenverbesserung vorzunehmen. Aber
mag auch Erasmus verschieden beurteilt werden — die Urteile
der Gelehrten über ihn würden einen starken Band füllen —
jedenfalls war Botzheim, auch sonst frei von erasmischen Blossen,
ernst und aufrichtig und bis zu seinem Lebensende für eine
Reform der Kirche im Geiste Christi. Auf Christus weist er
immer wieder in seinen Briefen hin, von ihm erhofft er einen

Ausgang zum Guten, mit ihm tröstet er sich in Stunden der
Anfechtung. Warum er sich der neuen Lehre nicht anzu-

') Herzog, Abriss der gesamten Kirchengeschichte. II, 53.

2) Die grossen Kirchenversammlungen. III, p. 25.

3) Ebenda.
4) Kirchengeschichte, p. 324.



_ 772 —

schüessen vermochte, haben wir gesagt. Was ihm vorschwebte,
war nicht der papale, wohl aber jener ideale, evangelische
Katholizismus, wie er nach ihm auf demselben Konstanzer
Boden in Wessenberg seinen Ausdruck fand. Und es ist uns
verständlich, wenn die in der Wessenbergischen Bibliothek zu
Konstanz vorhandene Monographie über den Domherrn
Botzheim1) unter den Auspizien Wessenbergs verfasst und ihm
dediciert werde konnte. Wir dürfen Johann von Botzheim einen
Wessenbergianer vor Wessenberg und darum, gleich wie diesen,
den unsrigen nennen.

Konstanz. Pfr. Schirmee.

*) Johann von Botzheim, Domherr zu Konstanz, und seine Freunde.
Ein Beitrag zur Reformations- und Gelehrtengeschichte von Südschwaben.
Von K. Walchner. Schaffhausen,


	Der Konstanzer Domherr Johann v. Botzheim

