
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 36

Artikel: Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]

Autor: Richterich, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


735

PAPST NIKOLAUS I.

(24. April 858 —13. November 867.)

(Fortsetzung.1)

Viertes Kapitel.

Nachweis der von Nikolaus verwerteten weiteren Fäl¬
schungen und Fiktionen. Seine eigenen Fälschungen,
Neuerungen und historischen Unwahrheiten.

6. Der Kanon 5 des Konzils von Nicäa lautet: „Die von
der Kirchengemeinschaft Ausgeschlossenen dürfen von den
Bischöfen einer anderen Provinz nicht zugelassen werden.
Doch soll untersucht werden, ob sie nicht durch die Engherzigkeit

oder Streitsucht oder sonstige Gehässigkeit der Bischöfe
ausgeschlossen wurden. Jedes Jahr sollen zwei Provinzial-
synoden gehalten werden, auf welchen der von einem Bischöfe
Exkommunizierte die Untersuchung seiner Sache verlangen
kann." Das Konzil von Nicäa kennt als höhere Instanz nur die
Provinzialsynode, von einer Appellation an den Bischof von
Rom ist nicht die Rede. Letzterer hatte nur Metropolitanrechte
in seiner Kirchenprovinz.

Nikolaus giebt diesem Kanon den Sinn, als ob die von ihm
Exkommunizierten von anderen nicht zur Gemeinschaft
zugelassen werden dürften und nur auf sein Verwenden hin wieder
aufzunehmen seien (ep. 98, col. 1032,1029), quia sedis apostolica
de tota Ecclesia fas habentis judicare, moderamina retinemus.
Gregor von Syrakus, der Konsekrator des Patriarchen Photius,
habe nicht zur Gemeinschaft zugelassen werden dürfen, weil
inferioris loci pontifices eos quos potior suus obligaverat, sine
prima sede absolvere non potuerunt, col. 1029. Nikolaus erhebt

') Siehe Nr. 35, S. 560—5



— 736 —

sich also gegen die gesetzlichen Organe einer Nationalkirche,
welche Gregor wieder aufgenommen hatten. Er schreibt sich
die Gewalt zu, endgültig zu entscheiden über Anerkennung und
Verweigerung der Kirchengemeinschaft. Er mischt sich in die
Angelegenheiten anderer Kirchen, bannt und verdammt,
verbietet die Gemeinschaft mit den Ausgeschlossenen, gestützt auf
Kanon 5 von Nicäa — den zweiten Teil des Kanons, der von
der Provinzialsynode handelt, lässt er ausser acht.

Papst Innocenz in seinem Reskript an Bischof Victricius
von Rouen (404) stützte sich auf das Konzil von Nicäa, dem-

gemäss Streitigkeiten unter Klerikern von der Provinzialsynode
zu schlichten seien und niemand gestattet sei, sich an eine
fremde Provinzialsynode zu wenden, jedoch ohne Präjudiz gegen
die römische Kirche, sine preejudicio Romanse Ecclesise. Die
Einschränkung „ ohne Präjudiz gegen die römische Kirche "

unterordnet die Urteile der Provinzialsynoden dem des römischen
Stuhles, bedeutet also eine Fälschung zum Zwecke der römischen
Oberhoheit. (Siehe Langen I, S. 669 und 673.)

Papst Nikolaus verwertet die Auffassung seines Vorgängers
im Kampfe gegen die gallischen Bischöfe (ep. 75, col. 904;
ep. 73, col. 894).

7. Nikolaus bezieht sich wiederholt auf die Bestimmungen
der Synode von Sardika (343), um seinen Jurisdiktionsprimat
zu bekräftigen. Im Briefe an die gallischen Bischöfe (ep. 75,
col. 901) stützt er sich auf das unechte Schreiben der Synode
von Sardika an Papst Julius, wo die Stelle steht: „Es sei
nämlich sehr gut und schicklich, wenn die Herren Bischöfe aus
allen einzelnen Provinzen an das Haupt, d. h. den Stuhl Petri
berichteten." (Hoc enim optimum et valde congruentissimum
esse videbitur, si ad caput, id est ad Petri apostoli sedem, de

singulis quibusque provinciis domini référant sacerdotes.) Vgl.
Langen I, S. 448 f. Im Schreiben an die Bischöfe von Senlis
[Soissons] (ep. 35, col. 829) wird der Kanon 3 der Synode von
Sardika angeführt : „Wenn ein verurteilter Bischof glaubt recht
zu haben, so soll, um das Andenken des Apostels Petrus zu
ehren, von denen, welche die Sache geprüft haben, an den
Bischof Julius in Rom geschrieben werden, und dieser lasse dann
das Urteil durch andere Richter revidieren, wenn er es für
der Revision bedürftig ansieht." (Si quis episcopus judicatus
fuerit in aliqua causa, et putavit se bonam causam habere, ut



— 737 —

iterimi concilium renovetur [judicium], si vobis placet, sancti
Petri apostoli memoriam honoremus ut scribatur ab his qui
causam examinarunt, Julio Romano episcopo, et si judicaverit
renovandum esse judicium, renovetur, et det judices.) Hefele IV,
S. 283, findet, dass die Worte si vobis placet eine
eigentümliche Auslegung des Kanons bilden.

Nikolaus citiert auch den Kanon 5 der Symode von
Sardika, welcher den Rekurs an den römischen Bischof zum
Gesetz erhob, und spielt wahrscheinlich an auf das unechte
Schreiben an Julius, wenn er sagt, auch ohne die Appellation
Rothads hätten die Bischöfe, um den heiligen Petrus zu ehren,
nach Rom berichten müssen. (Maxime cum juxta constitutionem
sanctse hujus synodi [Sardicensis concilii], etiamsi nunquam
reclamasset, nunquamque sedis apostolicae mentionem fecisset,
a vobis, qui causam ejus examinastis, memoria sancti Petri
honorari debuerat, atque ei perscribi, ut si judicaret
renovandum esse Judicium, renovaretur (col. 829, 830, vgl. ep. 33.)

Nikolaus stützt sich auch auf den Kanon 10 dieser Synode
(ep. 46, col. 859; ep. 4, col. 774; ep. 99, col. 1051), um die
schnelle Beförderung des Photius vom Laien zum Patriarchen
zu verurteilen. Im Schreiben an Photius (ep. 12, col. 788)
vindiziert Nikolaus der Synode von Sardika einen ökumenischen
Charakter. (Quod vero dicitis, neque Sardicense concilium,
neque decretalia vos habere sanctorum pontificum vel reci-
pere, non facile nobis facultas credendi tribuitur: maxime
cum Sardicense concilium, quod penes vos in vestris regionibus
actum est, et omnis Ecclesia recipit, qua ratione convenerat, ut
hoc sancta Constantinopolitana Ecclesia abjiceret, et, ut dignum
est, non retineret?) Im Briefe 99, col. 1051 s., wird Photius
vorgehalten, die Canones dieser Synode seien von den Bischöfen
beinahe des ganzen Erdkreises aufgestellt und gutgeheissen
worden (a prsesulibus provinciarum pene totius orbis definiti
sunt et Ulis omnibus satis placuisse per eadem exemplaria
Grseca monstrantur), auch lägen sie im griechischen Texte vor,
nicht nur in den neuen, sondern den alten authentischen
Sammlungen. Die hl. Väter des Konzils von Sardika (Kanon 10)
stimmten überein mit dem Heidenapostel Paulus, der gesagt,
1 Tim. 5, 22: „Sei nicht eilig, jemand die Hände aufzulegen,
und mache dich nicht teilhaftig fremder Sünden" und betreffend
die Diakonen, 1 Tim. 3, 10: „Sie müssen zuerst geprüft wTerden



— 738 —

und so mögen sie das Amt führen." Wer dieses Konzil nicht
annehme, nehme auch den Apostel Paulus nicht an. (Nam et
audenter dicimus et veraciter profitemur, quoniam qui Sardicense
concilium non recepit, nec Paulum apostolum recepit.)

Wie steht es nun mit der Synode von Sardika Sie hatte
den Charakter einer abendländischen Generalsynode und keineswegs

den eines ökumenischen Konzils. Ihre Entscheidungen
hatten also keine bindende Kraft für die ganze Kirche — allerdings

stützten sich die Päpste auf dieselbe, um sich der ober-
richterlichen Gewalt zu bemächtigen. Hier wurde beschlossen,
dass Papst Julius die Befugnis habe, sich über die Appellationen
der Bischöfe auszusprechen, an Ort und Stelle und in Gegenwart

eines römischen Abgeordneten eine neue Synode abzuhalten
und über einen Bischof zu richten. Daraus entwickelte man
eine eigentliche Appellationsinstanz in Rom. Hefele und auch
Langen (I, S. 453) bestreiten, dass dem Papste Julius nur
persönlich diese Befugnis übertragen worden sei. Döllinger und
Friedrich (S. 17 und 348) sind der entgegengesetzten Meinung.
Wie dem auch sei, sicher ist, dass diese Appellationsinstanz
„von der orientalischen Kirche gar nicht beachtet, von der
afrikanischen beharrlich zurückgewiesen wurde und vor Pseudo-

Isidor nie und nirgends in volle Kraft tratu. Das afrikanische
Generalkonzil zu Karthago (418) beschloss dagegen: „Wer an
ein Gericht jenseits des Meeres (Rom) appelliert, darf von
niemand innerhalb Afrikas mehr in die Kirchengemeinschaft
aufgenommen werden." Im Verlaufe wurde an Stelle des Papstes
Julius im Kanon 3 der Papst im allgemeinen gesetzt, und anstatt
Streitigkeiten zwischen Bischöfen wurde gefälscht causse
majores, grössere Angelegenheiten. Schon Ennodius in seiner
Schutzschrift für Papst Symmachus sagt: „Die causas majores
seien durch den 3. Kanon von Sardika dem Arbitrium des Papstes
vorbehalten" — das war nun selbst schon eine freilich in Rom

längst geläufige Verdrehung: denn der Kanon bestimmte ja bloss
eine Revisionsinstanz für verurteilte und appellierende Bischöfe.
(Vgl. Döllinger-Friedrich, S. 52 und 391.) Der berühmte Bischof
Cyprian von Karthago (f 258) weiss auch nichts von einem
Rechte der Appellation an das Urteil des römischen Bischofs
oder der römischen Kirche als einer höhern Instanz. Er schreibt
an den römischen Bischof Cornelius die bemerkenswerten Worte:
„Es ist von allen anerkannt und als richtig festgestellt, dass



— 739 —

die Sache eines jeden dort untersucht werde, wo das Verbrechen
begangen worden. Die uns Anvertrauten haben also nicht
umherzulaufen und durch ihre trügerische Verwegenheit die
Einheit der Bischöfe zu entzweien, sondern dort ihre Sache zu
führen, wo sie Ankläger und Zeugen ihres Verbrechens finden
könnten, oder man müsse denn die Autorität der afrikanischen
Bischöfe geringer achten als ein paar bereits verurteilte und
verlorene Menschen, w7elche schon von ihnen verurteilt worden."
Der römische Bischof erhob damals keinen Widerspruch gegen
diese kategorische, einer Warnung ähnliche Erklärung. (Vgl.
Langen I, S. 309 ff., Fleury, Panthéon litt., p. 331.) Bischof Hefele
meint Bd. I, S. 570: „Das Recht des Papstes, Appellationen
anzunehmen, liege in der Idee des Primates, folglich schon in
seiner göttlichen Stiftung." Diese Behauptung steht im
Widerspruche mit der Geschichte. Hefele giebt jedoch folgendes zu,
Bd. I, S. 620 f.: „Der Synode von Sardika wohnten nicht einmal
hundert Bischöfe bei.1) Nicht mehr als ungefähr 200 der
abwesend gewesenen Bischöfe unterzeichneten die Beschlüsse und
von diesen waren fast die Hälfte (94) Ägypter. Aus ganz Asien
erschienen nur ein paar Bischöfe, aus den Provinzen Cypern
und Palästina gar keiner, und selbst aus dem lateinischen
Afrika, welches damals mindestens 200 Bistümer zählte, treffen
wir nur sehr wenige Namen. Dass auch Kaiser Constantius
seine Anerkennung den Beschlüssen von Sardika versagte,
wollen wir nicht einmal hoch anschlagen. Desto wichtiger ist,
dass auch keine einzige spätere Autorität unsere Synode für
eine allgemeine erkläre. Wenn Papst Nikolaus sage: omnis
ecclesia recipit eos (ep. 12, col. 788), so wolle er damit nicht
andeuten, die Synode von Sardika sei eine ökumenische, denn
auch von manchen andern Konzilien, z. B. Ancyra, Neocäsarea
u. a., wurden die Canones allgemein anerkannt, ohne dass diese

Synoden selbst deshalb als ökumenisch verehrt worden wären."
Die Erklärung Hefeies genügt uns nicht. Nach unserem Dafür-

*) Nach Hefele I, S. 622, spricht das Trullanum gegen Sardika als

allgemeine Synode. «Hätte es die Synode von Sardika für die zweite
allgemeine gehalten, so würde es deren Canones gleich hinter denen von Nicäa
eingereiht haben. Dieselben erhielten jedoch ihren Platz erst hinter denen
der vier alten allgemeinen Synoden, und wir sehen daraus, dass das
Trullanum unsere Synode nicht unter die alten allgemeinen Synoden, sondern
hinter dieselben gestellt habe.»



— 740 —

halten vindiziert Nikolaus I. der Synode von Sardika den
Charakter der Ökumenizität und bedient sich derselben, um
seine Rechte als Oberrichter in der ganzen Christenheit geltend
zu machen. Hefele giebt überhaupt zu, Bd. II, S. 17: „dass
durch Kanon 2 des allgemeinen Konzils von Konstantinopel
(381) die Appellation nach Rom ausgeschlossen worden war".

8. Nikolaus führt ep. 75, col. 903, die unechte Dekretale
des Papstes Gelasius I. (f 496) an (de libris recipiendis), um zu
beweisen, dass die päpstlichen Schreiben, wenn sie auch keinen
Bestandteil der (dionysisch-hadrianischen) Canones-Sammlung
bildeten, volle Gesetzeskraft für die Kirche haben. „Die Dekretal-
schreiben, welche die Päpste zu verschiedenen Zeiten auf
Anfragen verschiedener Väter erliessen, sollen mit Ehrfurcht
angenommen werden" (décrétales epistolas, quas beatissimi papse
diversis temporibus de urbe Roma pro diversorum patrum
consultatione dederunt, venerabiliter suscipiendas decernimus).
Obwohl diese Dekretale des Gelasius nichts weiss von einem
allgemeinen Charakter der päpstlichen Schreiben, so wird sie von
Nikolaus verwertet, um die allgemeine Verbindlichkeit dieser
Schreiben abzuleiten und so den römischen Bischöfen die
gesetzgebende Gewalt über die ganze Kirche zu vindizieren. (In quo
notandum, quia non dixit décrétales epistolas quse inter canones
habentur, nec tantum quas moderni pontifices ediderunt, sed

quas beatissimi papse diversis temporibus ab urbe Roma dederunt.

Dictis autem diversis temporibus etiam Illa tempora vir
sanctus comprehendit, quse crebrescentibus paganorum perse-
cutionibus ad sedem apostolicam deferri causas episcoporum
difficillime permittebant.) Vgl. Döllinger-Friedrich, S. 17 und 351.

Der 28. Kanon des allgemeinen Konzils von Chalcedon (451)
bestimmte die Ebenbürtigkeit des Patriarchen von Konstantinopel

mit dem von Rom, die Erhebung des Stuhles von
Konstantinopel zum ersten Range nach dem römischen. Die
Begründung lautet : „Denn auch dem Stuhle des alten Rom haben
die Väter wegen der Herrschaft dieser Stadt mit Recht den

Vorrang eingeräumt, und aus demselben Grunde haben die
150 Bischöfe des Konzils von Konstantinopel (381) denselben
Vorrang dem heiligsten Stuhle des neuen Rom verliehen, richtig
urteilend, dass die durch das Kaisertum und den Senat geehrte
Stadt, die den gleichen Vorrang gemesse mit der alten Kaiserstadt

Rom, auch in den kirchlichen Angelegenheiten jener
gleichstehen müsse, nach ihr die zweite." (Langen II, S. 61.)



— 741 —

Trotz diesem Kanon verteidigte Papst Gelasius folgende
Ansprüche, welche Nikolaus wiederholt citiert (ep. 74, col. 898 ;

ep. 75, col. 906; ep. 86, col. 955 ; ep. 107, col. 1101). Im Schreiben
an die dardanischen Bischöfe (s. Langen II, S. 179 ff.) sagt
Gelasius (494): „Es sei bekannt, dass kein Stuhl eher die
Beschlüsse jeder Synode, welche die gesamte Kirche angenommen,
auszuführen habe, als der erste, der jede Synode durch seine
Autorität bestätige, gemäss seinem Prinzipate nämlich, den der
hl. Petrus vom Herrn empfangen und den er, unter
Anerkennung seitens der Kirche, stets in Besitz gehabt habe, nam
constat, uniuscujusque synodi constitutum, quod universalis
Ecclesise probavit assensus, nullam magis exsequi sedem prse
csoteris oportere, quam primam quse et unamquamque synodum
et sua auctoritate confirmât, et continuata moderatione custodit,
pro suo scilicet principatu, quem beatus Petrus apostolus,
Domini voce perceptum, Ecclesia nihilominus subséquente, et
tenuit semper et retinet, col. 1101. Die ganze Kirche wisse,
dass das durch irgend welche Bischöfe Gebundene durch den
Stuhl Petri gelöst werden könne, weil er das Recht habe, über
jede Kirche zu richten, und niemand über sein Urteil richten
dürfe, indem nach den Canones aus allen Teilen der Welt an
ihn appelliert werden solle, von ihm aber niemand appellieren
dürfe. (Nec plane tacemus, quod cuncta per mundum novit
Ecclesia, quoniam quorumlibet sententiis ligata pontificum sedes
beati Petri apostoli jus habeat resolvendi, utpote quse de omni
Ecclesia fas habeat judicandi, neque cuiquam liceat de ejus
judicare judicio, col 906. Siquidem ad illam de qualibet mundi
parte canones appellari voluerunt, ab illa autem nemo sit
appellare permissus, col. 955.)" In der Denkschrift an Faustus
giebt Gelasius den gleichen Ansprüchen Ausdruck : „Nach den
Canones sollten die Appellationen aus der ganzen Kirche an
den apostolischen Stuhl ergehen, und von diesem könne an kein
anderes Forum mehr appelliert werden. (Ipsi sunt canones qui
appellationes totius Ecclesise ad hujus sedis examen voluere
deferri. Ab ipsa vero nusquam prorsus appellari debere sanxerunt,
ac per hoc illam de tota Ecclesia judicare, ipsam ad nullius
commeare judicium, col. 955.) Nikolaus verstärkt diese Sätze,
indem er beifügt, col. 954 : patet profecto sedis apostolicse, cujus
auctoritate major non est, judicium a nemine fore retractandum.
Er unterlässt die Beifügung aus dem unechten Dekret de recip.



— 742 —

libr. : Die römische Kirche sei durch keine Synodalentscheidungen

den übrigen vorgesetzt worden (wie das chalcedonische
Konzil behauptete), sondern habe den Primat durch die Worte
des Herrn selbst erhalten : Du bist Petrus u. s. w. Vgl. Döllinger-
Friedrich, S. 24 und 365.

9. Nikolaus bezieht sich auf die Vorgänge unter Papst
Julius (f 352), um sein Oberansehen zu rechtfertigen. Letzterer
hatte allerdings aus den Wirren im Orient anlässlich der
arianischen Streitigkeiten Nutzen zu ziehen gewusst. Athanasius,
der eifrige Verfechter des Nicänums, suchte Schutz in Rom
vor seinen Verfolgern. Hier wurde eine Synode abgehalten
(341) und Athanasius freigesprochen und der Kirchengemeinschaft

für würdig erklärt. Die geladenen Arianer waren
ausgeblieben. Sie beklagten sich, dass „die römische Kirche allen
gegenüber ihren Ehrgeiz geltend mache als die Schule der
Apostel und die Metropole der Frömmigkeit von Anfang an,
während doch die ersten Lehrer des Christentums aus dem
Orient nach Rom gekommen seien". (Langen I, S. 434.) Nikolaus
sagt diesbezüglich ep. 86, col. 955: „Die Arianer seien nicht
nach Rom gekommen, weil sie ein böses Gewissen gehabt hätten
und wohl wussten, dass ihre Lügenhaftigkeit an den Tag käme."
(Sed ille [Athanasius] qui bonam conscientiam gerebat, nihil
reluctans venit, illi vero, qui malam, contempserunt ; scientes
profecto, facile suum posse capi mendacium.) Vgl. ep. 73, col. 894.

10. Nikolaus citiert ep. 68, col. 888, Kanon 9 des Konzils
von Antiochien (341), welcher folgendes enthält : „Die Bischöfe
in jeder Provinz sollen wissen, dass der in der Metropole
(bürgerlichen Hauptstadt) vorstehende Bischof auch die Sorge
hat über die ganze Provinz. Er hat den Vorrang in der Ehre,
die übrigen Bischöfe dürfen nichts weiteres thun ohne ihn —
gemäss dem altgültigen Kanon unserer Väter (Kanon 35 der
apost. Canones), als nur das allein, was die Paroikie eines
jeden betrifft und die dazu gehörigen Landstriche; denn ein
jeder Bischof hat Gewalt über seine Paroikie und soll sie
verwalten nach der einem jeden zukommenden Gewissenhaftigkeit

und soll Fürsorge haben für die ganze Landschaft in der
Nähe seiner Stadt, so dass er Priester und Diakonen weiht.
Weiteres aber darf er nichts zu thun wagen ohne den Bischof
der Metropole und dieser nicht ohne das Gutachten der übrigen
Bischöfe." (Vgl. Hefele, Bd. I, S. 502 f.) Nikolaus behauptet,



— 743 —

dieses Konzil habe die Rechte der Metropoliten auf ihre
Provinzen beschränkt und die des römischen Stuhles über die ganze
Kirche gar nicht beeinträchtigen wollen. (Quid prsejudicat sedi
apostolicae sollicitudinem habenti non solum unius provincise
sed et totius Ecclesise?) Zu bemerken ist, dass dieses Konzil
eigentlich ein arianisches Konzil ist — und doch werden seine
Canones nicht nur im Orient, sondern auch im Abendlande
von den Päpsten als rechtmässig und gültig anerkannt. Nach
dem Kanon 4 darf die Sache eines von einer Synode
abgesetzten Bischofs von keiner andern Synode mehr aufgenommen,
noch weniger umgestossen werden (Kanon 15). Mit einem Worte,
das Konzil von Antiochien tritt ein gegenüber dem Papste
Julius für die Selbständigkeit und Unabhängigkeit der Nationalkirchen

und will nichts wissen von „Rechten des römischen
Stuhles über die ganze Kirche". (Vgl. Langen I, S. 441 f.)

11. In einem Schreiben an Erzbischof Ado von Vienne
(ep. 69, col. 889 s.) wiederholt Nikolaus teilweise die Instruktion
des Papstes Innocenz (f 417) an den Bischof Decentius von
Eugubium, um die Beobachtung der römischen Disciplin als
Muster hinzustellen. „Wer wisse nicht, dass dasjenige, was der
Apostel Petrus der Kirche von Rom überliefert habe und bis

jetzt bewahrt werde, von allen zu beobachten sei, und nichts
eingeführt werden dürfe, was keine Autorität besitze oder sein
Muster anderswoher empfange." (Quis enim nesciat aut non
advertat id quod a principe apostolorum Petro Romanse Ecclesise
traditum est ac nunc usque custoditur, ab omnibus debere
servari, ne superduci aut introduci aliquid quod aut auctoritatem

non habeat, aut aliunde videatur accipere exemplum?)
Die Bischöfe müssen der römischen Kirche folgen, von der sie

ihren Ursprung empfangen haben, und diejenigen, welche
Neuerungen einführen oder die Sitten einer anderen als der
römischen Kirche befolgen, sind dem apostolischen Stuhle
anzuzeigen. (Oportet eos hoc sequi quod Ecclesia Romana custodit,
a qua eos principium accepisse non dubium est — si qui a
Romanse Ecclesise institutionibus errant, aut commoneas, aut
judicare non différas, ut scire valeamus qui sint qui aut novi-
tates inducunt, aut alterius Ecclesise, quam Romanse existimant
consuetudinem esse servandam.)

Diese Instruktion strotzt von historischen Unwahrheiten.
Zuerst wird Petrus als Apostel der abendländischen Kirchen



— 744 —

und Gründer der römischen Kirche in den Vordergrund gestellt,
obgleich die Apostelgeschichte (und das ganze neue Testament)
nichts davon weiss. Den gewaltigen Geistesapostel Paulus, dessen
Wirksamkeit in Rom ausdrücklich in den neutestamentlichen
Schriften erwähnt wird, übergeht Innocenz und ihm folgend
Nikolaus mit Stillschweigen. Alle in Rom herrschenden Sitten
und Gebräuche sind Überlieferungen des Apostels Petrus und
von allen Kirchen zu beobachten, denn die römische Kirche
ist die Mutter und das Haupt aller anderen Kirchen. In ep. 86,
col. 949, wird allerdings auch der Thätigkeit des Apostels
Paulus in Rom Erwähnung gethan. Nikolaus bezieht sich ebenfalls

auf des Innocenz Schreiben an den Bischof Alexander
von Antiochien, um darzuthun, dass die endgültige Entscheidung
der sowohl die Bischöfe als die Metropoliten berührenden
Angelegenheiten ihm zustehe. (Unde tarn episcoporum quam metro-
politanorum negotiorum exitus nobis reservari merito volumus
et jure decrevimus. Totius enim Ecclesise, Deo auctore, gene-
raliter sollicitudinem gerimus et omnium utique, qui ecclesiam
faciunt, cura constringimur, atque omnium, quorum nos maxima
cura expectat, nostrum prsecipue debent promereri judicium,
ep. 75, col. 904.) Vgl. ep. 68, col. 889.

12. Es wird auch Erwähnung gethan eines Ausspruches
des Papstes Bonifazius (f 422) in seinen Schreiben an die Kirchen
Ostillyriens und an Bischof Rufus von Thessalonich : „Niemals
habe jemand die Hand gegen die apostolische Spitze erhoben,
deren Urteil keiner Diskussion unterworfen werden dürfe."
(Nemo unquam apostolico culmini, de cujus judicio non lice
retractare, manus obvias audacter intulit, ep. 86, col. 955.) Des
Bonifazius Prätensionen haben wir weiter oben beleuchtet,
anlässlich seiner Verdrehung des Kanons 6 des Nicänums.
Langen I, S. 790, bemerkt treffend: „Eine Annahme der Sätze
des Bonifazius durch die ganze Kirche wäre die Gründung des

unfehlbaren Papsttums gewesen. Aber zwischen der römischen
Selbstverherrlichung und der kirchlichen Tradition und der
öffentlichen Meinung bestand damals noch eine weite Kluft."

13. Dass auch die Ansprüche des Papstes Leo I. (f 461)
und dessen Entwicklung der Primatsidee von Nikolaus
ausgebeutet werden, liegt auf der Hand. Nikolaus stützt sich auf
dessen Schreiben an die Bischöfe Campaniens und der übrigen
Provinzen Italiens, um die Rechtsgültigkeit der Dekretalen



— 745 —

sämtlicher Päpste zu beweisen, welche sich auf den Klerus
und die Kirchenzucht beziehen (ep. 75, col. 902), ferner auf
dessen Brief an den apostolischen Vikar Anastasius von Thessalonich,

um das Recht, „alle wichtigeren Angelegenheiten zur
Entscheidung vor das römische Forum zu ziehen", zu begründen
(ibid., col. 903). Nikolaus' Brief an die gallischen Bischöfe, ep. 75,
col. 899 s. (vgl. ep. 68, col. 888), erwähnt die Worte Leos an
genannten Anastasius: „Unter den Aposteln habe neben der
Verschiedenheit der Gewalt eine Ähnlichkeit der Ehre bestanden, aller
Wahl sei die gleiche, doch einer rage vor den anderen hervor.
Jede Provinz hat ihren Metropoliten, je grösser die Städte, desto
weiter ist der dem Metropoliten anvertraute Bezirk — der Eine
Stuhl Petri hat die Sorge für die ganze Kirche und in nichts
soll diese von ihrem Haupte abweichen." (Inter beatissimos
apostolus in similitudine honoris fuit qusedam discretio potestatis ;

et cum omnium par esset electio, uni tamen datum est ut
eseteris prseemineret ad unam Petri sedem universalis
Ecclesise cura conflueret, et nihil usquam a suo capite dissideret.)

Nach Leo sind also die Apostel ungleich gewesen. Die
alte Kirche anerkannte die Gleichheit der Apostel und die
Gleichheit aller Bischöfe (des römischen eingeschlossen). Leo
verwandelt diese Gleichheit in eine „Ähnlichkeit". Mit Recht
sagt Langen II, S. 19 f. : „Letztere Entwicklung enthält sichtlich
das ganze päpstliche System der Kirchenverfassung. Über den
Erzbischöfen stehen die Patriarchen, und der Bischof von Rom
ist nicht etwa der erste von diesen, sondern er ist ihr
Vorgesetzter, wie diese den Erzbischöfen und sie wieder den Bischöfen
übergeordnet sind. Diesem päpstlichen System zu Gefallen,
welches so jung war, dass ein eigener Name für die einzigartige

Würde des römischen Bischofs gar nicht existierte, musste
denn auch die Grundlage der ganzen Kirchenverfassung, die

Ordnung der apostolischen Kirche, gänzlich entstellt werden.
So sollte schon damals das Dogma die Geschichte überwinden."
Einige Jahrzehnte früher hatte der Kirchenvater Hieronymus
gelehrt (ep. 146) : „Wo immer ein Bischof ist, ob zu Rom, zu
Eugubium, zu Konstantinopel u. s. w., er ist derselben Würde
(ejusdem meriti) und desselben bischöflichen Amtes (ejusdem
est et sacerdotii). Die Macht des Reichtums und die Niedrigkeit
der Armut machen den Bischof weder höher noch niedriger.
Übrigens sind sie alle Nachfolger der Apostel. Die Gewohn-

Kevue intern, de Theologie. Heft 36, 1901. 48



— 746 —

heiten Roms seien nur die Einer Stadt." (Vgl. Langen I, S. 855.)
Papst Nikolaus I. sind die Schriften der Kirchenväter unbekannt,
seine Briefe strotzen von Stellen aus Papstschreiben, in welchen
das römische System verherrlicht wird auf Grund von
Fälschungen und Fiktionen. Dass unser Papst auch vor eigenen

Fälschungen nicht zurückscheut, kann uns nicht wundern.
14. „Durch die dreiste, aber unscheinbare, einen ganzen

Gesetzes-Codex aufwiegende Umdeutung eines einzigen Wortes
wusste Nikolaus dem Kanon eines allgemeinen Konzils, welches
gerade jede Appellation nach Rom ausgeschlossen hatte, die
Wendung zu geben, als ob dem ganzen morgen- und
abendländischen Klerus damit die umfassendste Appellationsinstanz
in Rom eröffnet und der Papst wirklich zum obersten Richter
aller Bischöfe und Kleriker der ganzen Welt bestellt sei. Das
schrieb er dem griechischen Kaiser, dem westfränkischen Könige
Karl und sämtlichen fränkischen Bischöfen." (Döllinger-Friedrich,
Papsttum, S. 38 und 376.)

Gemeint ist der Kanon 9 des allgemeinen Konzils von
Chalcedon. Derselbe lautet (Hefele, Bd. II, S. 515) : „Hat ein
Kleriker einen Prozess gegen seinen eigenen oder einen fremden
Bischof, so soll er vor der Synode der Exarchie (Provinz) den
Streit führen. Hat aber ein Bischof oder Kleriker einen Prozess

gegen den Metropoliten der Provinz selbst, so wähle er
entweder den Exarchen der Diöcese (d. i. den Obermetropoliten)
oder den Stuhl von Konstantinopel und führe den Streit vor
diesem, (xòv s^ag^ov xrjç âiour^ascoç ij tòv xrjç ßaaiXsvovarjg Konarav-
xivovnolewç Qqóvov xal en avxtp ôixa^éaxw.) — Quod si quisquam
a suo metropolitano Iseditur, apud primatem diœceseos, aut
apud sanctam Constantinopolitanam sedem judicetur (Mansi VII,
378) ist der Inhalt des dem 9. Kanon verwandten 17. Kanons:
„Glaubt der Bischof, der eigene Metropolit habe ihn
beeinträchtigt, so soll er den Streit vor dem Exarchen der Diöcese
(Obermetropoliten) oder vor dem Stuhl von Konstantinopel
führen (ctaqù xqi è^uq%i(> xrjç âwixrjcrewç). (Hefele, Bd. II, S. 521.)
Nikolaus fälscht den Kanon 9 und behauptet, unter dem
Exarchen der Diöcese sei der Exarch der Diöcesen, der römische

Bischof, gemeint. Statt des Singulars diœceseos müsse der Plural
diceceseon stehen; der Singular stehe nur, um die Einheit des

Friedens und des Glaubens auszudrücken (ep. 86, col. 945).
(Quem autem primatem diœceseos sancta synodus [Chalcedo-



— 747 --
nensis] dixerit, prseter apostoli primi vicarium nullus penitus
intelligitur. Ipse est enim primas, qui et primus habetur, et
summus. Ne vero moveat, quia singulari numero, diœceseos,
dictum est; sciendum est, quia tantumdem valet dixisse pri-
matem diœceseos quantum si perhibuisset diceceseon: plense
sunt enim sanctse scripturae tali forma locutionis.) Die von Nikolaus

citierten Stellen Genesis II, 6 und Exodus X, 4 zur
Bekräftigung seiner seltsamen Interpretation heissen : „Fons ascen-
debat e terra, irrigans universam superficiem terrse" und „ecce
ego inducam locustam in fines tuos. Pro numero plurali posuit
singularum (fontes), ut sic intelligamus fontes multos per
universam terram loca vel regiones proprias irrigantes. Sicut
dicitur miles, et multi intelliguntur ; sicut dicta est locusta et

rana in plagis quibus iEgyptii percussi sunt, cum esset innu-
merabilis locustarum numerus et ranarum, ita et hic diœcesim

singulariter dixit; sed hanc propter unitatem pacis et fidei
pluraliter intelligi voluit."

Friedrich meint (Papsttum, S. 376) : unter primas diœceseos
sei einer der östlichen Patriarchen zu verstehen und nicht ein
politischer Statthalter, wie Baxmann in seiner Politik der Päpste,
Bd. II, S. 13, glaube. Hefele, Bd. II, S. 515, gesteht: „Sowohl
Dionysius als Isidor von Sevilla übersetzten das Wort s'Caoxov

mit primatem, und auch Nikolaus I. verstand darunter den Papst,
indem er in einem Briefe an Michael unsern Kanon 9 dahin
deutete: einen Metropoliten soll man ex régula nur bei dem
Primas der Kirche, dem Papste, verklagen; in denjenigen
Gegenden aber, welche Konstantinopel nahe sind, darf man
sich ex permissione (von seiten Roms) auch an den Bischof von
Konstantinopel wenden und sich mit dessen Urteil begnügen,"
Bd. II, S. 513, sagt der genannte römisch-katholische Theologe:
„Dass unter dem Ausdruck „Exarchen" zunächst jene
Obermetropoliten gemeint sind, welche mehrere Kirchenprovinzen
unter sich haben, ist kein Zweifel ; ob aber auch die eigentlichen
grossen Patriarchen zu subsumieren seien, kann beanstandet
werden." Nach Michaud: Conciles œcuméniques, p. 187, bekennt
Hefele (III, 110, § 200): „Turianus, Binius und andere hätten
eine unhaltbare Auslegung dieses Kanons gegeben, indem sie
wie Nikolaus I. unter dem Exarchen der Diöcese den Papst
verstanden."

In ep. 73, col. 893, an König Karl den Kahlen meint Niko-



— 748 —

laus : der Kanon 9 beziehe sich um so mehr auf den römischen
Stuhl. Quod tamen nulli dubium est multo magis apud Romu-
leam urbem, quam apud Constantinopolitanam esse penitus
observandam. In ep. 75, col. 900, behauptet er : selbst die
Angelegenheiten der niederen Geistlichen gehörten gemäss diesem
Kanon vor das römische Forum. Quid, rogo, de presbyteris
vel de inferioris gradus clericis agitur, quorum apud nos quoque
causa Chalcedonensis concilii (can. 9) cum ratio exigit, audiri
jubetur?

Es ist klar, dass die Väter von Chalcedon, welche im
Kanon 28 dem Stuhle von Konstantinopel die oberste Stellung
im Osten einräumten, wie der Stuhl von Rom sie im Westen
besass, niemals das beabsichtigten, was ihnen Nikolaus unterschob.

15. Nikolaus verdreht den Kanon 6 des 2. ökumenischen
Konzils von Konstantinopel (381) und behauptet, jeder Gebannte
und Schismatiker sei auch sofort als Häretiker anzusehen. Der
Begriff Ketzerei wurde dami auch später zu einem todeswürdigen
Verbrechen gestempelt. (Döllinger-Friedrich, S. 59 und 396.) Wir
lesen in ep. 86 an Kaiser Michael, col. 935: Si vero eccle-
siasticum fuerit crimen, quod episcopo illatum extiterit, tunc
probari oportet accusantium personas, ut primo quidem hsereticis
non liceat accusationes contra orthodoxos episcopos pro eccle-
siasticis negotiis tacere. Sed ne hos hsereticos esse denegetis,
audite sequentia: Hsereticos autem, inquiunt, dicimus tarn eos,

qui olim ab ecclesia projecti sunt quam qui post hsec a nobis
anathematizati sunt. Porro si adhuc nec sic creditis, audite
quod subditur : Prseter hos autem, ajunt, et eos qui fidem quidem
sanam simulant confiteri, Schismaticos etiam et eos qui seorsum
a communicantibus nobis episcopis collectas faciant.

Der Kanon 6 lautet (Hefele II, S. 25) : „Als Häretiker aber
bezeichnen wir solche, die schon längst aus der Kirche
ausgeschlossen und darauf von uns anathematisiert worden sind
(aiqsxixovç ôè Xéyo{isv, xovç ndXai xrjç èxxXrjaiaç anoxrjQvyfisv-daç,
xal xovç [isxcc xavxa vcp' rjßwv avaHrjjxaxia3-évxuç). Ausserdem auch
jene, welche zwar den gesunden Glauben zu bekennen
vorgeben, aber von unsern rechtmässigen Bischöfen sich trennen
und eigene Versammlungen halten." Da Nikolaus ep. 86, col. 933,

behauptet, dieser Kanon 6 werde in den römischen Archiven
nicht gefunden (quod tamen non apud nos inventum, sed apud
vos [Grsecos] haberi perhibetur), meint Hefele (Bd. II, S. 26),



_ 749 —

der Kanon rühre von der darauf folgenden Synode des Jahres
382 her. Statt xal xovç setzt Nikolaus quam qui. Häretiker
sind also die von Rom Gebannten, die sich einer Lehre oder
Anordnung des Papstes widersetzen, wie denn auch auf dem
römischen Konzil vom Jahre 863 (30. Oktober) das Anathem
über alle Verächter und Widersacher des apostolischen Stuhles
ausgesprochen wurde. „ Wenn jemand die Dogmen, Entscheidungen
oder Dekrete für den katholischen Glauben, die kirchliche Disciplin,
die Verbesserung der Gläubigen, die Zurechtweisung der Verbrecher
oder die Verhinderung gegenwärtiger oder zukünftiger Übel, welche

der Bischof des apostolischen Stuhles in heilsamer Weise erlässfa

verachtet, der sei im Banne." (Si quis dogmata, mandata,
interdicta, sanctiones vel decreta pro catholica fide, pro ecclesiastica
disciplina, pro correctione fidelium, pro emendatione scelera-
torum, vel interdictione imminentium vel futurorum malorum,
a sedis apostolicse prsesicle salubriter promulgata contempserit,
anathema sit, ep. 118, col. 1122.)

Nikolaus besitzt noch nicht die Macht, die Gebannten dem
Tode zu überliefern, doch geht er im Schreiben an die Bulgaren
(resp. 18, col. 989) so weit, dass er den Ausspruch thut: „Mit
Recht pflegten die christlichen Fürsten die Abtrünnigen zu
töten."• (Porro si nec Ecclesiam audierit, sit omnibus revera
sicut ethnicus, id est gentilis, ac per hoc jam merito per
potestates exteras tanquam extraneus opprimatur.) Daher
bemerkt Fleury, Panthéon littéraire, p. 246: „ein solches
Verfahren sei im Widerspruch zum Verhalten der früheren Kirche.
Die Bischöfe billigten die Verurteilung von Häretikern zum
Exil oder zu Geldstrafen seitens der Fürsten, aber ihr Leben
wurde geschont." Sie waren z. B. mit Schrecken erfüllt gegen
das Verfahren des Bischofs Ithacius, welcher den Tod des

Bischofs Priscillian veranlasste. Die angesehensten Bischöfe,
wie Ambrosius, Martin und selbst der Papst Siricius erhoben
ihre Stimme dagegen (400). Vgl. Langen I, S. 623, 632.

Nikolaus belegt die Gebannten nicht nur mit zeitlichen
Strafen (Bann und Absetzung), sondern sie verfallen wie der
Verräter Judas dem „ewigen Verderben" („perenni poena",
„perpetuo anathemate"), „dem Fluche Chams" (maledictione
Cham), ep. 46, col. 854. Dem Patriarchen Photius und seinem
Konsekrator Gregorius von Syrakus spricht er sogar den Christennamen

ab (ep. 98, col. 1030 u. 1039). (Institutor suus non solum



— 750 —

sacerdotio, verum etiam ipso carebat christiano vocabulo
Photius carebit tamen post mortem Christianitatis procul dubio
nomine, cujus professionem inverecunde conculcat.) König Lothar
wird gewarnt (ep. 149, col. 1149 s.) vor dem Schwefelgestanke
(sulfureos fœtores) und dem ewigenVerderben (perenne exitium).
Mit Recht bemerkt Fleury, ib., p. 318 s., dass man in der alten
Kirche sogar häretische, das Christentum verfolgende Kaiser,
wie Constantius und Valens, nicht exkommunizierte. „Je ne
comprends pas ce que prétendait obtenir Nicolas Ier par les
lettres dures qu'il écrivait à l'empereur Michel, protecteur de

Photius, et surtout par la menace de faire brûler publiquement
à Rome la lettre de ce prince (ep. 98, col. 1041). Ne savait-il
pas que c'était un jeune extravagant et un impie?! A quoi
bon user de censures contre Photius dont il connaissait l'audace
et la puissance? Dès lors, c.-à-d. vers le milieu du 9e siècle,
on avait oublié la discrétion de la sage antiquité. Il semblait
qu'il ne fût question que de parler et d'écrire, sans en prévoir
les conséquences; les formules ordinaires d'excommunications
étant usées comme trop fréquentes, on en ajouta de nouvelles

pour les rendre plus terribles ; on employa les noms de Coré,
Dathan et Abiron et de Judas, accompagnés de l'extinction
des chandelles et du son des cloches. Les papes suivirent
les préjugés de leur temps et poussèrent encore plus loin que
les autres l'usage des censures, à cause de l'autorité de leur
siège, très grande en elle-même et étendue au delà des
anciennes bornes par les fausses décrétâtes.11- Nikolaus war also
noch lange nicht ein unfehlbarer Verkünder der göttlichen
Offenbarung.

16. Nikolaus behauptet ep. 98, col. 1023: „Der apostolische
Stuhl habe stets an der rechten Lehre festgehalten" (hsec
apostolica semper sedes in sana doctrina perstiterit), während die
Kirche von Konstantinopel, was den Patriarchenstuhl
anbelange, oft der Irrlehre gehuldigt hätte (infirmante capite ssepe

languerit).
Nach dem im liber diurnus n° 94 enthaltenen, wohl von

Gregor IL (f 731) herrührenden Formular des Papsteides erkannte
bis ins 11. Jahrhundert jeder neue Papst eidlich an, dass ein
allgemeines Konzil über den Papst wegen Häresie richten
könne und dass Papst Honorius vom 6. allgemeinen Konzil (680)
mit Recht anathematisiert worden sei, weil er die Häresie des



— 751 —

Monotheletismus durch sein Glaubensedikt bestätigte. Das fünfte
allgemeine Konzil (553) exkommunizierte Papst Vigilius als einen
von der Kirche Abgefallenen, der in dem Dreikapitelstreite wie
eine Windfahne bald Ja, bald Nein gesagt hatte. Wir wollen
die weiteren Päpste nicht erwähnen, welche den römischen
Stuhl befleckt haben. Nikolaus sieht den Balken im eigenen
Auge nicht oder will ihn nicht sehen. Im weiteren spricht er
(ep. 86, col. 930): „Seit dem 6. Konzil seien die meisten Kaiser
Irrlehrer gewesen (hsereseon morbis languentes) und hätten die
heilsame, von Rom angebotene Medizin von sich gewiesen
(medicinam sponte a nobis sibi porrectam ab ipsis faucibus
projecerint). Zur Zeit des Papstes Conon hätten sie die römischen
Abgesandten geistig getötet, d. h. zum Irrtum verführt, oder
körperlich getötet wie zur Zeit des Papstes Gregor III. (741)."
(Quoniam aut participos illos sui erroris effectos spiritaliter
occiderunt aut certe corporaliter illos non consentientes sibi
necaverunt.) Nach Hefele III, S. 344 f., begeht hier Nikolaus
einen kleinen lapsus memorise. „Aus dem kurzen Pontifikate
Conons (f 687) ist kein derartiger Vorfall bekannt, und was unter
dessen Nachfolger Sergius geschah (die Unterschreibung der
trullanischen Synode durch die päpstlichen Apokrisiare), konnte

gar leicht in die Zeit Conons versetzt werden." Diese
Verwechslung lag nahe, weil Papst Conon die Apokrisiare nach
Konstantinopel gesandt hatte. Professor Dr. Michaud (Conc.

œc, p. 268) meint, Hefele spräche vielleicht mit Unrecht' von
einem lapsus memorise, on sait qu'il faut généralement appeler
vérité ce que le pape Nicolas appelait erreur. Die Behauptung
Hefeies weisen wir zurück, nach welcher der Ausdruck Häresie
im Munde unseres Papstes nicht zu stark wäre, weil die
trullanischen Canones (13, 30, 36, 55) ganz nahe an Häresie streifen,
indem sie Konstantinopel mit Rom gleichstellen, also gewissermassen

den Primat leugnen, und verschiedene Punkte der
römischen Disciplin mit dem Anathem belegen. Das trullanische
Konzil (691—692) verteidigte die alte Kirchendisciplin, d. h.

die Sittenlehre, Religion und Freiheit gegen die UnSittlichkeit,
den Aberglauben und die Tyrannei der römischen Kirche.

In ep. 152, col. 1158, bezeichnet sich Nikolaus für irrtumslos,
für unfehlbar in seinen Lehrentscheidungen. „Haben wir irgend
eine Neuerung erfunden f Haben wir nicht immer überliefert,
was zum Heile und zur gemeinsamen Wohlfahrt der Kirche



_ 752 —

diente? Sind wir denn je Häretiker gewesen? Wohl bekennen
wir uns als Sünder, aber mit dem Schmutze von Irrtümern sind
wir nie befleckt gewesen, während jene (die Orientalen) nie ohne
Schisma und Irrlehre gefunden wurden." (Nunquid nos alicujus
novitatis inventores exstitimus? nunquid alia, nisi quse ad salutem
ipsorum, et ad communem Ecclesise statimi pertinebant, trans-
misimus nunquid nos hseretici aliquando fuimus Nam licet
nos peccatores quidem esse non denegemus, quorumlibet tamen
errorum fsece pollutes, Deo gratias, minime recogooscimus,
quemadmodum illi, qui nunquam sine schismate, nunquam prorsus
ab errore reperiuntur extranei.)

17. König Theodorich wird in ep. 73, col. 896, ein „sehr
lasterhafter König" (sceleratissimus rex) genannt. Diese
Behauptung widerstreitet dem wahren Sachverhalt. Die römische
Synode vom 1. März 499 liess ihn hoch leben, obwohl er ein
arianischer Ketzer war. Ein ungenannter, jener Zeit
nahestehender Chronist erzählt, „er sei mit grosser Ehrfurcht dem
hl. Petrus begegnet, als ob er selbst ein Katholik gewesen
wäre". Im Protokoll der Synode vom 23. Oktober 501 wird
Theodorich ein „sehr frommer König" genannt. (Vgl. Langen II,
S. 221, 222 und 228.)

18. In einem Schreiben an Erzbischof Rotland von Arles,
ep. 158, col. 1181, erklärt Nikolaus, „die fünfte allgemeine Symode

von 553 melde, der Papst habe seinenVorgängern das apostolische
Vikariat über Gallien verliehen". (Sciât beatitudo tua, nos bene

cognoscere quod prsedecessores mei inter alia beneficia prsede-
cessores tuos adeo dilexerint, ut eis vices suas in illis partibus
retinere consenserint, quemadmodum quinta refert sancta et

universalis synodus.) Wahr ist, dass Papst Vigilius, der Mörder
seines Vorgängers, welcher vom fünften allgemeinen Konzil als

Abgefallener exkommuniziert worden war, am 22. Mai 545

Bischof Auxanius von Arles mit Übersendung des Palliums zum
päpstlichen Vikar in Gallien ernannt hatte. Die fünfte
allgemeine Synode hatte Wichtigeres zu thun.

19. In ep. 65, col. 882, nimmt der Papst das Recht in
Anspruch, Patriarchen abzusetzen und loszusprechen (verum etiam
patriarchas moris fuisse pro emergentium qualitate damnasse,
vel etiam absolvisse), wie er denn auch sich rühmt (ep. 86,
col. 943), die Päpste hätten Patriarchen abgesetzt. (Aut certe
vix eorum aliquis sine consensu Romani Pontificis reperitur



— 753 —

ejectus. Nonne Maximus, postquam multimi a Damaso papa
laboratum est, Costantinopoli pulsus est? Nonne Nestorius,
nonne Acacius, nonne Anthimus, Sergius, Py7rrhus, Paulus, Petrus,
sedis apostolicse discurrentibus consultationibus, ac decretis ejecti
sunt Die von Nikolaus angeführten Beispiele beweisen nichts.
Maximus war von den Bischöfen seiner eigenen Kirche nie
anerkannt worden. Papst Damasus schrieb darüber an die
Bischöfe Macédoniens (380), doch die Sache verlief ohne seine
Mitwirkung. (Vgl. Langen I, S. 558.) Papst Cölestin hatte schon
vor der Berufung des allgemeinen Konzils von Ephesus die
Lehre des Nestorius für ketzerisch erklärt — doch wurde dieses

Konzil, welches den Patriarchen absetzte (431), ohne Rücksicht
auf den päpstlichen Spruch und ohne jede Beteiligung des
römischen Bischofs von den beiden Kaisern berufen. Obwohl
Papst Felix sich herausgenommen hatte, den Patriarchen Acacius
abzusetzen (484), fuhr dieser fort zu amten. Der Patriarch
Anthimus verzichtete auf seinen Stuhl (536). Was die Patriarchen
Sergius, Pyrrhus, Paulus und Petrus anbelangt, die des
Monotheletismus verdächtig waren, so wurden sie vom VI.
allgemeinen Konzil (680/681) verdammt, jedoch in Gesellschaft des

Papstes Honorius, dessen Verhalten Nikolaus wohlweislich übergeht.

(Vgl. Langen I, S. 803 ff.; II, S. 128, 331, 510 ff.)
Nikolaus erwähnt ep. 98, col. 1034 s., die Erhebung des

Mennas durch Papst Agabet als Nachfolger des Anthimus auf
den Stuhl von Konstantinopel.

Agabet habe Mennas geweiht und eingesetzt (ab ipsa [sede
apostolica] promotuni). Der Papst verschweigt die Mitwirkung
der Synode von Byzanz und des Kaisers Justinian.

20. Einen weiteren Irrtum begeht Nikolaus ep. 6, col. 775,
wo es heisst: „Papst Hadrian habe in einem Briefe über die
Bilderverehrung, der nach Konstantinopel abging, bestimmt, es
dürfe in dieser Kirche kein Laie mehr zum Patriarchen befördert

werden." Bekannt ist nur, dass Hadrian I. in dem Schreiben
an die Kaiserin Irene die Beförderung des Tarasius vom Laien
zum Patriarchen tadelt und ihn nur anerkennen will wegen seiner
Rechtgläubigkeit in der Bilderfrage. (Vgl. Langen II, S. 741 ff.)

21. In Bezug auf die allgemeinen Konzilien sind die
unrichtigen Behauptungen unseres Papstes den pseudoisidorischen
Grundsätzen entsprechend. Nur die vom Papst berufenen, geleiteten

und bestätigten Synoden sind gültig. (Cujus auctoritate, atque



— 7o4 —

sanctione omnes synodi et sancta concilia roborantur et
Stabilitäten! summit, ep. 12, col. 788; sine cujus consensu nulla
concilia vel accepta esse leguntur, ep. 65, col. 882 ; facto concilio
generali, quod sine apostolicse sedis prsecepto nulli fas est vo-
candi, ep. 71, col. 891 ; synodus dici non potest, ubi noster nullus
prsebetur assensus, ep. 74, col. 897 ; quse collecta concilia sua
auctoritate firmat, sua moderatione custodit. Unde qusedam
eorum quia consensum Romani pontificis non habuerunt, vale-
tudinem perdiderunt, ep. 86, col. 947.)

Diesen Sätzen gemäss muss das Dogma die Geschichte
überwinden. Nikolaus sagt: Die früheren griechischen Kaiser
hätten stets mit grosser Ehrfurcht die Dekrete des römischen
Stuhles anerkannt, und auf den allgemeinen Synoden sei nur
angenommen worden, was Rom gebilligt, und verworfen w7orden,

wras Rom verwarf. Die allgemeine Kirche habe über kurz oder
lang dem römischen Stuhle beigestimmt. (Priscosque sedium
vestrarum ad memoriam ducitis, quanta veneratione sedem

beati Petri prsedecessores vestri celebraverint, quantoque chari-
tatis amore, decreta ipsius semper amplexi sint, profecto repe-
rietis: denique in universalibus synodis quid ratum, vel quid
prorsus acceptum, nisi quod sedes beati Petri probavit [ut ipsi
scitis] habetur : sicut econtrario quod ipsa sola reprobavi!, hoc
solummodo consistât hactenus reprobatimi, ep. 46, col. 857.

Quse ab ea [sede apostolica] statuta fuerint, hsec universalem

semper Ecclesiam tenuisse, ita ut contra singulos errores
in Ecclesia exortos prior hsec secundum primatus sui auctoritatem

sententise terminum dederit. Et ita demum universalis
Ecclesia, licet aliquando per aliquantulum temporis in quibnsdam
reluctata sit, quse illa tarnen probavit, quandoque probaverit,
et quse ilia refutavit, ipsa refutaverit, ep. 104, col. 1078.)

Papst Cölestin wird genannt niagnse synodi Ephesinse prsesul
(ep. 86, col. 935), und ep. 98, col. 1022, wird der Vorsitz Cyrill
von Alexandrien eingeräumt, quia et ipse locum Cœlestini ob-

tinuit. In Wirklichkeit präsidierte Cyrill auf dem Konzil, doch
nicht als Stellvertreter des römischen Bischofs (vgl. Langen I,
S. 825; Michaud, Conc. œc, p. 136 s.). Das Konzil von Ephesus
(431) ward eröffnet und der Spruch gegen Nestorius gefällt,
ehe die päpstlichen Legaten angekommen waren. Die
Verurteilung des Nestorius durch Cölestin wurde im Einklänge
erfunden mit der ererbten Kirchenlehre. Nestorius wurde nicht



— 755 —

verurteilt, weil Rom den Anstoss dazu gab, wie man col. 1022
meinen könnte, wo das päpstliche Schreiben an die Synode als
massgebend hingestellt wird.

Das dogmatische Schreiben des Papstes Leo wurde geprüft
und bestätigt auf der Synode von Chalcedon, nicht weil es von
Rom kam, sondern dem allgemeinen Kriterium entsprach. Falsch
ist daher die Angabe des Nikolaus, col. 1022: Chalcedonensis

magna synodus nil diffinisse, nil respuisse, nil suscepisse, nisi
quod vel ilia vel vices apostolicse sedis ibi réservantes diffinie-
runt, projecerunt, vel admiserunt (vgl. Langen II, S. 50 ff. ;

Michaud, ib., p. 180). In ep. 99, col. 1048, wiederholt Nikolaus,
wie die ganze Kirche den Lehren Cölestins und Leos gefolgt
sei (quorum sententise tota per mundum diffusa inclinatur
Ecclesia: quorumque doctrinam Christiana veneratur apprime
religio). Ep. 86, col. 941, schreibt Nikolaus dem Patriarchen
Anatolius von Konstantinopel die Äusserung zu: Dioskur sei
zu Chalcedon nicht seines Glaubens wegen verurteilt worden,
sondern weil er Papst Leo exkommuniziert habe (teste Anatolio
Constantinopolitano prsesule qui dicit: Propter fidem non est
damnatus Dioscurus, sed quia excommunicationem fecit domino
archiepiscopo Leoni). Nach Langen II, S. 65, schrieb Anatolius
an Leo: „Nach der Absetzung des Dioskur habe man den
Glauben festgestellt, wozu das Konzil von den Kaisern berufen
worden, und eine Einigung erzielt."

Das siebente allgemeine Konzil (787) wird von Nikolaus
nicht zu den ökumenischen gerechnet (vgl. ep. 15, col. 796;
ep. 62, col. 879 ; ep. 99, col. 1053 ; ep. 104, col. 1074), und doch
soll der apostolische Stuhl dasselbe präsidiert haben (ipsi
secundo in Nicsea collectse synodo apostolica nostra sedes prse-
sederit, ep. 86, col. 946). Es wurde berufen ohne die Mitwirkung

des Papstes und präsidiert in allen seinen Sitzungen von
Tarasius, Patriarch von Konstantinopel (Michaud, Conc. œc,
p. 330). Wie kann also der Papst behaupten: „Kaiser
Konstantin und Irene hätten seine Unterstützung nachgesucht
(nostrum prsesidium qusesierunt, col. 930), und sein Vorgänger
Hadrian habe dort einen Beschluss gefasst über die sprungweise

Beförderung eines Laien zum Patriarchen" (ep. 12, col. 787)?
In ep. 13, col. 793, nimmt er auch die Bestätigung dieses Konzils

für das Papsttum in Anspruch: quatenus sicut jam facto
pro Sanctis imaginibus novimus, quod juste deliberatimi est,
maneat ap. sedis auctoritate firmatum.



— 756 —

„Die griechischen Kaiser haben stets den apostolischen
Stuhl so geehrt, dass sie Gesetze erlassen haben, um die Kirchen
mit demselben zu verbinden. Sie haben die Abhaltung von
Konzilien nicht befohlen, sondern darum gebeten und ermahnt,
die zu fassenden Beschlüsse nicht vorgeschrieben, sondern sich
denselben unterworfen" (pro colligendis conciliis ac proferendis
sententiis non imperaverint : sed precati et hortati solum exsti-
terint, et quse illi deereverunt, ipsi consenseriut, et quse illi
damnaverunt, ipsi respuerint, col. 959).

Der römisch-katholische Professor Dr. Funk sagt betreffend
Berufung der ökumenischen Synoden des Altertums (Rev. int.
de Théol., 1893, S. 731): „Keines der Argumente, welche für
die Beteiligung des römischen Stuhles an der Berufung der
ökumenischen Synoden angeführt zu werden pflegen, hält bei

genauerer Prüfung stand. Auf der andern Seite erscheint die

Berufung vom IV. bis zum IX. Jahrhundert wiederholt unzweideutig

als eine und zwar ausschliesslich kaiserliche Angelegenheit.

Der Sachverhalt ist daher nicht zweifelhaft, und wenn
er trotzdem verkannt wird, so rührt dies nur daher, dass

man ihn nicht mit der nötigen Sorgfalt und Unbefangenheit
durchforschte."

Die Kaiser haben nicht um Abhaltung der Synoden
gebeten, sondern dieselben angeordnet. Die Päpste und Patriarchen
mussten zu diesem Zwecke Vorstellungen und Bitten an den

kaiserlichen Hof richten. „Die Kraft und Autorität der Synoden
lag in dem Consensus der Kirche, wie er sich auf den Synoden
und nach denselben in der allgemeinen Zustimmung kundgab."
(Döllinger-Friedrich, Papstt, S. 16.) Gegenüber den Behauptungen

unseres Papstes steht folgende geschichtliche
Thatsache fest :

a. Die Päpste haben in den ersten acht Jahrhunderten
kein allgemeines Konzil berufen, b. Sie haben nie ihre Autorität
durch ihre persönliche Anwesenheit an denselben bekundet, c. Die
päpstlichen Abgeordneten hatten nicht den Vorsitz, d. Päpstliche

Schreiben an Konzilien haben nie Autorität gehabt.
e. Päpste sind durch allgemeine Konzilien verdammt worden
(so Vigilius und Honorius). /. Eine päpstliche Bestätigung der

Konzilsbeschlüsse gab es nicht.
Die von Nikolaus berufenen und geleiteten römischen

Synoden sind selbstverständlich Werkzeuge des hl. Geistes (vgl.



— 757 —

ep. 46, col. 852; ep. 104, col. 1074); der Papst selber spricht
inspirante Deo (ep. 152, col. 1159), und ihre Beschlüsse gelten
als von der ganzen Kirche gefasst (ep. 155, col. 1166), während
die antipäpstlichen Synoden von Soissons, Metz und Konstantinopel

herabgedrückt werden.
Die Synode von Soissons (853), „deren Akten von lauter

Fehlern wimmeln, hat sich nicht im Namen des Herrn
versammelt und den Herrn nicht in ihrer Mitte gehabt" (ep. 107,
col. 1094 s.), constat procul dubio, non eos in nomine Domini
congregates extitisse, ac per hoc eum minime in sui medio
Imbuisse. Wer denkt hierbei nicht an das vatikanische Konzil
von 1870? Das Konzil von Metz (863) wird der Räubersynode
von Ephesus gleichgestellt und ein prostibulum genannt (Mansi
XV, col. 650 s.). Das gleiche Schicksal erfährt das Konzil von
Konstantinopel (861), auf welchem im Beisein der päpstlichen
Legaten die Wahl des Photius gebilligt und Ignatius abgesetzt
wurde (latrocinale illud concilium, ep. 98, col. 1025, vgl. ep. 86,
col. 961 ; nefanda synodus, ep. 104, col. 1072).

Während Nikolaus solche auf Pseudoisidor gestützte
Unwahrheiten und irrige Behauptungen aufstellt, lehrt sein
Bibliothekar und Hoftheologe Anastasius in der Vorrede zum VIII.
sog. ökumenischen Konzil (869—870) von Konstantinopel : Dieses
Konzil sei allgemein : a. weil es den katholischen Glauben und
die hl. Gesetze einstimmig feststellte; b. weil die fünf von
Christus eingesetzten Patriarchen, unter denen der römische
als der wichtigste hervorrage wie unter den fünf Sinnen der
des Gesichtes, einstimmig gewesen, und c. weil eine allgemeine
Heilung die allgemeine Befleckung der Kirche beseitigt habe.
(Universalis est enim, primo quia catholica fides in ea et sanctse
leges quse non solum a sacerdotibus, sed ab universis Christianis
coli debent et venerari, contra hostes earum consona voce de-

fenditur; deinde quia, cum Christus in corpore suo, quod est

Ecclesia, tot patriarchates sedes, quot in cujusque mortali corpore
sensus locaverit, profecto nihil generalitati deest Ecclesiœ, si omnes
ilice sedes unius fuerint voluntatis, sicut nihil deest mortui
corporis, si omnes quisque sensus integrse communisque fuerint
sanitatis. Inter quos videlicet sedes quia Romana prœcellit, non
immerito visui comparatur : qui profecto cunctis sensibus prse-
eminet, acutior illis existens et communionem sicut nullus
eorum, cum omnibus habens. Tertio, quia cum Photius tot ex-



— 758 —

cessuum suorum morbo universam Ecclesiam maculaverit,
universalis curatio adhibita est, ut totum curaretur quod totum
fuerat maculatum. Migne, Patr. lat. 129, col. 17.)

22. Der Ansicht seines Theologen Anastasius widerspricht
Nikolaus auch in seiner unhistorischen Unterscheidung betreffend

die fünf Patriarchenstühle : Wahrhaft apostolische Stühle
sind ihm die drei Patriarchate von Rom, Alexandrien und
Antiochien. Der römische Stuhl sei der erste, weil von den beiden
Aposteln Petrus und Paulus gegründet und mit ihrem Blute
besiegelt. (Romanam, quam sanctorum principes apostolorum
Petrus ac Paulus et prsedicatione sua instituerunt, et pro Christi
amore fuso proprio sanguine sacraverunt.) Die zweite Stelle
gebührt dem Sitze von Alexandrien, weil vom Schüler und

Begleiter Petri, dem hl. Markus, gegründet; den dritten Rang
nimmt Antiochien ein, wo Petrus einige Jahre vor seiner
Ankunft in Rom seines Amtes waltete. Konstantinopel und
Jerusalem dürfen keine solche Autorität beanspruchen (non tantse
tamen auctoritatis, quantse superiores existunt). Der Stuhl von
Konstantinopel werde vom berühmtesten und ehrwürdigsten
aller Konzilien, dem Nicänum, gar nicht namhaft gemacht und
habe seine Würde empfangen, weil Byzanz Neu-Rom genannt
wird; nur durch Gunst der Kaiser und nicht durch inneren
Rechtsgrund werde der Patriarch dieser Stadt Pontifex genannt.
(Nam Coiistantinopolitanam Ecclesiam nec apostolicorum quis-

quam instituit, nec Nicsena synodus, quse cunctis synodis cele-

brior et venerabilior est, ejus mentionem aliquam fecit: sed

solum quia Coiistaiitinopolis nova Roma dicta est, favore prin-
cipum potius quam ratione, patriarcha ejus pontifex appellatus
est.) Nach altem Herkommen und dem Konzil von Nicäa müsse

man zwar den Patriarchen von Jerusalem ehren, unbeschadet
jedoch der der Metropolis eigenen Würde. Das Konzil spreche
nicht von dem Bischof von Jerusalem, sondern vom Bischof
von Älia. Das wahre Jerusalem, unsere Mutter, sei im Himmel,
das irdische Jerusalem aber, von Kaiser Hadrian neu erbaut,
sei an einer andern Stelle, so dass jetzt Golgatha innerhalb
der Mauern liege (ep. 97, col. 1012).

Nach dem Konzil von Nicäa und der Tradition der
römischen Kirche und Päpste, und wie die Vernunft lehre, sei der
Patriarch von Alexandrien der zweite dem Range nach (ib.)

(Juxta quod sancta Romana tenet Ecclesia, et Nicseni canones



— 759 —

innuunt, et sancti prsesules Romanorum defendunt, et ipsa ratio
docet, Alexandrinus patriarcharum a Romano papa secundus
est), vgl. ep. 86, col. 940 und 949, wo die drei Hauptkirchen
(très prsecipuas Ecclesias) ebenfalls im gleichen Sinne erhoben
und Jerusalem und Konstantinopel gar nicht erwähnt werden.

Während die alte Kirche den Rang der Patriarchate nach
der Wichtigkeit der Städte geordnet hatte, wo sie bestanden,
führt Nikolaus denselben auf die Autorität des Apostels Petrus
zurück, um so seine ihm als Nachfolger Petri zukommende
Oberhoheit und Jurisdiktionsgewalt über die gesamte Kirche
zu begründen. Die diesbezüglichen Beschlüsse der allgemeinen
Konzilien von Nicäa (325), Konstantinopel (381) und Chalcedon
(451) werden einfach ignoriert oder falsch ausgelegt. Das
Patriarchat von Jerusalem, die Metropole und Mutter aller andern
Kirchen, wo Petrus gelebt und gewirkt hatte, hätte eigentlich
dem Range nach das erste sein sollen — doch Nikolaus geht
über diesen Punkt schlechthin hinweg.

23. Papst Gelasius in seinem Disciplinardekret vom Jahre
494 hatte bestimmt, dass in der römischen Kirchenprovinz ohne
Erlaubnis des Papstes keine Kirchen eingeweiht werden dürften
(Langen II, S. 171). Nikolaus macht dieses Verbot verbindlich
für die ganze Kirche. In ep. 82, c. 5, col. 920, streitet er den
Bischöfen diese Befugnis ab (quomodo autem chorepiscopos
posse dicimus ecclesias consecrare, quas nulli episcoporum licet
sine nostro prcecepto secundum sanctas régulas dedicare und
in ep. 135, col. 1130, verbietet er sogar einen Kirchenbau ohne
seine Genehmigung und die Errichtung einer Diöcese. (Ecclesia,
id est catholicorum collectio quomodo sine apostolicce sedis insti-
tuetur nutu, quando juxta sacra decreta nec ipsa debet absque

prœceptione papœ basilica noviter construi quse ipsam catholicorum

intra semet amplecti catervam dignoscitur.) Jules Roy
in seinem von Lobhudeleien über den hl. Nikolaus I.
wimmelnden Werke bemerkt hierzu S. 157 : „Il a tiré de l'arsenal
que constitue le droit ecclésiastique tout ce qui pouvait relever
et agrandir l'autorité du pape et ce décret de Gélase n'avait été

rendu que pour les évêques suffragants de Rome."

24. Nikolaus I. verleiht Ansgar, Erzbischof von Hamburg,
das Pallium, als auf Wunsch Ludwigs des Deutschen Bremen
mit Hamburg zu einer Erzdiöcese vereinigt wurde (31. Mai 864).



— 760 —

In der Verleihungsbulle finden wir zum erstenmal die Anfänge
des Eides der Treue und des Gehorsams gegen den Papst und die
Kirche. Das Pallium erscheint in den früheren Jahrhunderten
immer nur als blosser Schmuck, ohne sonstige damit verbundene

Rechte, aber doch stets als das wesentliche Attribut eines
Bischofs oder Erzbischofs — niemals erhalten es Geistliche
niederen Ranges. Wie die Institution des apostolischen Vika-
riats dem Bestreben der Kurie entsprungen ist, auch die dem
Patriarchatssprengel des Papstes nicht angehörigen, weiter
abliegenden Kirchen in eine nähere Verbin dung mit Rom zubringen,
so war die natürliche Konsequenz davon, durch die höchste
Auszeichnung die Bischöfe noch fester an Rom zu ketten. Noch
im Jahre 543 wagte Papst Vigilius, das erbetene Pallium erst
nach erhaltener Einwilligung des Kaisers an Bischof Auxanius
von Arles zu verleihen. Später werden mit dem Pallium
gewisse Rechte, wie die eines Metropoliten, verbunden. Trotzdem
die Verleihung des Palliums auf Lebenszeit erfolgte, haben die

Päpste mitunter mit der Entziehung des höchsten kirchlichen
Ehrenzeichens gedroht. Seit dem 8. Jahrhundert war der Brauch
aufgekommen, dass die Bischöfe in vielen Fällen zur
Erreichung des Palliums persönlich nach Rom gingen, eine Pflicht
war dies freilich noch nicht. Das persönliche Erscheinen
sämtlicher Metropoliten in Rom hätte das Bewusstsein ihrer
Unterwürfigkeit unter den Papst verstärkt, und dieser hätte
seine Ideen nachhaltiger durchgeführt, als es bisher der lediglich

schriftliche und nur in Ausnahmefällen mündliche Verkehr
ermöglicht hatte. Bei der Verleihung des Palliums musste ein
Glaubensbekenntnis abgelegt und später ein förmlicher Eid der
Treue gegen Papst, Glauben und Kirche geleistet werden.

Ansgar muss seinen Gehorsam gegen Rom eidlich bekräftigen.

(Ep. 62, col. 879. Porro te pallio uti nonnisi more sedis

concedimus apostolicae scilicet, ut successores tui per semetipsos
vel legatos suos fidem nobiscum tenere, ac sanctas sex synodos

recipere, necnon decreta omnium Romani sedis prsesulum et

epistolas, quse sibi delatse fuerint, venerabiliter observare atque
perficere omnibus diebus vitso suse scripto se et jur-amento pro-
fiteantur.) Nach Hinschius, Kirchenrecht III, 201, Anm. 4, soli

Ansgar zur Ablegung eines solchen Eides mit Rücksicht auf

das Vorbild in seiner Stellung als römischer Missionsbischof
über die Dänen, Schweden und Slaven aufgefordert worden



— 761 —

sein. Gregor IL hatte allerdings (722) Bonifazius, dem „Apostel
der Deutschen", einen ähnlichen Eid abgenommen, wie ihn
sonst die suburbikarischen Bischöfe ihm als ihrem Metropoliten
zu schwören hatten (vgl. Langen II, S. 605 f.).

25. Die Wahl des römischen Bischofs erfolgte ursprünglich
durch die Bischöfe der römischen Kirchenprovinz unter Zustimmung

der römischen Gemeinde. Papst Stephan III. schloss auf
dem römischen Konzil (769) das Volk gesetzlich von der
Beteiligung an der Papstwahl aus. Die Wahl sollte von bestimmten
Bischöfen und Vornehmen der Kirche, sowie dem römischen
Klerus vorgenommen werden. Ferner ist auch von dem
Bestätigungsrecht der über Rom herrschenden weltlichen Gebieter
keine Rede, und doch hatten diese seit Ende des 4. Jahrhunderts
Einfluss auf die Besetzung des päpstlichen Stuhles ausgeübt.
Die Kaiser von Konstantinopel und in ihrem Auftrag die
Exarchen von Ravenna hatten das Bestätigungsrecht; vor der
Bestätigung sollte die Weihe des gewählten Papstes nicht
stattfinden. Karl der Grosse (f 814) wurde am Weihnachtsfest 800
in Rom in Gegenwart des Papstes Leo III. zum römischen Kaiser
ausgerufen. Der Papst salbte ihn und setzte ihm eine kostbare

Krone aufs Haupt. Diese Cérémonie stellte den Papst
als den Höheren dar, den Inhaber des römischen Imperiums,
der es aus freien Stücken Karl übertrage. Karl gab jedoch
das Bestätigungsrecht der Wahl des Papstes und die Oberherrlichkeit

über Rom nie preis. Da die Kaiserkrönung eine Regel
wurde, gewann der Papst einen gewaltigen politischen Einfluss.
Die Krönung und Salbung durch den Papst konnte leicht als
das Zeichen der Weltherrschaft gedeutet werden. Der erste
Papst, Stephan IV., der nach der Wiederherstellung des Kaisertums

im Abendlande den Thron bestieg, änderte die
Wahlordnung einigermassen, um dem Papsttum Schutz und Halt zu
gewähren (816). Er bestimmte: „Weil die römische Kirche
nach dem Tode des Papstes mehrfach Gewaltthätigkeiten
erduldet dadurch, dass ohne die Kenntnis des Kaisers und ohne
Anwesenheit seiner Legaten die Papstweihe stattfindet und nicht
nach kanonischer Sitte und Brauch kaiserliche Gesandte nach
Rom geschickt werden, und um Ärgernis zu verhüten, so verfügen
wir, dass die Wahl des Papstes in Gegenwart des Senates und
des Volkes von den Bischöfen und dem gesamten Klerus
vorgenommen und der Gewählte im Beisein der kaiserlichen Ge-

Kevue intern, de Théologie. Heft 36, 1901. 49



— 762 —

sandten konsekriert werde." (Volumus ut cum instituendus est

pontifex, convenientibus episcopis et universo clero eligatur,
prsesente senatü et populo, qui ordinandus est; et sie ab omnibus

electus prsesentibus legatis imperialibus consecratur; vgl.
Jaffe, Regesta, S. 316 s.) Kaiser Lothar I. verpflichtete (824)
während seiner Anwesenheit in Rom die Römer, zu schwören,
dass sie bei der Papstwahl stets nach den Canones verfahren
und den Gewählten nicht eher wreihen lassen würden, bis er
vor dem kaiserlichen Kommissär und dem Volke den Eid der
Treue geschworen hätte.

Nikolaus I. war der erste Papst, der unter Assistenz des

Kaisers selbst die Weihe empfangen hatte. Um das
Bestätigungsrecht des Kaisers zu beseitigen, liess er auf der römischen
Synode (März 862) folgenden Beschluss fassen (col. 795) : „Si
quis sacerdotibus, seu primatibus, nobilibus, seu euneto clero
ejus sanetse Romanse Ecclesise electionem Romani pontificis
contradicere prsesumpserit, sicut in concilio beatissimi Stephani
papse statutum est, anathema sitA (Wenn jemand sich herausnimmt,

der durch die Bischöfe, die Vornehmen und Adeligen
und den gesamten Klerus der römischen Kirche vorgenommenen

Papstwahl zu widerstreiten, der sei im Banne, laut dem

von Papst Stephan erlassenen Statut.) Gemeint ist hier das

Wahldekret Stephans III. Nikolaus räumt dem Adel einen
Anteil an der Papstwahl ein, während sein Vorgänger nur von
dem „Adel der Kirche", bestimmten Bischöfen und dem Klerus
spricht. Der Papst hebt also eigenmächtig das von den
Karolingern ausgeübte Bestätigungsrecht auf, obwohl er seine eigene
Wahl Kaiser Ludwig IL verdankte.

26. Was die Einschaltung des Filioque ins Glaubensbekenntnis

von 381 anbelangt, so hat Nikolaus diese Neuerung
stillschweigend gutgeheissen. Papst Leo III. hatte Anfang des

9. Jahrhunderts den fränkischen Bischöfen eine ablehnende,
missbilligende Antwort gegeben. Unter Nikolaus wird das

Filioque als Glaubensartikel angenommen, daher seine Verteidigung

desselben. (Prseterea de processione Spiritus sancti quis
nesciat illustres viros et prseeipue Latinos, nonnulla scripsisse,

quorum fulti auetoritatibus, istorum oppido sane respondere
possemus insaniœ, si vel illis non reprehendi, vel nobis eis con-
tentiosa fauce gannientibus rationem reddendi consuetudo quse-
libet extitisset? ep. 152, col. 1157.)



— 763 —

Photius, Patriarch von Konstantinopel, verfehlt nicht, dem
Papste und der von ihm geleiteten Kirche diese Neuerung
vorzuwerfen (ep. 152, col. 1155): Conantur enim tarn nostrani
specialiter, quam omnem generaliter, quse lingua Latina utitur,
Ecclesiam reprehendere, quod Spiritum Sanctum ex Patre
Filioque procedere dicamus cum ipsi hunc tantum ex Patre
procedere fateantur. (Vgl. ep. Photii, Migne 102, series grseca,
col. 722, 742, col. 794, 822.) Johann VIII. verwarf in einem
Schreiben an Photius (879) das Filioque als eine Gotteslästerung.
Erst unter Benedikt VIII. (1014) wurde es ins Glaubensbekenntnis
im Abendlande aufgenommen (vgl. Guettée, La papauté schismatique,

p. 349; Internat, theolog. Zeitschrift, 1897, S. 64). Das
Papsttum schwankte also in dogmatischer Beziehung, und von
der Unfehlbarkeit des römischen Bischofs kann keine Rede sein.

27. In ep. 107, col. 1095 s., und ep. 108, col. 1103 s.,
erwähnt Nikolaus, dass Papst Leo IV. Hinkmar von Reims
befohlen habe, auf einer neuen Synode, in Gegenwart des Bischofs
Petrus von Spoleto als päpstlichem Legaten, die Sache des

Geistlichen Wulfad und seiner Genossen, welche von der Synode
von Soissons (853) als ungültig geweiht abgesetzt worden waren,
wiederum zu untersuchen, und wenn dann die Abgesetzten
wieder an den Papst appellierten, entweder mit ihnen nach
Rom zu kommen oder einen Legaten zu schicken. Hinkmar
(Migne 126, col. 68) stellt in seiner Instruktion an seinen
Gesandten Egilas von Sens den Empfang eines derartigen Schreibens

in Abrede und will überhaupt nichts von einer durch
Petrus von Spoleto berufenen oder zu berufenden Synode
gehört haben. (Et non obliviscamini ut faciatis certum apostolicum

quia ilia epistola quarti Leonis papse de istorum fratrum
reclamatione, quam memorat in suis epistolis, istis Cisalpinis
regionibus non innotuit, nisi per suas nuper missas epistolas.)
Obwohl Petrus von Spoleto um jene Zeit in Frankreich war,
wissen wir nichts von einer in seiner Gegenwart abgehaltenen
fränkischen Synode in der Angelegenheit der Reimser Kleriker.
Wie die Verhältnisse unter Leo IV. zwischen dem Papste und
den fränkischen Metropoliten obwalteten, hätte der Inhalt dieses
von Nikolaus citierten und dem Papste Leo IV. untergeschobenen

Briefes grosses Aufsehen gemacht. Es lag im Interesse
Nikolaus L, der sich auf Pseudo-Isidor beruft, den Schein zu
verbreiten, als ob schon seine Vorgänger so geringe Rücksicht



— 764 -
auf die Privilegien der nationalen Kirchen genommen hätten
— daher dieses Unterschieben eines seine eigenen Ansprüche
wiederspiegelnden Schreibens Leos, dessen Original niemals
jenseits der Alpen gesehen worden war (vgl. v. Noorden,
Hinkmar von Reims, S. 128 ff.).

Pfarrer Johann Richteeich in Genf.

(Fortsetzung folgt.)


	Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]

