Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 36

Artikel: Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]
Autor: Richterich, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 735 —

PAPST NIKOLAUS L

(24. April 88 — 13. November 867.)

(Fortsetzung.?)

Viertes Kapitel.

Nachweis der von Nikolaus verwerteten weiteren Fil-
schungen und Fiktionen. Seine eigenen Filschungen,
Neuerungen und historischen Unwahrheiten.

6. Der Kanon 5 des Konzils von Nicaa lautet: ,Die von
der Kirchengemeinschaft Ausgeschlossenen diirfen von den
Bischofen einer anderen Provinz nicht zugelassen werden.
Doch soll untersucht werden, ob sie nicht durch die Engherzig-
keit oder Streitsucht oder sonstige Gehé#ssigkeit der Bischofe
ausgeschlossen wurden. Jedes Jahr sollen zwei Provinzial-
synoden gehalten werden, auf welchen der von einem Bischofe
Exkommunizierte die Untersuchung seiner Sache verlangen
kann.* Das Konzil von Nicda kennt als hohere Instanz nur die
Provinzialsynode, von einer Appellation an den Bischof von
Rom ist nicht die Rede. Letzterer hatte nur Metropolitanrechte
in seiner Kirchenprovinz.

Nikolaus giebt diesem Kanon den Sinn, als ob die von ihm
Exkommunizierten von anderen nicht zur Gemeinschaft zu-
gelassen werden diirften und nur auf sein Verwenden hin wieder
aufzunehmen seien (ep. 98, col. 1032, 1029), quia sedis apostolicee
de tota Ecclesia fas habentis judicare, moderamina retinemus.
Gregor von Syrakus, der Konsekrator des Patriarchen Photius,
habe nicht zur Gemeinschaft zugelassen werden diirfen, weil
inferioris loci pontifices eos quos potior suus obligaverat, sine
prima sede absolvere non potuerunt, col. 1029. Nikolaus erhebt

1)-Siehe Nr. 35, S. b60—588.



— 736 —

sich also gegen die gesetzlichen Organe einer Nationalkirche,
welche Gregor wieder aufgenommen hatten. Er schreibt sich
die Gewalt zu, endgiiltig zu entscheiden tber Anerkennung und
Verweigerung der Kirchengemeinschaft. KEr mischt sich in die
Angelegenheiten anderer Kirchen, bannt und verdammt, ver-
bietet die Gemeinschaft mit den Ausgeschlossenen, gestiitzt auf
Kanon 5 von Nicida — den zweiten Teil des Kanons, der von
der Provinzialsynode handelt, lisst er ausser acht.

Papst Innocenz in seinem Reskript an Bischof. Vietricius
von Rouen (404) stiitzte sich auf das Konzil von Nicda, dem-
gemiss Streitigkeiten unter Klerikern von der Provinzialsynode
zu schlichten seien und niemand gestattet sei, sich an eine
fremde Provinzialsynode zu wenden, jedoch ohne Prijudiz gegen
die rémische Kirche, sine preejudicio Romange Ecclesise. Die
Einschrinkung ,ohne Prajudiz gegen die romische Kirche
unterordnet die Urteile der Provinzialsynoden dem des rémischen
Stuhles, bedeutet also eine Falschung zum Zwecke der romischen
Oberhoheit. (Siehe Langen I, S. 669 und 673.)

Papst Nikolaus verwertet die Auffassung seines Vorgingers
im Kampfe gegen die gallischen Bischofe (ep. 75, col. 904;
ep. 73, col. 894).

7. Nikolaus bezieht sich wiederholt auf die Bestimmungen
der Synode von Sardika (343), um seinen Jurisdiktionsprimat
zu bekraftigen. Im Briefe an die gallischen Bischofe (ep. 5,
col. 901) stiitzt er sich auf das unechte Schreiben der Synode
von Sardika an Papst Julius, wo die Stelle steht: ,IEs seil
niamlich sehr gut und schicklich, wenn die Herren Bischife aus
allen einzelnen Provinzen an das Haupt, d. h. den Stuhl Petri
berichteten.“ (Hoc enim optimum et valde congruentissimum
esse videbitur, si ad caput, id est ad Petri apostoli sedem, de
singulis quibusque provinciis domini referant sacerdotes.) Vgl.
Langen I, S. 448 f. Im Schreiben an die Bischoéfe von Senlis
[Soissons] (ep. 35, col. 829) wird der Kanon 3 der Synode von
Sardika angefiihrt: ,Wenn ein verurteilter Bischof glaubt recht
zu haben, so soll, um das Andenken des Apostels Petrus zu
ehren, von denen, welche die Sache geprift haben, an den
Bischof Julius in Rom geschrieben werden, und dieser lasse dann
das Urteil durch andere Richter revidieren, wenn er es fir
der Revision bediirftig ansieht.“ (Si quis episcopus judicatus
fuerit in aliqua causa, et putavit se bonam causam habere, ut



— 737 —

iterum concilium renovetur [judicium], si vobis placet, sancti
Petri apostoli memoriam honoremus ut scribatur ab his qui
causam examinarunt, Julio Romano episcopo, et si judicaverit
renovandum esse judicium, renovetur, et det judices.) Hefele IV,
S. 283, findet, dass die Worte si vobis placet . ... eine eigen-
timliche Auslegung des Kanons bilden.

Nikolaus citiert auch den Kanon 5 der Synode von
Sardika, welcher den Rekurs an den rémischen Bischof zum
Gesetz erhob, und spielt wahrscheinlich an auf das unechte
Schreiben an Julius, wenn er sagt, auch ohne die Appellation
Rothads héatten die Bischofe, um den heiligen Petrus zu ehren,
nach Rom berichten miissen. (Maxime cum juxta constitutionem
sanctse hujus synodi [Sardicensis econcilii], etiamsi nunquam
reclamasset, nunquamque sedis apostolicae mentionem fecisset,
a vobis, qui causam ejus examinastis, memoria sancti Petri
honorari debuerat, atque ei perscribi, ut si judicaret reno-
vandum esse judicium, renovaretur (col. 829, 830, vgl. ep. 33.)

Nikolaus stiitzt sich auch auf den Kanon 10 dieser Synode
(ep. 46, col. 8b9; ep. 4, col. T14; ep. 99, col. 1051), um die
schnelle Beforderung des Photius vom Laien zum Patriarchen
zu verurteilen. Im Schreiben an Thotius (ep. 12, col. 788)
vindiziert Nikolaus der Synode von Sardika einen okumenischen
Charakter. (Quod vero dicitis, neque Sardicense concilium,
neque decretalia vos habere sanctorum pontificum vel reci-
pere, non facile nobis facultas credendi tribuitur: maxime
cum Sardicense concilium, quod penes vos in vestris regionibus
actum est, et ommnis Fcclesia recipit, qua ratione convenerat, ut
hoc sancta Constantinopolitana Ecclesia abjiceret, et, ut dignum
est, non retineret?) Im Briefe 99, col. 1051 s., wird Photius vor-
gehalten, die Canones dieser Synode seien von den Bischéfen
beinahe des ganzen FErdkreises aufgestellt und gutgeheissen
worden (a preesulibus provinciarum pene totius orbis definiti
sunt et illis omnibus satis placuisse per eadem exemplaria
Greseca monstrantur), auch ligen sie im griechischen Texte vor,
nicht nur in den neuen, sondern den alten authentischen
Sammlungen. Die hl. Viter des Konzils von Sardika (Kanon 10)
stimmten iiberein mit dem Heidenapostel Paulus, der gesagt,
1 Tim. 5, 22: _Sei nicht eilig, jemand die Hande aufzulegen,
und mache dich nicht teilhaftig fremder Siinden® und betreffend
die Diakonen, 1 Tim. 3, 10: ,Sie miissen zuerst gepriift werden



— 738 —

und so mogen sie das Amt fiihren. Wer dieses Konzil nicht
annehme, nehme auch den Apostel Paulus nicht an. (Nam et
audenter dicimus et veraciter profitemur, quoniam qui Sardicense
concilium non recepit, nec Paulum apostolum recepit.)

Wie steht es nun mit der Synode von Sardika? Sie hatte
den Charakter einer abendléndischen Generalsynode und keines-
wegs den eines okumenischen Konzils. Ihre Entscheidungen
hatten also keine bindende Kraft fir die ganze Kirche — aller-
dings stiitzten sich die Pépste auf dieselbe, um sich der ober-
richterlichen Gewalt zu bemichtigen. Hier wurde beschlossen,
dass Papst Julius die Befugnis habe, sich tiber die Appellationen
der Bischofe auszusprechen, an Ort und Stelle und in Gegen-
wart eines rémischen Abgeordneten eine neue Synode abzuhalten
und tber einen Bischof zu richten. Daraus entwickelte man
eine eigentliche Appellationsinstanz in Rom. Hefele und auch
Langen (I, S. 453) bestreiten, dass dem Papste Julius nur per-
sonlich diese Befugnis Ubertragen worden sei. Dollinger und
Friedrich (S. 17 und 348) sind der entgegengesetzten Meinung.
Wie dem auch sei, sicher ist, dass diese Appellationsinstanz
,von der orientalischen Kirche gar nicht beachtet, von der
afrikanischen beharrlich zuriickgewiesen wurde und wor Pseudo-
Isidor mie und nirgends in volle Kraft trat®. Das afrikanische
Generalkonzil zu Karthago (418) beschloss dagegen: ,Wer an
ein Gericht jenseits des Meeres (Rom) appelliert, darf von
niemand innerhalb Afrikas mehr in die Kirchengemeinschaft auf-
genommen werden.“ Im Verlaufe wurde an Stelle des Papstes
Julius im Kanon 3 der Papst im allgemeinen gesetzt, und anstatt
Streitigkeiten zwischen Bischoéfen wurde gefilscht causee ma-
jores, grossere Angelegenheiten. Schon Ennodius in seiner
Schutzschrift fir Papst Symmachus sagt: ,Die causee majores
seien durch den 3.Kanon von Sardika dem Arbitrium des Papstes
vorbehalten“ — das war nun selbst schon eine freilich in Rom
langst gelaufige Verdrehung: denn der Kanon bestimmte ja bloss
eine Revisionsinstanz fiir verurteilte und appellierende Bischofe.
(Vgl. Dollinger-Friedrich, S. 52 und 391.) Der bertihmte Bischof*
Cyprian von Karthago (1 258) weiss auch nichts von einem
Rechte der Appellation an das Urteil des réomischen Bischots
oder der rémischen Kirche als einer hohern Instanz. Er schreibt
an den rémischen Bischof Cornelius die bemerkenswerten Worte:
»Is ist von allen anerkannt und als richtig festgestellt, dass



— 739 —

die Sache eines jeden dort untersucht werde, wo das Verbrechen
begangen worden. Die uns Anvertrauten haben also nicht
umherzulaufen und durch ihre triigerische Verwegenheit die
Einheit der Bischéfe zu entzweien, sondern dort ihre Sache zu
flihren, wo sie Ankldger und Zeugen ihres Verbrechens finden
koénnten, oder man miisse denn die Autoritit der afrikanischen
Bischofe geringer achten als ein paar bereits verurteilte und
verlorene Menschen, welche schon von ihnen verurteilt worden.“
Der rémische Bischof erhob damals keinen Widerspruch gegen
diese kategorische, einer Warnung &hnliche Erkldrung. (Vgl.
Langen I, S. 309 ff., Fleury, Panthéon litt., p. 331.) Bischof Hefele
meint Bd. I, S. 570: ,Das Recht des Papstes, Appellationen
anzunehmen, liege in der Idee des Primates, folglich schon in
seiner gottlichen Stiftung.“ Diese Behauptung steht im Wider-
spruche mit der Geschichte. Hefele giebt jedoch folgendes zu,
Bd. I, S. 620 f.: , Der Synode von Sardika wohnten nicht einmal
hundert Bischofe bei.') Nicht mehr als ungetidhr 200 der ab-
wesend gewesenen Bischofe unterzeichneten die Beschliisse und
von diesen waren fast die Halfte (94) Agypter. Aus ganz Asien
erschienen nur ein paar Bischofe, aus den Provinzen Cypern
und Palistina gar keiner, und selbst aus dem lateinischen
Afrika, welches damals mindestens 200 Bisttimer zéhlte, treffen
wir nur sehr wenige Namen. Dass auch Kaiser Constantius
seine Anerkennung den Beschliissen von Sardika versagte,
wollen wir nicht einmal hoch anschlagen. Desto wichtiger ist,
~dass auch keine einzige spéitere Autoritdt unsere Synode fir
eine allgemeine erkldre. Wenn Papst Nikolaus sage: omnis
ecclesia recipit eos (ep. 12, col. 788), so wolle er damit nicht
andeuten, die Synode von Sardika sei eine ckumenische, denn
auch: von manchen andern Konzilien, z. B. Ancyra, Neocisarea
u. a., wurden die Canones allgemein anerkannt, ohne dass diese
Synoden selbst deshalb als 6ékumenisch verehrt worden wiren.*
Die Erkliarung Hefeles gentigt uns nicht. Nach unserem Dafiir-

1) Nach Hefele I, S. 622, spricht das Trullanum gegen Sardika als
allgemeine Synode. «<Hitte es die Synode von Sardika filr die zweite allge-
meine gehalten, so wiirde es deren Canones gleich hinter denen von Nicida
eingereiht haben. Dieselben erhielten jedoch ihren Platz erst /fumfer denen
der vier alten allgemeinen Synoden, und wir sehen daraus, dass das Trul-
lanum unsere Synode nicht zufer die alten allgemeinen Synoden, sondern
hinter dieselben gestellt habe.»



— 740 —

halten vindiziert Nikolaus 1. der Synode von Sardika den
Charakter der Okumenizitit und bedient sich derselben, um
seine Rechte als Oberrichter in der ganzen Christenheit geltend
zu machen. Hefele giebt tUberhaupt zu, Bd. II, S. 17: ,dass
durch Kanon 2 des allgemeinen Konzils von Konstantinopel
(381) die Appellation nach Rom ausgeschlossen worden war®,

8. Nikolaus fihrt ep. 75, col. 903, die unechte Dekretale
des Papstes Gelasius L. (+ 496) an (de libris recipiendis), um zu
beweisen, dass die pipstlichen Schreiben, wenn sie auch keinen
Bestandteil der (dionysisch-hadrianischen) Canones-Sammlung
bildeten, volle Gesetzeskraft fir die Kirche haben. ., Die Dekretal-
schreiben, welche die Pépste zu verschiedenen Zeiten auf An-
fragen verschiedener Viter erliessen, sollen mit Ehrfurcht an-
genommen werden“ (decretales epistolas, quas beatissimi papae
diversis temporibus de urbe Roma pro diversorum patrum
consultatione dederunt, venerabiliter suscipiendas decernimus).
Obwohl diese Dekretale des Gelasius nichts weiss von einem
allgemeinen Charakter der pdpstlichen Schreiben, so wird sie von
Nikolaus verwertet, um die allgemeine Verbindlichkeit dieser
Schreiben abzuleiten und so den romischen Bischofen die gesetz-
gebende Gewalt dtber die ganze Kirche zu wvindizieren. (In quo
notandurm, quia non dixit decretales epistolas quee inter canones
habentur, nec tantum quas moderni pontifices ediderunt, sed
quas beatissimi papee diversis temporibus ab urbe Roma dede-
runt. Dictis autem diversis temporibus etiam illa tempora vir
sanctus comprehendit, quee crebrescentibus paganorum perse-
cutionibus ad sedem apostolicam deferri causas episcoporum
difficillime permittebant.) Vgl. Dollinger-Friedrich, S. 17 und 351.

Der 28, Kanon des allgemeinen Konzils von Chalecedon (451)
bestimmte die Ebenbiirtigkeit des Patriarchen von Konstanti-
nopel mit dem von Rom, die Erhebung des Stuhles von Kon-
stantinopel zum ersten Range nach dem rdémischen. Die Be-
grindung lautet: .Denn auch dem Stuhle des alten Rom haben
die Viter wegen der Herrschaft dieser Stadt mit Recht den
Vorrang eingerdumt, und aus demselben Grunde haben die
150 Bischofe des Konzils von Konstantinopel (381) denselben
Vorrang dem heiligsten Stuhle des neuen Rom verliehen, richtig
urteilend, dass die durch das Kaisertum und den Senat geehrte
Stadt, die den gleichen Vorrang geniesse mit der alten Kaiser-
stadt Rom, auch in den kirchlichen Angelegenheiten jener
gleichstehen miisse, nach ihr die zweite.* (Langen II, S. 61.)



— 741 —

Trotz diesem Kanon verteidigte Papst Gelasius folgende
Anspriiche, welche Nikolaus wiederholt citiert (ep. 74, col. 898;
ep. 75, col. 906 ; ep. 86, col. 955; ep. 107, col. 1101). Im Schreiben
an die dardanischen Bischofe (s. Langen II, S. 179 ff.) sagt
Gelasius (494): ,Es sei bekannt, dass kein Stuhl eher die Be-
schliisse jeder Synode, welche die gesamte Kirche angenommen,
auszufiihren habe, als der erste, der jede Synode durch seine
Autoritit bestiatige, geméss seinem Prinzipate néamlich, den der
hl. Petrus vom Herrn empfangen und den er, unter Aner-
kennung seitens der Kirche, stets in Besitz gehabt habe, nam
constat, uniuscujusque synodi constitutum, quod universalis
Ecelesiee probavit assensus, nullam magis exsequi sedem prae
ceeteris oportere, quam primam quge et unamquamque synodum
et sua auctoritate confirmat, et continuata moderatione custodit,
pro suo scilicet principatu, quem beatus Petrus apostolus,
Domini voee perceptum, Ecclesia nihilominus subsequente, et
tenuit semper et retinet, col. 1101. Die ganze Kirche wisse,
dass das durch irgend welche Bischofe Gebundene durch den
Stuhl Petri gelost werden konne, weil er das Recht habe, tiber
jede Kirche zu richten, und niemand tber sein Urteil richten
diirfe, indem nach den Canones aus allen Teilen der Welt an
ihn appelliert werden solle, von ihm aber niemand appellieren
dirfe. (Nec plane tacemus, quod cuncta per mundum novit
Ecelesia, quoniam quorumlibet sententiis ligata pontificum sedes
beati Petri apostoli jus habeat resolvendi, utpote quee de omni
Ecclesia fas habeat judicandi, neque cuiquam liceat de ejus
judicare judicio, col 906. Siquidem ad illam de qualibet mundi
parte canones appellari voluerunt, ab illa autem nemo sit
appellare permissus, col. 955.)¢ In der Denkschrift an Faustus
giebt Gelasius den gleichen Anspriichen Ausdruck: ,Nach den
Canones sollten die Appellationen aus der ganzen Kirche an
den apostolischen Stuhl ergehen, und von diesem koénne an kein
anderes Forum mehr appelliert werden. (Ipsi sunt canones qui
appellationes totius Ecclesice ad hujus sedis examen voluere
deferri. Ab ipsa vero nusquam prorsus appellari debere sanxerunt,
ac per hoc illam de tota Ecclesia judicare, ipsam ad nullius
commeare judicium, col. 955.) Nikolaus verstarkt diese Sitze,
indem er beifiigt, col. 954: patet profecto sedis apostolicee, cujus
auctoritate major non est, judicium a nemine fore retractandum.
Er unterldsst die Beiftigung aus dem unechten Dekret de recip.



— T L.

libr.: Die romische Kirche sei durch keine Synodalentschei-
dungen den iibrigen vorgesetzt worden (wie das chalcedonische
Konzil behauptete), sondern habe den Primat durch die Worte
des Herrn selbst erhalten: Du bist Petrus u. s. w. Vgl. Dollinger-
Friedrich, S. 24 und 365.

9. Nikolaus bezieht sich auf die Vorgéinge unter Papst
Julins (1 3562), um sein Oberansehen zu rechtfertigen. Letzterer
hatte allerdings aus den Wirren im Orient anlésslich der
arianischen Streitigkeiten Nutzen zu ziehen gewusst. Athanasius,
der eifrige Verfechter des Nicinums, suchte Schutz in Rom
vor seinen Verfolgern. Hier wurde eine Synode abgehalten
(341) und Athanasius freigesprochen und der Kirchengemein-
schaft fur wirdig erklirt. Die geladenen Arianer waren aus-
geblieben. Sie beklagten sich, dass ,die romische Kirche allen
gegeniliber ihren Ehrgeiz geltend mache als die Schule der
Apostel und die Metropole der Frommigkeit von Anfang an,
wahrend doch die ersten Lehrer des Christentums aus dem
Orient nach Rom gekommen seien“. (Langen I, S. 434.) Nikolaus
sagt diesbeziiglich ep. 86, col. 955: ,Die Arianer seien nicht
nach Rom gekommen, weil sie ein boses Gewissen gehabt hitten
und wohl wussten, dass ihre Liigenhaftigkeit an den Tag kéme.“
(Sed ille [Athanasius] qui bonam conscientiam gerebat, nihil
reluctans venit, illi vero, qui malam, contempserunt; scientes
profecto, facile suum posse capi mendacium.) Vgl. ep. 73, col. 894.

10. Nikolaus citiert ep. 68, col. 888, Kanon 9 des Konzils
von Antiochien (341), welcher folgendes enthélt: ,Die Bischofe
in jeder Provinz sollen wissen, dass der in der Metropole
(blirgerlichen Hauptstadt) vorstehende Bischof auch die Sorge
hat tber die ganze Provinz. Er hat den Vorrang in der Ehre,
die librigen Bischofe diirfen nichts weiteres thun ohne ihn —
gem#iss dem altgiiltigen Kanon unserer Viter (Kanon 35 der
apost. Canones), als nur das allein, was die Paroikie eines
jeden betrifft und die dazu gehorigen Landstriche; denn ein
jeder Bischof hat Gewalt iber seine Paroikie und soll sie ver-
walten nach der einem jeden zukommenden Gewissenhaftig-
keit und soll Fiirsorge haben fir die ganze Landschaft in der
Nahe seiner Stadt, so dass er Priester und Diakonen weiht.
Weiteres aber darf er nichts zu thun wagen ohne den Bischof
der Metropole und dieser nicht ohne dag Gutachten der librigen
Bischofe.* (Vgl. Hefele, Bd. I, S. 502 f.) Nikolaus behauptet,



— 43 —

dieses Konzil habe die Rechte der Metropoliten auf ihre Pro-
vinzen beschrankt und die des rémischen Stuhles iiber die ganze
Kirche gar nicht beeintrichtigen wollen. (Quid preejudicat sedi
apostolicee sollicitudinem habenti non solum unius provincise
sed et totius Ecclesi®e?) Zu bemerken ist, dass dieses Konzil
eigentlich ein arianisches Konzil ist — und doch werden seine
Canones nicht nur im Orient, sondern auch im Abendlande
von den Pépsten als rechtméissig und gitltig anerkannt. Nach
dem Kanon 4 darf die Sache eines von einer Synode abge-
setzten Bischofs von keiner andern Synode mehr aufgenommen,
noch weniger umgestossen werden (Kanon 15). Mit einem Worte,
das Konzil von Antiochien tritt ein gegeniiber dem Papste
Julius fiir die Selbstindigkeit und Unabhangigkeit der National-
kirchen und will nichts wissen von ,Rechten des romischen
Stuhles tiber die ganze Kirche“. (Vgl. Langen I, S. 441 f.)

11. In einem Schreiben an FErzbischof Ado von Vienne
(ep. 69, col. 889 s.) wiederholt Nikolaus teilweise die Instruktion
des Papstes Innocenz (f 417) an den Bischof Decentius von
Eugubium, um die Beobachtung der rémischen Disciplin als
Muster hinzustellen. , Wer wisse nichf, dass dasjenige, was der
Apostel Petrus der Kirche von Rom tberliefert habe und bis
jetzt bewahrt werde, von allen zu beobachten sei, und nichts
eingefiihrt werden diirfe, was keine Autoritit besitze oder sein
Muster anderswoher empfange.“ (Quis enim nesciat aut non
advertat id quod a principe apostolorum Petro Romange Ecclesise
traditum est ac nunc usque custoditur, ab omnibus debere
servari, ne superduci aut introduci aliquid quod aut auctori-
tatem non habeat, aut aliunde videatur accipere exemplum ?)
Die Bischofe miissen der romischen Kirche folgen, von der sie
ihren Ursprung empfangen haben, und diejenigen, welche
Neuerungen einfiihren oder die Sitten einer anderen als der
rémischen Kirche befolgen, sind dem apostolischen Stuhle an-
zuzeigen. (Oportet eos hoe sequi quod Eccelesia Romana custodit,
a qua eos principium accepisse non dubium est — si qui a
Romanse Eecclesiee institutionibus errant, aut commoneas, aut
judicare non differas, ut scire valeamus qui sint qui aut novi-
tates inducunt, aut alterius Ecclesize, quam Romanee existimant
consuetudinem esse servandam.)

Diese Instruktion strotzt von historischen Unwahrheiten.
Zuerst wird Petrus als Apostel der abendlédndischen Kirchen



e [l =

und Griinder der romischen Kirche in den Vordergrund gestellt,
obgleich die Apostelgeschichte (und das ganze neue Testament)
nichts davon weiss. Den gewaltigen Geistesapostel Paulus, dessen
Wirksamkeit in Rom ausdriicklich in den neutestamentlichen
Schriften erwiahnt wird, {ibergeht Innocenz und ihm folgend
Nikolaus mit Stillschweigen. Alle in Rom herrschenden Sitten
und Gebriuche sind Uberlieferungen des Apostels Petrus und
von allen Kirchen zu beobachten, denn die rémische Kirche
ist die Mutter und das Haupt aller anderen Kirchen. In ep. 86,
col. 949, wird allerdings auch der Théatigkeit des Apostels
Paulus in Rom Erwihnung gethan. Nikolaus bezieht sich eben-
falls auf des Innocenz Schreiben an den Bischof Alexander
von Antiochien, um darzuthun, dass die endgiiltige Entscheidung
der sowohl die Bischofe als die Metropoliten beriihrenden An-
gelegenheiten ihm zustehe. (Unde tam episcoporum quam metro-
politanorum negotiorum exitus nobis reservari merito volumus
et jure decrevimus. Totius enim Ecclesiee, Deo auctore, gene-
raliter sollicitudinem gerimus et omnium utique, qui ecclesiam
faciunt, cura constringimur, atque omnium, quorum nos maxima
cura expectat, nostrum preecipue debent promereri judicium,
ep. 15, col. 904.) Vgl. ep. 68, col. 889.

12. Es wird auch Erwidhnung gethan eines Ausspruches
des Papstes Bonifazius (1 422) in seinen Schreiben an die Kirchen
Ostillyriens und an Bischof Rufus von Thessalonich: ,Niemals
habe jemand die Hand gegen die apostolische Spitze erhoben,
deren Urteil keiner Diskussion unterworfen werden dirfe.”
(Nemo unquam apostolico culmini, de cujus judicio non lice
retractare, manus obvias audacter intulit, ep. 86, col. 955.) Des
Bonifazius Préatensionen haben wir weiter oben beleuchtet,
anlésslich seiner Verdrehung des Kanons 6 des Nicdnums.
Langen I, S.790, bemerkt treffend: ,Eine Annahme der Sitze
des Bonifazius durch die ganze Kirche wire die Grindung des
unfehlbaren Papsttums gewesen. Aber zwischen der romischen
Selbstverherrlichung und der kirchlichen Tradition und der
offentlichen Meinung bestand damals noch eine weite Kluft.“

13. Dass auch die Anspriiche des Papstes Leo I. (} 461)
und dessen Entwicklung der Primatsidee von Nikolaus aus-
gebeutet werden, liegt auf der Hand. Nikolaus stiitzt sich auf
dessen Schreiben an die Bischéfe Campaniens und der tibrigen
Provinzen Italiens, um die Rechtsgiiltigkeit der Dekretalen



— 745 —

samtlicher Papste zu beweisen, welche sich auf den Klerus
und die Kirchenzucht beziehen (ep. 75, col. 902), ferner auf
dessen Brief an den apostolischen Vikar Anastasius von Thessa-
lonich, um das Recht, ,alle wichtigeren Angelegenheiten zur
Entscheidung vor das romische Forum zu ziehen¥, zu begriinden
(ibid., col. 903). Nikolaus’ Brief an die gallischen Bischofe, ep. 75,
col. 899 s. (vgl. ep. 68, col. 888), erwihnt die Worte Leos an ge-
nannten Anastasius: ,Unter den Aposteln habe neben der Ver-
schiedenheit der Gewalt eine Ahnlichkeit der Ehre bestanden, aller
Wahl sei die gleiche, doch einer rage vor den anderen hervor.
Jede Provinz hat ihren Metropoliten, je grosser die Stidte, desto
weiter ist der dem Metropoliten anvertraute Bezirk — der Eine
Stuhl Petri hat die Sorge fiir die ganze Kirche und in nichts
- goll diese von ihrem Haupte abweichen.* (Inter beatissimos
apostolos in similitudine honoris fuit queedam discretio potestatis;
et cum omnium par esset electio, uni tamen datum est ut
ceeteris preeemineret . . . . ad unam Petri sedem universalis
Ecclesiee cura conflueret, et nihil usquam a suo capite dissideret.)

Nach Leo sind also die Apostel ungleich gewesen. Die
alte Kirche anerkannte die Gleichheit der Apostel und die
(leichheit aller Bischofe (des romischen eingeschlossen). Leo
verwandelt diese (Hleichheit in eine ,Ahnlichkeit, Mit Recht
sagt Langen 1I, S. 19 f.: ,Letztere Entwicklung enthilt sichtlich
das ganze pipstliche System der Kirchenverfassung. Uber den
Erzbischofen stehen die Patriarchen, und der Bischof von Rom
ist nicht etwa der erste von diesen, sondern er ist ihr Vorge-
setzter, wie diese den Erzbischéfen und sie wieder den Bischéfen
tibergeordnet sind. Diesem pépstlichen System zu Gefallen,
welches so jung war, dass ein eigener Name fir die einzig-
artige Wiirde des romischen Bischofs gar nicht existierte, musste
denn auch die Grundlage der ganzen Kirchenverfassung, die
Ordnung der apostolischen Kirche, génzlich entstellt werden.
So sollte schon damals das Dogma die Geschichte tiberwinden.“
Einige Jahrzehnte friher hatte der Kirchenvater Hieronymus
gelehrt (ep. 146): ,Wo immer ein Bischof ist, ob zu Rom, zu
Bugubium, zu Konstantinopel u. s. w., er ist derselben Wiirde
(ejusdem meriti) und desselben bischoflichen Amtes (ejusdem
est et sacerdotii). Die Macht des Reichtums und die Niedrigkeit
der Armut machen den Bischof weder hoher noch niedriger.
Ubrigens sind sie alle Nachfolger der Apostel. Die Gewohn-

Revue intern, de Théologie, Heft 36, 1901. 48



— 746 —

heiten Roms seien nur die Einer Stadt.“ (Vgl. Langen I, S. 855.)
Papst Nikolaus I. sind die Schriften der Kirchenvéter unbekannt,
seine Briefe strotzen von Stellen aus Papstschreiben, in welchen
das romische System verherrlicht wird auf Grund von FIéal-
schungen und Fiktionen. Dass unser Papst auch vor eigenen
Filschungen nicht zuriickscheut, kann uns nicht wundern.

14. ,Durch die dreiste, aber unscheinbare, einen ganzen
Gesetzes-Codex aufwiegende Umdeutung eines einzigen Wortes
wusste Nikolaus dem Kanon eines allgemeinen Konzils, welches
gerade jede Appellation nach Rom ausgeschlossen hatte, die
Wendung zu geben, als ob dem ganzen morgen- und abend-
landischen Klerus damit die umfassendste Appellationsinstanz
in Rom eroffnet und der Papst wirklich zum obersten Richter
aller Bischofe und Kleriker der ganzen Welt bestellt sei. Das
schrieb er dem griechischen Kaiser, dem westfrankischen Konige
Karl und siémtlichen frankischen Bischofen.“ (Dollinger-Friedrich,
Papsttum, S. 38 und 376.)

GGemeint ist der Kanon 9 des allgemeinen Konzils von
Chalcedon. Derselbe lautet (Hefele, Bd. II, S. 515): ,Hat ein
Kleriker einen Prozess gegen seinen eigenen oder einen fremden
Bischof, so soll er vor der Synode der Exarchie (Provinz) den
Streit fiithren. Hat aber ein Bischof oder Kleriker einen Prozess
gegen den Metropoliten der Provinz selbst, so wahle er ent-
weder den Exarchen der Didcese (d. i. den Obermetropoliten)
oder den Stuhl von Konstantinopel und fithre den Streit vor
diesem. (vov #apyov wijg diowxraswg 1) vov wiis facilsvovons Kwyaray-
Twovnodewg Ggdvov xal § avr@ Jdmaldorw.) — Quod si quisquam
a suo metropolitano leeditur, apud primatem diceceseos, aut
apud sanctam Constantinopolitanam sedem judicetur (Mansi VII,
318) ist der Inhalt des dem 9. Kanon verwandten 17. Kanons:
»,Glaubt der Bischof, der eigene Metropolit habe ihn beein-
triachtigt, so soll er den Streit vor dem Exarchen der Didcese
(Obermetropoliten) oder vor dem Stuhl von Xonstantinopel
fiihren (maga vg &doyw i dwiiasng). (Hefele, Bd. IL, S. 521.)
Nikolaus félscht den Kanon 9 und behauptet, unter dem
Exarchen der Didcese sei der Exarch der Diocesen, der romische
Bischof, gemeint. Statt des Singulars diceceseos miisse der Plural
diceceseon stehen; der Singular stehe nur, um die Einheit des
Friedens und des Glaubens auszudriicken (ep. 86, col. 949).
(Quem autem primatem diceceseos sancta synodus [Chalcedo-



747 —

nensis| dixerit, prseter apostoli primi vicarium nullus penitus
intelligitur. Ipse est enim primas, qui et primus habetur, et
summus. Ne vero moveat, quia singulari numero, diceceseos,
dictum est; sciendum est, quia tantumdem valet dixisse pri-
matem dieceseos quantum si perhibuisset diceceseon: plense
sunt enim sanctee scripturce tali forma locutionis,) Die von Niko-
laus citierten Stellen Genesis II, 6 und Exodus X, 4 zur Be-
kriftigung seiner seltsamen Interpretation heissen: ,Fons ascen-
debat e terra, irrigans universam superficiem terrse“ und ,ecce
ego inducam locustam in fines tuos. Pro numero plurali posuit
singularum (fontes), ut sic intelligamus fontes multos per uni-
versam terram loca vel regiones proprias irrigantes. Sicut
dicitur miles, et multi intelliguntur; sicut dicta est locusta et
rana in plagis quibus ALgyptii percussi sunt, cum esset innu-
merabilis locustarum numerus et ranarum, ita et hic dicecesim
singulariter dixit; sed hanc¢ propter unitatem pacis et fidei
pluraliter intelligi voluit.“

Friedrich meint (Papsttum, S. 376): unter primas diceceseos
sei einer der oOstlichen Patriarchen zu verstehen und nicht ein
politischer Statthalter, wie Baxmann in seiner Politik der Péipste,
Bd. II, S. 13, glaube. Hefele, Bd. II, S. 515, gesteht: . Sowohl
Dionysius als Isidor von Sevilla tbersetzten das Wort &agyov
mit primatem, und auch Nikolaus I. verstand darunter den Papst,
indem er in einem Briefe an Michael unsern Kanon 9 dahin
deutete: einen Metropoliten soll man ex regula nur bei dem
Primas der Kirche, dem Papste, verklagen; in denjenigen
Gegenden aber, welche Konstantinopel nahe sind, darf man
sich ex permissione (von seiten Roms) auch an den Bischof von
Konstantinopel wenden und sich mit dessen Urteil begniigen.“
Bd. IT, S. 513, sagt der genannte réomisch-katholische Theologe:
,Dass unter dem Ausdruck ,Exarchen“ zunichst jene Ober-
metropoliten gemeint sind, welche mehrere Kirchenprovinzen
unter sich haben, ist kein Zweifel; ob aber auch die eigentlichen
grossen  Patriarchen zu subsumieren seien, kann beanstandet
werden.* Nach Michaud: Conciles cecuméniques, p. 187, bekennt
Hefele (ITI, 110, § 200): ,Turianus, Binius und andere héatten
eine wunhaltbare Auslegung dieses Kanons gegeben, indem sie
wie Nikolaus I. unter dem Exarchen der Didcese den Papst
verstanden.“

In ep. 73, col. 893, an Konig Karl den Kahlen meint Niko-



s TS s

laus: der Kanon 9 beziehe sich um so mehr auf den rémischen
Stuhl. Quod tamen nulli dubium est multo magis apud Romu-
leam wurbem, quam apud Constantinopolitanam esse penitus
observandam. In ep. 75, col. 900, behauptet er: selbst die An-
gelegenheiten der niederen Geistlichen gehorten gemiiss diesem
Kanon vor das romische Forum. Quid, rogo, de presbyteris
vel de inferioris gradus clericis agitur, quorum apud nos quoque
causa Chalcedonensis concilii (can. 9) cum ratio exigit, audiri
jubetur?

Es ist klar, dass die Viter von Chalcedon, welche im
Kanon 28 dem Stuhle von Konstantinopel die oberste Stellung
im Osten einriumten, wie der Stuhl von Rom sie im Westen be-
sass, niemals das beabsichtigten, was ihnen Nikolaus unterschob.

15. Nikolaus verdreht den Kanon 6 des 2. 6kumenischen
Konzils von Konstantinopel (381) und behauptet, jeder Gebannte
und Schismatiker sei auch sofort als Héiretiker anzusehen. Der
Begriff Ketzerei wurde dann auch spéter zu einem todeswiirdigen
Verbrechen gestempelt. (Dollinger-Friedrich, S. 59 und 396.) Wir
lesen in ep. 8 an Kaiser Michael, col. 935: Si vero eccle-
siasticum fuerit crimen, quod episcopo illatum extiterit, tunec
probari oportet accusantium personas, ut primo quidem heereticis
non liceat accusationes contra orthodoxos episcopos pro eccle-
siasticis negotiis facere. Sed ne hos hsereticos esse denegetis,
audite sequentia: Heereticos autem, inquiunt, dicimus tam eos,
qui olim ab ecclesia projecti sunt quam qui post haec a nobis
anathematizati sunt. Porro si adhuc nec sic creditis, audite
quod subditur: Preeter hos autem, ajunt, et eos qui fidem quidem
sanam simulant confiteri, Schismaticos etiam et eos qui seorsum
& communicantibus nobis episcopis collectas faciant.

Der Kanon 6 lautet (Hefele II, S. 25): ,Als Héretiker aber
bezeichnen wir solche, die schon langst aus der Kirche aus-
geschlossen und darauf won wuns anathematisiert worden sind
(abpetixovg d8 Asyousy, wovg mdlar vijg Exxdnoiag drroxnovydsvdas,
xl Tovg pere talre U TUOY dvadnuerie dsvras). Ausserdem auch
jene, welche zwar den gesunden Glauben zu bekennen vor-
geben, aber von unsern rechtméssigen Bischofen sich trennen
und eigene Versammlungen halten.“ Da Nikolaus ep. 86, col. 933,
behauptet, dieser Kanon 6 werde in den romischen Archiven
nicht gefunden (quod tamen non apud nos inventum, sed apud
vos [Greecos] haberi perhibetur), meint Hefele (Bd. 1I, S. 26),



— 749 —

der Kanon rihre von der darauf folgenden Synode des Jahres
382 her. Statt xzai zovs setzt Nikolaus quam qui. Héretiker
sind also die von Rom Gebannten, die sich einer Lehre oder
Anordnung des Papstes widersetzen, wie denn auch auf dem
romischen Konzil vom Jahre 863 (30. Oktober) das Anathem
tiber alle Verdchter und Widersacher des apostolischen Stuhles
ausgesprochen wurde. ,, Wenn jemand die Dogmen, Entscheidungen
oder Dekrete fiir den katholischen Glauben, die kirchliche Disciplin,
die Verbesserung der Gliubigen, die Zurechtweisung der Verbrecher
oder die Verhinderung gegenwdrtiger oder zulinftiger Ubel, welche
der Bischof des apostolischen Stuhles in heilsamer Weise erldsst
verachtet, der sei im Banne." (Si quis dogmata, mandata, inter-
dicta, sanctiones vel decreta pro catholica fide, pro ecclesiastica
disciplina, pro correctione fidelium, pro emendatione scelera-
torum, vel interdictione imminentium vel futurorum malorum,
a sedis apostolicee preeside salubriter promulgata contempserit,
anathema sit, ep. 118, col. 1122.)

Nikolaus besitzt noch nicht die Macht, die Gebannten dem
Tode zu tiberliefern, doch geht er im Schreiben an die Bulgaren
(resp. 18, col. 989) so weit, dass er den Ausspruch thut: ,Mit
Recht pflegten die christlichen Fiirsten die Abtriinnigen zu
toten.* (Porro si mec Eecclesiam audierit, sit omnibus revera
sicut ethnicus, id est gentilis, ac per hoc jam merito per
potestates exteras tanquam extraneus opprimatur.) Daher be-
merkt Fleury, Panthéon littéraire, p. 246: ,ein solches Ver-
fahren sei im Widerspruch zum Verhalten der fritheren Kirche.
Die Bischofe billigten die Verurteilung von Héretikern zum
Exil oder zu Geldstrafen seitens der Fursten, aber ihr Leben
wurde geschont.* Sie waren z. B. mit Schrecken erfiillt gegen
das Verfahren des Bischofs Ithacius, welcher den Tod des
Bischofs Priscillian veranlasste. Die angesehensten Bischofe,
wie Ambrosius, Martin und selbst der Papst Siricius erhoben
ihre Stimme dagegen (400). Vgl. Langen I, S. 623, 632.

Nikolaus belegt die Gebannten nicht nur mit zeitlichen
Strafen (Bann und Absetzung), sondern sie verfallen wie der
Verrater Judas dem ,ewigen Verderben“ (,perenni poena¥,
»perpetuo anathemate®), ,dem Fluche Chams® (maledictione
Cham), ep. 46, col. 854, Dem Patriarchen Photius und seinem
Konsekrator Gregorius von Syrakus spricht er sogar den Christen-
namen ab (ep. 98, col. 1030 u. 1039). (Institutor suus non solum



— 780 —

sacerdotio, verum etiam ipso carebat christiano vocabulo ...
Photius carebit tamen post mortem Christianitatis procul dubio
nomine, cujus professionem inverecunde conculcat.) Konig Lothar
wird gewarnt (ep. 149, col. 1149 s.) vor dem Schwefelgestanke
(sulfureos feetores) und dem ewigen Verderben (perenne exitium).
Mit Recht bemerkt Fleury, ib., p. 318 s., dass man in der alten
Kirche sogar hiretische, das Christentum verfolgende Kaiser,
wie Constantius und Valens, nicht exkommunizierte. ,Je ne
comprends pas ce que prétendait obtenir Nicolas I®* par les
lettres dures qu’il écrivait & 'empereur Michel, protecteur de
Photius, et surtout par la menace de faire brialer publiquement
a Rome la lettre de ce prince (ep. 98, col. 1041). Ne savait-il
pas que c’était un jeune extravagant et un impie?! A quoi
bon user de censures contre Photius dont il connaissait I’audace
et la puissance? Dés lors, c.-a-d. vers le milien du 9¢ sidcle,
on avait oubli¢ la discrétion de la sage antiquité. 11 semblait
qu’il ne fat question que de parler et d’écrire, sans en prévoir
les conséquences; les formules ordinaires d’excommunications
étant usées comme trop fréquentes, on en ajouta de nouvelles
pour les rendre plus terribles; on employa les noms de Core,
Dathan et Abiron et de Judas, accompagnés de l'extinction
des chandelles et du son des cloches. ... Les papes suivirent
les préjugés de leur temps et poussérent encore plus loin que
les autres l'usage des censures, a cause de l'autorité de leur
siége, tres grande en elle-méme et étendue au dela des an-
ciennes bornes par les fausses décrétales. Nikolaus war also
noch lange nicht ein unfehlbarer Verkiinder der gottlichen
Offenbarung.

16. Nikolaus behauptet ep. 98, col. 1023: , Der apostolische
Stuhl habe stets an der rechten Lehre festgehalten®* (heec apos-
tolica semper sedes in sana doctrina perstiterit), wihrend die
Kirche von Konstantinopel, was den Patriarchenstuhl anbe-
lange, oft der Irrlehre gehuldigt hiitte (infirmante capite s&epe
languerit).

Nach dem im liber diurnus n° 94 enthaltenen, wohl von
Gregor IL. (+731) herrtithrenden Formular des Papsteides erkannte
bis ins 11. Jahrhundert jeder neue Papst eidlich an, dass ein
allgemeines Konzil tiber den Papst wegen Héresie richten
konne und dass Papst Honorius vom 6. allgemeinen Konzil (630)
mit Recht anathematisiert worden sei, weil er die Héresie des



— 751 —

Monotheletismus durch sein Glaubensedikt bestatigte. Das fiinfte
allgemeine Konzil (553) exkommunizierte Papst Vigilius als einen
von der Kirche Abgefallenen, der in dem Dreikapitelstreite wie
eine Windfahne bald Ja, bald Nein gesagt hatte. Wir wollen
die weiteren Pipste nicht erwidhnen, welche den romischen
Stuhl befleckt haben. Nikolaus sieht den Balken im eigenen
Auge nicht oder will ihn nicht sehen. Im weiteren spricht er
(ep. 86, col. 930): ,Seit dem 6. Konzil seien die meisten Kaiser
Irrlehrer gewesen (heereseon morbis languentes) und hétten die
heilsame, von Rom angebotene Medizin von sich gewiecsen
(medicinam sponte a nobis sibi porrectam ab ipsis faucibus
projecerint). Zur Zeit des Papstes Conon héatten sie die romischen
Abgesandten geistig getotet, d. h. zum Irrtum verfihrt, oder
korperlich getotet wie zur Zeit des Papstes Gregor ITL. (741).¢
(Quoniam aut participos illos sui erroris effectos spiritaliter
occiderunt aut certe corporaliter illos non consentientes sibi
necaverunt.) Nach Hefele III, S. 344 f., begeht hier Nikolaus
einen kleinen lapsus memorise. ,Aus dem kurzen Pontifikate
Conons (f 687) ist kein derartiger Vorfall bekannt, und was unter
dessen Nachfolger Sergius geschah (die Unterschreibung der
trullanischen Synode durch die pépstlichen Apokrisiare), konnte
gar leicht in die Zeit Conons versetzt werden.* Diese Ver-
wechslung lag nahe, weil Papst Conon die Apokrisiare nach
Konstantinopel gesandt hatte. Professor Dr. Michaud (Conc.
@c., p. 268) meint, Hefele spriche vielleicht mit Unrecht von
einem lapsus memoriee, on sait qu’il faut géneralement appeler
vérité ce que le pape Nicolas appelait erreur. Die Behauptung
Hefeles weisen wir zuriick, nach welcher der Ausdruck Héresie
im Munde unseres Papstes nicht zu stark wire, weil die trul-
lanischen Canones (13, 30, 36, b5) ganz nahe an Héresie streifen,
indem sie Konstantinopel mit Rom gleichstellen, also gewisser-
massen den Primat leugnen, und verschiedene Punkte der
romischen Disciplin mit dem Anathem belegen. Das trullanische
Konzil (691—692) verteidigte die alte Kirchendisciplin, d. h.
die Sittenlehre, Religion und Freiheit gegen die Unsittlichkeit,
den Aberglauben und die Tyrannei der rémischen Kirche.

In ep. 152, col. 1158, bezeichnet sich Nikolaus fiir irrtumslos,
tiir unfehlbar in seinen Lebrentscheidungen. ,Haben wir ¢rgend
eine Neuerung erfunden? Haben wir nicht immer tberliefert,
was zum Heile und zur gemeinsamen Wohlfahrt der Kirche



— 752 —

diente? Sind wir denn je Hiretiker gewesen? Wohl bekennen
wir uns als Stnder, aber mit dem Schmutze von Irrtiimern sind
wir nie befleckt gewesen, wihrend jene (die Orientalen) nie ohne
Schisma und Irrlehre gefunden wurden.“ (Nunquid nos alicujus
novitatis inventores exstitimus? nunquid alia, nisi quee ad salutem
ipsorum, et ad communem KEcclesice statum pertinebant, trans-
misimus ? nunquid nos heeretici aliquando fuimus? Nam licet
nos peccatores quidem esse non denegemus, quorumlibet tamen
errorum feece pollutos, Deo gratias, minime recognoscimus,
quemadmodum illi, qui nunquam sine schismate, nunquam prorsus
ab errore reperiuntur extranei.)

17. Konig Theodorich wird in ep. 73, col. 896, ein ,sehr
lasterhafter Konig“ (sceleratissimus rex) genannt. Diese Be-
hauptung widerstreitet dem wahren Sachverhalt. Die romische
Synode vom 1. Mérz 499 liess ihn hoch leben, obwohl er ein
arianischer Ketzer war. FKin ungenannter, jener Zeit nahe-
stehender Chronist erzéhlt, ,er sei mit grosser Ehrfurcht dem
hl. Petrus begegnet, als ob er selbst ein Katholik gewesen
wiare“., Im Protokoll der Synode vom 23. Oktober 501 wird
Theodorich ein ,sehr frommer Koénig* genannt. (Vgl. Langen II,
S. 221, 222 und 228.)

18. In einem Schreiben an Erzbischof Rotland von Arles,
ep. 1568, col. 1181, erklért Nikolaus, , die fiinfte allgemeine Synode
von 553 melde, der Papst habe seinen Vorgéangern das apostolische
Vikariat tiber Gallien verliehen“. (Sciat beatitudo tua, nos bene
cognoscere quod preedecessores mei inter alia beneficia preede-
cessores tuos adeo dilexerint, ut eis vices suas in illis partibus
retinere consenserint, quemadmodum quinta refert sancta et
universalis synodus,) Wahr ist, dass Papst Vigilius, der Morder
seines Vorgingers, welcher vom flinften allgemeinen Konzil als
Abgefallener exkommuniziert worden war, am 22. Mai 54D
Bischof Auxanius von Arles mit Ubersendung des Palliums zum
papstlichen Vikar in Gallien ernannt hatte. Die funfte allge-
meine Synode hatte Wichtigeres zu thun.

19. In ep. 65, col. 882, nimmt der Papst das Recht in An-
spruch, Patriarchen abzusetzen und loszusprechen (verum etiam
patriarchas moris fuisse pro emergentium qualitate damnasse,
vel etiam absolvisse), wie er denn auch sich rihmt (ep. 86,
col. 943), die Péapste hitten Patriarchen abgesetzt. (Aut certe
vix eorum aliquis sine consensu Romani Pontificis reperitur



— 753 —

ejectus. Nonne Maximus, postquam multum a Damaso papa
laboratum est, Constantinopoli pulsus est? Nonne Nestorius,
nonne Acacius, nonne Anthimus, Sergius, Pyrrhus, Paulus, Petrus,
sedis apostolicee discurrentibus consultationibus, ac decretis ejecti
sunt?) Die von Nikolaus angefiihrten Beispiele beweisen nichts.
Maximus war von den Bischiéfen seiner eigenen Kirche nie
anerkannt worden. Papst Damasus schrieb dariiber an die
Bischofe Macedoniens (380), doch die Sache verlief ohne seine
Mitwirkung. (Vgl. Langen I, S. 558.) Papst Colestin hatte schon
vor der Berufung des allgemeinen Konzils von Ephesus die
Lehre des Nestoriug fir ketzerisch erkliart — doch wurde dieses
Konzil, welches den Patriarchen absetzte (431), ohne Riicksicht
auf den pipstlichen Spruch und ohne jede Beteiligung des
romischen Bischofs von den beiden Kaisern berufen. Obwohl
Papst Felix sich herausgenommen hatte, den Patriarchen Acacius
abzusetzen (484), fuhr dieser fort zu amten. Der Patriarch
Anthimus verzichtete auf seinen Stuhl (536). Was die Patriarchen
Sergius, Pyrrhus, Paulus und Petrus anbelangt, die des Mono-
theletismus verdéchtig waren, so wurden sie vom VI. allge-
meinen Konzil (680/681) verdammt, jedoch in Gesellschaft des
Papstes Honorius, dessen Verhalten Nikolaus wohlweislich idiber-
geht. (Vgl. Langen I, S. 803 ff.; II, S. 128, 331, 510 f{f.)

Nikolaus erwéhnt ep. 98, col. 1034 s., die Erhebung des
Mennas durch Papst Agabet als Nachfolger des Anthimus auf
den Stuhl von Konstantinopel.

Agabet habe Mennas geweiht und eingesetzt (ab ipsa [sede
apostolica] promotum). Der Papst verschweigt die Mitwirkung
der Synode von Byzanz und des Kaisers Justinian.

20. Einen weiteren Irrtum begeht Nikolaus ep. 6, col. T75,
wo es heisst: ,Papst Hadrian habe in einem Briefe tber die
Bilderverehrung, der nach Konstantinopel abging, bestimmt, es
dirfe in dieser Kirche kein Laie mehr zum Patriarchen befor-
dert werden.* Bekannt ist nur, dass Hadrian I. in dem Schreiben
an die Kaiserin Irene die Beforderung des Tarasius vom Laien
zum Patriarchen tadelt und ihn nur anerkennen will wegen seiner
Rechtgldubigkeit in der Bilderfrage. (Vgl. Langen II, S. 741 ff.)

21. In Bezug auf die allgemeinen Konzilien sind die un-
richtigen Behauptungen unseres Papstes den pseudoisidorischen
Grundsétzen entsprechend. Nur die vom Papst berufenen, gelei-
teten und bestitigten Synoden sind giltig. (Cujus auctoritate, atque



o PBE —

sanctione omnes synodi et sancta concilia roborantur et stabi-
litatem sumunt, ep. 12, col. 788; sine cujus consensu nulla con-
cilia vel accepta esse leguntur, ep. 65, col. 882; facto concilio
generali, quod sine apostolicee sedis preecepto nulli fas est vo-
candi, ep. 71, col. 891 ; synodus dici non potest, ubi noster nullus
preebetur assensus, ep. 74, col. 897; quee collecta concilia sua
auctoritate firmat, sua moderatione custodit. Unde queedam
eorum quia consensum Romani pontificis non habuerunt, vale-
tudinem perdiderunt, ep. 86, col. 947.)

Diesen Sitzen gemdiss muss das Dogma die Geschichte
tiberwinden. Nikolaus sagt: Die fritheren griechischen Kaiser
hiatten stets mit grosser Ehrfurcht die Dekrete des rémischen
Stuhles anerkannt, und auf den allgemeinen Synoden sei nur
angenommen worden, was Rom gebilligt, und verworfen worden,
was Rom verwarf. Die allgemeine Kirche habe iiber kurz oder
lang dem romischen Stuhle beigestimmt. (Priscosque sedium
vestrarum ad memoriam ducitis, quanta veneratione sedem
beati Petri preedecessores vestri celebraverint, quantoque chari-
tatis amore, decreta ipsius semper amplexi sint, profecto repe-
rietis: denique in universalibus synodis quid ratum, vel quid
prorsus acceptum, nisi quod sedes beati Petri probavit [ut ipsi
scitis] habetur: sicut econtrario quod ipsa sola reprobavit, hoc
solummodo consistat hactenus reprobatum, ep. 46, col. 85T.
... Quae ab ea [sede apostolica] statuta fuerint, heec univer-
salem semper Ecclesiam tenuisse, ita ut contra singulos errores
in Kcelesia exortos prior hee¢ secundum primatus sui auetori-
tatem sententice terminum dederit. It ita demum universalis
Eecclesia, licet aliquando per aliquantulum temporis in quibusdam
reluctata sit, quee illa tamen probavit, quandoque probaverit,
et quee illa refutavit, ipsa refutaverit, ep. 104, col. 1078.)

Papst Colestin wird genannt magnee synodi Ephesinee preesul
(ep. 86, col. 935), und ep. 98, col. 1022, wird der Vorsitz Cyrill
von Alexandrien eingerdumt, quia et ipse locum Ccelestini ob-
tinuit. In Wirklichkeit prasidierte Cyrill auf dem Konzil, doch
nicht als Stellvertreter des rémischen Bischofs (vgl. Langen I,
S. 825; Michaud, Conec. cec., p. 136 s.). Das Konzil von Ephesus
(431) ward eroffnet und der Spruch gegen Nestorius geféllt,
ehe die papstlichen Legaten angekommen waren. Die Verur-
teilung des Nestorius durch Céolestin wurde im Einklange er-
funden mit der ererbten Kirchenlehre. Nestorius wurde nicht



— 755 —

verurteilt, weil Rom den Anstoss dazu gab, wie man col. 1022
meinen konnte, wo das papstliche Schreiben an die Synode als
massgebend hingestellt wird.

Das dogmatische Schreiben des Papstes L.eo wurde gepriift
und bestétigt auf der Synode von Chalcedon, nicht weil es von
Rom kam, sondern dem allgemeinen Kriterium entsprach. Falsch
ist daher die Angabe des Nikolaus, col. 1022: Chalcedonensis
magna synodus nil diffinisse, nil respuisse, nil suscepisse, nisi
quod wvel illa vel vices apostolicee sedis ibi reservantes diffinie-
runt, projecerunt, vel admiserunt (vgl. Langen II, S. 50 ff.;
Michaud, ib., p. 180). In ep. 99, col. 1048, wiederholt Nikolaus,
wie die ganze Kirche den Lehren Colestins und Leos gefolgt
sei (quorum sententise tota per mundum diffusa inclinatur
Ecclesia: quorumque doctrinam Christiana veneratur apprime
religio). HEp. 86, col. 941, schreibt Nikolaus dem Patriarchen
Anatolius von Konstantinopel die Ausserung zu: Dioskur sei
zu Chalcedon nicht seines Glaubens wegen verurteilt worden,
sondern weil er Papst Leo exkommuniziert habe (teste Anatolio
Constantinopolitano preesule qui dicit: Propter fidem non est
damnatus Dioscurus, sed quia excommunicationem fecit domino
archiepiscopo Leoni), Nach Langen II, S. 65, schrieb Anatolius
an Leo: ,Nach der Absetzung des Dioskur habe man den
Glauben festgestellt, wozu das Konzil von den Kaisern berufen
worden, und eine Kinigung erzielt.“ :

Das siebente allgemeine Konzil (787) wird von Nikolaus
nicht zu den okumenischen gerechnet (vgl. ep. 15, col. 796;
ep. 62, col. 879; ep. 99, col. 1063 ; ep. 104, col. 1074), und doch
soll der apostolische Stuhl dasselbe présidiert haben (ipsi
secundo in Niceea collectee synodo apostolica nostra sedes pree-
sederit, ep. 86, col. 946). Es wurde berufen ohne die Mitwir-
kung des Papstes und prisidiert in allen seinen Sitzungen von
Tarasius, Patriarch von Konstantinopel (Michaud, Conc. ecc.,
p. 330). Wie kann also der Papst behaupten: ,Kaiser
Konstantin und Irene hétten seine Unterstiitzung nachgesucht
(nostrum preesidium queesierunt, col. 930), und sein Vorgénger
Hadrian habe dort einen Beschluss gefasst iiber die sprung-
weise Beforderung eines Laien zum Patriarchen® (ep. 12, col. 787)?
In ep. 13, col. 793, nimmt er auch die Bestitigung dieses Kon-
zils fir das Papsttum in Anspruch: quatenus sicut jam facto
pro sanctis imaginibus novimus, quod juste deliberatum est,
maneat ap. sedis auctoritate firmatum.



— 706 —

,Die griechischen Kaiser haben stets den apostolischen
Stuhl so geehrt, dass sie Gesetze erlassen haben, um die Kirchen
mit demselben zu verbinden. Sie haben die Abhaltung von
Konzilien nicht befohlen, sondern darum gebeten und ermahnt,
die zu fassenden Beschlisse nicht vorgeschrieben, sondern sich
denselben unterworfen® (pro colligendis conciliis ac proferendis
sententiis non imperaverint: sed precati et hortati solum exsti-
terint, et quee 1lli decreverunt, ipsi consenserint, et quee illi
damnaverunt, ipsi respuerint, col. 959).

Der romisch-katholische Professor Dr. Funk sagt betreffend
Berufung der ¢kumenischen Synoden des Altertums (Rev. int.
de Théol., 1895, S. 731): ,Keines der Argumente, welche fir
die Beteiligung des romischen Stuhles an der Berufung der
okumenischen Synoden angefithrt zu werden pflegen, hilt bei
genauerer Prifung stand. Auf der andern Seite erscheint die
Berutung vom 1V. bis zum IX. Jahrhundert wiederholt unzwei-
deutig als eine und zwar ausschliesslich kaiserliche Angelegen-
heit. Der Sachverhalt ist daher nicht zweifelhaft, und wenn
er trotzdem verkannt wird, so rihrt dies nur daher, dass
man ihn nicht mit der nétigen Sorgfalt und Unbefangenheit
durchforschte.“

Die Kaiser haben nicht um Abhaltung der Synoden ge-
beten, sondern dieselben angeordnet. Die Papste und Patriarchen
mussten zu diesem Zwecke Vorstellungen und Biften an den
kaiserlichen Hof richten. ,Die Kraft und Autoritit der Synoden
lag in dem Consensus der Kirche, wie er sich auf den Synoden
und nach denselben in der allgemeinen Zustimmung kundgab.*
(Dollinger - Friedrich, Papstt., S. 16.) Gegeniiber den Behaup-
tungen unseres Papstes steht folgende geschichtliche That-
sache fest:

. Die Péapste haben in den ersten acht Jahrhunderten
kein allgemeines Konzil berufen. &. Sie haben nie ihre Autoritét
durch ihre personliche Anwesenheit an denselben bekundet. ¢. Die
papstlichen Abgeordneten hatten nicht den Vorsitz. d. Papst-
liche Schreiben an Konzilien haben nie Autoritit gehabt.
e. Papste sind durch allgemeine Konzilien verdammt worden
(so Vigilius und Honorius). £ Eine pépstliche Bestétigung der
Konzilsbeschliisse gab es nicht.

Die von Nikolaus berufenen und geleiteten romischen SY-
noden sind selbstverstindlich Werkzeuge des hl. Geistes (vgl.



— TBT

ep. 46, col. 852; ep. 104, col. 1074); der Papst selber spricht
inspirante Deo (ep. 152, col. 1159), und ihre Beschliisse gelten
als von der ganzen Kirche gefasst (ep. 155, col. 1166), wiahrend
die antipidpstlichen Synoden von Soissons, Metz und Konstan-
tinopel herabgedriickt werden.

Die Synode von Soissons (853), ,deren Akten von lauter
Fehlern wimmeln, hat sich nicht im Namen des Herrn ver-
sammelt und den Herrn nicht in ihrer Mitte gehabt“ (ep. 107,
col. 1094 s.), constat procul dubio, non eos in nomine Domini
congregatos extitisse, ac per hoc eum minime in sui medio
habuisse. Wer denkt hierbei nicht an das vatikanische Konzil
von 18707 Das Konzil von Metz (863) wird der Réubersynode
von Ephesus gleichgestellt und ein prostibulum genannt (Mansi
XV, col. 650 s.). Das gleiche Schicksal erfihrt das Konzil von
Konstantinopel (861), auf welchem im Beisein der p#pstlichen
Legaten die Wahl des Photius gebilligt und Ignatius abgesetzt
wurde (latrocinale illud concilium, ep. 98, col. 1025, vgl. ep. 86,
col. 961; nefanda synodus, ep. 104, col. 1072).

Wiahrend Nikolaus solche auf Pseudoisidor gestiitzte Un-
wahrheiten und irrige Behauptungen aufstellt, lehrt sein Biblio-
thekar und Hoftheologe Anastasius in der Vorrede zum VIIL
sog. 0kumenischen Konzil (869—870) von Konstantinopel: Dieses
Konzil sei allgemein: a. weil es den katholischen Glauben und
die hl. Gesetze einstimmig feststellte; b. weil die finf von
Christus eingesetzten Patriarchen, unter denen der romische
als der wichtigste hervorrage wie unter den finf Sinnen der
des Gesichtes, einstimmig gewesen, und c. weil eine allgemeine
Heilung die allgemeine Befleckung der Kirche beseitigt habe.
(Universalis est enim, primo quia catholica fides in ea et sanctee
leges quee non solum a sacerdotibus, sed ab universis Christianis
coli debent et venerari, contra hostes earum consona voce de-
fenditur; deinde quia, cum Christus in corpore suo, quod est
Eeclesia, tot patriarchales sedes, quot in cujusque mortali corpore
sensus locaverit, profecto nihil generalitati deest Hcclesice, si omnes
illee sedes unius fuerint voluntatis, sicut nihil deest mortui cor-
poris, si omnes quisque sensus integree communisque fuerint
sanitatis. Inter quos videlicet sedes quia Romana precellit, non
immerito visui comparatur: qui profecto cunctis sensibus pree- -
eminet, acutior illis existens et communionem sicut nullus
eorum, cum omnibus habens. Tertio, quia cum Photius tot ex-



— 758 —

cessuum suorum morbo universam HEcclesiam maculaverit, uni-
versalis curatio adhibita est, ut totum curaretur quod totum
fuerat maculatum. Migne, Patr. lat. 129, col. 17.)

22. Der Ansicht seines Theologen Anastasius widerspricht
Nikolaus auch in seiner unhistorischen Unterscheidung betref-
fend die funf Patriarchenstithle: Wahrhaft apostolische Stiihle
sind ihm die drei Patriarchate von Rom, Alexandrien und An-
tiochien. Der rémische Stuhl sei der erste, weil von den beiden
Aposteln Petrus und Paulus gegriindet und mit ihrem Blute
besiegelt. (Romanam, quam sanctorum principes apostolorum
Petrus ac Paulus et preedicatione sua instituerunt, et pro Christi
amore fuso proprio sanguine sacraverunt.) Die zweite Stelle
gebiihrt dem Sitze von Alexandrien, weil vom Schiler und
Begleiter Petri, dem hl. Markus, gegriindet; den dritten Rang
nimmt Antiochien ein, wo Petrus einige Jahre vor seiner An-
kunft in Rom seines Amtes waltete. Konstantinopel und Jeru-
salem diirfen keine solche Autoritédt beanspruchen (non tante
tamen auctoritatis, quantee superiores existunt). Der Stuhl von
Konstantinopel werde vom beriihmtesten und ehrwiirdigsten
aller Konzilien, dem Nicdnum, gar nicht namhaft gemacht und
habe seine Wiirde empfangen, weil Byzanz Neu-Rom genannt
wird; nur durch Gunst der Kaiser und nicht durch inneren
Rechtsgrund werde der Patriarch dieser Stadt Pontifex genannt.
(Nam Constantinopolitanam Ecclesiam nec apostolicorum quis-
quam instituit, nec Niceena synodus, quee cunctis synodis cele-
brior et venerabilior est, ejus mentionem aliquam fecit: sed
solum quia Constantinopolis nova Roma dicta est, favore prin-
cipum potius quam ratione, patriarcha ejus pontifex appellatus
est.) Nach altem IHerkommen und dem Konzil von Nicda miisse
man zwar den Patriarchen von Jerusalem ehren, unbeschadet
jedoch der der Metropolis eigenen Wiirde. Das Konzil spreche
nicht von dem Bischof von Jerusalem, sondern vom Bischof
von Alia. Das wahre Jerusalem, unsere Mutter, sei im Himmel,
das irdische Jerusalem aber, von Kaiser Hadrian neu erbaut,
sel an einer andern Stelle, so dass jetzt Golgatha mnerhalb
der Mauern liege (ep. 97, col. 1012).

Nach dem Konzil von Nicia und der Tradition der romi-
schen Kirche und Pépste, und wie die Vernunft lehre, sei der
Patriarch von Alexandrien der zweite dem Range nach (ib.)
(Juxta quod sancta Romana tenet Ecclesia, et Niceeni canones



— 759 —

innuunt, et sancti preesules Romanorum defendunt, et ipsa ratio
docet, Alexandrinus patriarcharum a Romano papa secundus
est), vgl. ep. 86, col. 940 und 949, wo die drei Hauptkirchen
(tres preecipuas Ecclesias) ebenfalls im gleichen Sinne erhoben
und Jerusalem und Konstantinopel gar nicht erwahnt werden.

Wihrend die alte Kirche den Rang der Patriarchate nach
der Wichtigkeit der Stadte geordnet hatte, wo sie bestanden,
fiihrt Nikolaus denselben auf die Auforitit des Apostels Petrus
zuriick, um so seine ihm als Nachfolger Petri zukommende
Oberhoheit und Jurisdiktionsgewalt iiber die gesamte Kirche
zu begriinden. Die diesbeziiglichen Beschliisse der allgemeinen
Konzilien von Nicaa (325), Konstantinopel (381) und Chalcedon
(4b1) werden einfach ignoriert oder falsch ausgelegt. Das Pa-
triarchat von Jerusalem, die Metropole und Mutter aller andern
Kirchen, wo Petrus gelebt und gewirkt hatte, hétte eigentlich
dem Range nach das erste sein sollen — doch Nikolaus geht
tiber diesen Punkt schlechthin hinweg.

23. Papst Gelasius in seinem Disciplinardekret vom Jahre
494 hatte bestimmt, dass in der romischen Kirchenprovinz ohne
Erlaubnis des Papstes keine Kirchen eingeweiht werden diirften
(Langen II, S. 171). Nikolaus macht dieses Verbot verbindlich
fir die ganze Kirche. Iun ep. 82, c. b, col. 920, streitet er den
Bischofen diese Befugnis ab (quomodo autem chorepiscopos
posse dicimus ecclesias consecrare, quas nulli episcoporum licet
sine mostro precepto secundum sanctas regulas dedicare?), und
in ep. 135, col. 1130, verbietet er sogar einen Kirchenbau ohne
seine Genehmigung und die Errichtung einer Didcese. (Ecclesia,
id est catholicorum collectio quomodo sine apostolicee sedis insti-
tuetur nutu, quando juxta sacra decreta nec ipsa debet absque
DPreeceptione papee basilica noviter construi quse ipsam catholi-
corum intra semet amplecti catervam dignoscitur.) Jules Roy
in seinem von Lobhudeleien tiber den hl. Nikolaus I. wim-
melnden Werke bemerkt hierzu S, 157: Il a tiré de l'arsenal
que constitue le droit ecclésiastique tout ce qui pouvait relever
et agrandir I'autorité du pape et ce décret de Gélase n'avait été
rendu que pour les évéques suffragants de Rome.“

24. Nikolaus I. verleiht Ansgar, Erzbischof von Hamburg,
das Pallium, als auf Wunsch Ludwigs des Deutschen Bremen
mit Hamburg zu einer Erzdiocese vereinigt wurde (31. Mai 864).



— 760 —

In der Verleihungsbulle finden wir zum erstenmal die dnfinge
des Kides der Treue und des Gehorsams gegen den Papst und die
Kirche. Das Pallium erscheint in den fritheren Jahrhunderten
immer nur als blosser Schmuck, ohne sonstige damit verbun-
dene Rechte, aber doch stets als das wesentliche Attribut eines
Bischofs oder Irzbischofs — niemals erhalten es Geistliche
niederen Ranges. Wie die Institution des apostolischen Vika-
riats dem Bestreben der Kurie entsprungen ist, auch die dem
Patriarchatssprengel des Papstes nicht angehorigen, weiter ab-
liegenden Kirchen in eine néhere Verbindung mit Rom zu bringen,
so war die natiirliche Konsequenz davon, durch die héchste
Auszeichnung die Bischéfe noch fester an Rom zu ketten. Noch
im Jahre 543 wagte Papst Vigilius, das erbetene Pallium erst
nach erhaltener Einwilligung des Kaisers an Bischof Auxanius
von Arles zu verleihen. Spiter werden mit dem Pallium ge-
wisse Rechte, wie die eines Metropoliten, verbunden. Trotzdem
die Verleihung des Palliums auf Lebenszeit erfolgte, haben die
Papste mitunter mit der Entziehung des hochsten kirchlichen
Ehrenzeichens gedroht. Seit dem 8. Jahrhundert war der Brauch
aufgekommen, dass die Bischofe in vielen Fillen zur Brrei-
chung des Palliums persinlich nach Rom gingen, eine Pflicht
war dies freilich noch nicht. Das personliche KErscheinen
samtlicher Metropoliten in Rom hétte das Bewusstsein ihrer
Unterwiirfigkeit unter den Papst verstirkt, und dieser hétte
seine Ideen nachhaltiger durchgefiihrt, als es bisher der ledig-
lich schriftliche und nur in Ausnahmefillen miindliche Verkehr
ermoglicht hatte. Bei der Verleihung des Palliums musste ein
(Glaubensbekenntnis abgelegt und spéter ein formlicher Iid der
Treue gegen Papst, Glauben und Kirche geleistet werden.
Ansgar muss seinen Gehorsam gegen Rom eidlich bekréf-
tigen. (Ep. 62, col. 879. Porro te pallio uti nonnisi more sedis
concedimus apostolicee scilicet, ut successores tui per semetipsos
vel legatos suos fidem nobiscum tenere, ac sanctas sex synodos
recipere, necnon decreta omnium Romani sedis preesulum et
epistolas, quee sibi delatee fuerint, venerabiliter observare atque
perficere omnibus diebus vitee suee scripto se et juramento pro-
fiteantur.) Nach Hinschius, Kirchenrecht III, 201, Anm. 4, soll
Ansgar zur Ablegung eines solchen Eides mit Riicksicht auf
das Vorbild in seiner Stellung als romischer Missionsbischof
iiber die Dianen, Schweden und Slaven aufgefordert worden



— 761 —

sein. QGregor II. hatte allerdings (722) Bonifazius, dem , Apostel
der Deutschen“, einen &hnlichen Eid abgenommen, wie ihn
sonst die suburbikarischen Bischofe ihm als ihrem Metropoliten
zu schworen hatten (vgl. Langen II, S. 605 f.).

25. Die Wahl des romischen Bischofs erfolgte urspriinglich
durch die Bischofe der romischen Kirchenprovinz unter Zustim-
mung der romischen Gemeinde. Papst Stephan ITI. schloss auf
dem romischen Konzil (769) das Volk gesetzlich von der Be-
teiligung an der Papstwahl aus. Die Wahl sollte von bestimmten
Bischofen und Vornehmen der Kirche, sowie dem romischen
Klerus vorgenommen werden. Ferner ist auch von dem Be-
stiatigungsrecht der iiber Rom herrschenden weltlichen Gebieter
keine Rede, und doch hatten diese seit Ende des 4. Jahrhunderts
Finfluss auf die Besetzung des pépstlichen Stuhles ausgelibt.
Die Kaiser von Konstantinopel und in ihrem Auftrag die
Exarchen von Ravenna hatten das Bestétigungsrecht; vor der
Bestéitigung sollte die Weihe des gewé&hlten Papstes nicht statt-
finden. Karl der Grosse (} 814) wurde am Weihnachtsfest 800
in Rom in Gegenwart des Papstes Leo III. zum rémischen Kaiser
ausgerufen. Der Papst salbte ihn und setzte ihm eine kost-
bare Krone aufs Haupt. Diese Ceremonie stellte den Papst
als den Hoéheren dar, den Inhaber des rémischen Imperiums,
der es aus freien Sticken Karl iibertrage. Karl gab jedoch
das Bestétigungsrecht der Wahl des Papstes und die Oberherr-
lichkeit iiber Rom nie preis. Da die Kaiserkronung eine Regel
wurde, gewann der Papst einen gewaltigen politischen Einfluss.
Die Kronung und Salbung durch den Papst konnte leicht als
das Zeichen der Weltherrschaft gedeutet werden. Der erste
Papst, Stephan IV., der nach der Wiederherstellung des Kaiser-
tums im Abendlande den Thron bestieg, #dnderte die Wahl-
ordnung einigermassen, um dem Papsttum Schutz und Halt zu
gewihren (816). Fr bestimmte: ,Weil die romische Kirche
nach dem Tode des Papstes mehrfach Gewaltthitigkeiten er-
duldet dadurch, dass ohne die Kenntnis des Kaisers und ohne
Anwesenheit seiner Legaten die Papstweihe stattfindet und nicht
nach kanonischer Sitte und Brauch kaiserliche Gesandte nach
Rom geschickt werden, und um Argernis zu verhiiten, so verfiigen
wir, dass die Wahl des Papstes in Gegenwart des Senates und
des Volkes von den Bischofen und dem gesamten Klerus vor-
genommen und der Gewiihlte im Beisein der kaiserlichen Ge-

Revue intern. de Théologie. Heft 36, 1901. 49



— 762 —

sandten konsekriert werde.“ (Volumus ut cum instituendus est
pontifex, convenientibus episcopis et universo clero eligatur,
preesente senatu et populo, qui ordinandus est; et sic ab omni-
bus electus preesentibus legatis imperialibus consecratur; vgl.
Jaffe, Regesta, S. 316 s.) Kaiser Lothar I. verpflichtete (824)
wiahrend seiner Anwesenheit in Rom die Rémer, zu schworen,
dass sie bei der Papstwahl stets nach den Canones verfahren
und den Gewéhlten nicht eher weihen lassen wiirden, bis er
vor dem Kkaiserlichen Kommissdr und dem Volke den Eid der
Treue geschworen hiitte.

Nikolaus I. war der erste Papst, der unter Assistenz des
Kaisers selbst die Weihe empfangen hatte. Um das Bestéiti-
gungsrecht des Kaisers zu beseitigen, liess er auf der rémischen
Synode (Marz 862) folgenden Beschluss fassen (col. 795): ,Si
quis sacerdotibus, seu primatibus, nobilibus, seu cuncto clero
ejus sanctee Romange Necclesiee electionem Romani pontificis
contradicere preesumpserit, sicut in concilio beatissimi Stephani
papee statutum est, anathema sit.“ (Wenn jemand sich heraus-
nimmt, der durch die Bischofe, die Vornehmen und Adeligen
und den gesamten Klerus der romischen Kirche vorgenom-
menen Papstwahl zu widerstreiten, der sei im Banne, laut dem
von Papst Stephan erlassenen Statut.) Gemeint ist hier das
Wahldekret Stephans III. Nikolaus ridumt dem Adel einen
Anteil an der Papstwahl ein, wihrend sein Vorginger nur von
dem ,Adel der Kirche“, bestimmten Bischéfen und dem Klerus
spricht. Der Papst hebt also eigenméchtig das von den Karo-
lingern ausgeiibte Bestiatigungsrecht auf, obwohl er seine eigene
Wahl Kaiser Ludwig II. verdankte.

26. Was die Einschaltung des Filioque ins Glaubensbekennt-
nis von 381 anbelangt, so hat Nikolaus diese Neuerung still-
schweigend gutgeheissen. Papst Leo III. hatte Anfang des
9. Jahrhunderts den frankischen Bischofen eine ablehnende,
missbilligende Antwort gegeben. Unter Nikolaus wird das
Filioque als Glaubensartikel angenommen, daher seine Vertei-
digung desselben. (Preeterea de processione Spiritus sancti quis
nesciat illustres viros et preecipue Latinos, nonnulla scripsisse,
quorum fulti auctoritatibus, istorum oppido sane respondere
possemus énsanice, si vel illis non reprehendi, vel nobis eis con-
tentiosa fauce gannientibus rationem reddendi consuetudo quae-
libet extitisset? ep. 1562, col. 1157.)



— 763 —

Photius, Patriarch von Konstantinopel, verfehlt nicht, dem
Papste und der von ihm geleiteten Kirche diese Neuerung vor-
zuwerfen (ep. 152, col. 1155): Conantur enim tam nostram
specialiter, quam omnem generaliter, quee lingua Latina utitur,
Ecclesiam reprehendere, quod Spiritum Sanctum ex Patre
Filioque procedere dicamus cum ipsi hunc tantum ex Patre
procedere fateantur. (Vgl. ep. Photii, Migne 102, series greeca,
col. 722, 142, col. 194, 822.) Johann VIIIL. verwarf in einem
Schreiben an Photius (879) das Filioque als eine Gotteslédsterung.
Erst unter Benedikt VIII. (1014) wurde es ins Glaubensbekenntnis
im Abendlande aufgenommen (vgl. Guettée, La papauté schisma-
tique, p. 349; Internat. theolog. Zeitschrift, 1897, S. 64). Das
Papsttum schwankte also in dogmatischer Beziehung, und von
der Unfehlbarkeit des romischen Bischofs kann keine Rede sein.

27, In ep. 107, col. 1095 8., und ep. 108, col. 1103 s., er-
wihnt Nikolaus, dass Papst Leo IV. Hinkmar von Reims be-
fohlen habe, auf einer neuen Synode, in Gegenwart des Bischofs
Petrus von Spoleto als pépstlichem Legaten, die Sache des
Gteistlichen Wulfad und seiner Genossen, welche von der Synode
von Soissons (853) als ungtiltig geweiht abgesetzt worden waren,
wiederum zu untersuchen, und wenn dann die Abgesetzten
wieder an den Papst appellierten, entweder mit ihnen nach
Rom zu kommen oder einen Legaten zu schicken. Hinkmar
(Migne 126, col. 68) stellt in seiner Instruktion an seinen Ge-
sandten Egilas von Sens den Empfang eines derartigen Schrei-
bens in Abrede und will tiberhaupt nichts von einer durch
Petrus von Spoleto berufenen oder zu berufenden Synode ge-
hért haben. (Et non obliviscamini ut faciatis eertum apostoli-
cum quia illa epistola quarti Leonis papee de istorum fratrum
reclamatione, quam memorat in suis epistolis, istis Cisalpinis
regionibus non innotuit, nisi per suas nuper missas epistolas.)
Obwohl Petrus von Spoleto um jene Zeit in Frankreich war,
wissen wir nichts von einer in seiner Gegenwart abgehaltenen
frankischen Synode in der Angelegenheit der Reimser Kleriker.
Wie die Verhiltnisse unter Leo IV. zwischen dem Papste und
den fréinkischen Metropoliten obwalteten, hétte der Inhalt dieses
von Nikolaus citierten und dem Papste Leo IV. untergescho-
benen Briefes grosses Aufsehen gemacht. Es lag im Interesse
Nikolaus I., der sich auf Pseudo-Isidor beruft, den Schein zu
verbreiten, als ob schon seine Vorginger so geringe Riicksicht



— 764 —

auf die Privilegien der nationalen Kirchen genommen hitten
— daher dieses Unterschieben eines seine eigenen Anspriiche
wiederspiegelnden Schreibens Leos, dessen Original niemals
jenseits der Alpen gesehen worden war (vgl. v. Noorden,

Hinkmar von Reims, S. 128 ff.).
Pfarrer JOHANN RICHTERICH in Genf.

(Fortsetzung folgt.)




	Papst Nikolaus I. [Fortsetzung]

