Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 36

Artikel: Les abus de mots et les fausses équivalences en théologie
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 689 —

LES ABUS DE MOTS
ET LES FAUSSES EQUIVALENCES EN THEOLOGIE.

L

Trois choses, dans les discussions religieuses, empéchent
beaucoup de bien et font méme beaucoup le mal: ce sont les
jalousies et les haines de races, les jalousies et les haines de
coteries, et, plus encore peut-étre, les questions de mots et les
fausses équivalences.

Les antipathies de races, comme les haines nationales,
sont néfastes non seulement en politique et dans la vie sociale,
mais aussi en matiere de religion et dans la tractation des
affaires ecclésiastiques. Hélas! les hommes sont partout des
hommes; et partout, méme jusque devant Dieu, leur Pere
commun, ils portent la petitesse de leur esprit et 'égoisme de
leur cceur. Aussi 'Eglise du Christ ne sera-t-elle véritablement
ce qu'elle doit étre que lorsqu’il n'y aura plus en elle, comme
I'a dit saint Paul, «ni juif, ni grec, ni esclave, ni homme libre,
ni homme, ni femme », et lorsque «tous seront un en Jésus-
Christ » ). Mais, hélas! que nous sommes encore loin de cet
état de choses!

L'esprit de coterie n'est pas moins déplorable, lorsqu’il
exagere les mérites de ceux qui en ont et lorsqu’il en attribue
a ceux méme qui n'en ont pas; lorsqu’il exalte et divinise les
plus petits hommes, du moment qu'ils sont du cénacle; lors-
qu’il fait passer pour des docteurs irréfragables tels ou tels
écrivains fort ordinaires, quelquefois méme ignares; en un
mot, -lorsqu’il grandit ses amis pour se grandir lui-méme, et
qu'il se fabrique des idoles de sacristie pour se dispenser d’a-
dorer le vrai Dieu et de ployer les genoux devant la vérité

1Y Gal 111, 28.



— 690 —

démontrée. Qui pourrait dire tout le mal qu'ont fait certaines
traditions d'écoles, traditions dont on s'est entiché, et qui
méme lorsqu’elles sont devenues évidemment erronées, ver-
moulues, réduites en poussiére, sont encore tenues pour sacro-
saintes par leurs partisans aveugles et obstinés!

La logomachie, puissance plus tyrannique encore, substitue
les mots aux idées, les formules aux choses, les clichés aux
raisons, et empéche la vérité d’éclairer le monde, la paix et
I'accord de se faire entre les écoles et les Eglises. Si dans la
vie politique et sociale le cléricalisme est l'ennemi, la logo-
machie l'est plus encore dans la vie intellectuelle des Eglises.

En présence d’'un tel état de choses, il importe, si l'on
veut le faire cesser, si l'on veut dissiper les malentendus,
détruire les préjugés, préparer la paix et l'union, il importe,
dis-je, de considérer que le devoir des hommes sages qui
désirent étre unis a la vérité, est de s'attacher plus aux idées
qu'aux mots; de voir dans les idées le but, dans les mots les
moyens seulement. Leur devoir est de comprendre que les
mots, choses matérielles, sont toujours inférieurs aux idées,
choses spirituelles; qu’il ne peut jamais, par conséquent, exister
une équation compléte entre lidée et le mot qui est censé
l'exprimer; qu’il faut donc n'accorder jamais a aucun mot,
quel gu’il soit, une valeur absolue, mais le tenir, au contraire,
pour inexact par quelque endroit et sous quelque rapport, ou
tout au moins pour insuffisant; qu’au lieu de se rendre 'esclave
des mots, il faut s'en rendre libre le plus possible en ne cher-
chant en eux que les idées qu'on a voulu exprimer par eux,
et en ne leur accordant d'autre valeur que celle que les idées
leur donnent clairement. e mot n’est jamais la chose en soi,
c’est l'idée seule qui peut 1'étre.

Plus on s'éleve dans la spére des idées, surtout des idées
abstraites, générales, universelles, plus il est difficile de trouver
des mots pour les exprimer exactement. Or, ¢'il en est ainsi
en métaphysique, & quelles difficultés ne faut-il pas s’attendre
en théologie, lorsqu’il s'agit d'exprimer par des mots, choses
matérielles et par ellessmémes sans valeur, Dieu, l'infini, 'ab-
solu, et les choses divines!

Donc, c'est une vérité élémentaire, primordiale, de dire
qu'en théologie plus qu’ailleurs les difficultés et les périls d’in-
exactitude sont immenses, 'Infini, 'objet direct de la théologie,



— 9 —

étant & peine connu de l'esprit humain, et les mots -destinés
a exprimer son idée étant manifestement impuissants & remplir
ce role convenablement.

Et cependant, d’autre part, I'histoire de la théologie et des
théologiens ne montre-t-elle pas que, de fait, ce sont peut-étre
les théologiens qui ont commis les plus grandes imprudences
de mots, employé les formules les plus absolues et les plus
abusives, compromis les questions les plus graves par les
obstinations les plus puériles, et cela a des époques ou la plu-
part d'entre eux n’avaient que des connaissances insuffisantes
en histoire, en philosophie, en sciences, etc.?

Dans un tel état de choses, c'est le devoir des théologiens
contemporains qui veulent relever la théologie et rendre a la
religion I'éclat et la force morale qu’elle doit avoir, c'est leur
devoir, dis-je, de corriger les abus de mots et les raisonne-
ments erronés qui se sont glissés en théologie dans le cours
des sitécles; d'examiner toutes les questions a la lumilre des
idées mémes, sans préjugé aucun et en toute impartialité, sans
esprit de parti, sans vanité d'école, sans opinidtreté indivi-
duelle. Une telle tAche exige deux choses rares: une science
étendue et une sincérité parfaite. Si aucune individualité ne
semble étre de nos jours & la hauteur d'une telle tache, ras-
surons-nous cependant: car ce qu'un seul ne peut pas, plu-
sieurs le peuvent. En associant tous notre science et nos tra-
vaux, nous, hommes de bonne volonté, nous nous serons a nous-
mémes, mutuellement, des garanties de désintéressement, de
modestie et d'inerrance.

1L

Nombreux sont les penseurs qui ont compris la nécessité
de ce travail et qui l'ont signalé a la postérité comme la clef
de l'avenir, comme le moyen par excellence pour dissiper
les malentendus, pour démasquer les erreurs, pour remédier
aux abus.

Stendhal a dit: « Rien de plus funeste qu'une fausse ap-
plication des sciences; on marche alors dans l'erreur avec une
raideur de persuasion bien ridicule.» Or il en est de la
logique comme des sciences, et nous pouvons dire aussi: Rien
de plus funeste qu'une fausse application de la logique; on
marche alors dans lerreur avec une raideur de persuasion
bien ridicule.



— 692 —

J'entends par fausse application de la logique 'application
de la logique & l'erreur, c'est-a-dire, par exemple: partir d'une
idée fausse que l'on considere comme vraie, et la poursuivre
logiquement jusqu’a ses conscéquences les plus extrémes. La
démarche du logicien sera irréprochable en elle-méme; malis,
le point de départ étant faux, toute la marche méme sera
fausse. De méme, partir d'une définition erronée ne peut con-
duire qu'a Verreur, alors méme qu'on raisonnerait ensuite trés
logiquement sur cette définition. De méme, traiter comme syno-
nymes des mots qui ne le sont pas, établir des é€quivalences
strictes 1a ol il n'y a que des & peu prés, faire passer des
analogies morales pour des équations rigoureuses, raisonner
algébriquement 12 on le langage humain se contente de res-
semblances plus ou moins éloignées, appliquer aux simples
images et aux comparaisons d'usage les lois de l'identité ma-
thématique, c'est violer d’autant plus la logique que l'appli-
cation erronée qu'on fait de ses régles et de ses procédés est
plus rigoureuse. Cest I'étau qui serre, non pour condenser et
fortifier, mais pour broyer et détruire.

Jules Simon a remarqué que certains mots ont ¢té, a eux
seuls, de véritables événements historiques; que tel a fondé un
siecle, tel autre une révolution politique, tel autre une révolu-
tion littéraire. Que n’efit-il pas dit de ¢ceux qui ont « fondé »
des révolutions religieuses!

Le président de Brosses, dans son Trait¢ de la formation
mécanique des langues (t. I, p. IV-V, 1765), a observé que «le
vrai ou le faux des idées dépend, en grande partie, de la vérité
ou de la fausseté des expressions, c'est-a-dire de l'exacte cor-
respondance des premiéres notions contenues dans chacun des
termes qu'on emploie, avec les idées nouvelles qu'on veut
transmettre, ou avec les opinions qu'on veut établir. Si l'on
venait & décomposer les premiéres idées contenues dans les
expressions mises en usage pour établir un sentiment, on serait
souvent surpris de trouver si peu de rapport entre ces pre-
mieres idées et celles qu'on recoit comme en étant une suite.
On serait du moins étonné de la singularité du passage des
unes aux autres et de la marche bizarre de 'esprit humain. »

De Brosses a ajouté avec une grande raison que nous
avons une déplorable facilité 4 croire que les choses existent
dans la nature parce qu'elles ont un nom dans la langue. «Avec



— 693 —

un peu d'attention, a-t-il dit, 'on reconnaitra que dans tous
les siécles la plupart des disputes dans les écoles ne roulent
que sur des mots dont les choses n'existent point; quoique 'on
en ait une fois donné une définition regue, qui bien approfondie
ne signifie rien et sur laquelle néanmoins on ne cesse de dis-
serter. Il n'est donc pas étonnant que les disputes autrefois
élevées sur de telles matiéres n’aient jamais pu prendre fin;
puisqu’il n'y a point d'originaux auxquels on ait pu comparer
les termes de la définition recue, et vérifier lequel des deux
partis avait tort ou raison. On peut en dire autant de ce qui
a fondé quantité de dogmes et d’'usages regus parmi les
nations. Le langage, dit Micha&lis, perpétue les erreurs comme
les vérités: lorsqu’une fausse opinion s'est glissée soit dans
la dérivation d’'un terme, soit dans une phrase entiere, elle
s'enracine et passe a la postérité la plus reculée; elle devient
un préjugé populaire; guelquefois un préjugé savant, pire que
le préjugé populaire; et par malheur il y a des préjugés pires
encore que les préjugés savants (p. 46-47).»

Et plus loin (p. 54), de Brosses dit encore que souvent
nous mettons dans l'expression ce qui n’est pas dans la chose,
et qu'ensuite nous prenons cette expression pour la réalité.

Il est certain que la fonction du mot consiste a représenter
un objet ou une image par une sorte de correspondance qui
tend a l'équivalence, mais qui n'est jamais une équivalence.
Des idées peuvent étre équivalentes entre elles; mais un mot,
simple signe, ne peut jamais équivaloir & son idée, a la chose
signifiée. Quand un mot outrepasse l'idée qu'il est censé ex-
primer, c'est qu'il n'est pas le mot propre de cette idée, et il
faut impitoyablement le rejeter en le rendant a l'idée pour
laquelle il est fait.

Voila pourquoi la premiere condition pour s'entendre est
de fixer le langage. «]'ai maintes fois éprouvé, a dit Sully
Prudhomme, combien, par son élasticité et son manque de pré-
cision, le langage des philosophes favorise les écarts de leurs
speéculations et suscite de malentendus entre eux, en leur per-
mettant de ne pas placer toujours la méme idée sous le méme
mot . ... Aussi ai-je cru bon de commencer cette étude sur la
curlos1té et les limites du savoir par une sorte de vocabulaire
ordonné et définil). »

Y Nowuwvelle Revue, 15 mars 1895, p. 251.



— 694 —

Au V*® acte du Jouewur de Regnard, il y a un faux mar-
quis qui prétend dater du déluge, et que sa cousine, une simple
marchande a la toilette, démasque. Elle lui rappelle que son
pére était un simple huissier a verge. « D’accord, réplique-t-il,
mais huissier @ cheval c’est comme chevalier ! »

Malheureusement les fausses ¢équivalences de ce calibre ne
se trouvent pas seulement dans les cercles mondains. Elles
abondent aussi parmi les théologiens. Citons quelques exemples.
Je dis « quelques » exemples, parce que, pour étre complet, il
faudrait faire un cours complet de théologie, reprendre une a
une & peu prés toutes les gquestions qui sont restées en dis-
cussion : car, dans toutes ou presque toutes, la prédominance
des mots sur les idées se fait sentir en quelque endroit; dans
toutes ou presque toutes il vy a a donner de meilleures défini-
tions des termes, de meilleures explications des choses, des
élucidations plus approfondies des textes, des éclaircissements
plus exacts sur tels ou tels faits, etc., etc. Donc je me borne
aux points suivants.

I11.

Le mot Dien a été, de fait, employé pour désigner non
seulement le vrai Dieu, mais encore la quantité innombrable
des faux dieux, voire méme des fétiches les plus grossiers; en
sorte que, comme l'a dit Bossuet, il fut un temps oll tout était
Dieu, excepté Dieu lui-méme.

L'histoire du mot esprif n'est pas moins curieuse, ce mot
ayant servi a désigner le vent, le souffle, I'dme, la force pro-
ductrice de la pensée, la finesse de la pensée, toutes les forces
supérieures a la matiére, enfin Dieu lui-méme, le grand Esprit,
I'Esprit supréme! Que de malentendus sont résultés de cette
confusion! Pour les mots Diex et Esprit, il y a en chinois une
foule d’expressions diverses. Les classiques confucianistes em-
ploient le mot Shang-7i pour Dieu et Shim pour Esprit. Le
pape s'est prononcé pour le mot Thien-chu. « Les sociétés pro-
testantes, a dit un journal protestant, se servent des mots
Shang-ti, Thien-chu, Shang-chu, Shin, Shinming, et se livrent
entre elles &4 des contestations, & des querelles qui ne peuvent
que nuire a leur ceuvre. »

Malheureusement ce n’est pas seulement en Chine qu'il ¥
a des chinoiseries.



— 0695 —

Le mot wmonarchien, considéré dans son étymologie, a
signifi¢ « partisan d'un seul principe », et a été pris par con-
séquent en trés bonne part. Puis, de fait, il a été appliqué
aux hérétiques qui, sous prétexte de mieux affirmer 'unité de
Dieu, niaient les trois personnes de la Trinité.

Le mot monothélite a été appliqué & des chrétiens qui au
fond professaient le contraire méme de I'hérésie monothélite,
En effet, des chrétiens, en soutenant l'unité de la volonté en
Jésus-Christ, voulaient dire que le Christ est un et sans péché,
quil n'y a en lui aucune volonté mauvaise, par conséquent
une seule volonté, parfaitement sainte et divine. D’autres affir-
maient l'unité de la volonté en Jésus-Christ, parce qu'ils la
rattachaient psychologiquement a la personne et non a la
nature, et qu'ils voulaient ainsi mieux affirmer 'unité de la
personne en Jésus-Christ 1), C'est ainsi que les mots ne désignent
jamais qu'une partie des choses, et qu'ils peuvent souvent
donner lieu & des méprises, par les obscurités qu'ils renfer-
ment.

Le mot adoration, 'un des mots les plus importants et les
plus essentiels de la religion, a cependant signifié des choses
diverses et donné lieu, lui aussi, a des conflits tres peu reli-
gieux. Les uns lui ont fait signifier I'adoration absolue ou I'hom-
mage supréme (latrie, iavgeic) envers Dicu seul; d’autres s'en
sont servis pour exprimer une adoration inférieure et relative,
simple vénération (dulie) envers les hommes et méme envers
les choses. C'est ainsi que, pour les premiers, on ne devait
adorer que Dieu seul, et que, pour les seconds, on pouvait
adorer la croix, l'arche, etc. Une partie du VIII® siecle a été
remplie par cette dispute.

Le mot miracle a désigné aussi des idées fort différentes,
depuis l'idée d’'une chose simplement admirable, étonnante,
extraordinaire, jusqu'a celle d'un fait dépassant les forces de
la nature humaine, et méme jusqu'a celle d'une violation réelle
d’'une ou de plusieurs lois de la nature.

Toutefois, ce n'étaient guere 12 que des escarmouches en
comparaison des luttes qui se sont livrées sur les mots subs-
lance, hypostase et persomne.

Y Voir le Catholigue national, 17 novembre 1804: ZLes mots et le dogme,
P. 182-183.



696 —-

C’est un fait que le mot substance, considéré étymologique-
ment, manque absolument de clarté et de précision, puisqu'il
se borne a signifier « ce qui est dessous », sub-stans. Qu'est-ce
que cette chose qui se tient sous les accidents, ou sous les
phénomenes, ou sous les apparences? Il ne 'indique en aucune
maniere. i '

C’est un fait que, chez les théologiens des III°® et 1V® siécles,
ce mot a ¢té pris dans des sens différents, tantdt dans le sens
de nature, tantdt dans celul de persomne. Le mot subsianiia
des Latins a son ¢équivalent, étymologiquement, dans le mot
vred-araoic des Grecs. D'autre part, on a donné au mot grec
vdoreas le sens du mot mecswmov, visage, personne. Clest
ainsi que, chez les théologiens occidentaux, le mot Zvposiase
a cessé de signifier «substance et nature (oveie)», pour signi-
fier exclusivement « personne »,

C'est un fait que, par suite de ces changements de sens,
des malentendus se sont produits dans la discussion des ques-
tions trinitaires, et que le mot « consubstantiel » a été com-
battu, comme mot, par quelques évéques au Concile de Nicée
de 325.

C'est un fait que, s’il v a eu discussion sur le mof, il y a
eu accord sur 1'7déde, qui était claire et précise. On a voulu
dire que le Logos est de méme nature que le Péere, c'est-a-dire
qu’ils ont I'un et l'autre la méme essence, 'essence divine, qui
est une. La divinité naturelle, essentielle, du Loges et du Pére,
tel est le dogme qu'on a défini en employvant le mot counsubs-
fantiel, mot qui ne signifie pas autre chose que «méme
nature ».

Il n'en est pas du mot framssubstaniiation comme du mot
consubstantiel. Cum, avec, est un terme clair;, trans, awn dela,
est un terme obscur. On comprend facilement que deux &tres
ou deux personnes aient la méme nature; mais on ne com- -
prend pas que de deux étres, qui ont des substances différentes,
I'un soit transsubstantié dans l'autre; que la substance de l'un
cesse réellement d’exister comme telle, pour devenir réelle-
ment la substance de l'autre.

C'est un fait qu’aujourd’hui des savants traduisent le mot
substance par force, et enseignent que dans la nature aucune
force ne se perd, aucune force n’est détruite, mais que des
forces peuvent changer de forme ou étre transformées. lls



— 697 —

constatent le fait de la transformation, ou le fait de deux
formes qui se succédent, mais ils ne peuvent pas en expliquer
la nature.

Comment deés lors admettre que, dans l'eucharistie, les
substances matérielles du pain et du vin soient détruites comme
forces; qu’elles perdent matériellement leurs formes matérielles
de pain et de vin; qu'elles prennent maiériellement les formes
matérielles du corps et du sang du Christ? Non seulement per-
sonne ne peut comprendre, scientifiquement, de telles suppo-
sitions, mais encore personne ne peut prouver qu’'elles soient
‘enseignées dans les paroles du Christ et des apotres. Ceux
qui le prétendent, faussent le sens de ces paroles et leur font
dire ce qu’elles ne disent aucunement. Donc, non seulement
la transsubstantiation physique et matérielle des transsubstan-
tialistes romains n’est pas un dogme chrétien, mais elle est
une théologie manifestement erronée. Si le mot comsubstantiel
a ¢été admis, c'est qu'il signifiait une idée simple et claire;
tandis que le mot framssubstantiation, qui, entendu physique-
ment, ne signifie que des impossibilités et des contradictions
manifestes, méme matérielles, ne peut étre que rejeté, au nom
du dogme et de la saine théologie.

Quant & ceux qui n'’entendent pas ce mot dans le sens
d'une transsubstantiation physique et matérielle, mais seule-
ment dans celui d’'une transsubstantiation spivituelle, c’est-a-
dire qui enseignent que celui qui recoit avec foi le pain et le
vin consacrés, ne regoit pas un simple pain ordinaire, un simple
vin ordinaire, mais regoit vraiment le Christ, communie vrai-
ment 4 son sacrifice, & son corps immolé sur la croix, a son
sang versé sur la croix pour le salut et la sanctification de
'humanité; quant a ces fideles, dis-je, leur foi est correcte.
Ayant la chose, ils ne sauraient étre inquiétés, bien que le
mot qu’ils emploient pour désigner la chose soit amphibolo-
gique, obscur, incompréhensible, et partant trés regrettable.
Aucun concile cecuménique n'ayant condamné ce mot, tolé-
rons-le 12 ou il désigne la vraie foi; mais condamnons-le éner-
giqguement 14 ot il cache l'erreur et I’hérésie.

Les Orientaux ont rejeté le mot filiogque, parce qu'ils
voyaient dans ce mot, la ol il a été placé, l’enseignement de
deux principes; et ils Pont condamné et rejeté, méme lors-
qu'on leur a dit qu'on n'entendait nullement lui faire signifier

Revue intern. de Théologie. Heft 36, 1901. 45



— 698 —

le dualisme en question. Nous prendrons modele sur eux, et
nous rejetterons, pour notre part, avec la méme énergie, le
mot transsubstantiation, parce qu’il signifie pour beaucoup
d’esprits une doctrine grossiere, erronée, manifestement des-
tructive du dogme auguste de I'eucharistie. Les partisans spiri-
tualistes de ce mot devront avouer, en tout cas, que n'étant
enseigné ni dans 1'Ecriture, ni dans aucun concile cecuménique,
il ne saurait étre imposé a qui que ce soit, ni par qui que
ce soit.

Ce que les papistes du Concile de Rome de 1059, du
IVe Concile de Latran de 1215, et du Concile de Trente en-
seignent sous le nom de transsubstantiation n’est que la maté-
rialisation et la dégradation d'un des sacraments les plus
augustes du christianisme. De méme, en effet, que par un
procédé de dégradation trés nuancée et trés subtile on raméne
tel visage d’homme a une physionomie d'animal, ainsi, par un
procédé analogue, on arrive non plus de 'homme a l'animal,
mais de l'eucharistie spirituelle & la transsubstantiation maté-
rielle.

Clest un fait que le verbe éive n’'indique pas toujours
I'identité compléte et substantielle entre le sujet et 'attribut.
Il est méme treés rare qu'il soit employé pour désigner cette
identité; on lui adjoint presque toujours dans ce cas un adverbe
(parfaitement, absolument, etc.), qui exprime alors, plus que le
verbe éfre lui-méme, cette identité parfaite. D’ordinaire, on
n'hésite pas a dire: Cet homme e¢sf un puits de science, cette
dame est une étoile, cet individu esf orgueil méme; vous éfes
des démons, vous éfes des dieux, etc. Cette derniére phrase:
dii estis, est méme tirée de I'Ecriture. Donc, on le voit, le
verbe étre est employé trés souvent, non dans le sens absolu
d’identit¢ stricte et complete, mais seulement dans le sens
relatif d’analogie et de similitude, surtout dans le domaine des
vérités morales, spirituelles et religieuses. Aussi les transsub-
stantialistes matérialistes se mettent-ils, d’eux-mémes, en dehors
du langage humain et aussi en dehors du langage des Ecri-
tures, lorsque, sans aucun motif rationnel, bien plus, au mépris
de tout motif rationnel, ils affirment une identité absolue ct
matérielle 1a ot la réalité spirituelle suffit,

Il importe de remarquer que, s'il est trés facile d’intro-
duire une fausse équivalence entre les mots, il est plus facile



— 699 —

encore d'en introduire dans les propositions et surtout dans
les raisonnements: car ici l'erreur a plus de prise, le nombre
des mots employés ¢étant plus grand. Voyons la chose de
pres.

Il v a exactitude dans le langage, lorsqu'il y a équiva-
lence ou convenance, dans la proposition, entre le sujet et
Pattribut, et, dans le raisonnement, entre les prémisses et la
conclusion. Il y a, par contre, inexactitude, erreur, si l'on
affirme P'équivalence ou la convenance de deux choses ou de
deux idées, et si en réalité cette équivalence ou cette conve-
nance n’existe pas. Or, ce dernier cas est trés fréquent, parce
qu'il est tres difficile de saisir 'exacte valeur des choses et
tres facile de se méprendre et de se faire illusion. La précipi-
tation du jugement, la superficialité du coup d'ceil, la légereté
de Vesprit, la tendance & se contenter paresseusement d'un a
peu prés et a se laisser prendre aux trompe-I'ceil pour éviter
tout effort, tout cela nous induit continuellement en tentation, et
méme en erreur. Autant dans les sciences mathématiques on
est obligé de serrer les choses de prés, autant, dans les sciences
morales et religieuses, on se laisse aller facilement aux appa-
rences d’exactitude, c’est-a-dire aux inexactitudes, pourvu qu'elles
n'en aient pas trop l'air. On lache et relache non seulement
l'attention et I'esprit, mais les propositions et les raisonnements
eux-mémes; et c’est ainsi que 'on commet une foule de déduc-
tions fausses, d'inductions erronées, d’argumentations forcées
et exagérées; que l'on transforme les problémes & résoudre en
solutions par un artifice purement verbal; que l'on répond a
la question par la question en changeant simplement les mots,
comme Euler lui-méme 1'a fait dans son systéme de l'influx
physique, qui n’explique absolument rien ).

Et ce qu'Euler a fait en philosophie, croyez-vous qu'il soit
difficile a tant d’autres qui ne sont pas Euler, de le faire en
théologie? Les théologiens ont pratiqué, en particulier, ce qu'ils
ont appelé la tradition latente et le passage de l'implicite a

') «En somme, la théorie de linflux physique se réduit & dire que I'4me et
le corps agissent effectivement l'un sur lautre.... Mais dire cela, c’est poser la
question, ce n’est pas la résoudre. Le fait de I'influence de Idme sur le corps et du
corps sur 'Ame n’est pas contesté; c’est le commens du fait qu'il s'agit d’expliquer....
Or, le systtme de l'influx physique ne propose aucune explication intelligible du
comment de la communication des substances. C’est donc un systéme vraiment

dérisoire ., . », (Em. Saisset, dans le Dics. des sciences philosophigues.)



— 700 —

lexplicite. A Taide de ces deux procédés, qui au fond n'en
sont qu'un, ils ont étiré le dogme, allongé les doctrines, tait
croire qu'une opinion qui n'a pris corps qu'au treizieme siecle,
ou méme au dix-neuviéme, était déja crue d'une manitre latente
et implicite au premier. Ils ont pratiqué le systéme des équi-
valences en grand et en trés grand, et préparé les voies a
tous les arguments en caoutchouc qui se prétent si complai-
samment & toutes nos velléités et a toutes nos fantaisies. Ils
ont usé et abusé & bouche que veux-tu de tous les prétendus
synonymes, tout en se réservant mille réticences, mille allu-
sions, mille sous-entendus, mille insinuations, mille pointes non
formulées mais suggérées, qui donnaient a leurs prétendus
synonymes des significations détournées et autres que la vraie.
C’est ainsi qu'ils ont souvent dénaturé et altéré les vérités de
foi par de prétendues explications, qui, tout en paraissant étre
des équivalences, étaient de positifs contre-sens.

En 1894, M. Goux, évéque de Versailles, pour démontrer
que la tunique d’Argenteuil est bien la tunique de Jésus-Christ,
a fait démontrer par deux chimistes que les globules rouges
qui tachent cette tunique sont 1° des globules de sang; 2° que
ce sang est bien du sang humain; 3° que ce sang est trés
ancien. Et de ces trois points, les ultramontains concluent que
- ce sang humain et trés ancien est de Jésus-Christ, et que la
tunique d'Argenteuil est bien la tunique authentique de Jésus-
Chyrist/! Et dire que Versailles n'est pas loin de Port-Royal,
ou autrefois des solitaires ont écrit une certaine ZLogique!

Non, les jésuites, avec leurs restrictions mentales et leur
art de contourner la vérité, ne raisonnent pas autrement que
certains socialistes, lorsque ceux-ci, voulant en méme temps
désavouer et défendre les anarchistes, protestent contre les
crimes de ces derniers, mais ajoutent aussitot que ce sont des
crimes politiques et que les crimes politiques sont dignes d'in-
dulgence (et peut-&tre méme, au fond, d’admiration). C’est ainsi
quon établit une fausse équivalence entre le crime et la vertu,
comme entre le mensonge et la piété: pro pietate mentivi, pro
ltbertale occidere! Clest 1'équivalence entre le bien et le mal,
entre le oui et le non, en un mot l'identité des contraires!

Mais il faut que ces tours de force ou de passe-passe soient
faits trés habilement et qu'on ne voie pas le moyen, autrement
dit le #ruc. Sans quoi le soi-disant miracle ne serait plus miracle !



— 701 —

On y met donc toutes les formes nécessaires, toutes les nuances
et les sous-nuances; on n'avance qu'a petit pas, nown per sallum,
sed per unum et idem, dit-on! Tout l'art est de découvrir le
per unum et idem.

Ceci ne rappelle-t-il pas 'aventure du personnage de Mo-
liere qui, rougissant de ses origines, ne voulait pas avouer que
son pére €tait un marchand de drap? Il le montrait comme
un homme fort complaisant, qui avait du drap chez lui, et qui
en cédait & ses amis et connaissances pour de l'argent. Mais
quant 4 en vendre, non pas!... C'est ainsi qu'on escamote
une difficulté et qu’on arrive a ses fins comme le chat a la
souris. On a lair d'analyser une idée ou une vérité pour en
montrer les éléments constitutifs, et en réalité on la décom-
pose pour la dénaturer et la fausser.

- Comment, par exemple, les théologiens qui ont voulu éta-
blir une équivalence entre le dogme de la présence de Jésus-
Christ dans l'eucharistie et la théorie de la transsubstantiation
matérielle, ont-ils procédé? Par de fausses équivalences. lls
ont pris comme point de départ les propositions catholiques
suivantes: « Le pain aprés la consécration n’est plus le méme
quavant la consécration », ou «le pain consacré n’est plus un
simple pain ordinaire », ou «le pain eucharistique est la com-
munion au corps du Christ »; et ils ont tiré de ces proposi-
tions, comme équivalentes, les propositions suivantes: «le pain
consacré n'est plus du pain », «la substance du pain n’existe
plus du tout physiquement », «la substance physique du pain
est totalement changée en la substance physique du corps du
Christ» !

Ou encore, proposition vraie: « Le fidele, qui mange digne-
ment le pain eucharistique, ne considére pas le pain, mais
seulement le Christ, le corps immolé du Christ et le sang
répandu du Christ, du Christ qui est tout aux yeux de sa foi
et de son amour (mysterium fidei).» De cette proposition, les
théologiens en question ont tiré, comme équivalentes, les sui-
vantes: « Celui qui communie recoit la substance matérielle
du corps et du sang de Jésus-Christ», «donc la substance
matérielle du pain et du vin a disparu réellement», «donc elle
est transsubstantiée en la substance matérielle du corps et du
sang de Jésus-Christ » !

Voila la logique qui a triomphé au moyen age et qui



régne encore dans une quantité d'esprits! Certains sont méme
allés, sous l'empire de cette logique, jusqu’au stercoranisme;
et il faut avouer qu'une fois la transsubstantiation susdite
admise, le stercoranisme est une conséquence logique: car du
moment que la digestion des éléments eucharistiques est un
fait, et que ces ¢léments ne sont plus que la #éalité physique
du corps et du sang de Jésus-Christ jointe aux simples appa-
rvences du pain et du vin, il faut bien expliquer le fait de la
digestion soit par la digestion des apparences du pain et du
vin, soit par la digestion de la réalité physique du corps et
du sang de Jésus-Christ. Les stercoranistes ne croyant pas a
une digestion d'apparences, enseignent logiquement la diges-
tion de la réalité physique, c’est-ad-dire du corps et du sang
de Jésus-Christ. C'est ainsi qu'une absurdité conduit & une
autre absurdité.

Au lieu de s'en tenir a la vérité de la communion au corps
et au sang de Jésus-Christ enseignée primitivement, on a passé,
sous prétexte d'équivalence, de la vérité de la communion a
la vérité du corps et du sang de Jésus-Christ; puis on a sub-
stitué au mot vérité (ou vraiment) le mot véalité (ou réellement),
ensuite on a remplacé le mot réalité¢ (ou réellement) par le mot
substance (ou physiquement); et de la & la {ranssubstantiation
physique ou malérielle, il n'y avait plus qu'un pas.

De méme, pour condamner la doctrine de la présence spi-
vituelle, on a cherché a la discréditer en donnant le mot spivi-
tuelle comme synonyme de meyslique, ou figurative, ou symbo-
lique, puis comme synonyme dimaginaive, d'illusoire et de
mensongere. :

Et c'est ainsi que, dans I'Eglise romaine, les termes em-
ployés dans ’ancienne Eglise n’ont plus suffi, et méme qu’ils
ont été dénaturés de leur vrai sens, et remplacés par d’autres
qui ont fait dévier la doctrine et qui ont positivement faussé
le dogme.

On ne saurait assez le remarquer, nous disons que les mots
changent de sens; mais la vérité est que c’est nous qui chan-
geons leur signification, en leur attribuant celle que nous vou-
lons qu'ils aient présentement. Un lecteur ou un auditeur qui,
le changement opéré et regu, leur ferait signifier encore leur
premier sens, s'induirait lui-méme en erreur. Donc, quand on
lit un auteur de tel siecle, il faut bien discerner le sens qu'il



a voulu faire signifier aux mots employés par lui, et non les
sens que les mots avaient avant lui ou ceux qu'ils ont recus
depuis; il faut voir exactement ce qu'il a vowlu dive, et non
ce qu'il @ dif d’aprés notre vocabulaire actuel ou nos usages
actuels. Juger la «Somme » de Thomas d'Aquin d'aprés la
terminologie du vingtieme siécle, serait lui préter des doctrines
qui n'y sont pas; c'est 4 nous a connaitre la terminologie
scolastique du XIII® siecle, et a4 voir exactement ce que cet
écrivain a voulu dire. De méme pour les livres soit de I’An-
cien, soit du Nouveau Testament: il faut les interpréter selon
les usages des lieux et des époques ou ils ont été écrits, et
non selon nos usages occidentaux du XX° siecle; il faut donc
voir ce que leurs auteurs ont woulwu dive, et on le voit par le
contexte ou la comparaison des textes. Omettre cette compa-
raison des textes ou cette étude du contexte, et vouloir que
ces textes aient signifié autrefois ce que nous leur faisons
signifier aujourd’hui, c’est établir entre les mots d'autrefois et
les mots d'aujourd’hui, méme quand ces mots n'ont pas changé
matériellement comme sons ou comme signes, c'est établir,
dis-je, de fausses équivalences et commettre des contresens
positifs.
1V

Terminons par une derniére considération.

En théologie comme ailleurs, on n’a été généralement ni
trés difficile ni tres logique dans la formation des substantifs
qui indiquent les systémes. La logique, en effet, voulait que le
substantif dérivé d'un autre substantif fat formé de ce sub-
stantif méme, puisque lidée exprimée par le substantif dé-
rivé vient de l'idée méme exprimée par le premier substantif.
Clest ainsi que le mot symbolisme a été formé logiquement du
mot symbole, parce que c'est l'idée de symbole qui sert de
germe, de substance en quelque sorte, & l'idée de symbolisme.
[l en est de méme des mots origénisme, augustinisme, thomisme,
scotisme, malebvanchisme, comiisme, qui dérivent directement
des noms propres qui en sont Pessence méme. On pourrait
citer aussi monothélisme, monophysisme, et quelques autres;
et encore a-t-on dit plutdt mownothélitisme que monothélisme,
et monophysitisme que monophysisme.

Mais l'immense majorité des noms de systémes a é&té
formée, non du substantif radical, mais de 'adjectif dérivé de



— A

ce substantif, soit qu'il se soit agi d'un substantif commun,
soit qu'il se soit agi d'un substantif propre. Au lieu de Zber-
téisme ou libertisme, doctrine de la liberté, d’autoritéisme ou
autoritisme, doctrine de l'autorité, on a dit l7béralisme et auito-
vitavisme,; c'est 'adjectif libéral qui a servi de base et non le
substantif /7berté, comme libertinisme vient de 'adjectif libertin ;
de méme, c’est l'adjectif awuforitaire et non le substantif aufo-
vité, qui a servi de radical a awntoritarisme. 11 en est de méme
des mots initellectualisme (de intellectuel ou plutot de intellec-
tualiste), sentimentalisme (de semtimental ou plutdt de senti-
mentaliste), traditionnalisme (de traditionnel ou plutot de ifra-
ditionnalisie), constitutionnalisme (de comstitutionnel ou plutoc
de comstitutionnaliste). Ce n'est pas sacerdoce, mais sacevdotal
qui a formé sacerdotalisme; ce n’est pas sacrvement, mais sacra-
mentel ou sacramental qui a formé sacramentalisme.

Au lieu de dire christisme (de Christ), on a dit christia-
nisme (de chvistianus, chrétien), brahmanisme (de brahmane,
et non de Brahma), paganisme (de pagamus, payen, et non
de pagus); alexandrinisme (d'alexandrin, et non d’' Alexandrie),
bysantinisme (de byvsantin, et non de Bysgawnce), scolasticisme
(de scolasticus, et non de scola); arianisme (d'arianus, et non
d' Arius); pélagianisme (de pélagien, et non de Pélage); nesto-
vianisme (de nestorianus, et non de Nestorius), eutychianisme
(d’eutychien, et non d' Eutvcheés), gallicanisme {(de gallican, et
non de Gallia), cariésianisme (de caritésiemn, et non de Des-
caries); etc., etc.

Que faut-il conclure de ce fait? Deux choses: d'abord que
les systémes viennent moins des fondateurs mémes que de
leurs disciples, qui souvent ont systématisé eux-mémes, en les
généralisant et en les arrangeant, quelquefois méme en les
outrant, les doctrines de leurs maitres, plus modérés et moins
absolus qu'eux; que, par conséquent, la formation des systemes
est postérieure a la formation des écoles; — ensuite, que les
systémes viennent moins de la substance des choses que de
leurs attributs (qualités ou défauts, propriétés ou accidents),
que, par conséquent, il ne faut jamais considérer un systéme
comme absolu et éternel; qu'il est de sa nature de se modi-
fier et de se transformer avec le temps et le progrés des idées
et des choses; enfin, que lorsque des systeémes se contredisent
et lorsqu'on veut les concilier eux-mémes (sinon leurs parti-
sans, qui sont généralement plus absolutistes que leurs systémes



ne sont absolus), il est sage, rationnel, nécessaire, de sortir
des éléments secondaires de ces systémes, de leurs adjectivités
et de leurs accidentalités, pour entrer davantage dans leur
substantialité, dans leur essence: c’est dans l'essence ou dans
les essences bien percues que se concilient les idées et les choses,
et non dans leurs dérivations multiples, qui ménent souvent
aux oppositions et aux contradictions, en apparence du moins.

Tel est l'ordre des choses, telle est la logique des idées.
Si l'on s’y était conformé, que de disputes violentes et scan-
daleuses, que d'exagérations et d’erreurs auraient été évitées!
que d'obstinations et d'entétements auraient été dissipés ou
refoulés! que de divisions et de malheurs auraient été épargnés
aux Eglises, aux peuples, a 1'humanité!

On a prétendu que les phrases ne cofitent rien. Hélas! il
en est qui ont cofité beaucoup, en ce sens qu’elles ont troublé
les esprits, les coeurs, les consciences, qu’elles ont répandu les
ténebres, 'erreur et la superstition. Il n'est que temps, je crois,
de dénoncer hardiment les sophismes et de rendre aux mots
leur véritable sens. Saint Paul s'est élevé déja contre ceux qui
retiennent la vérité captive: revelatur ira Dei de cecelo super
omnem impietatem et injustitiam hominum eorum qui veritatem
Dei in injustitia detinent (Rowz. I, 18). Réunissons-nous donc
tous, anciens-catholiques et chrétiens de toute dénomination,
tous dévoués avant tout & la vérité, réunissons-nous pour rendre
la liberté a la vérité. Clest la vérité qui nous a délivrés de
Rome; a notre tour, délivrons la vérité de cette méme Rome
qui cherche a I'étouffer. Que nos efforts tendent toujours, dans
toutes les questions, non a subordonner les idées et les choses
aux mots, mais, au contraire, & subordonner les mots aux
idées et aux choses. A ceux qui ne savent pas encore en quoi
consiste la vraie réforme catholique, répondons en disant qu’elle
consiste premierement 4 rendre la liberté aux consciences que
Rome tient esclaves sous son joug, et secondement & rendre
la liberté aux vérités qu'elle tient emprisonnées dans ses gedles
et ses formules, Telles sont les deux espéces de chaines que
nous devons faire tomber; ceuvre sublime et divine que nous
n’achéverons certainement pas, mais que nous avons du moins
€ntreprise avec joie et que nous aurons le courage, avec la grice
de Dieu, de continuer sans défaillance. E. Micuaup.




	Les abus de mots et les fausses équivalences en théologie

