
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 36

Artikel: Les abus de mots et les fausses équivalences en théologie

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 689

LES ABUS DE MOTS
ET LES FAUSSES ÉQUIVALENCES EN THÉOLOGIE.

i.
Trois choses, dans les discussions religieuses, empêchent

beaucoup de bien et font même beaucoup le mal: ce sont les

jalousies et les haines de races, les jalousies et les haines de

coteries, et, plus encore peut-être, les questions de mots et les
fausses équivalences.

Les antipathies de races, comme les haines nationales,
sont néfastes non seulement en politique et dans la vie sociale,
mais aussi en matière de religion et dans la tractation des
affaires ecclésiastiques. Hélas les hommes sont partout des

hommes; et partout, même jusque devant Dieu, leur Père
commun, ils portent la petitesse de leur esprit et l'égoïsme de
leur cœur. Aussi l'Eglise du Christ ne sera-t-elle véritablement
ce qu'elle doit être que lorsqu'il n'y aura plus en elle, comme
l'a dit saint Paul, « ni juif, ni grec, ni esclave, ni homme libre,
ni homme, ni femme », et lorsque « tous seront un en Jésus-
Christ » ]). Mais, hélas que nous sommes encore loin de cet
élat de choses!

L'esprit de coterie n'est pas moins déplorable, lorsqu'il
exagère les mérites de ceux qui en ont et lorsqu'il en attribue
à ceux même qui n'en ont pas ; lorsqu'il exalte et divinise les
plus petits hommes, du moment qu'ils sont du cénacle ; lorsqu'il

fait passer pour des docteurs irréfragables tels ou tels
écrivains fort ordinaires, quelquefois même ignares; en un
mot, lorsqu'il grandit ses amis pour se grandir lui-même, et
qu'il se fabrique des idoles de sacristie pour se dispenser
d'adorer le vrai Dieu et de ployer les genoux devant la vérité

') Gai. III, 28.



— 690 —

démontrée. Qui pourrait dire tout le mal qu'ont fait certaines
traditions d'écoles, traditions dont on s'est entiché, et qui
même lorsqu'elles sont devenues évidemment erronées,
vermoulues, réduites en poussière, sont encore tenues pour sacro-
saintes par leurs partisans aveugles et obstinés

La logomachie, puissance plus tyrannique encore, substitue
les mots aux idées, les formules aux choses, les clichés aux
raisons, et empêche la vérité d'éclairer le monde, la paix et
l'accord de se faire entre les écoles et les Eglises. Si dans la
vie politique et sociale le cléricalisme est l'ennemi, la
logomachie l'est plus encore dans la vie intellectuelle des Eglises.

En présence d'un tel état de choses, il importe, si l'on
veut le faire cesser, si l'on veut dissiper les malentendus,
détruire les préjugés, préparer la paix et l'union, il importe,
dis-je, de considérer que le devoir des hommes sages qui
désirent être unis à la vérité, est de s'attacher plus aux idées

qu'aux mots; de voir dans les idées le but, dans les mots les

moyens seulement. Leur devoir est de comprendre que les

mots, choses matérielles, sont toujours inférieurs aux idées,
choses spirituelles; qu'il ne peut jamais, par conséquent, exister
une équation complète entre l'idée et le mot qui est censé

l'exprimer; qu'il faut donc n'accorder jamais à aucun mot,
quel qu'il soit, une valeur absolue, mais le tenir, au contraire,
pour inexact par quelque endroit et sous quelque rapport, ou
tout au moins pour insuffisant; qu'au lieu de se rendre l'esclave
des mots, il faut s'en rendre libre le plus possible en ne
cherchant en eux que les idées qu'on a voulu exprimer par eux,
et en ne leur accordant d'autre valeur que celle que les idées
leur donnent clairement. Le mot n'est jamais la chose en soi;
c'est l'idée seule qui peut l'être.

Plus on s'élève dans la spère des idées, surtout des idées

abstraites, générales, universelles, plus il est difficile de trouver
des mots pour les exprimer exactement. Or, s'il en est ainsi
en métaphysique, à quelles difficultés ne faut-il pas s'attendre
en théologie, lorsqu'il s'agit d'exprimer par des mots, choses
matérielles et par elles-mêmes sans valeur, Dieu, l'infini,
l'absolu, et les choses divines!

Donc, c'est une vérité élémentaire, primordiale, de dire
qu'en théologie plus qu'ailleurs les difficultés et les périls
d'inexactitude sont immenses, l'Infini, l'objet direct cle la théologie,



— 691 —

étant à peine connu de l'esprit humain, et les mots destinés
à exprimer son idée étant manifestement impuissants à remplir
ce rôle convenablement.

Et cependant, d'autre part, l'histoire de la théologie et des

théologiens ne montre-t-elle pas que, de fait, ce sont peut-être
les théologiens qui ont commis les plus grandes imprudences
de mots, employé les formules les plus absolues et les plus
abusives, compromis les questions les plus graves par les
obstinations les plus puériles, et cela à des époques où la
plupart d'entre eux n'avaient que des connaissances insuffisantes
en histoire, en philosophie, en sciences, etc.

Dans un tel état de choses, c'est le devoir des théologiens
contemporains qui veulent relever la théologie et rendre à la
religion l'éclat et la force morale qu'elle doit avoir, c'est leur
devoir, dis-je, de corriger les abus de mots et les raisonnements

erronés qui se sont glissés en théologie dans le cours
des siècles; d'examiner toutes les questions à la lumière des
idées mêmes, sans préjugé aucun et en toute impartialité, sans
esprit de parti, sans vanité d'école, sans opiniâtreté
individuelle. Une telle tâche exige deux choses rares : une science
étendue et une sincérité parfaite. Si aucune individualité ne
semble être de nos jours à la hauteur d'une telle tâche,
rassurons-nous cependant: car ce qu'un seul ne peut pas,
plusieurs le peuvent. En associant tous notre science et nos
travaux, nous, hommes de bonne volonté, nous nous serons à nous-
mêmes, mutuellement, des garanties de désintéressement, de
modestie et d'inerrance.

II.
Nombreux sont les penseurs qui ont compris la nécessité

de ce travail et qui l'ont signalé à la postérité comme la clef
de l'avenir, comme le moyen par excellence pour dissiper
les malentendus, pour démasquer les erreurs, pour remédier
aux abus.

Stendhal a dit: «Rien de plus funeste qu'une fausse
application des sciences ; on marche alors dans l'erreur avec une
raideur de persuasion bien ridicule. » Or il en est de la
logique comme des sciences, et nous pouvons dire aussi : Rien
de plus funeste qu'une fausse application de la logique ; on
marche alors dans l'erreur avec une raideur de persuasion
bien ridicule.



— 692 —

J'entends par fausse application de la logique l'application
de la logique à l'erreur, c'est-à-dire, par exemple: partir d'une
idée fausse que l'on considère comme vraie, et la poursuivre
logiquement jusqu'à ses conséquences les plus extrêmes. La
démarche du logicien sera irréprochable en elle-même ; mais,
le point de départ étant faux, toute la marche même sera
fausse. De même, partir d'une définition erronée ne peut
conduire qu'à l'erreur, alors même qu'on raisonnerait ensuite très
logiquement sur cette définition. De même, traiter comme
synonymes des mots qui ne le sont pas, établir des équivalences
strictes là où il n'y a que des à peu près, faire passer des

analogies morales pour des équations rigoureuses, raisonner
algébriquement là où le langage humain se contente de
ressemblances plus ou moins éloignées, appliquer aux simples
images et aux comparaisons d'usage les lois de l'identité
mathématique, c'est violer d'autant plus la logique que l'application

erronée qu'on fait de ses règles et de ses procédés est

plus rigoureuse. C'est l'étau qui serre, non pour condenser et

fortifier, mais pour broyer et détruire.
Jules Simon a remarqué que certains mots ont été, à eux

seuls, de véritables événements historiques ; que tel a fondé un
siècle, tel autre une révolution politique, tel autre une révolution

littéraire. Que n'eût-il pas dit de ceux qui ont « fondé »

des révolutions religieuses
Le président de Brosses, dans son Traité de la formation

mécanique des langues (t. I, p. IV-V, 1765), a observé que «le

vrai ou le faux des idées dépend, en grande partie, de la vérité
ou de la fausseté des expressions, c'est-à-dire de l'exacte
correspondance des premières notions contenues dans chacun des

termes qu'on emploie, avec les idées nouvelles qu'on veut
transmettre, ou avec les opinions qu'on veut établir. Si l'on
venait à décomposer les premières idées contenues dans les

expressions mises en usage pour établir un sentiment, on serait
souvent surpris de trouver si peu de rapport entre ces
premières idées et celles qu'on reçoit comme en étant une suite.
On serait du moins étonné de la singularité du passage des

unes aux autres et de la marche bizarre de l'esprit humain. »

De Brosses a ajouté avec une grande raison que nous
avons une déplorable facilité à croire que les choses existent
dans la nature parce qu'elles ont un nom dans la langue. «Avec



— 693 —

un peu d'attention, a-t-il dit, l'on reconnaîtra que dans tous
les siècles la plupart des disputes dans les écoles ne roulent
que sur des mots dont les choses n'existent point; quoique l'on
en ait une fois donné une définition reçue, qui bien approfondie
ne signifie rien et sur laquelle néanmoins on ne cesse de
disserter. Il n'est donc pas étonnant que les disputes autrefois
élevées sur de telles matières n'aient jamais pu prendre fin ;

puisqu'il n'y a point d'originaux auxquels on ait pu comparer
les termes de la définition reçue, et vérifier lequel des deux
partis avait tort ou raison. On peut en dire autant de ce qui
a fondé quantité de dogmes et d'usages reçus parmi les
nations. Le langage, dit Michaelis, perpétue les erreurs comme
les vérités: lorsqu'une fausse opinion s'est glissée soit dans
la dérivation d'un terme, soit dans une phrase entière, elle
s'enracine et passe à la postérité la plus reculée ; elle devient
un préjugé populaire; quelquefois un préjugé savant, pire que
le préjugé populaire ; et par malheur il y a des préjugés pires
encore que les préjugés savants (p. 46-47). »

Et plus loin (p. 54), de Brosses dit encore que souvent
nous mettons dans l'expression ce qui n'est pas dans la chose,
et qu'ensuite nous prenons cette expression pour la réalité.

Il est certain que la fonction du mot consiste à représenter
un objet ou une image par une sorte de correspondance qui
tend à l'équivalence, mais qui n'est jamais une équivalence.
Des idées peuvent être équivalentes entre elles; mais un mot)
simple signe, ne peut jamais équivaloir à son idée, à la chose
signifiée. Quand un mot outrepasse l'idée qu'il est censé
exprimer, c'est qu'il n'est pas le mot propre de cette idée, et il
faut impitoyablement le rejeter en le rendant à l'idée pour
laquelle il est fait.

Voilà pourquoi la première condition pour s'entendre est
de fixer le langage. «J'ai maintes fois éprouvé, a dit Sully
Prudhomme, combien, par son élasticité et son manque de
précision, le langage des philosophes favorise les écarts de leurs
spéculations et suscite de malentendus entre eux, en leur
permettant de ne pas placer toujours la même idée sous le même
mot Aussi ai-je cru bon de commencer cette étude sur la
curiosité et les limites du savoir par une sorte de vocabulaire
ordonné et définiJ). »

*) Nouvelle Revue, 15 mars 1895, p. 251.



— 694 —

Au Ve acte du Joueur de Regnard, il y a un faux marquis

qui prétend dater du déluge, et que sa cousine, une simple
marchande à la toilette, démasque. Elle lui rappelle que son
père était un simple huissier à verge. « D'accord, réplique-t-il,
mais huissier à cheval c'est comme chevalier!»

Malheureusement les fausses équivalences de ce calibre ne
se trouvent pas seulement dans les cercles mondains. Elles
abondent aussi parmi les théologiens. Citons quelques exemples.
Je dis « quelques » exemples, parce que, pour être complet, il
faudrait faire un cours complet de théologie, reprendre une à

une à peu près toutes les questions qui sont restées en
discussion : car, dans toutes ou presque toutes, la prédominance
des mots sur les idées se fait sentir en quelque endroit ; dans
toutes ou presque toutes il y a à donner de meilleures définitions

des termes, de meilleures explications des choses, des

elucidations plus approfondies des textes, des éclaircissements
plus exacts sur tels ou tels faits, etc., etc. Donc je me borne
aux points suivants.

III.
Le mot Dieu a été, de fait, employé pour désigner non

seulement le vrai Dieu, mais encore la quantité innombrable
des faux dieux, voire même des fétiches les plus grossiers ; en
sorte que, comme l'a dit Bossuet, il fut un temps où tout était
Dieu, excepté Dieu lui-même.

L'histoire du mot esprit n'est pas moins curieuse, ce mot
ayant servi à désigner le vent, le souffle, l'âme, la force
productrice de la pensée, la finesse de la pensée, toutes les forces
supérieures à la matière, enfin Dieu lui-même, le grand Esprit,
l'Esprit suprême! Que de malentendus sont résultés de cette
confusion Pour les mots Dieu et Esprit, il y a en chinois une
foule d'expressions diverses. Les classiques confucianistes
emploient le mot Shang-Ti pour Dieu et Shin pour Esprit. Le
pape s'est prononcé pour le mot Thien-chu. « Les sociétés
protestantes, a dit un journal protestant, se servent des mots
Shang-ti, Thien-chu, Shang-chu, Shin, Shinming, et se livrent
entre elles à des contestations, à des querelles qui ne peuvent
que nuire à leur œuvre. »

Malheureusement ce n'est pas seulement en Chine qu'il y
a des chinoiseries.



— 695 —

Le mot monarchien, considéré dans son etimologie, a
signifié « partisan d'un seul principe », et a été pris par
conséquent en très bonne part. Puis, de fait, il a été appliqué
aux hérétiques qui, sous prétexte de mieux affirmer l'unité de
Dieu, niaient les trois personnes de la Trinité.

Le mot monothclite a été appliqué à des chrétiens qui au
fond professaient le contraire même de l'hérésie monothélite.
En effet, des chrétiens, en soutenant l'unité de la volonté en
Jésus-Christ, voulaient dire que le Christ est un et sans péché,
qu'il n'y a en lui aucune volonté mauvaise, par conséquent
une seule volonté, parfaitement sainte et divine. D'autres
affirmaient l'unité de la volonté en Jésus-Christ, parce qu'ils la
rattachaient psychologiquement à la personne et non à la
nature, et qu'ils voulaient ainsi mieux affirmer l'unité de la
personne en Jésus-Christ *). C'est ainsi que les mots ne désignent
jamais qu'une partie des choses, et qu'ils peuvent souvent
donner lieu à des méprises, par les obscurités qu'ils renferment.

Le mot adoration, l'un des mots les plus importants et les
plus essentiels de la religion, a cependant signifié des choses
diverses et donné lieu, lui aussi, à des conflits très peu
religieux. Les uns lui ont fait signifier l'adoration absolue ou l'hommage

suprême (latrie, largsta) envers Dieu seul; d'autres s'en
sont servis pour exprimer une adoration inférieure et relative,
simple vénération (dulie) envers les hommes et même envers
les choses. C'est ainsi que, pour les premiers, on ne devait
adorer que Dieu seul, et que, pour les seconds, on pouvait
adorer la croix, l'arche, etc. Une partie du VIIIe siècle a été
remplie par cette dispute.

Le mot miracle a désigné aussi des idées fort différentes,
depuis l'idée d'une chose simplement admirable, étonnante,
extraordinaire, jusqu'à celle d'un fait dépassant les forces de
la 'nature humaine, et même jusqu'à celle d'une violation réelle
d'une ou de plusieurs lois de la nature.

Toutefois, ce n'étaient guère là que des escarmouches en
comparaison des luttes qui se sont livrées sur les mots
substance, hypostase et personne.

l) Voir le Catholique national, 17 novembre 1894: Les mots et le dogme?
p. 182-183.



— 696 —

C'est un fait que le mot substance, considéré étymologique-
ment, manque absolument de clarté et de précision, puisqu'il
se borne à signifier « ce qui est dessous », sub-stans. Qu'est-ce
que cette chose qui se tient sous les accidents, ou sous les

phénomènes, ou sous les apparences? Il ne l'indique en aucune
manière.

C'est un fait que, chez les théologiens des IIIe et IVe siècles,
ce mot a été pris dans des sens différents, tantôt dans le sens
de nature, tantôt dans celui de personne. Le mot substantia
des Latins a son équivalent, étymologiquement, dans le mot
vnó-acaaic, des Grecs. D'autre part, on a donné au mot grec
vrcofframç le sens du mot nQÓoamov, visage, personne. C'est
ainsi que, chez les théologiens occidentaux, le mot hypostase
a cessé de signifier « substance et nature (ovaia) », pour signifier

exclusivement « personne ».

C'est un fait que, par suite de ces changements de sens,
des malentendus se sont produits dans la discussion des questions

trinitaires, et que le mot « consubstantiel » a été
combattu, comme mot, par quelques évêques au Concile de Nicée
de 325.

C'est un fait que, s'il y a eu discussion sur le mot, il y a

eu accord sur l'idée, qui était claire et précise. On a voulu
dire que le Logos est de même nature que le Père, c'est-à-dire
qu'ils ont l'un et l'autre la même essence, l'essence divine, qui
est une. La divinité naturelle, essentielle, du Logos et du Père,
tel est le dogme qu'on a défini en employant le mot consubstantiel,

mot qui ne signifie pas autre chose que « même
nature ».

Il n'en est pas du mot transsubstantiation comme du mot
consubstantiel. Cum, avec, est un terme clair; trans, au delà,
est un terme obscur. On comprend facilement que deux êtres
ou deux personnes aient la même nature; mais on ne
comprend pas que de deux êtres, qui ont des substances différentes,
l'un soit transsubstantié dans l'autre ; que la substance de l'un
cesse réellement d'exister comme telle, pour devenir réellement

la substance de l'autre.
C'est un fait qu'aujourd'hui des savants traduisent le mot

substance par force, et enseignent que dans la nature aucune
force ne se perd, aucune force n'est détruite, mais que des

forces peuvent changer de forme ou être transformées. Us



— 697 —

constatent le fait de la transformation, ou le fait de deux
formes qui se succèdent, mais ils ne peuvent pas en expliquer
la nature.

Comment dès lors admettre que, dans l'eucharistie, les
substances matérielles du pain et du vin soient détruites comme
forces; qu'elles perdent matériellement leurs formes matérielles
de pain et de vin ; qu'elles prennent matériellement les formes
matérielles du corps et du sang du Christ Non seulement
personne ne peut comprendre, scientifiquement, de telles
suppositions, mais encore personne ne peut prouver qu'elles soient
enseignées dans les paroles du Christ et des apôtres. Ceux
qui le prétendent, faussent le sens de ces paroles et leur font
dire ce qu'elles ne disent aucunement. Donc, non seulement
la transsubstantiation physique et matérielle des transsubstantialistes

romains n'est pas un dogme chrétien, mais elle est
une théologie manifestement erronée. Si le mot consubstantiel
a été admis, c'est qu'il signifiait une idée simple et claire ;

tandis que le mot transsubstantiation, qui, entendu physiquement,

ne signifie que des impossibilités et des contradictions
manifestes, même matérielles, ne peut être que rejeté, au nom
du dogme et de la saine théologie.

Quant à ceux qui n'entendent pas ce mot dans le sens
d'une transsubstantiation physique et matérielle, mais seulement

dans celui d'une transsubstantiation spirituelle, c'est-à-
dire qui enseignent que celui qui reçoit avec foi le pain et le
vin consacrés, ne reçoit pas un simple pain ordinaire, un simple
vin ordinaire, mais reçoit vraiment le Christ, communie
vraiment à son sacrifice, à son corps immolé sur la croix, à son
sang versé sur la croix pour le salut et la sanctification de
l'humanité ; quant à ces fidèles, dis-je, leur foi est correcte.
Ayant la chose, ils ne sauraient être inquiétés, bien que le
mot qu'ils emploient pour désigner la chose soit amphibologique,

obscur, incompréhensible, et partant très regrettable.
Aucun concile œcuménique n'ayant condamné ce mot,
tolérons-le là où il désigne la vraie foi ; mais condamnons-le
énergiquement là où il cache l'erreur et l'hérésie.

Les Orientaux ont rejeté le mot filioque, parce qu'ils
voyaient dans ce mot, là où il a été placé, l'enseignement de
deux principes; et ils l'ont condamné et rejeté, même
lorsqu'on leur a dit qu'on n'entendait nullement lui faire signifier

Revue intern, de Théologie. Heft SG, 1901. 45



— 698 —

le dualisme en question. Nous prendrons modèle sur eux, et
nous rejetterons, pour notre part, avec la même énergie, le
mot transsubstantiation, parce qu'il signifie pour beaucoup
d'esprits une doctrine grossière, erronée, manifestement
destructive du dogme auguste de l'eucharistie. Les partisans
spiritualistes de ce mot devront avouer, en tout cas, que n'étant
enseigné ni dans l'Ecriture, ni dans aucun concile œcuménique,
il ne saurait être imposé à qui que ce soit, ni par qui que
ce soit.

Ce que les papistes du Concile de Rome de 1059, du
IVe Concile de Latran de 1215, et du Concile de Trente
enseignent sous le nom de transsubstantiation n'est que la
matérialisation et la dégradation d'un des sacraments les plus
augustes du christianisme. De même, en effet, que par un
procédé de dégradation très nuancée et très subtile on ramène
tel visage d'homme à une physionomie d'animal, ainsi, par un
procédé analogue, on arrive non plus de l'homme à l'animal,
mais de l'eucharistie spirituelle à la transsubstantiation
matérielle.

C'est un fait que le verbe être n'indique pas toujours
l'identité complète et substantielle entre le sujet et l'attribut.
Il est même très rare qu'il soit employé pour désigner cette
identité; on lui adjoint presque toujours dans ce cas un adverbe
(parfaitement, absolument, etc.), qui exprime alors, plus que le
verbe être lui-même, cette identité parfaite. D'ordinaire, on
n'hésite pas à dire : Cet homme est un puits de science, cette
dame est une étoile, cet individu es? l'orgueil même; vous êtes

des démons, vous êtes des dieux, etc. Cette dernière phrase:
dit estis, est même tirée de l'Ecriture. Donc, on le voit, le

verbe être est employé très souvent, non dans le sens absolu
d'identité stricte et complète, mais seulement dans le sens

relatif d'analogie et de similitude, surtout dans le domaine des

vérités morales, spirituelles et religieuses. Aussi les
transsubstantialistes matérialistes se mettent-ils, d'eux-mêmes, en dehors
du langage humain et aussi en dehors du langage des

Ecritures, lorsque, sans aucun motif rationnel, bien plus, au mépris
de tout motif rationnel, ils affirment une identité absolue et
matérielle là où la réalité spirituelle suffit.

Il importe de remarquer que, s'il est très facile d'introduire

une fausse équivalence entre les mots, il est plus facile



— 699 —

encore d'en introduire dans les propositions et surtout dans
les raisonnements: car ici l'erreur a plus de prise, le nombre
des mots employés étant plus grand. Voyons la chose de

près.
U y a exactitude dans le langage, lorsqu'il y a équivalence

ou convenance, dans la proposition, entre le sujet et
l'attribut, et, dans le raisonnement, entre les prémisses et la
conclusion. U y a, par contre, inexactitude, erreur, si l'on
affirme l'équivalence ou la convenance de deux choses ou de

deux idées, et si en réalité cette équivalence ou cette convenance

n'existe pas. Or, ce dernier cas est très fréquent, parce
qu'il est très difficile de saisir l'exacte valeur des choses et
très facile de se méprendre et de se faire illusion. La précipitation

du jugement, la superficialité du coup d'œil, la légèreté
de l'esprit, la tendance à se contenter paresseusement d'un à

peu près et à se laisser prendre aux trompe-l'œil pour éviter
tout effort, tout cela nous induit continuellement en tentation, et
même en erreur. Autant dans les sciences mathématiques on
est obligé de serrer les choses de près, autant, dans les sciences
morales et religieuses, on se laisse aller facilement aux
apparences d'exactitude, c'est-à-dire aux inexactitudes, pourvu qu'elles
n'en aient pas trop l'air. On lâche et relâche non seulement
l'attention et l'esprit, mais les propositions et les raisonnements
eux-mêmes ; et c'est ainsi que l'on commet une foule de déductions

fausses, d'inductions erronées, d'argumentations forcées
et exa'gérées; que l'on transforme les problèmes à résoudre en
solutions par un artifice purement verbal ; que l'on répond à
la question par la question en changeant simplement les mots,
comme Euler lui-même l'a fait dans son système de l'influx
physique, qui n'explique absolument rien*).

Et ce qu'Euler a fait en philosophie, croyez-vous qu'il soit
difficile à tant d'autres qui ne sont pas Euler, de le faire en
théologie? Les théologiens ont pratiqué, en particulier, ce qu'ils
ont appelé la tradition latente et le passage de l'implicite à

') « En somme, la théorie de l'influx physique se réduit à dire que l'âme et
le corps agissent effectivement l'un sur l'autre.... Mais dire cela, c'est poser la
question, ce n'est pas la résoudre. Le fait de l'influence de l'âme sur le corps et du
corps sur l'âme n'est pas contesté ; c'est le comment du fait qu'il s'agit d'expliquer
Or, le système de l'influx physique ne propose aucune explication intelligible du
comment de la communication des substances. C'est donc un système vraiment
¦dérisoire ». (Em. Saisset, dans le Diet, des sciences philosophiques.)



— 700 —

l'explicite. A l'aide de ces deux procédés, qui au fond n'en
sont qu'un, ils ont étiré le dogme, allongé les doctrines, fait
croire qu'une opinion qui n'a pris corps qu'au treizième siècle,
ou même au dix-neuvième, était déjà crue d'une manière latente
et implicite au premier. Us ont pratiqué le système des
équivalences en grand et en très grand, et préparé les voies à
tous les arguments en caoutchouc qui se prêtent si compiai-
samment à toutes nos velléités et à toutes nos fantaisies. Us
ont usé et abusé à bouche que veux-tu de tous les prétendus
synonymes, tout en se réservant mille réticences, mille
allusions, mille sous-entendus, mille insinuations, mille pointes non
formulées mais suggérées, qui donnaient à leurs prétendus
synonymes des significations détournées et autres que la vraie..
C'est ainsi qu'ils ont souvent dénaturé et altéré les vérités de
foi par de prétendues explications, qui, tout en paraissant être
des équivalences, étaient de positifs contre-sens.

En 1894, M. Goux, évêque de Versailles, pour démontrer
que la tunique d'Argenteuil est bien la tunique de Jésus-Christ,
a fait démontrer par deux chimistes que les globules rouges
qui tachent cette tunique sont 1° des globules de sang; 2° que
ce sang est bien du sang humain; 3° que ce sang est très
ancien. Et de ces trois points, les ultramontains concluent que
ce sang humain et très ancien est de Jésus-Christ, et que la
tunique d'Argenteuil est bien la tunique authentique de Jésus-
Christ! Et dire que Versailles n'est pas loin de Port-Royal,,
ou autrefois des solitaires ont écrit une certaine Logique!

Non, les jésuites, avec leurs restrictions mentales et leur
art de contourner la vérité, ne raisonnent pas autrement que
certains socialistes, lorsque ceux-ci, voulant en même temps
désavouer et défendre les anarchistes, protestent contre les
crimes de ces derniers, mais ajoutent aussitôt que ce sont des

crimes politiques et que les crimes politiques sont dignes
d'indulgence (et peut-être même, au fond, d'admiration). C'est ainsi
qu'on établit une fausse équivalence entre le crime et la vertu,
comme entre le mensonge et la piété : pro pietate mentiri, pro
liberiate occidere! C'est l'équivalence entre le bien et le mal,
entre le oui et le non, en un mot l'identité des contraires!

Mais il faut que ces tours de force ou de passe-passe soient
faits très habilement et qu'on ne voie pas le moyen, autrement
dit le truc. Sans quoi le soi-disant miracle ne serait plus miracle l



— 701 -
On y met donc toutes les formes nécessaires, toutes les nuances
et les sous-nuances ; on n'avance qu'à petit pas, non per solium,
sed per unum et idem, dit-on! Tout l'art est de découvrir le

per unum et idem.
Ceci ne rappelle-t-il pas l'aventure du personnage de

Molière qui, rougissant de ses origines, ne voulait pas avouer que
son père était un marchand de drap? U le montrait comme
un homme fort complaisant, qui avait du drap chez lui, et qui
en cédait à ses amis et connaissances pour de l'argent. Mais

quant à en vendre, non pas C'est ainsi qu'on escamote
une difficulté et qu'on arrive à ses fins comme le chat à la
souris. On a l'air d'analyser une idée ou une vérité pour en
montrer les éléments constitutifs, et en réalité on la décompose

pour la dénaturer et la fausser.
Comment, par exemple, les théologiens qui ont voulu établir

une équivalence entre le dogme de la présence de Jésus-
Christ dans l'eucharistie et la théorie de la transsubstantiation
matérielle, ont-ils procédé? Par de fausses équivalences. Us

ont pris comme point de départ les propositions catholiques
suivantes : « Le pain après la consécration n'est plus le même
qu'avant la consécration », ou « le pain consacré n'est plus un
simple pain ordinaire », ou «le pain eucharistique est la
communion au corps du Christ » ; et ils ont tiré de ces propositions,

comme équivalentes, les propositions suivantes : « le pain
consacré n'est plus du pain », « la substance du pain n'existe
plus du tout physiquement», «la substance physique du pain
est totalement changée en la substance physique du corps du
Christ»

Ou encore, proposition vraie : « Le fidèle, qui mange dignement

le pain eucharistique, ne considère pas le pain, mais
seulement le Christ, le corps immolé du Christ et le sang
répandu du Christ, du Christ qui est tout aux yeux de sa foi
et de son amour (mysterium fidei). » De cette proposition, les
théologiens en question ont tiré, comme équivalentes, les
suivantes : « Celui qui communie reçoit la substance matérielle
du corps et du sang de Jésus-Christ», «donc la substance
matérielle du pain et du vin a disparu réellement», « donc elle
est transsubstantiée en la substance matérielle du corps et du
sang de Jésus-Christ »

Voilà la logique qui a triomphé au moyen âge et qui



— 702 —

règne encore dans une quantité d'esprits Certains sont même
allés, sous l'empire de cette logique, jusqu'au stercoranisme ;

et il faut avouer qu'une fois la transsubstantiation susdite
admise, le stercoranisme est une conséquence logique: car du
moment que la digestion des éléments eucharistiques est un
fait, et que ces éléments ne sont plus que la réalité physique
du corps et du sang de Jésus-Christ jointe aux simples
apparences du pain et du vin, il faut bien expliquer le fait de la
digestion soit par la digestion des apparences du pain et du

vin, soit par la digestion de la réalité physique du corps et
du sang de Jésus-Christ. Les stercoranistes ne croyant pas à

une digestion d'apparences, enseignent logiquement la digestion

de la réalité physique, c'est-à-dire du corps et du sang
de Jésus-Christ. C'est ainsi qu'une absurdité conduit à une
autre absurdité.

Au lieu de s'en tenir à la vérité de la communion au corps
et au sang de Jésus-Christ enseignée primitivement, on a passé,
sous prétexte d'équivalence, de la vérité de la communion à

la vérité du corps et du sang de Jésus-Christ; puis on a
substitué au mot vérité (ou vraiment) le mot réalité (ou réellement);
ensuite on a remplacé le mot réalité (ou réellement) par le mot
substance (ou physiquement) ; et de là à la transsubstantiation
physique ou matérielle, il n'y avait plus qu'un pas.

De même, pour condamner la doctrine de la présence
spirituelle, on a cherché à la discréditer en donnant le mot spirituelle

comme synonyme de mystique, ou figurative, ou symbo-
e, puis comme synonyme d'imaginaire, d'illusoire et de

Et c'est ainsi que, dans l'Eglise romaine, les termes
employés dans l'ancienne Eglise n'ont plus suffi, et même qu'ils
ont été dénaturés de leur vrai sens, et remplacés par d'autres
qui ont fait dévier la doctrine et qui ont positivement faussé
le dogme.

On ne saurait assez le remarquer, nous disons que les mots
changent de sens ; mais la vérité est que c'est nous qui
changeons leur signification, en leur attribuant celle que nous voulons

qu'ils aient présentement. Un lecteur ou un auditeur qui,
le changement opéré et reçu, leur ferait signifier encore leur
premier sens, s'induirait lui-même en erreur. Donc, quand on
lit un auteur de tel siècle, il faut bien discerner le sens qu'il



— 703 —

a voulu faire signifier aux mots employés par lui, et non les

sens que les mots avaient avant lui ou ceux qu'ils ont reçus
depuis; il faut voir exactement ce qu'il a voulu dire, et non
ce qu'il a dit d'après notre vocabulaire actuel ou nos usages
actuels. Juger la « Somme » de Thomas d'Aquin d'après la
terminologie du vingtième siècle, serait lui prêter des doctrines
qui n'y sont pas ; c'est à nous à connaître la terminologie
scolastique du XIIIe siècle, et à voir exactement ce que cet
écrivain a voulu dire. De même pour les livres soit de l'Ancien,

soit du Nouveau Testament : il faut les interpréter selon
les usages des lieux et des époques où ils ont été écrits, et
non selon nos usages occidentaux du XXe siècle ; il faut clone

voir ce que leurs auteurs ont voulu dire, et on le voit par le
contexte ou la comparaison des textes. Omettre cette comparaison

des textes ou cette étude du contexte, et vouloir que
ces textes aient signifié autrefois ce que nous leur faisons
signifier aujourd'hui, c'est établir entre les mots d'autrefois et
les mots d'aujourd'hui, même quand ces mots n'ont pas changé
matériellement comme sons ou comme signes, c'est établir,
dis-je, de fausses équivalences et commettre des contresens
positifs.

IV.
Terminons par une dernière considération.
En théologie comme ailleurs, on n'a été généralement ni

très difficile ni très logique dans la formation des substantifs
qui indiquent les systèmes. La logique, en effet, voulait que le
substantif dérivé d'un autre substantif fût formé de ce
substantif même, puisque l'idée exprimée par le substantif
dérivé vient de l'idée même exprimée par le premier substantif.
C'est ainsi que le mot symbolisme a été formé logiquement du
mot symbole, parce que c'est l'idée de symbole qui sert de

germe, de substance en quelque sorte, à l'idée de symbolisme.
Il en est de même des mots origénisme, augustinisme, thomisme,
scotisme, malebranchisme, comtisme, qui dérivent directement
des noms propres qui en sont l'essence même. On pourrait
citer aussi monothélisme, monophysisme, et quelques autres ;

et encore a-t-on dit plutôt monothélitisme que monothélisme,
et monophysitisme que monophysisme.

Mais l'immense majorité des noms de systèmes a été
formée, non du substantif radical, mais de l'adjectif dérivé de



— 704 —

ce substantif, soit qu'il se soit agi d'un substantif commun,
soit qu'il se soit agi d'un substantif propre. Au lieu de liber-
téisme ou libertisme, doctrine de la liberté, d'autoritéisme ou
autoritisme, doctrine de l'autorité, on a dit libéralisme et
autoritarisme ; c'est l'adjectif libéral qui a servi de base et non le
substantif liberté, comme libertinisme vient de l'adjectif libertin;
de même, c'est l'adjectif autoritaire et non le substantif autorité,

qui a servi de radical à autoritarisme. U en est de même
des mots intellectualisme (de intellectuel ou plutôt de
intellectualiste), sentimentalisme (de sentimental ou plutôt de senti-
mentaliste), traditionnalisme (de traditionnel ou plutôt de tra-
ditionnalisté), constitutionnalisme (de constitutionnel ou plutôt
de constitutionnaliste). Ce n'est pas sacerdoce, mais sacerdotal
qui a formé sacerdotalisme ; ce n'est pas sacrement, mais
sacramentel ou sacramental qui a formé sacramentalisme.

Au lieu de dire christisme (de Christ), on a dit christianisme

(de christianus, chrétien); brahmanisme (de brahmane,
et non de Brahma); paganisme (de paganus, payen, et non
depagus); alexandrinisme (d'alexandrin, et non d'Alexandrie);
bysantinisme (de bysantin, et non de Bysance); scolasticisme
(de scolasticus, et non de scola); arianisme (â'arianus, et non
d'Arius); pélagianisme (de pélagien, et non de Pelage); nesto-
rianisme (de nestorianus, et non de Nestorius) ; eutychianisme
(d'eutychien, et non d'Eutychès) ; gallicanisme (de gallican, et
non de Gallia); cartésianisme (de cartésien, et non de Z)es-

cartes) ; etc., etc.
Que faut-il conclure de ce fait? Deux choses : d'abord que

les systèmes viennent moins des fondateurs mêmes que de

leurs disciples, qui souvent ont systématisé eux-mêmes, en les

généralisant et en les arrangeant, quelquefois même en les

outrant, les doctrines de leurs maîtres, plus modérés et moins
absolus qu'eux ; que, par conséquent, la formation des systèmes
est postérieure à la formation des écoles; — ensuite, que les

systèmes viennent moins de la substance des choses que de

leurs attributs (qualités ou défauts, propriétés ou accidents);
que, par conséquent, il ne faut jamais considérer un système
comme absolu et éternel; qu'il est de sa nature de se modifier

et de se transformer avec le temps et le progrès des idées

et des choses; enfin, que lorsque des systèmes se contredisent
et lorsqu'on veut les concilier eux-mêmes (sinon leurs partisans,

qui sont généralement plus absolutistes que leurs systèmes



- 705 —

ne sont absolus), il est sage, rationnel, nécessaire, de sortir
des éléments secondaires de ces systèmes, de leurs adjectivités
et de leurs accidentalités, pour entrer davantage dans leur
substantialité, dans leur essence : c'est dans l'essence ou dans
les essences bien perçues que se concilient les idées et les choses,
et non dans leurs dérivations multiples, qui mènent souvent
aux oppositions et aux contradictions, en apparence du moins.

Tel est l'ordre des choses, telle est la logique des idées.
Si l'on s'y était conformé, que de disputes violentes et
scandaleuses, que d'exagérations et d'erreurs auraient été évitées!
que d'obstinations et d'entêtements auraient été dissipés ou
refoulés que de divisions et de malheurs auraient été épargnés
aux Eglises, aux peuples, à l'humanité!

On a prétendu que les phrases ne coûtent rien. Hélas! il
en est qui ont coûté beaucoup, en ce sens qu'elles ont troublé
les esprits, les cœurs, les consciences, qu'elles ont répandu les

ténèbres, l'erreur et la superstition. Il n'est que temps, je crois,
de dénoncer hardiment les sophismes et de rendre aux mots
leur véritable sens. Saint Paul s'est élevé déjà contre ceux qui
retiennent la vérité captive : revelatur ira Dei de cœlo super
omnem impietatem et injustitiam hominum eorum qui veritatem
Dei in injustitia detinent (Rom. I, 18). Réunissons-nous donc
tous, anciens-catholiques et chrétiens de toute dénomination,
tous dévoués avant tout à la vérité, réunissons-nous pour rendre
la liberté à la vérité. C'est la vérité qui nous a délivrés de

Rome; à notre tour, délivrons la vérité de cette même Rome
qui cherche à l'étouffer. Que nos efforts tendent toujours, dans
toutes les questions, non à subordonner les idées et les choses

aux mots, mais, au contraire, à subordonner les mots aux
idées et aux choses. A ceux qui ne savent pas encore en quoi
consiste la vraie réforme catholique, répondons en disant qu'elle
¦consiste premièrement à rendre la liberté aux consciences que
Rome tient esclaves sous son joug, et secondement à rendre
la liberté aux vérités qu'elle tient emprisonnées dans ses geôles
et ses formules. Telles sont les deux espèces de chaînes que
nous devons faire tomber; œuvre sublime et divine que nous
n'achèverons certainement pas, mais que nous avons du moins
entreprise avec joie et que nous aurons le courage, avec la grâce
de Dieu, de continuer sans défaillance. E. Michaud.


	Les abus de mots et les fausses équivalences en théologie

