
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 36

Artikel: Le libre examen et la tradition universelle

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


673

LE LIBRE EXAMEN
ET

LA TRADITION UNIVERSELLE.

Il y a, entre les anciens-catholiques et les protestants, des

griefs nombreux: les uns portent sur les détails des doctrines,
les autres sur les principes mêmes. Les détails des doctrines
ne sont généralement que des divergences dans l'interprétation

des textes bibliques et dans l'explication des faits
historiques; il serait facile de les dissiper avec une bonne méthode
d'exégèse philologique et de critique historique. Les
divergences de principes sont plus graves. Toutefois elles sont loin
d'être insurmontables. On peut, en effet, les ramener aux deux
points suivants: d'une part, les protestants sont pour le libre
examen contre la tradition ; d'autre part, ils se prononcent non
moins énergiquement pour l'individualisme et la Bible contre
l'Eglise. En conséquence, ils repoussent et combattent l'ancien-
catholicisme, parce que l'ancien-catholicisme, disent-ils, défend
ce qu'ils combattent, la tradition et l'Eglise; et parce qu'il
combat ce qu'ils défendent, le libre examen, l'individualisme
et la Bible.

Telle est exactement, si je ne me trompe, la pensée
protestante, prise dans son ensemble et dans son fond, à l'égard
de l'ancien-catholicisme. Peut-être n'est-elle pas partout ni
toujours formulée avec cette précision, mais en réalité elle va
jusque-là et se réduit à cela.

Examinons-la donc de près. Il ne nous sera pas difficile
de démontrer qu'elle repose soit sur de pures méprises, soit
sur des erreurs manifestes ; et de conclure, avec logique, que,
loin de se combattre, ou de se diviser, les uns et les autres
feraient preuve de plus d'intelligence, de plus de sagesse
pratique et de plus de piété chrétienne, en réunissant leurs efforts
contre les ennemis communs du christianisme.



— 674 —

1. Les protestants méconnaissent complètement l'ancien-
catholicisme, lorsqu'ils supposent qu'il combat le libre examen,
l'individualisme et la Bible. L'ancien-catholicisme admet ces
trois choses comme des choses aussi nécessaires que la
tradition universelle et l'Eglise. Ce qui sépare l'ancien-catholicisme

et les protestants sur ce point, c'est que les protestants
établissent un antagonisme là où l'ancien-catholicisme établit un
accord. Les protestants affirment le libre examen contre la
tradition universelle, tandis que les anciens-catholiques se
prononcent pour le libre examen et pour la tradition universelle;
les protestants prétendent défendre l'individualisme et la Bible
contre l'Eglise, tandis que les anciens-catholiques maintiennent
l'individualisme, la Bible et l'Eglise.

Telle est la première méprise des protestants. S'ils
étudiaient davantage les écrits des anciens-catholiques, ils
constateraient qu'en effet ceux-ci affirment l'accord et la conciliation

des cinq choses que les protestants divisent en deux camps
hostiles: d'un côté, le libre examen, l'individualisme et la Bible;
de l'autre, la tradition et l'Eglise. Les protestants, supposant
cet accord impossible, supposent ipso facto les anciens-catholiques

hostiles au libre examen, à l'individualisme et à la Bible.
Je le répète, cette supposition est erronée.

2. Et d'abord, pour s'en convaincre, il faut remarquer que
ces cinq choses, comme d'ailleurs toutes choses en ce monde,
peuvent être comprises exactement et pratiquées sagement par
les uns, et être l'objet, pour d'autres, soit d'excès, soit de

défaut. Tel peut trouver la juste mesure, le juste milieu, l'exacte
proportion, dans l'usage de la liberté, dans la manière de traiter
l'individualisme, dans la façon de concevoir la Bible, la tradition
et l'Eglise; tel autre peut les amoindrir outre mesure, tel autre,
au contraire, les exagérer dans une proportion non moins
erronée. Tout le débat entre les anciens-catholiques et les
protestants peut donc se ramener à cette simple question: y a-t-

il accord, de fait, entre le libre examen et la tradition
universelle, entre l'individualisme, la Bible et l'Eglise, lorsqu'on
envisage ces cinq choses exactement, c'est-à-dire à égale
distance soit du défaut qui les amoindrit, soit de l'excès qui les

exagère? Les anciens-catholiques l'affirment. Ils soutiennent
qu'on peut amoindrir et aussi exagérer le libre examen, la



— 675 —

tradition, l'individualisme, la Bible et l'Eglise. Et pour préciser,
ils pensent que le libre examen et l'individualisme sont amoindris

dans l'Eglise romaine et exagérés dans les Eglises
protestantes; ils pensent que la tradition est exagérée dans
l'Eglise romaine et amoindrie, niée même, avec non moins de

tort, dans les Eglises protestantes; ils pensent que les droits
de l'Eglise sont amoindris par les protestants et exagérés par
les romanistes; ils pensent que les droits de la Bible ne sont
exactement compris et respectés ni par les romanistes qui les
subordonnent à la prétendue infaillibilité papale, ni par les

protestants qui les subordonnent tantôt au sentiment de chacun,
tantôt à la prétendue inspiration que chaque fidèle peut
prétexter de bonne foi ou non ; bref, ils pensent que là où il y a

amoindrissement ou excès, c'est-à-dire erreur, il est tout naturel
qu'il y ait conflit et contradiction entre ces cinq choses, mais
ils pensent aussi que là où il n'y a ni amoindrissement ni excès,
là où il y a juste appréciation et juste mesure, l'accord entre
elles subsiste et la conciliation est facile.

Donc, si l'on en veut venir à la pratique, il faut simplement

établir une bonne fois: 1° en quoi consiste le vrai libre
examen, quels sont ses droits et quels sont ses devoirs,
comment on peut l'amoindrir et comment l'exagérer; 2° en quoi
consiste la vraie tradition universelle, quels sont ses droits et
quelles ses obligations, comment on peut la constater exactement,

ou la fausser, soit en l'amoindrissant, soit en l'exagérant;

3° en quoi consiste le vrai individualisme, quels sont ses
droits et quels sont ses devoirs envers la communauté, et, dans
le cas présent, envers l'Eglise ; 4° réciproquement, quels sont
les droits et les devoirs de l'Eglise envers chaque conscience
individuelle ; 5° enfin, quelle est l'autorité de la Bible, en quoi
consiste son caractère sacré, quelle est l'étendue de son ins"
piration, comment et par qui elle doit être interprétée.

Est-il donc si difficile de traiter clairement et méthodiquement

ces questions et toutes celles qui leur sont connexes? Je
ne le crois pas, non qu'il faille espérer convaincre tous les
esprits rébarbatifs, toujours disposés à faire de l'opposition
quand même; mais du moins peut-on réunir une quantité
d'esprits droits, sincères, désireux de paix et d'union, aujourd'hui
dispersés, abandonnés à eux-mêmes, affaiblis par conséquent
dans leur lutte pour le christianisme, et qui, si l'accord se fai-



_ 676 —

sait, se sentiraient plus éclairés, mieux armés, réconfortés et
pleins d'élan et d'espoir.

C'est de ce côté, je crois, que les théologiens des Eglises
indépendantes de Rome devraient tout d'abord diriger leur
attention. Je dis « les théologiens des Eglises indépendantes
de Rome », non que je veuille exclure les théologiens romanistes

de ce grand travail, mais uniquement parce que Rome
elle-même les exclut, en rendant impossibles les recherches
sérieuses, en supprimant les droits de la science, en prohibant
les méthodes scientifiques qui condamnent ses propres erreurs
et qui renversent ses propres échafaudages. Tant que Rome

sera ce qu'elle est, il n'y a rien à faire avec elle, mais tout
sans elle et contre elle: les amis de la vérité non seulement
n'ont pas besoin de l'erreur, mais, de plus, ils doivent la
combattre

3. Après ces observations générales, précisons quelques
points particuliers.

D'abord, en ce qui concerne l'Eglise, les anciens-catholiques

sont persuadés que le Christ a fondé une Eglise, Eglise
qui est son corps et dont les fidèles sont les membres. Les

protestants ne sauraient en disconvenir.
Lorsque les anciens-catholiques affirment l'unité de l'Eglise,

ils n'entendent nullement l'unité romaine, qui consiste à

professer extérieurement les prétendus dogmes définis par le pape;
ils entendent uniquement l'unité chrétienne, qui consiste à

professer intérieurement d'abord, extérieurement ensuite, tous les

enseignements de Jésus-Christ, sans le rejet d'aucun : unus
Christus, una fides, unum baptisma. En vérité, les protestants
pourraient-ils trouver cette unité intolérable? Je ne leur ferai
pas l'injure de le supposer.

Lorsque les anciens-catholiques affirment la catholicité de

l'Eglise, ils n'entendent nullement la catholicité romaine, qui
consiste à se soumettre en tout et pour tout au. pape de Rome;
ils entendent uniquement la catholicité chrétienne, celle de
l'ancienne Eglise universelle, celle qui a été si exactement expliquée

par Vincent de Lérins, lorsqu'il a dit : « Cela est catho-

") Voir, dans cette livraison, la 1° Correspondance: De la discussion avec les

théologiens romanistes.



-- 677 —

lique qui a été cru partout, toujours et par tous. » Il semble

que beaucoup de protestants ne veuillent pas voir cette catholicité

chrétienne de l'ancienne Eglise, tout autre que la fausse

catholicité romaine. Je le comprends: ils ont été élevés dans

ce point de vue erroné; ils sont habitués à condamner a priori
ce qui est catholique, parce qu'ils sont habitués dès leur
enfance à confondre « catholique » et « romain », bien qu'en réalité

ce soient deux notions et deux choses totalement
différentes. Il faudra bien, cependant, un jour, qu'ils reconnaissent
leur méprise et qu'ils se rendent à la vérité, vérité historique
et palpable. Il le faudra d'autant plus que la méconnaissance
de cette distinction capitale fausse leur théologie sur beaucoup
de points importants, notamment leur ecclésiologie et même
une partie de leur méthodologie théologique.

Ce n'est pas seulement au point de vue chrétien que les

anciens-catholiques défendent et vénèrent l'Eglise chrétienne
universelle, c'est encore au point de vue humain, en ce sens

que, la notion de l'Eglise supprimée ou réduite à une simple
expression verbale, il n'y a plus que l'individualisme religieux,
et que, en religion comme ailleurs, l'individualisme, réduit à

ses seules forces et par conséquent exclusif, est une faiblesse,
faiblesse pour les individus, faiblesse pour le christianisme. Je
n'insiste pas sur cette thèse, dont la vérité éclate aux yeux.
Certes, les anciens-catholiques tiennent à l'individualisme, je le
montrerai plus loin ; mais ils croient qu'en le privant des avantages

de la solidarité et de l'union, en le séparant de la
véritable Eglise, on l'amoindrit et on le dépouille d'une partie de

ses ressources. Les individualistes qui ne comprennent pas que
l'union fait la force, sont de faux individualistes, ou du moins
des individualistes qui compromettent le véritable individualisme,

tout en prétendant le servir. Heureusement les idées de

solidarité et de devoirs sociaux se développent de plus en plus;
elles pousseront les individualistes protestants à ouvrir les yeux
sur la faiblesse de leurs Eglises, et elles leur feront comprendre,
j'espère, la nécessité de fortifier la véritable Eglise chrétienne.
Ce n'est pas seulement l'Eglise qui en bénéficiera religieusement,

c'est encore le véritable individualisme religieux, parce
qu'alors il ne sera pas abandonné à sa propre faiblesse.

4. Sur le terrain de la tradition, bien comprise, il ne serait



— 678 —

pas moins facile de s'entendre. En effet, si l'on demande aux
protestants quelle tradition ils rejettent, ils répondent d'abord
qu'ils rejettent la tradition opposée aux Ecritures. Très-bien.
Les anciens-catholiques font de même ; c'est à Rome seulement
qu'on cherche à écraser l'Ecriture par de fausses traditions.
Les protestants répondent ensuite qu'ils rejettent certaines
traditions purement locales ou particulières à telle époque seulement,

et qu'ils refusent de les considérer comme des règles
obligatoires. Très-bien. Les anciens-catholiques pensent aussi
de même ; car aucune Eglise particulière ni aucune époque
limitée ne peuvent s'imposer à l'Eglise universelle.

Mais ce n'est là que la moitié de la question: car il y a

une tradition constante, unanime, universelle, qui n'est nullement

opposée à l'Ecriture sainte ; et c'est de celle-là seulement
que les anciens-catholiques parlent, lorsqu'ils proclament la
nécessité de la tradition. Ils enseignent qu'en matière de
constatation historique, un tel témoignage « constant, unanime et
universel », de la part de toutes les Eglises restées fidèles à la
garde du dépôt commun, est le plus-sûr critérium qui se puisse
concevoir. Lorsqu'il faut, non pas discuter philosophiquement
la valeur d'une croyance, mais simplement constater
historiquement le fait de cette croyance, le bon sens de tous vaut
mieux que l'esprit d'un seul ou que l'opinion de quelques-uns.
Tous les jours, on constate que le libre examen individuel et

ce qu'on appelle l'inspiration individuelle sont sujets à l'illusion

et se trompent, de bonne foi certainement, mais se trompent

en réalité, tandis que le témoignage universel susdit ne

saurait se tromper lorsqu'il est nettement exprimé.

Les protestants peuvent-ils logiquement réfuter cette thèse?

Non, et cela pour trois raisons: 1° parce que, comme je viens
de le dire, c'est, au point de vue purement humain, une thèse
de bon sens; 2° parce que, au point de vue biblique (et par
conséquent protestant), s'il est une chose qui soit recommandée

par la Bible comme nécessaire, c'est la tradition religieuse;
3° parce que, encore au point de vue biblique (et par conséquent

protestant), si la Bible est un livre canonique, c'est
uniquement grâce à l'Eglise universelle et au témoignage
universel de cette Eglise que cette canoniche a été proclamée et

reconnue.



— 679 —

Un protestant qui jure sur la Bible et qui rejette en principe

et en fait la tradition, est en parfaite contradiction avec
lui-même. Citons quelques textes.

St. Paul écrit aux Thessaloniciens (IIe Ep., II, 14): Itaque,
fratres, state et tenete traditiones quas didicistis sive per
sermonem, sive per epistolam nostram. Et encore (III, 6) : Denun-
tiamus vobis, in nomine D. N. J. Christi, ut subtrahatis vos
ab omni fratre ambulante inordinate et non secundum tra-
ditionem quam acceperunt a nobis.

St. Paul écrit aux Galates (I, 9) qu'il faut tenir pour
anathème celui qui évangélise prceter id quod accepistis. — Il écrit
à Timothée (Ie Ep., VI, 20) : « Garde le dépôt, évite les
nouveautés profanes des mots et les oppositions de la fausse
science.» Et encore (IIe Ep., I, 13 et 14): « Conserve les saines
instructions que tu as reçues de moi dans la foi et la dilection
en Jésus-Christ. Garde le bon dépôt. Les choses que tu as

apprises de moi devant plusieurs témoins, donne-les en dépôt
à des hommes fidèles qui soient capables d'en instruire d'autres.

»

Et St. Pierre parle comme St. Paul. « Sachez avant tout,
écrit-il (IIe Ep., I, 20), que nulle prophétie de l'Ecriture ne doit
être interprétée individuellement, omnis prophetia Scripturse
propria interpretatione non fit. »

Et St. Jean parle comme St. Paul et St. Pierre : « Que ce
que vous avez appris dès le commencement, demeure en vous »

(Ie Ep., II, 24).

Etc., etc.
Si l'on demande comment on peut distinguer la tradition

universelle soit des traditions locales ou temporaires, soit des
opinions privées des Pères, rien n'est plus facile. Lorsque les
Pères et les théologiens parlent en leur nom, comme simples
particuliers, ils le disent et le laissent voir (ego dico, opinor,
mihi videtur, dici potest, etc.). Au contraire, lorsqu'ils attestent

la foi de l'Eglise universelle, ils emploient des expressions
formelles (Ecclesia testatur, semper clocuit, omnes profitentur,
etc.); et lorsqu'ils ne sont pas contredits dans leur témoignage,
lorsqu'ils sont unanimes à parler dans le même sens, le fait
de la croyance est évidemment établi.

Le 7 août 1860, le pasteur Vaurigaud, président du
consistoire protestant de Nantes, écrivait: « U peut y avoir et il



-- 680 —

y a une croyance essentiellement la même, dont l'expression
peut varier sans que l'objet même de la foi varie1). » Très bien.
Les anciens-catholiques acceptent cette déclaration.

5. Au sujet des Pères, il existe des confusions regrettables,

qu'il importe de dissiper.
Le brave pasteur Oberlin a écrit : « En passant de l'Ancien

Testament aux livres apocryphes, on remarque la même chute
qu'en passant du Nouveau Testament aux Pères de l'Eglise. »

Si Oberlin avait eu le temps de lire les Pères, il n'aurait
certainement pas comparé leurs écrits aux apocryphes juifs. Ne

pouvant dans cet article donner à cette question toute l'étendue
qu'elle exigerait, bornons-nous à résumer notre pensée dans
les points suivants:

Nous distinguons dans les ouvrages des Pères ce qu'ils
enseignent comme témoins de la foi universelle de l'Eglise, et
ce qu'ils enseignent comme docteurs privés. Je le répète, cette
distinction est facile à faire ; un lecteur assidu de leurs écrits
ne saurait s'y tromper.

Il va de soi que ce qui nous intéresse avant tout, c'est
leur témoignage touchant la foi de l'Eglise universelle.

Quant à leurs opinions personnelles, il en est certainement
qui ne sauraient être défendues, soit parce que les sciences
de leur temps étaient insuffisantes, soit parce que la valeur
intellectuelle de quelques-uns n'était pas toujours aussi grande
que leur bonne volonté. Quelques-uns, en effet, ont été,
quelquefois, étroits et passionnés, il faut le reconnaître. Mais, dans

ces circonstances, ils ne parlaient nullement comme témoins
de la foi de l'Eglise universelle ; dans leurs polémiques
personnelles, ils n'étaient que docteurs privés et ne songeaient
nullement à faire de leurs opinions des dogmes.

On le voit, notre vénération pour les Pères ne ressemble
donc nullement au culte que les Chinois rendent à leurs
ancêtres, simplement et uniquement parce que leurs ancêtres
sont leurs ancêtres. Nous vénérons les Pères, nos ancêtres
spirituels, mais nous savons que nous sommes hommes comme

eux, philosophes comme eux, savants comme eux, théologiens
comme eux, chrétiens comme eux. Ils ont usé de leur liberté

') Union chrétienne, 2 septembre i860, p. 352.



— 681 —

intellectuelle, nous usons aussi de la nôtre. Us n'ont pas joui
d'une assistance particulière autre que celle que Jésus-Christ
a promise à toute son Eglise, dans le cours de tous les siècles ;

comme eux, nous sommes membres de cette même Eglise. Ne

pas vouloir s'écarter d'une opinion privée enseignée par eux,
ne pas vouloir renoncer à la science incomplète qui leur a été

dévolue, soit en philologie, soit en psychologie, soit en his-

.toire, etc., vouloir maintenir ces opinions d'un autre âge, quand
il est manifeste qu'elles ne sont que des opinions privées,
individuelles, et erronées ou incomplètes, c'est transformer le

respect filial en chinoisisme. C'est ce culte excessif rendu à

toutes les opinions des Pères, telles quelles et prises en bloc, qui
a indigné les protestants et qui les a poussés à rejeter toute
la tradition en bloc. Un abus et une erreur ont provoqué un
autre abus et une autre erreur. Nous ne commettrons ni l'abus
de droite ni l'abus de gauche. Notre vénération ne sera pas
du fétichisme, mais du respect, respect toutefois subordonné à

celui qui est dû avant tout à la vérité: amicus Plato, magis
amica Veritas. Pascal a admirablement précisé et justifié cette
attitude l).

Cette observation faite, nous n'en serons que plus fermes
à faire valoir la haute portée, en général, des écrits des Pères,
et les très grands avantages qu'il y a à les étudier de très
près.

Aujourd'hui, lorsqu'on veut savoir ce que St. Basile, St.
Cyrille ou St. Augustin ont enseigné sur la Trinité, sur l'eucha-

*) On lit dans son Traité du Vide : «... Non seulement chacun des hommes
s'avance de jour en jour dans les sciences, mais tous les hommes ensemble y font
un continuel progrès à mesure que l'univers veillit, parce que la même chose arrive
dans la succession des hommes que dans les âges différents d'un particulier. De sorte
que toute la suite des hommes, pendant le cours de tant de siècles, doit être
considérée comme un même homme qui subsiste toujours et qui apprend continuellement:
d'où l'on voit avec combien d'injustice nous respectons l'antiquité dans ses
philosophes: car, comme la vieillesse est l'âge le plus distant de l'enfance, qui ne voit
que la vieillesse dans cet homme universel ne doit pas être cherchée dans les temps
proches de sa naissance, mais dans ceux qui en sont les plus éloignés Ceux que nous
appelons anciens étaient véritablement nouveaux en toutes choses et formaient
l'enfance des hommes proprement; et comme nous avons joint à leurs connaissances
l'expérience des siècles qui les ont suivis, c'est en nous que l'on peut trouver cette
antiquité que nous révérons dans les autres. Ils doivent être admirés dans les
conséquences qu'ils ont bien tirées du peu de principes qu'ils avaient, et ils doivent être
excusés dans celles où ils ont plutôt manqué du bonheur de l'expérience que de la
force du raisonnement.»

Revue intern, de Théologie. Heft 36,1901. 44



— 682 -
ristie ou sur la vie future, on consulte tel écrit du XVIIe siècle
ou même du XIXe sur un de ces Pères, et l'on se croit
parfaitement éclairé. Or on est la plupart du temps dans l'erreur,
parce que le théologien du XVIIe ou du XIXe siècle auquel
on a eu confiance, s'en est rapporté lui-même à un théologien
du XVIe ou du XVe siècle, qui lui-même a été mal renseigné
ou insuffisamment. Mauvaise méthode. Il faut laisser là tous
ces commentateurs qui se font écho les uns aux autres et se

dupent les uns les autres, à leur insu ou non. Il faut aller à

la source même, aux textes originaux. Presque toujours on y fait
des découvertes extrêmement intéressantes, au delà même de ce

qu'on avait espéré. Déjà au XVIe siècle, Montaigne se plaignait
du mal que je signale. « Il y a plus affaire, disait-il, à

interpréter les interprétations qu'à interpréter les choses, et plus
de livres sur les livres que sur aultres subjects : nous ne
faisons que nous entregloser. Tout formule de commentateurs ;

d'aucteurs, il en est grand cherté. » Au XVIIe siècle, même

plainte de La Bruyère: «L'étude des textes, dit-il, ne peut jamais
être assez recommandée ; c'est le chemin le plus court, le plus
sûr et le plus agréable pour tout genre d'érudition; ayez les
choses de première main ; puisez à la source ; maniez, remaniez
le texte », etc. Sur quoi M. Castets, doyen de la Faculté des

Lettres de Montpellier, a dit avec un parfait bon sens dans son
étude sur Bourdaloue : « Il serait peut-être utile de revenir
parfois à la lecture des textes, non seulement avec l'intention
de les apprécier et de les juger, mais dans la pensée qu'il est
intéressant et profitable de connaître les écrivains illustres
autrement que sur la foi d'autrui, et que l'on gagne et l'on
s'instruit dans leur intimité. » Rien de plus juste. Donc il faut

commencer, aujourd'hui plus que jamais, par s'inspirer directement

de la lecture des Pères, non seulement pour connaître
leurs opinions, mais encore et surtout leur esprit, leurs
procédés, leurs méthodes; nous saurons ainsi, exactement, ce que
nous devons leur emprunter, ou leur laisser.

Certains écrivains religieux présentent aujourd'hui comme
vertu suprême ce défaut de volonté qu'on nomme «l'aboulie».
Ils se trompent, sous l'influence du pseudo-mysticisme: c'est la
théorie du per inde ac cadaver qui s'infiltre chez les séculiers.
Les Pères n'ont pas connu cette aboulie. Même ceux qui ont
célébré et plus ou moins pratiqué le monachisme, ont été très



— 683 —

libres dans leurs interprétations des Ecritures. Ils apparaissent
pleins de personnalisme, ils éprouvent toujours le besoin
d'expliquer leur foi par des arguments tirés de leur fonds ou par
des images qui sont bien à eux. Si quelques-uns, comme Ori-
gène, ont été attaqués, c'est par des moines ignorants et étroits,
qui du reste ont été eux-mêmes attaqués à leur tour. Il est
impossible de lire vingt pages des Pères sans être étonné de

la largeur d'esprit avec laquelle ils glorifient la raison, « cette
participation du Verbe divin » en nous. Autant ils combattent
la fausse science et les faux savants, autant ils recherchent
la vraie science, celle qui se concilie avec l'humilité, celle
« qui n'enfle pas » et qui tient l'âme toujours soumise à la
vérité, à la sagesse et à la vertu. Les explications individuelles
des dogmes abondent dans St. Basile, dans St. Augustin, en
un mot dans tous les Pères, Comment lire, par exemple, leurs
explications de la Trinité, sans être étonné de la place énorme
qu'ils font à la psychologie de leur temps et à la conception
philosophique qu'ils ont de l'univers? Certes, si quelqu'un a

pratiqué le libre examen et a rendu compte de sa foi avec
toute la liberté d'une raison qui cherche la science de tous
les côtés, c'est bien eux. Maintes fois cette liberté est même
allée jusqu'à une extrême hardiesse ; ils ne s'en doutaient pas,
parce que c'était pour eux chose ordinaire; c'est nous qui
aujourd'hui en sommes surpris, parce que, dégénérés et timides,
nous ne sommes plus habitués aux mêmes libertés.

Que faut-il conclure de ces faits?
Faut-il conclure que l'on doit s'en tenir aux explications

qu'ils ont données d'après la psychologie et les autres sciences
de leur époque? Non. Les théologiens qui tirent cette conclusion

(il y en a malheureusement), se trompent, et ne
comprennent ni les Pères ni la science. Us tirent cette conclusion
par esprit de conservatisme ; mais c'est un faux conservatisme
qui compromet et les Pères et la foi. Cette imitation servile
est contraire à leur esprit et à leur méthode.

En effet, leur esprit et leur méthode consistaient: 1° à
constater la foi partout et toujours professée; 2° à tâcher de

l'expliquer selon la science. Or, la science change. Les Pères
ont accepté les sciences de leur temps, parce qu'il n'y en avait
pas de meilleures et qu'ils ne pouvaient pas faire autrement.
Notre devoir à nous, si nous voulons les imiter vraiment, c'est



— 684 —

de prendre les sciences de notre temps dans ce qu'elles ont
de meilleur, et de nous en servir pour rendre la foi plus
éclairée. Ils ont fait de la psychologie à leur point de vue, et
nous en faisons au nôtre. Les spéculations théologiques
auxquelles ils se sont laissés aller au sujet des trois personnes
de la Trinité et de leurs relations, n'ont évidemment de valeur
que si l'on admet la psychologie et la métaphysique qui leur
servent de bases. Telles explications, toutes personnelles, de

St. Augustin, par exemple, sont aujourd'hui inacceptables.
Bref, ils étaient de leur temps, ils ont fait le mieux possible
avec les matériaux philosophico-scientifiques qui étaient à leur
disposition; faisons de même, avec les matériaux de notre
époque. Nous exténuer à éterniser des discussions qui reposent
uniquement sur telle conception métaphysique ou psychologique,
ou sur telle expression prise à cette époque dans tel ou tel
sens, serait faire de la fausse science, de la fausse patrologie,
de la fausse interprétation. Us seraient les premiers, s'ils étaient
parmi nous, à nous reprocher notre littéralisme inintelligent,
notre esprit verbal et verbeux, qui est le contraire du leur.
Us cherchaient la vérité et la vie ; ne cherchons donc pas les
mots qui trompent ou qui n'expliquent rien, et encore moins
l'agitation stérile qui n'est pas la vie de l'âme.

En un mot, nous avons les mêmes devoirs et les mêmes
droits que les Pères : devoir de constater exactement la vraie
foi, devoir de l'expliquer le plus clairement et le plus
religieusement possible, devoir de recourir dans ce but aux justes
données de la raison et de la science; droit de faire usage,
dans ces divers travaux, de la liberté scientifique et des
méthodes scientifiques qui sont l'honneur de notre temps et la

conquête de nos progrès. Tel fut l'individualisme des Pères,
qui sut se concilier avec le respect de la vraie tradition
universelle, et qui sut ainsi maintenir le dogme, loin de l'ébranler.
Tel est aussi l'individualisme que les anciens-catholiques veulent

pratiquer, et non celui qui consiste à se mettre soi-même
au lieu et place de tous, ou à remplacer l'Eglise par l'anarchie
ecclésiastique.

6. On peut voir déjà, par ces considérations, ce que les

anciens-catholiques entendent par véritable individualisme et

par véritable libre examen. Us proclament tous les droits in-



- 685 —

dividuels conciliates avec tous les droits collectifs, et

réciproquement. Us réclament toute la liberté qui appartient à

l'homme et au chrétien d'examiner les choses de la raison, de

la science et de la foi : liberté avant l'acte de foi, liberté dans

l'acte de foi, liberté après l'acte de foi. Cette triple liberté a

été pratiquée par les anciens chrétiens, et on la voit notamment

dans les philosophes qui, comme les Justin et les Clément,
ont passé de la philosophie au christianisme après mûr examen
de l'une et de l'autre. Ce n'est donc pas le protestantisme qui
l'a inventée. Les protestants n'ont fait que la proclamer plus
hautement, contre la tyrannie romaine, qui, au XVIe siècle,
était effectivement intolérable. Malheureusement, en la
revendiquant contre Rome, ils en ont fait une arme contre l'Eglise
universelle, qu'ils ont confondue avec Rome. La coupable était
la papauté et non l'Eglise catholique. Pour remettre le moi
papal à sa place, il fallait le combattre non en attribuant au
moi de chacun des droits illusoires et abusifs, mais en unissant

toutes les individualités, c'est-à-dire l'Eglise même, contre
le moi papal. Les protestants ont manqué de tactique. Us n'ont
pas compris que, le pape voulant écraser l'Eglise, c'est l'Eglise
qui devait écraser le pape et qui seule le pouvait, et non pas
les individus déchaînés les uns contre les autres sous le
drapeau d'un libre examen individuel sans règle et sans frein.

Dira-t-on que le libre examen, dirigé par la Bible, n'est ni
sans règle ni sans frein? Ce serait s'abuser: car là où l'on
croit que la Bible dirige le libre examen, c'est, au contraire,
dans la plupart des cas, le libre examen qui interprète la Bible,
à son gré. Loin de moi d'accuser les protestants de mauvaise
foi dans l'usage de leur libre examen et de leur interprétation
de la Bible. Mais toujours est-il que, de fait, ils aboutissent
aux contradictions les plus formelles, les unes affirmant, les
autres niant, sur les questions les plus graves. C'est un fait
que le libre examen ainsi pratiqué a démoli l'inspiration
biblique chez beaucoup de protestants ; et c'est un autre fait que
la Bible, considérée comme simple livre ordinaire, est
incapable aujourd'hui de diriger le libre examen de n'importe quel
protestant radical. Donc le libre examen, abandonné à lui-
même, a détruit le biblisme; et le biblisme, abandonné à lui-
même, n'est plus une règle pour le libre examen. Dans un tel
état de choses, le seul moven de sauver la Bible, de main-



— 686 —

tenir sa canonicité et son historicité, c'est le critérium catholique,

le témoignage universel, constant et unanime des Eglises.
Ajoutons que le libre examen, en soi, n'est pas une

méthode : car examiner librement ne signifie pas examiner exactement

; la liberté n'est pas par elle-même l'exactitude; elle peut
être associée à la vérité, mais elle ne l'est pas essentiellement.
La liberté, comme telle, laisse l'individu libre d'agir à son gré,
mais elle ne lui apprend nullement les moyens de bien agir.
Ces vérités sont tellement élémentaires qu'on se demande
comment des hommes sérieux ont pu et peuvent encore se

griser du mot « liberté » au point de lui faire signifier « vérité,
sagesse, bonté, justice, progrès », etc. Le fait est que la liberté
peut être unie à toutes ces choses, mais aussi à leurs contraires.

Le libre examen a donc essentiellement besoin d'une
méthode qui l'empêche d'errer soit à droite, soit à gauche. La
méthode vraie consiste avant tout à distinguer dans une question

les questions multiples qu'elle implique, à n'en escamoter
aucune, et à les résoudre toutes comme elles doivent être résolues.

Par exemple, lorsqu'on demande: «Qu'est-ce que la
Trinité? qu'est-ce que l'incarnation? qu'est-ce que la rédemption?
qu'est-ce que la justification?», etc., beaucoup de théologiens,
entraînés par leur « libre examen », répondent immédiatement:
« Ce que je pense de la Trinité, de l'incarnation, de la rédemption,

de la justification, etc., le voici. » Et chacun expose son
opinion, très consciencieusement, et tous se contredisent les
uns les autres très consciencieusement. Personne ne remarque
que là n'est pas la question. La question n'est pas, en effet,
de savoir ce que tel ou tel pense de ces choses, mais bien de

savoir ce que sont réellement ces choses. La question est avant
tout objective, et l'on en fait une question exclusivement
subjective. L'absence de méthode est évidente.

Tout critique perspicace et méthodique verra du premier
coup que la question est multiple, et qu'elle doit être ainsi
décomposée: «Qu'est-ce que la Trinité? » c'est-à-dire: 1° Qu'est-
ce que le Christ a enseigné sur la Trinité? 2° Les paroles du
Christ, exactement pesées, que signifient-elles, ou quel en est
le sens authentique? 3° Comment, de fait, a-t-on interprété cet
enseignement? 4° Parmi les interprétations (s'il en est
plusieurs), quelle est la plus probable, ou la plus vraie, ou la
seule vraie?



— 687 —

Il est à remarquer que les trois premières questions sont
exclusivement objectives, soit historiques, soit philosophiques,
et que la quatrième seule est subjective. Et il en est de même
des questions relatives à l'incarnation, à la rédemption, à la
justification, etc.

Il est à remarquer, en outre, que, la plupart du temps,
les trois premières questions sont escamotées, qu'on ne s'en
doute même pas, qu'on se précipite immédiatement sur la
quatrième comme si elle était l'unique question; et sur ce terrain,
chacun étale son moi, son opinion personnelle, en fait son
dogme tout en niant qu'il y ait des dogmes, et repousse
quiconque le repousse.

Tels sont les faits ordinaires.
Or, voulant remédier à ce mal, les anciens-catholiques

demandent qu'on examine d'abord les trois premières questions
objectives. De plus, ils demandent que les questions
historiques soient examinées d'après les règles de la critique
historique, et les questions philologiques d'après les règles de

la critique philologique. C'est Va b c de la science, et de la
théologie dite scientifique.

Invoquer le libre examen pour résoudre un point d'histoire,

pour constater le fait de telle croyance ou de telle non-
croyance, c'est se payer de mots. Cette solution ne dépend
pas de la liberté, mais des règles de la saine critique. Sans
doute, quiconque examine ne doit être violenté par personne;
c'est là la liberté à laquelle il a droit. Mais il est clair que
cette liberté de n'être violenté par personne ne lui donne nullement

le droit de violenter lui-même les règles de la saine
critique. Un fait est un fait, un texte est un texte ; fait et texte
doivent être traités, examinés, jugés, d'après les règles
positives de la science. Nul n'a le droit d'y échapper; et le libre
examen qui consisterait à esquiver ces devoirs, serait un abus
de liberté et un examen nul. Ce n'est qu'après avoir fait ces
travaux rigoureusement nécessaires que chacun a le droit de
dire ce qu'il en pense et ce qu'il trouve en eux de plus
vrai et de plus juste ; et encore ne peut-il pas exercer ce droit
capricieusement, à tort et à travers, au mépris du bon sens
et de la vérité.

On voit dès lors à quoi se réduit le fameux «libre examen»,
dont on use si peu et dont on abuse tant. Autant le stat pro



ratione voluntas de Rome répugne à la raison et doit être
rejeté, autant l'arbitraire individuel qui viole les règles et qui
prétend être, à lui seul, la science, la foi, la Bible, la tradition
et l'Eglise, répugne aussi à la raison et doit être répudié.

Certes, nous sommes les premiers à admirer les belles
spéculations théologiques, savantes, erudites, bien conduites,
équilibrées, scrupuleuses; mais, de grâce, qu'on les maintienne
à leur place, qu'on les renferme dans leur rôle explicatif, qu'on
ne s'en serve pas pour écarter et nier les vrais dogmes. Ceux-
ci, dans leur simplicité et leur modestie, peuvent être moins
attrayants; mais un jour viendra où les belles spéculations
en question ne provoqueront plus d'engouement, et seront
même délaissées et remplacées par d'autres, tandis que les vrais
dogmes resteront. Il importe donc souverainement de ne point
confondre celles-là et ceux-ci. Cette confusion, les protestants
n'ont pas toujours su l'éviter, il faut le reconnaître. Aussi les
anciens-catholiques veulent-ils profiter de cette fâcheuse
expérience de leurs frères ; et c'est dans ce but qu'ils s'efforcent
de distinguer les questions et la nature des questions, de

traiter chacune d'après sa méthode propre, de n'admettre que
les solutions méthodiques et justifiées, enfin, de ne laisser prendre
l'essor à la liberté que lorsque tous les droits de la vérité sont
saufs.

Espérons que ces explications loyales aideront à dissiper
les malentendus et à faciliter un rapprochement, qui serait plus
qu'un événement, je veux dire un acte de sagesse, de foi et
de sainteté.

E. MlCHAUD.


	Le libre examen et la tradition universelle

