Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 36

Artikel: Le libre examen et la tradition universelle
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403518

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 673 —

LE LIBRE EXAMEN

ET

LA TRADITION UNIVERSELLE.

I1 y a, entre les anciens-catholiques et les protestants, des
griefs nombreux: les uns portent sur les détails des doctrines,
les autres sur les principes mémes. Les détails des doctrines
ne sont généralement que des divergences dans l'interpréta-
tion des textes bibliques et dans 'explication des faits histo-
riques; il serait facile de les dissiper avec une bonne méthode
d’exégese philologique et de critique historique. Les diver-
gences de principes sont plus graves. Toutefois elles sont loin
d’étre insurmontables. On peut, en effet, les ramener aux deux
points suivants: -d’'une part, les protestants sont pour le libre
examen contre la tradition; d'autre part, ils se prononcent non
moins énergiquement pour l'individualisme et la Bible contre
I’Eglise. En conséquence, ils repoussent et combattent 'ancien-
catholicisme, parce que l'ancien-catholicisme, disent-ils, défend
ce qu’ils combattent, la tradition et I'Eglise; et parce qu'il
combat ce qu'ils défendent, le libre examen, l'individualisme
et la Bible.

Telle est exactement, si je ne me trompe, la pensée pro-
testante, prise dans son ensemble et dans son fond, a l'égard
de l'ancien-catholicisme. Peut-étre n’est-elle pas partout ni tou-
jours formulée avec cette précision, mais en rcalité elle va
jusque-1a et se réduit a cela. :

Examinons-la donc de prés. Il ne nous sera pas difficile
de démontrer qu'elle repose soit sur de pures méprises, soit
sur des erreurs manifestes; et de conclure, avec logique, gque,
loin de se combattre, ou de se diviser, les uns et les autres
feraient preuve de plus d'intelligence, de plus de sagesse pra-
tique et de plus de piété chrétienne, en réunissant leurs efforts
contre les ennemis communs du christianisme.



— 674 —

1. Les protestants méconnaissent complétement l'ancien-
catholicisme, lorsqu’ils supposent qu'il combat le libre examen,
l'individualisme et la Bible. L’ancien-catholicisme admet ces
trois choses comme des choses aussi nécessaires que la tra-
dition universelle et I'Eglise. Ce qui sépare l'ancien-catholi-
cisme et les protestants sur ce point, c’est que les protestants
établissent un antagonisme 14 out 'ancien-catholicisme établit un
accord. Les protestants affirment le libre examen conire la
tradition universelle, tandis que les anciens-catholiques se pro-
noncent pour le libre examen ef pour la tradition universelle;
les protestants prétendent défendre lindividualisme et la Bible
contre 'Eglise, tandis que les anciens-catholiques maintiennent
l'individualisme, la Bible ef I'Eglise.

Telle est la premitre méprise des protestants. S'ils étu-
diaient davantage les écrits des anciens-catholiques, ils cons-
tateraient qu'en effet ceux-ci affirment 'accord et la concilia-
tion des cing choses que les protestants divisent en deux camps
hostiles: d’'un co6té, le libre examen, 'individualisme et la Bible;
de l'autre, la tradition et I'Eglise. lLes protestants, supposant
cet accord impossible, supposent ipso facto les anciens-catho-
liques hostiles au libre examen, a l'individualisme et & la Bible.
Je le répéte, cette supposition est erronée,

2. Et d’abord, pour s’en convaincre, il faut remarquer que
ces cing choses, comme d’ailleurs toutes choses en ce monde,
peuvent &tre comprises exactement et pratiquées sagement par
les uns, et étre l'objet, pour d’autres, soit d’exces, soit de
défaut. Tel peut trouver la juste mesure, le juste milieu, 'exacte
proportion, dans 'usage de la liberté, dans la maniére de traiter
l'individualisme, dans la facon de concevoir la Bible, la tradition
et 'Eglise; tel autre peut les amoindrir outre mesure, tel autre,
au contraire, les exagérer dans une proportion non moins
erronée. Tout le débat entre les anciens-catholiques et les pro-
testants peut donc se ramener a cette simple question: y a-t-
il accord, de fait, entre le libre examen et la tradition uni-
verselle, entre lindividualisme, la Bible et I'Eglise, lorsqu’on
envisage ces cinq choses exactement, c'est-a-dire a égale dis-
tance soit du défaut qui les amoindrit, soit de l'exces qui les
exageére? Les anciens-catholiques P'affirment. Ils soutiennent
qu'on peut amoindrir et aussi exagérer le libre examen, la



— 675 —

tradition, l'individualisme, la Bible et I'Eglise. Et pour préciser,
ils pensent que le libre examen et I'individualisme sont amoin-
dris dans I'Eglise romaine et exagérés dans les Eglises pro-
testantes; ils pensent que la tradition est exagérée dans 1'E-
glise romaine et amoindrie, niée méme, avec non moins de
tort, dans les Eglises protestantes; ils pensent que les droits
de I'Eglise sont amoindris par les protestants et exagérés par
les romanistes; ils pensent que les droits de la Bible ne sont
exactement compris et respectés ni par les romanistes qui les
subordonnent a la prétendue infaillibilité papale, ni par les
protestants qui les subordonnent tantdt au sentiment de chacun,
tantot a la prétendue inspiration que chaque fidéle peut pré-
texter de bonne foi ou non; bref, ils pensent que 1a ot il v a
amoindrissement ou exces, c’est-a-dire erreur, il est tout naturel
qu’il y ait conflit et contradiction entre ces cing choses, mais
ils pensent aussi que 12 ou1 il n'y a ni amoindrissement ni exces,
14 olt il y a juste appréciation et juste mesure, l'accord entre
elles subsiste et la conciliation est facile.

Donc, si 'on en veut venir a la pratique, il faut simple-
ment établir une bonne fois: 1° en quoi consiste le vrai libre
examen, quels sont ses droits et quels sont ses devoirs, com-
ment on peut l'amoindrir et comment 'exagérer; 2° en quoi
consiste la vraie tradition universelle, quels sont ses droits et
quelles ses obligations, comment on peut la constater exacte-
ment, ou la fausser, soit en l'amoindrissant, soit en I'exagé-
rant; 3° en quoi consiste le vrai individualisme, quels sont ses
droits et quels sont ses devoirs envers la communauté, et, dans
le cas présent, envers 'Eglise; 4° réciproquement, quels sont
les droits et les devoirs de I'Eglise envers chaque conscience
individuelle; 5° enfin, quelle est 'autorité de la Bible, en quoi
consiste son caractére sacré, quelle est 1'étendue de son ins-
piration, comment et par qui elle doit étre interprétée.

Est-il donc si difficile de traiter clairement et méthodique-
ment ces questions et toutes celles qui leur sont connexes? Je
ne le crois pas, non qu'il faille espérer convaincre tous les
esprits rébarbatifs, toujours disposés a faire de lopposition
quand méme; mais du moins peut-on réunir une quantité d'es-
prits droits, sincéres, désireux de paix et d'union, aujourd’hui
dispersés, abandonnés a eux-mémes, affaiblis par conséquent
dans leur lutte pour le christianisme, et qui, si 'accord se fai-



— 676 —

sait, se sentiraient plus éclairés, mieux armés, réconfortés et
pleins d’élan et d’espoir.

C'est de ce coOté, je crois, que les théologiens des Eglises
indépendantes de Rome devraient tout d’abord diriger leur
attention. Je dis «les théologiens des Eglises indépendantes
de Rome », non que je veuille exclure les théologiens roma-
nistes de ce grand travail, mais uniquement parce que Rome
elleméme les exclut, en rendant impossibles les recherches
sérieuses, en supprimant les droits de la science, en prohibant
les méthodes scientifiques qui condamnent ses propres erreurs
et qui renversent ses propres échafaudages. Tant que Rome
sera ce qu’elle est, il n'y a rien a faire avec elle, mais tout
sans elle et contre elle: les amis de la vérité non seulement
n'ont pas besoin de l'erreur, mais, de plus, ils doivent la com-
battre 1).

3. Aprés ces observations générales, précisons quelques
points particuliers.

D’abord, en ce qui concerne 1'/£glise, les anciens-catho-
liques sont persuadés que le Christ a fondé une Eglise, Eglise
qui est son corps et dont les fideles sont les membres. Les
protestants ne sauraient en disconvenir.

Lorsque les anciens-catholiques affirment 'unité¢ de U'Eglise,
ils n’entendent nullement 'unité romaine, qui consiste & pro-
tesser extérieurement les prétendus dogmes définis par le pape;
ils entendent uniquement 'unité chrélienne, qui consiste a pro-
fesser intérieurement d’'abord, extérieurement ensuite, tous les
enseignements de Jésus-Christ, sans le rejet d’aucun: unus
Christus, una fides, unum baptisma. En vérité, les protestants
pourraient-ils trouver cette unité intolérable? Je ne leur ferai
pas l'injure de le supposer.

Lorsque les anciens-catholiques affirment la catholicité de
I'Eglise, ils n'entendent nullement la catholicité romaine, qui
consiste a se soumettre en tout et pour tout au pape de Rome;
ils entendent uniquement la catholicité chrétienne, celle de I'an-
cienne Eglise universelle, celle qui a été si exactement expli-
quée par Vincent de Lérins, lorsqu’il a dit: «Cela est catho-

) Voir, dans cette livraison, la 1¢ Correspondance: D¢ la discussion avec les
théologiens romanistes.



lique qui a été cru partout, toujours et par tous.» Il semble
que beaucoup de protestants ne veuillent pas voir cette catho-
licité chrétienne de l'ancienne Eglise, tout autre que la fausse
catholicité romaine. Je le comprends: ils ont été élevés dans
ce point de vue erroné; ils sont habitué¢s a condamner a priori
ce qui est catholique, parce qu'ils sont habitués des leur en-
fance a confondre « catholique » et «romain », bien qu’en réa-
lité ce soient deux notions et deux choses totalement diffé-
rentes, Il faudra bien, cependant, un jour, qu'ils reconnaissent
leur méprise et qu'ils se rendent & la vérité, vérité historique
et palpable. Il le faudra d’autant plus que la méconnaissance
de cette distinction capitale fausse leur théologie sur beaucoup
de points importants, notamment leur ecclésiologie et méme
une partie de leur méthodologie théologique.

Ce n'est pas seulement au point de vue chrétien que les
anciens-catholiques défendent et vénerent 1'Eglise chrétienne
universelle, c'est encore au point de vue humain, en ce sens
que, la notion de I'Eglise supprimée ou réduite & une simple
expression verbale, il n'y a plus que l'individualisme religieux,
et que, en religion comme ailleurs, l'individualisme, réduit a
ses seules forces et par conséquent exclusif, est une faiblesse,
faiblesse pour les individus, faiblesse pour le christianisme. Je
n'insiste pas sur cette these, dont la vérité éclate aux yeux.
Certes, les anciens-catholiques tiennent a 'individualisme, je le
montrerai plus loin; mais ils croient qu'en le privant des avan-
tages de la solidarité et de l'union, en le séparant de la véri-
table Eglise, on l'amoindrit et on le dépouille d’'une partie de
ses ressources. Les individualistes qui ne comprennent pas que
I'union fait la force, sont de faux individualistes, ou du moins
des individualistes qui compromettent le véritable individua-
lisme, tout en prétendant le servir. Heureusement les idées de
solidarité et de devoirs sociaux se développent de plus en plus;
elles pousseront les individualistes protestants & ouvrir les yeux
sur la faiblesse de leurs Eglises, et elles leur feront comprendre,
j'espere, la nécessité de fortifier la véritable Eglise chrétienne.
Ce n’est pas seulement I'Eglise qui en bénéficiera religieuse-
ment, c’est encore le véritable individualisme religieux, parce
gu'alors il ne sera pas abandonné a sa propre faiblesse.

4, Sur le terrain de la fradition, bien comprise, il ne serait



— 678 —

pas moins facile de s’entendre. En effet, si I'on demande aux
protestants quelle tradition ils rejettent, ils répondent d'abord
qu'ils rejettent la tradition opposée aux Ecritures. Tres-bien.
ILes anciens-catholiques font de méme; c’est & Rome seulement
quon cherche a écraser I'Ecriture par de fausses traditions.
Les protestants répondent ensuite qu'’ils rejettent certaines tra-
ditions purement locales ou particulieres & telle époque seule-
ment, et qu'ils refusent de les considérer comme des régles
obligatoires. Trés-bien. Les anciens-catholiques pensent aussi
de méme, car aucune Eglise particulitre ni aucune époque
limitée ne peuvent s'imposer a 1'Eglise universelle.

Mais ce n'est la que la moitié de la question: car il y a
une tradition constante, unanime, universelle, qui n’est nulle-
ment opposée a I'Ecriture sainte; et c'est de celle-1a seulement
que les anciens-catholiques parlent, lorsqu’ils proclament la
nécessité de la tradition. Ils enseignent qu’en matiére de cons-
tatation historique, un tel témoignage « constant, unanime et
universel », de la part de toutes les Eglises restées fideles a la
garde du dépot commun, est le plus-sir critérium qui se puisse
concevoir. Lorsqu'il faut, non pas discuter philosophiquement
la valeur d'une croyance, mais simplement constater histo-
riquement le fait de cette croyance, le bon sens de tous vaut
mieux que l'esprit d'un seul ou que l'opinion de quelques-uns.
Tous les jours, on constate que le libre examen individuel et
ce qu'on appelle linspiration individuelle sont sujets & lillu-
sion et se trompent, de bonne foi certainement, mais se trom-
pent en réalité, tandis que le témoignage universel susdit ne
saurait se tromper lorsqu’il est nettement exprimé.

Les protestants peuvent-ils logiquement réfuter cette thése?
Non, et cela pour trois raisons: 1° parce que, comme je viens
de le dire, c'est, au point de vue purement humain, une thése
de bon sens; 2° parce que, au point de vue biblique (et par
conséquent protestant), s'il est une chose qui soit recommandée
par la Bible comme nécessaire, c'est la tradition religicuse;
3° parce que, encore au point de vue biblique (et par consé-
quent protestant), si la Bible est un livre canonique, c'est
uniquement grace a 1'Eglise universelle et au témoignage uni-

versel de cette Hglise que cette canonicité a été proclamée et
reconnue.



— 679 —

Un protestant qui jure sur la Bible et qui rejette en prin-
cipe et en fait la tradition, est en parfaite contradiction avec
lui-méme. Citons quelques textes.

St, Paul écrit aux Thessaloniciens (1I® Ep., II, 14): Itaque,
fratres, state et tenete {radifiones quas didicistis sive per ser-
monem, sive per epistolam nostram. Et encore (III, 6): Denun-
tiamus vobis, in nomine D. N. J. Christi, ut subtrahatis vos
ab omni fratre ambulante inordinate et non secundum /ra-
ditionem quam acceperunt a nobis.

St. Paul écrit aux Galates (I, 9) qu'il faut tenir pour ana-
theme celui qui évangélise preter id quod accepistis. — Il écrit
a Timothée (I°¢ Ep., VI, 20): «Garde le dépot, évite les nou-
veautés profanes des mots et les oppositions de la fausse
science.» Et encore (II* Ep., I, 13 et 14): «Conserve les saines
instructions que tu as regues de moi dans la foi et la dilection
en Jésus-Christ. Garde le bon dépot. ... Les choses que tu as
apprises de moi devant plusieurs témoins, donne-les en dépot
a des hommes fideéles qui soient capables d’en instruire d’au-
tres. »

Et St. Pierre parle comme St. Paul. « Sachez avant tout,
écrit-il (II* Ep., I, 20), que nulle prophétie de I'Ecriture ne doit
étre interprétée individuellement, omnis prophetia Scripturse
propria interpretatione non fit, »

Et St. Jean parle comme St. Paul et St. Pierre: « Que ce
que vous avez appris dés le commencement, demeure en vous»
(I Ep., 1I, 24).

Etc., etc.

Si l'on demande comment on peut distinguer la tradition
universelle soit des traditions locales ou temporaires, soit des
opinions privées des Peres, rien n’est plus facile. Lorsque les
Peres et les théologiens parlent en leur nom, comme simples
particuliers, ils le disent et le laissent voir (ego dico, opinor,
~miht videtur, dici polest, etc.). Au contraire, lorsqu’ils attes-
tent la foi de 'Eglise universelle, ils emploient des expressions
formelles (Fcclesia testatur, semper docuit, ommes profitentur,
etc.); et lorsqu’ils ne sont pas contredits dans leur témoignage,
lorsqu’ils sont unanimes a parler dans le méme sens, le fait
de la croyance est évidemment établi.

Le 7 aott 1860, le pasteur Vaurigaud, président du con-
sistoire protestant de Nantes, écrivait: «Il peut y avoir et il



— 680 —

y a une croyance essentiellement la méme, dont 'expression
peut varier sans que I'objet méme de la foi varie'). » Trés bien.
Les anciens-catholiques acceptent cette déclaration.

5. Au sujet des Feéres, il existe des confusions regretta-
bles, qu’il importe de dissiper.

Le brave pasteur Oberlin a écrit: « En passant de I’Ancien
Testament aux livres apocryphes, on remarque la méme-chute
qu’en passant du Nouveau Testament aux Peres de I'Eglise. »
Si Oberlin avait eu le temps de lire les Peres, il n’aurait cer-
tainement pas comparé leurs écrits aux apocryphes juifs. Ne
pouvant dans cet article donner & cette question toute 1'étendue
qu’elle exigerait, bornons-nous & résumer notre pensée dans
les points suivants:

Nous distinguons dans les ouvrages des Péres ce qu'ils
enseignent comme témoins de la foi universelle de I'Eglise, et
ce qu'ils enseignent comme docteurs privés. Je le répete, cette
distinction est facile a faire; un lecteur assidu de leurs écrits
ne saurait s'y tromper.

11 va de soi que ce qui nous intéresse avant tout, c'est
leur témoignage touchant la foi de I'Eglise universelle.

Quant & leurs opinions personnelles, il en est certainement
qui ne sauraient étre défendues, soit parce que les sciences
de leur temps dtaient insuffisantes, soit parce que la valeur
intellectuelle de quelques-uns n'était pas toujours aussi grande
que leur bonne volonté. Quelques-uns, en effet, ont été, quel-
quefois, étroits et passionnés, il faut le reconnaitre. Mais, dans
ces circonstances, ils ne parlaient nullement comme témoins
de la foi de I'Eglise universelle; dans leurs polémiques per-
sonnelles, ils n'étaient que docteurs privés et ne songeaient
nullement a faire de leurs opinions des dogmes.

On le voit, notre vénération pour les Péres ne ressemble
donc nullement au culte que les Chinois rendent & leurs an-
cétres, simplement et uniquement parce que leurs anceétres
sont leurs ancétres. Nous vénérons les Peres, nos ancétres
spirituels, mais nous savons que nous sommes hommes comme
eux, philosophes comme eux, savants comme eux, théologiens
comme eux, chrétiens comme eux. lls ont usé de leur liberte

Y Union chrétienne, 2 septembre 1860, p. 332.



— 681 —

intellectuelle, nous usons aussi de la notre. lls n'ont pas joui
d'une assistance particuliere autre que celle que Jésus-Christ
a promise a toute son Eglise, dans le cours de tous les siecles;
comme eux, nous sommes membres de cette méme Eglise. Ne
pas vouloir s'écarter d'une opinion privée enseignée par eux,
ne pas vouloir renoncer & la science incomplete qui leur a été
dévolue, soit en philologie, soit en psychologie, soit en his-
toire, etc., vouloir maintenir ces opinions d’un autre age, quand
il est manifeste qu’'elles ne sont que des opinions privées, in-
dividuelles, et erronées ou incompletes, c’est transformer le
respect filial en chinoisisme. C’est ce culte excessif rendu a
toutes les opinions des Peres, telles quelles et prises en bloc, qui
a indigné les protestants et qui les a poussés a rejeter toute
la tradition en bloc. Un abus et une erreur ont provoqué un
autre abus et une autre erreur. Nous ne commettrons ni 'abus
de droite ni 'abus de gauche. Notre vénération ne sera pas
du fétichisme, mais du respect, respect toutefois subordonné a
celui qui est da avant tout a la vérité: amuicus Flalo, magis
amica veritas. Pascal a admirablement précisé et justifié cette
attitude 1),

Cette observation faite, nous n’en serons que plus fermes
a faire valoir la haute portée, en général, des écrits des Peres,
et les trés grands avantages qu'il y a a les étudier de trés
pres. ‘
Aujourd’hui, lorsqu’on veut savoir ce que St. Basile, St.Cy-
rille ou St. Augustin ont enseigné sur la Trinité, sur 1'eucha-

1y On lit dans son 7raité du Vide: «...Non seulement chacun des hommes
s’avance de jour en jour dans les sciences, mais tous les hommes ensemble y font
un continuel progres & mesure que 'univers veillit, parce que la méme chose arrive
dans la succession des hommes que dans les dges différents d’un particulier. De sorte
que toute la suite des hommes, pendant le cours de tant de siccles, doit étre con-
sidérée comme un méme homme qui subsiste toujours et qui apprend continuellement:
d’olt 'on voit avec combien d’injustice nous respectons lantiquité dans ses philo-
sophes: car, comme la vieillesse est 1’Age le plus distant de I’enfance, qui ne voit
que la vieillesse dans cet homme universel ne doit pas étre cherchée dans les temps
proches de sa naissance, mais dans ceux qui en sont les plus éloignés? Ceux que nous
appelons anciens étaient véritablement nouveaux en toutes choses et formaient I’en-
fance des hommes proprement; et comme nous avons joint 3 leurs connaissances
Pexpérience des siecles qui les ont suivis, c’est en nous que Pon peut trouver cette
antiquité que nous révérons dans les autres. Ils doivent étre admirés dans les con-
séquences qu’ils ont bien tirées du peu de principes qu’ils avaient, et ils doivent &tre
excusés dans celles ol ils ont plutét manqué du bonheur de l’expérience que de la
force du raisonnement,»

Revue intern. de Théologie. Heft 36, 1901, 44



ristie ou sur la vie future, on consulte tel écrit du X VIIe siecle
ou méme du XIX® sur un de ces Peres, et l'on se croit par-
faitement éclairé. Or on est la plupart du temps dans l'erreur,
parce que le théologien du XVII® ou du XIX* siecle auquel
on a cu confiance, s’'en est rapporté lui-méme & un théologien
du XVI* ou du XVe© siecle, qui lui-méme a été mal renseigné
ou insuffisamment. Mauvaise méthode. 11 faut laisser 14 tous
ces commentateurs qui se font écho les uns aux autres et se
dupent les uns les autres, & leur insu ou non. Il faut aller a
la source méme, aux textes originaux. Presque toujours on y fait
des découvertes extrémement intéressantes, au dela méme de ce
qu'on avait espéré. Déja au XVI° siecle, Montaigne se plaignait
du mal que je signale. «Il y a plus affaire, disait-il, & inter-
préter les interprétations qu'a interpréter les choses, et plus
de livres sur les livres que sur aultres subjects: nous ne fai-
sons que nous entregloser. Tout formille de commentateurs,
d’aucteurs, il en est grand cherté. » Au XVII® siecle, méme
plainte de La Bruyere: «<L’étude des textes, dit-il, ne peut jamais
étre assez recommandée; c’est le chemin le plus court, le plus
~s@ir et le plus agréable pour tout genre d’érudition; ayez les
choses de premiére main; puisez a la source; maniez, remaniez
le texte », etc. Sur quoi M. Castets, doyen de la Faculté des
Lettres de Montpellier, a dit avec un parfait bon sens dans son
étude sur Bourdaloue: «Il serait peut-étre utile de revenir
parfois a la lecture des textes, non seulement avec 'intention
de les apprécier et de les juger, mais dans la pensée qu’il est
intéressant et profitable de connaitre les écrivains illustres
autrement que sur la foi d'autrui, et que l'on gagne et l'on
s'instruit dans leur intimité. » Rien de plus juste. Donc il faut
commencer, aujourd’hui plus que jamais, par s'inspirer directe-
ment de la lecture des Peéres, non seulement pour connaitre
leurs opinions, mais encore et surtout leur esprit, leurs pro-
cédés, leurs méthodes; nous saurons ainsi, exactement, ce que
nous devons leur emprunter, ou leur laisser.

Certains écrivains religieux présentent aujourd’hui comme
vertu supréme ce défaut de volonté qu'on nomme «l'aboulie».
Ils se trompent, sous Uinfluence du pseudo-mysticisme: c’est la
théorie du perinde ac cadaver qui S'infiltre chez les séculiers.
Les Ptres n’ont pas connu cette aboulie. Méme ceux qui ont
célebre et plus ou moins pratiqué le monachisme, ont €té trés



libres dans leurs interprétations des Ecritures. Ils apparaissent
pleins de personnalisme, ils éprouvent toujours le besoin d'ex-
pliquer leur foi par des arguments tirés de leur fonds ou par
des images qui sont bien & eux. Si quelques-uns, comme Ori-
gene, ont été attaqués, c'est par des moines ignorants et étroits,
qui du reste ont été eux-mémes attaqués a leur tour. [l est
impossible de lire vingt pages des Péres sans étre étonné de
la largeur d’esprit avec laquelle ils glorifient la raison, «cette
participation du Verbe divin » en nous. Autant ils combattent
la fausse science et les faux savants, autant ils recherchent
la vraie science, celle qui se concilie avec 'humilité, celle
«qui n'enfle pas» et qui tient 'ame toujours soumise a la
vérité, a la sagesse et a la vertu. Les explications individuelles
des dogmes abondent dans St. Basile, dans St. Augustin, en
un mot dans tous les Peres, Comment lire, par exemple, leurs
explications de la Trinité, sans étre étonné de la place énorme
qu'ils font a la psychologie de leur temps et & la conception
philosophique qu’ils ont de l'univers? Certes, si quelqu'un a
pratiqué le libre examen et a rendu compte de sa foi avec
toute la liberté d'une raison qui cherche la science de tous
les cotés, c'est bien eux. Maintes fois cette liberté est méme
allée jusqu’'a une extréme hardiesse; ils ne s’en doutaient pas,
parce que c'était pour eux chose ordinaire; c’est nous qui
aujourd’hui en sommes surpris, parce que, dégénérés et timides,
nous ne sommes plus habitués aux mémes libertés.

Que faut-il conclure de ces faits?

Faut-il conclure que Pon doit s’en tenir aux explications
qu'ils ont données d'aprés la psychologie et les autres sciences
de leur époque? Non. Les théologiens qui tirent cette conclu-
sion (il y en a malheureusement), se trompent, et ne com-
prennent ni les Péres ni la science. Ils tirent cette conclusion
par esprit de conservatisme; mais c'est un faux conservatisme
qui compromet et les Peres et la foi. Cette imitation servile
est contraire & leur esprit et a leur méthode.

En effet, leur esprit et leur méthode consistaient: 1° a
constater la foi partout et toujours professée; 2° a tacher de
Vexpliquer selon la science. Or, la science change. Les Peéres
ont accepté les sciences de leur temps, parce qu'il n'y en avait
pas de meilleures et qu’ils ne pouvaient pas faire autrement.

-

Notre devoir & nous, si nous voulons les imiter vraiment, c’est



684 —

de prendre les sciences de notre temps dans ce qu'elles ont
de meilleur, et de nous en servir pour rendre la foi plus
éclairée. Ils ont fait de la psychologie a leur point de vue, et
nous en faisons au nodtre. Les spéculations théologiques aux-
quelles ils se sont laissés aller au sujet des trois personnes
de la Trinité et de leurs relations, n’ont évidemment de valeur
que si I'on admet la psychologie et la métaphysique qui leur
servent de bases. Telles explications, toutes personnelles, de
St. Augustin, par exemple, sont aujourd’hui inacceptables.
Bref, ils étaient de leur temps, ils ont fait le mieux possible
avec les matériaux philosophico-scientifiques qui ¢taient a leur
disposition; faisons de méme, avec les matériaux de notre
époque. Nous exténuer a éterniser des discussions qui reposent
uniquement sur telle conception métaphysique ou psychologique,
ou sur telle expression prise a cette époque dans tel ou tel
sens, serait faire de la fausse science, de la fausse patrologie,
de la fausse interprétation. Ils seraient les premiers, s'ils étaient
parmi nous, & nous reprocher notre littéralisme inintelligent,
notre esprit verbal et verbeux, qui est le contraire du leur.
Ils cherchaient la vérité et la vie; ne cherchons donc pas les
mots qui trompent ou qui n'expliquent rien, et encore moins
Pagitation stérile qui n’est pas la vie de 'ame.

En un mot, nous avons les mémes devoirs et les mémes
droits que les Peres: devoir de constater exactement la vraie
foi, devoir de l'expliquer le plus clairement et le plus reli-
gieusement possible, devoir de recourir dans ce but aux justes
données de la raison et de la science; droit de faire usage,
dans ces divers travaux, de la liberté scientifique et des mé-
thodes scientifiques qui sont 'honneur de notre temps et la
conquéte de nos progres. Tel fut l'individualisme des Péres,
qui sut se concilier avec le respect de la vraic tradition uni-
verselle, et qui sut ainsi maintenir le dogme, loin de I'ébranler.
Tel est aussi 'individualisme que les anciens-catholiques veu-
lent pratiquer, et non celui qui consiste 4 se mettre soi-méme
au lieu et place de tous, ou a remplacer I'Eglise par 'anarchie
ecclésiastique.

6. On peut voir déja, par ces considérations, ce que les
anciens-catholiques entendent par véritable individualisme et
par véritable libre examen. Ils proclament tous les droits in-



— 685 —

dividuels conciliables avec tous les droits collectifs, et réci-
proquement. Ils réclament toute la liberté qui appartient a
’homme et au chrétien d’examiner les choses de la raison, de
la science et de la foi: liberté avant I'acte de foi, liberté dans
I'acte de foi, liberté apres l'acte de foi. Cette triple liberté a
été pratiquée par les anciens chrétiens, et on la voit notam-
ment dans les philosophes qui, comme les Justin et les Clément,
ont passé de la philosophie au christianisme aprés mir examen
de 'une et de l'autre. Ce n’est donc pas le protestantisme qui
I'a inventée. Les protestants n’ont fait que la proclamer plus
hautement, contre la tyrannie romaine, qui, au XVI° siecle,
était effectivement intolérable, Malheureusement, en la reven-
diquant contre Rome, ils en ont fait une arme contre I'Eglise
universelle, qu'ils ont confondue avec Rome. La coupable était
la papauté et non I'Eglise catholique. Pour remettre le moi
papal a sa place, il fallait le combattre non en attribuant au
moi de chacun des droits illusoires et abusifs, mais en unis-
sant toutes les individualités, c'est-a-dire I’'Eglise méme, contre
le moi papal. Les protestants ont manqué de tactique. Ils n’ont
pas compris que, le pape voulant écraser I'Eglise, c'est I'Eglise
qui devait €craser le pape et qui seule le pouvait, et non pas
les individus déchainés les uns contre les autres sous le dra-
peau d’un libre examen individuel sans régle et sans frein.
Dira-t-on que le libre examen, dirigé par la Bible, n’est ni
sans régle ni sans frein? Ce serait s’abuser: car 12 ol l'on
croit que la Bible dirige le libre examen, c’est, au contraire,
dans la plupart des cas, le libre examen qui interprete la Bible,
a son gré. Loin de moi d'accuser les protestants de mauvaise
foi dans l'usage de leur libre examen et de leur interprétation
de la Bible. Mais toujours est-il que, de fait, ils aboutissent
aux contradictions les plus formelles, les unes affirmant, les
autres niant, sur les questions les plus graves. Clest un fait
que le libre examen ainsi pratiqué a démoli l'inspiration bi-
blique chez beaucoup de protestants; et c'est un autre fait que
la Bible, considérée comme simple livre ordinaire, est inca-
pable aujourd’hui de diriger le libre examen de n'importe quel
protestant radical. Donc le libre examen, abandonné a lui-
meéme, a détruit le biblisme; et le biblisme, abandonné & lui-
méme, n'est plus une régle pour le libre examen. Dans un tel
état de choses, le seul moyen de sauver la Bible, de main-



— 686 —

tenir sa canonicité et son historicité, c’est le critérium catho-
lique, le témoignage universel, constant et unanime des Eglises.

Ajoutons que le libre examen, en soi, n’est pas une mé-
thode: car examiner librement ne signifie pas examiner exacte-
ment,; la liberté n’est pas par elle-méme l'exactitude; elle peut
étre associ€e a la vérité, mais elle ne I'est pas essentiellement.
La liberté, comme telle, laisse 'individu libre d’agir a son gré,
mais elle ne lui apprend nullement les moyens de bien agir.
Ces vérités sont tellement élémentaires qu'on se demande
comment des hommes séricux ont pu et peuvent encore se
griser du mot «liberté» au point de lui faire signifier « vérité,
sagesse, bonté, justice, progrés », etc. Le fait est que la liberté
peut étre unie & toutes ces choses, mais aussi & leurs contraires.

Le libre examen a donc essentiellement besoin d’une mé-
thode qui l'empéche d'errer soit & droite, soit & gauche. La
méthode vraie consiste avant tout & distinguer dans une ques-
tion les questions multiples qu’elle implique, & n’en escamoter
aucune, et a les résoudre toutes comme elles doivent étre réso-
lues. Par exemple, lorsqu’'on demande: « Qu'est-ce que la Tri-
nité? qu'est-ce que l'incarnation? qu’est-ce que la rédemption?
qu'est-ce que la justification?», etc., beaucoup de théologiens,
entrainés par leur «libre examen », répondent immédiatement:
« Ce que je pense de la Trinité, de lincarnation, de la rédemp-
tion, de la justification, etc., le voici. » Et chacun expose son
opinion, trés consciencicusement, et tous se contredisent les
uns les autres trés consciencieusement. Personne ne remarque
que la n'est pas la question. La question n’est pas, en effet,
de savoir ce que tel ou tel pense de ces choses, mais bien de
savolir ce que sont réellement ces choses. LLa question est avant
tout objective, et I'on en fait une question exclusivement sub-
jective. L’absence de méthode est évidente.

Tout critique perspicace et méthodique verra du premier
coup que la question est multiple, et qu'elle doit étre ainsi
décomposée: «Qu'est-ce que la Trinité? » c'est-a-dire: 1° Qu'est-
ce que le Christ a enseigné sur la Trinité? 2° Les paroles du
Christ, exactement pesées, que signifient-elles, ou quel en est
le sens authentique? 3° Comment, de fait, a-t-on interprété cet
enseignement? 4° Parmi les interprétations (s'il en est plu-
sieurs), quelle est la plus probable, ou la plus vraie, ou la
seule vraie?



687 —

Il est & remarquer que les trois premiéres questions sont
exclusivement objectives, soit historiques, soit philosophiques,
et que la quatriéme seule est subjective. Et il en est de méme
des questions relatives a l'incarnation, a la rédemption, a la
justification, etc.

Il est a4 remarquer, en outre, que, la plupart du temps,
les trois premieéres questions sont escamotées, qu'on ne s’en
doute méme pas, qu'on se précipite immédiatement sur la qua- -
trieme comme si elle était 'unique question; et sur ce terrain,
chacun étale son moi, son opinion personnelle, en fait son
dogme tout en niant qu'il y ait des dogmes, et repousse qui-
conque le repousse.

Tels sont les faits ordinaires.

Or, voulant remédier a ce mal, les anciens-catholiques
demandent qu'on examine d’abord les trois premiéres questions
objectives. De plus, ils demandent que les questions histo-
riques soient examinées d’aprés les régles de la critique his-
torique, et les questions philologiques d’aprés les regles de
la critique philologique. C'est 1'a bc¢ de la science, et de la
théologie dite scientifique.

Invoquer le libre examen pour résoudre un point d'his-
toire, pour constater le fait de telle croyance ou de telle non-
croyance, c’est se payer de mots. Cette solution ne dépend
pas de la liberté, mais des regles de la saine critique. Sans
doute, quiconque examine ne doit étre violenté par personne;
c’est 1a la liberté a laquelle il a droit. Mais il est clair que
cette liberté de n’étre violenté par personne ne lui donne nulle-
ment le droit de violenter lui-méme les reégles de la saine
critique. Un fait est un fait, un texte est un texte; fait et texte
doivent étre traités, examinés, jugés, d'apres les régles posi-
tives de la science. Nul n'a le droit d'y échapper; et le libre
examen qui consisterait & esquiver ces devoirs, serait un abus
de liberté et un examen nul. Ce n'est qu'aprés avoir fait ces
travaux rigoureusement nécessaires que chacun a le droit de
dire ce qu'il en pense et ce qu'il trouve en ecux de plus
vrai et de plus juste; et encore ne peut-il pas exercer ce droit
capricieusement, a tort et a travers, au mépris du bon sens
et de la vérité.

On voit dés lors 4 quoi se réduit le fameux «libre examen»,
dont on use si peu et dont on abuse tant. Autant le stat pro



— 688 —

vatione voluntas de Rome répugne & la raison et doit étre
rejeté, autant 'arbitraire individuel qui viole les régles et qui
prétend étre, a4 lui seul, la science, la foi, la Bible, la tradition
et 'Eglise, répugne aussi a4 la raison et doit étre répudié.

Certes, nous sommes les premiers & admirer les belles
spéculations théologiques, savantes, érudites, bien conduites,
équilibrées, scrupuleuses; mais, de grice, qu'on les maintienne
a leur place, qu'on les renferme dans leur role explicatif, qu'on
ne s’'en serve pas pour écarter et nier les vrais dogmes. Ceux-
ci, dans leur simplicité et leur modestie, peuvent &tre moins
attrayants; mais un jour viendra oill les belles spéculations
en question ne provoqueront plus d'engouement, et seront
méme délaissées et remplacées par d’autres, tandis que les vrais
dogmes resteront. Il importe donc souverainement de ne point
confondre celles-la et ceux-ci. Cette confusion, les protestants
n'ont pas toujours su 'éviter, il faut le reconnaitre. Aussi les
anciens-catholiques veulent-ils profiter de cette ficheuse expé-
rience de leurs fréres; et c’est dans ce but qu'ils s'efforcent
de distinguer les questions et la nature des questions, de
traiter chacune d’aprés sa méthode propre, de n'admettre que
les solutions méthodiques et justifiées, enfin, de ne laisser prendre
'essor a la liberté que lorsque tous les droits de la vérité sont
saufs.

Espérons que ces explications lovales aideront a dissiper
les malentendus et a faciliter un rapprochement, qui serait plus
qu'un événement, je veux dire un acte de sagesse, de foi et
de sainteté.

E. Micaaun.




	Le libre examen et la tradition universelle

