
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 36

Artikel: Drei Irrtümer über die orthodoxe Kirche

Autor: Kyriakos, A. Diomedes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


660

DREI IRRTÜMER

ÜBER DIE ORTHODOXE KIRCHE.

Im Occident findet man sehr oft sowohl bei Protestanten als
auch bei römischen Katholiken viele falsche Meinungen, besonders
aber drei Irrtümer über die orthodoxe Kirche verbreitet: erstens,
dass die orthodoxe Kirche tot und ohne Leben sei, zweitens,
dass in ihrer Verfassung und Leitung das System des Cäsaro-
papismus herrsche, und drittens, dass die orthodoxe Kirche eine
Art des römischen Katholizismus, bloss ohne Papst, sei.

Da ich der orthodoxen Kirche als Professor der Theologie
an der Athenischen Universität angehöre und diese Irrtümer
über meine Kirche als ungerecht und diese unterschätzend
betrachte, werde ich sie hier untersuchen und zu zeigen versuchen,
dass sie ganz falsch sind und jeder Wahrheit entbehren.

I.

Viele stellen die orthodoxe Kirche als tot, unbeweglich und
jedes theologischen und kirchlichen Lebens bar hin. Dass
dieser Vorwurf irrtümlich ist, ist nicht schwer zu beweisen.
Niemand kann das theologische Leben und die Rührigkeit der
orthodox-orientalischen Kirche in den ersten Jahrhunderten
leugnen, als so viele theologische Schulen im griechischen Orient
blühten, als die berühmtesten Theologen unter den Orientalen
zu finden waren, da ja die Lateiner mit Ausnahme von
Tertullian und Augustin alle ihre Schüler waren und ihren
dogmatischen und theologischen Ideen folgten, als die bedeutendsten

theologischen Streitigkeiten im Orient ausbrachen und
durch die meist griechischen ökumenischen Synoden geschlichtet
wurden, als überhaupt der Orient das Centrum der Christenheit

und jedes theologischen und kirchlichen Lebens war. Da
war Leben, Bewegung und Kraft. Selbst die Ausbreitung des



— 661 —

Christentums geschah in den ersten Jahrhunderten hauptsächlich

vom griechischen Orient aus. Daher kam das Christentum

selbst nach Rom. Der römische Occident folgte in allem
dem Orient.

Aber auch nach dem Schisma des IX. Jahrhunderts, das
die herrschsüchtigen Päpste, die ihre Macht auch im Orient
auszubreiten suchten, nachdem sie den ganzen Occident mit
der Zeit unterjocht hatten, hervorriefen, hat das theologische
Leben in der orthodoxen Kirche keineswegs aufgehört, wie
manche, besonders römische Theologen, aus Plass gegen sie

behaupten. Im Gegenteil traten seit Photius eine ganze Reihe
bedeutender Theologen hervor, die alle Fächer der theologischen
Wissenschaft pflegten, Polemiker wie Photius, Nilos Kalasilas,
Planudes, Palamas, Marcus von Ephesos und Gennadius, Dog-
matiker wie Zegabenus, Nicétas Chômâtes, Nikolaus von
Methone und Symeon von Thessalonik, Exegeten wie Zegabenus,
Öcumenius, Theophylakt, Historiker wie die byzantinischen
Geschichtschreiber und Mcephorus Callistus, Liturgiker wie
Nikolaus Kalasilas, Philotheus, Germanos, und Kirchenrechtsgelehrte

wie Photius, Zonaras, Balsamon und andere. Die
byzantinische Zeit war zwar keine klassische, keine blühende,
aber keine ungelehrte Zeit. Die klassischen Studien selbst
wurden seit Bardas und Photius und seit den Komnenen besonders
in Konstantinopel und Thessalonik, wo der bekannte Erklärer
des Pindar und des Homer Eustathios von Thessalonik gelehrt hat,
fleissig betrieben. Der deutsche Gelehrte Krumbacher hat durch
seine byzantinische Litteratur und die byzantinische Zeitschrift
den Irrtum, als sei die byzantinische Zeit jeder Bildung bar
gewesen, vernichtet. Um die Bildung der griechischen Byzantiner

zu zeigen, genügt es auch, an die Menge der griechischen
Gelehrten zu erinnern, die wie Plethon, Bessarion und so viele
andere wegen der Eroberung von Konstantinopel nach Italien
fliehen mussten, da die griechische Bildung ausbreiteten und
so die Wiedergeburt der Wissenschaften und Künste hervorriefen,

durch die der Occident erst aus der mittelalterlichen,
scholastischen Barbarei und Unwissenheit herauskam und zur
Beteiligung an den Fortschritten der neueren Kultur befähigt
wurde.

Nach der Eroberung von Konstantinopel hat zwar die
barbarische türkische Herrschaft während des XV. und XVI. Jahr-



— 662 —

hunderts jedes theologische Leben, jede religiöse Bewegung im
Orient gehindert, aber seit dem XVII. Jahrhundert und
besonders seit dem XVIII. hat sich die Lage gebessert. Seit
Russland durch Peter den Grossen und Katherina die Zweite
die Türkei durch unablässige Kriege schwächte und die Christen
des Orients einen gewiss nicht uneigennützigen Beschützer
fanden, fing der Zustand der orthodoxen Bevölkerung des Orients
an sich zu heben. Überall wurden Schulen errichtet; gebildete
Kleriker waren nicht selten, besonders solche, die mit der alt-
griechischen auch die neuere europäische Bildung vereinigten ;

Theologen, wie Eugenios Bulgaris, Theotoki und Miniati, könnten
sich mit den besten occidentalischen Theologen messen.

In der neuesten Zeit findet man in der orthodoxen Kirche
mit der Verbesserung der politischen Lage der orientalischen
Völker und der Ausbreitung der allgemeinen Bildung unter
ihnen ein theologisches Leben, das achtungswürdig ist und die

Nichtigkeit des Vorwurfs beweist, dass die orthodoxe Kirche
tot und unbeweglich sei. Russland ist unter die Grossmächte
Europas getreten. Die Bildung hat in diesem Reich in der
letzten Zeit grosse Fortschritte gemacht. Die grossen russischen
Dichter und Schriftsteller Puskin, Dostojewski und Tolstoi, die
in ganz Europa Berühmtheit erlangten, zeigen, welche geistige
Bewegung sich in Russland entfaltet. Gleichzeitig wird da auch
die theologische Wissenschaft in den vier grossen theologischen
Akademieen und den unzähligen kirchlichen Seminarien fleis-

sig gepflegt. Grosse Theologen fehlen nicht ; dies beweisen ausser
den altern Procopovicius und Plato, Macarius, Philaret und
andere. Eine grosse Zahl theologischer Werke erscheint
täglich, und aus den vielen kirchlichen Zeitschriften und Blättern,
die in Russland erscheinen, ersieht man, wie viel Leben die
russische Kirche in sich birgt. Dasselbe bemerkt man auch
bei den übrigen orthodoxen Völkern, die ihre politische Freiheit
und Selbständigkeit während des XIX. Jahrhunderts durch
heroische Kriege erkämpft haben, bei den Griechen, den Walachen,
Serben und Bulgaren. Überall findet man theologische Schulen.
In Athen blüht an der Universität eine theologische Fakultät,
in der man sich dieselbe theologische Bildung aneignen kann,
wie auf den deutschen Universitäten. Solche orthodoxe theologische

Schulen findet man auch in Chalki bei Konstantinopel, in
Jerusalem, in Bukarest, in Belgrad, in Sofia, in Zernovitz. Bedeu-



— 663 —

tende griechische Theologen fehlten in den letzten Zeiten nicht;
ich nenne nur Pharmacides, Öconomos, Bambas, Kontogonis, Ly-
curgos, Damalas und Bryennius. Viele theologische Werke wurden
geschrieben, und in den kirchlichen Zeitschriften und Blättern
werden viele theologische Fragen mit grosser Lebhaftigkeit
behandelt. Kirchliche Vereine für verschiedene Zwecke existieren
in allen orthodoxen Kirchen, die für ihre Zwecke grosse Summen

jährlich ausgeben, christliche Wohlthätigkeitsvereine und
Anstalten, bei denen besonders die Damen beteiligt sind, sind bei
uns sehr zahlreich. Athen kann in dieser Hinsicht den
Vergleich mit jeder grossem Stadt des occidentalischen Europas
bestehen. In Russland fehlen auch Missionsvereine nicht, die
in Japan und bei andern heidnischen Völkern wirken und
Millionen opfern. Deutet dies alles darauf hin, dass unsere
Kirche tot ist? Sind das nicht vielmehr Beweise, class sich in
der griechischen Kirche überall ein kräftiges theologisches und
religiöses Leben zeigt?

Dies Leben kann auch die Liebe der orthodoxen Völker
zu ihrer Kirche und ihrem patriotischen und national gesinnten
Klerus, der als zum grössten Teil verheiratet (da die Ehe
ihm frei steht) mit der Gesellschaft enger verbunden ist als
der römische, beweisen. Bei uns findet man keine Spur von
jener Feindseligkeit gegen die Kirche, die man besonders bei
den römisch-katholischen Völkern, den Franzosen, Italienern und
Spaniern bemerkt. Die Kirchen sind gewöhnlich an den Sonntagen

und bei kirchlichen Festen voll. Weihnachten und Ostern
sind bei den orthodoxen Völkern die beliebtesten Volksfeste.
Ist eine Kirche, in der eine solche Liebe zu Religion und
Kirche sich zeigt, eine tote Kirche

Die römischen Katholiken stützen ihre Behauptung, dass eine
gewisse Starrheit in der orthodoxen Kirche herrschend wurde,
gewöhnlich auf den Hinweis, class diese immer die Dogmen der
alten Kirche und die Lehre der Väter der ersten Jahrhunderte
hochgehalten, die Sakramente und den ganzen Kultus der alten
Kirche unverändert bewahrt und die alte kirchliche Verfassung,
wie sie in den ersten Jahrhunderten sich gebildet hat, immer
beibehalten habe, während die römische Kirche dies alles nach
dem Schisma änderte. Aber dies gereicht ja der orthodoxen
Kirche zur Ehre, dass sie das alte, echte Christentum immer
hochhielt und es nicht verderbte, wie die römische Kirche es



— 664 —

that. Die Veränderungen, die diese im Mittelalter in die
Dogmen, den Kultus und die kirchliche Verfassung und
Disciplin einführte, bedeuteten ja keine Entwicklung des alten
Christentums, sondern eine Verfälschung und Verdrehung
desselben. Dass das Papsttum im Gegensatze zur alten kirchlichen
Verfassung sich in der Kirche eine unbeschränkte Macht an-
masste, die ökumenischen Synoden aber zu einfachen
Ratsversammlungen ohne eigene Macht degradierte und, indem es jede
Unabhängigkeit der einzelnen Landeskirchen aufhob, alle kirchliche

Macht in sich konzentrierte und selbst die Staaten zu
unterjochen suchte; dass es neue Dogmata über die Ausffies-

sung des Heiligen Geistes aus dem Vater und Sohne, über das

Purgatorium, über die Immaculata Conceptio der Mutter Jesu,
über die Infallibilität des Papstes und über vieles andere kreierte;
dass es kein Sakrament bestehen liess, ohne es gegen die
Bestimmungen des Herrn und der Apostel zu verändern ; dass es

die Disciplin der alten Kirche vollkommen veränderte und
durch die Inquisition alle seine Feinde auf den Scheiterhaufen
warf oder die Vergebung der Sünden auf unverschämte Weise
verkaufte und das Haus Gottes in ein Handelshaus verwandelte
und die Religion der Liebe zu einer Religion des Schreckens
machte ; alle diese Veränderungen, durch die das alte echte
Christentum im Occident während des barbarischen Mittelalters
verunreinigt wurde, erkühnen sich die jesuitischen Katholiken als
Zeichen neuen Lebens und religiöser Bewegung, als Entwicklung

des Christentums hinzustellen? Um dieses Leben und
diese Bewegung beneidet die orthodoxe Kirche die römische
wahrlich nicht. Diesen Ruhm überlässt sie gern den
Päpstlichen und ist stolz darauf, deswegen tot genannt zu werden,
weil sie das alte, echte Christentum immer ehrte und bewTahrte.
Dass die genannten Neuerungen, die die römische Kirche
einzuführen sich nicht scheute, keine Entwicklung, sondern eine

Verschlechterung des alten, wahren Christentums waren, das
haben nicht bloss die Orthodoxen behauptet, sondern auch
berühmte und grosse katholische Theologen zugegeben. Es
genügt, als Beispiel Döllinger zu nennen, den ersten der neueren
Theologen und Historiker der römischen Kirche, der, am Ende
seiner Gelehrtenlaufbahn sich gegen das unfehlbare Papsttum
erhebend, der orthodoxen Kirche oft grosses Lob spendete,
weil sie das alte Christentum echt und unverdorben bewahrt



— 665 —

habe, und als alleinige Rettung dem römischen Katholizismus
die Rückkehr zum alten, wahren Christentum empfahl, das

sich in der griechischen Kirche findet (Döllinger, Über die
Vereinigung der Kirchen, S. 38—47), was die Altkatholiken auch
wirklich thaten, die die Blüte der katholischen Kirche darstellen
und dazu bestimmt sind, den Katholizismus mit der Zeit in
capite et in membris wirklich zu reformieren.

II.
Kommen wir jetzt zum zweiten Irrtum. Man sagt, dass in

der Verfassung und Leitung der orthodoxen Kirche das System des

Cäsaropapismus herrsche, dass nämlich in den orthodoxen Ländern
die Fürsten die Häupter oder die Päpste der Kirche seien
Auch diese Behauptung ist vollkommen falsch.

Es ist zwar wahr, dass die byzantinischen Kaiser sich oft
in die kirchlichen Angelegenheiten mehr als nötig einmischten
und die Kirche zu unterjochen suchten. Aber die Kirche
protestierte gewöhnlich gegen diese Einmischungen (Hase,
Kirchengeschichte I, 558). Besonders die VII. ökumenische Synode vom
Jahre 787 verdammte jede Wahl eines Klerikers durch die
politischen Machthaber. Aber trotz aller Einmischungen
betrachteten sich die byzantinischen Kaiser niemals als Häupter
der Kirche, sondern bloss als ihre Beschützer. Als Haupt der
Kirche galt in der orthodoxen Kirche stets Jesus Christus
(Eph. 4, 15; 5, 23). Die Kaiser anerkannten in dogmatischen
Fragen immer die Synoden der Bischöfe als kompetente Körper,
und sie beriefen sie in jedem wichtigen und die Ruhe der
Kirche und des Staates bedrohenden Falle ein, und besonders

die ökumenischen Synoden, deren Beschlüsse sie als un-
appellabel annahmen und als Gesetze des Staats veröffentlichten
(Hase an derselben Stelle).

Wie kann man nach all dem Gesagten mit solcher Sicherheit

behaupten, dass selbst bei den Byzantinern der Kaiser als
das Haupt der Kirche betrachtet wurde, und dass die Kleriker
seine untergebenen Beamten waren? Die Wahl zwar der
Metropoliten und Patriarchen, die durch die Synode
vorgenommen wurde, bestätigte der Kaiser für einen von den
Vorgeschlagenen, wenn die Person angenehm und dem Staat nicht
gefährlich war, wenn sie mit andern Worten persona grata
war. Aber geschieht dies oder Ähnliches nicht auch jetzt noch

Kevne intern, de Théologie. Heft 36, 1901. 43



— 666 —

in allen römisch-katholischen und protestantischen Ländern bei
den Wahlen der römischen Bischöfe durch das Placet?

Nach der Eroberung von Konstantinopel gewann die orthodoxe

Kirche in der Türkei trotz des andern Druckes und
Elendes eine noch grössere Unabhängigkeit. Die Sultane, als
einer andern Religion angehörend, vermieden jede Einmischung
in die kirchlichen Angelegenheiten, und man kann sagen, dass

seitdem die Kirche ein Staat im Staat wurde (insofern die Willkür

der Sultane dies zuliess). Der ökumenische Patriarch
wurde der Ethnarch oder das nationale Haupt der Griechen
in der Türkei und leitete und leitet bis auf diese Stunde die
kirchlichen und übrigen Angelegenheiten der Christen
vollkommen unabhängig. Das gilt auch für die andern Patriarchen
des Orients und den autokephalen Archiepiskopus von Cyprus,
weil auch alle diese kirchlichen Machthaber ihre Kirchen ganz
unabhängig von jeder weltlichen Macht durch ihre Synoden
regieren. Dieser Zustand dauert seit Jahrhunderten. Wo findet
man eine Spur von Cäsaropapismus

Auch nachdem die autokephalen und selbständigen Kirchen
der neueren orthodoxen Völker in Russland, Griechenland,
Serbien, Rumänien und Bulgarien gegründet worden waren,
nahmen zwar die Fürsten jedes Landes die Kirche unter ihren
Schutz, aber die Leitung der kirchlichen Angelegenheiten lag
in allen diesen Kirchen in den Händen der Synoden der
Bischöfe. In Griechenland z. B. wird die Synode durch die
Verfassungsurkunde des Landes und das Gesetz über die Kirche
des Königreichs (1852) als die höchste-kirchliche Behörde, die
die Kirche ganz unabhängig von jeder innern oder äussern
Macht leitet, anerkannt. Zwar ist in der Synode der königliche

Prokurator anwesend, aber dieser hat nach dem Gesetze

keine Stimme und ist da allein, um dafür zu sorgen, dass nicht
etwa ein kirchlicher Beschluss gegen die Gesetze des Staates

Verstösse, was zu Streitigkeiten zwischen Kirche und Staat
führen könnte. Die orthodoxe Kirche hat solche Zusammen-
stösse immer zu vermeiden gesucht, da sie seit den ältesten
Zeiten, dem Gebote des Herrn folgend, der dem Kaiser zu
geben befiehlt, was des Kaisers, und Gott, was Gottes ist (Matth.
22, 21), und sich an die Empfehlung des Paulus haltend, der
sagt, dass man den von Gott bestimmten staatlichen Behörden
gehorchen soll (Röm. 13, 1), den Staat als göttliche Ordnung



— 667 —

ehrte und noch jetzt ehrt. Sie achtet Fürsten, Behörden und
Gesetze, da sie wohl weiss, dass nicht der Staat in ihr, sondern
dass sie im Staate besteht und für ihre äussere Existenz seines

Schutzes bedarf, und dass sie ebenso, wie die übrigen im
Staate existierenden Kollegien, unter der Aufsicht des Staates
steht und den Gesetzen gehorchen soll. Der königliche
Prokurator in der Synode ist ausserdem nötig, damit durch ihn
Staat und Kirche über die sogenannten gemischten Angelegenheiten

sich miteinander verständigen, die sowohl kirchlichen
als auch "weltlichen Charakter haben und deshalb nicht
einseitig, sondern in Mitwirkung von Staat und Kirche behandelt
werden sollen. Zu diesen Angelegenheiten gehören Ehe und
Ehescheidung, die Leitung des kirchlichen und klösterlichen
Vermögens, die Schulen und der religiöse Unterricht, die
Bildung des Klerus, die Ernennung der Bischöfe und anderer
Kleriker, die vom Staate bestätigt werden muss. Alle diese

Angelegenheiten berühren die inneren, geistigen Rechte der
Kirche und ihrer Synode nicht, in welchen sie nach dem
Gesetze alleinige und unbeschränkte Kompetenz hat, sondern
müssen, da sie von doppelter Natur, geistiger und weltlicher,
und eng mit den materiellen und politischen Interessen der
Bürger verbunden sind, im Einverständnis von Staat und Kirche
bestimmt werden. Wollen die römischen Katholiken die Achtung
der orthodoxen Kirche vor den staatlichen Einrichtungen Cäsaro-
papismus nennen? Ziehen sie diesem friedlichen Zusammenleben

von Staat und Kirche, das in den orthodoxen Ländern
herrscht, den trostlosen Zustand in den römisch-katholischen und
andern Ländern des Occidents vor, wo Staat und Kirche wegen der
Willkürlichkeiten und hochmütigen Prätentionen der Päpste, die
ihren Willen über die Gesetze der Staaten stellen und nicht
bloss die rein geistigen Angelegenheiten, sondern auch die
gemischten, willkürlich und ohne jede Mitwirkung des Staates
leiten und bestimmen wollen, immer im Streite und in offener
Feindseligkeit zu einander stehen Um diesen Zustand, der
die Hauptursache der Feindschaft gegen das Christentum und
des Atheismus und Materialismus besonders der römischen
Völker ist, beneiden die Orthodoxen die römischen Völker
nicht. Die kirchliche Regierung, wie wir sie oben beschrieben
haben, ist die herrschende in Griechenland. Ähnlich ist die
kirchliche Regierung auch bei den übrigen orthodoxen Völ-



— 668 —

kern des Orients, in Rumänien, Serbien, Bulgarien und
Russland. In diesem letzten Lande ist zwar die Macht des

Staates wegen der absolut monarchischen Form der
Staatsregierung grösser, aber auch da gilt der Kaiser nicht als das

geistige Haupt der Kirche, als welches die Orthodoxen überall
allein Jesus Christus betrachten, sondern als der höchste
Beschützer der Kirche; der kaiserliche Prokurator hat auch in
der russischen Synode keine Stimme, und die verschiedenen
Fragen der kirchlichen Regierung werden allein von den
Bischöfen der russischen Synode behandelt. Wo ist also der
Cäsaropapismus, den besonders die römischen Katholiken aus

gänzlicher Unkenntnis unserer Zustände der orthodoxen Kirche
fortwährend vorwerfen?

III.
Es bleibt der dritte Irrtum übrig. Viele protestantische

und katholische Theologen des Occidents betrachten die orthodoxe

Kirche als eine Art römisch - katholischer Kirche, allein
ohne Papst. Im übrigen machen sie keinen Unterschied zwischen
beiden Kirchen. Die Protestanten nehmen beide Kirchen für
gleich, um das Recht zu haben, beide zu verwerfen ; die römischen
Katholiken behaupten dasselbe, um die Orthodoxen überzeugen zu
können, dass sie, da sie in allen anderen Punkten mit den
römischen Christen übereinstimmen, den Kampf gegen das

Papsttum im Interesse beider Kirchen endlich aufgeben und
den Papst als das kanonische Haupt der ganzen Kirche
anerkennen sollten.

Eine solche Identifizierung der orthodoxen Kirche mit der
römischen ist ganz falsch und thut der orthodoxen Kirche
Unrecht. Zwar nennen auch wir im Symbolum von Nicäa die
Kirche eine heilige, katholische und apostolische und betrachten
sie als Fortsetzung der alten katholischen Kirche und sind
stolz darauf, dass wir den unverdorbenen alten Katholizismus
der 7 ökumenischen Synoden und der Väter der ersten 8

Jahrhunderte repräsentieren, aber niemals nennen wir uns im
gewöhnlichen Gebrauche Katholiken, damit man uns nicht mit
den Römisch-Katholischen verwechselt, was wir nicht dulden,
da viele grosse und wesentliche Unterschiede uns von ihnen trennen.
Wir nennen uns Orthodoxe oder Orientalen. Die orthodoxe Kirche
steht von der römischen fast ebensoweit ab wie von der



— 669 —

protestantischen. Sie ist eine eigene Form, die dritte Hauptform

des Christentums. Orthodoxie, römischer Katholizismus
und Protestantismus sind drei ganz verschiedene Formen des

Christentums. Die Orthodoxie ist das alte Christentum, wie es in
der griechischen Kirche unter dem Einfluss der klassischen,
altgriechischen Bildung durch die griechische Kirche, die
griechischen Väter und die 7 griechischen ökumenischen Synoden
entwickelt wurde. Der römische Katholizismus ist das Christentum,

wie es im Mittelalter, der Zeit der Unwissenheit, durch
die Barbarei der Scholastiker entstellt wurde. Der
Protestantismus aber ist das Christentum, wie es sich besonders bei
den Germanen aus Reaktion gegen die himmelschreiende
Verdorbenheit dieses mittelalterlichen Christentums im XVI.
Jahrhundert gebildet hat, von anderen Extremen zu denjenigen sich

werfend, die es bekämpfen wollte. Zum Beweise dieser Wahrheit

bemerken wir folgendes, was wir auch früher in dieser
Revue ausführlicher gezeigt haben.

Die Hauptgegensätze der drei Kirchen können nach unserer
Meinung auf folgende Weise dargestellt werden.

Während einerseits die römische Kirche immer die kirchlichen
Traditionen, besonders die Konstitutionen der jetzt infallibeln
Päpste, als Hauptquellen der christlichen Lehre betrachtete
und die päpstliche Lehre die hauptsächlichste Regel ihrer
Doktrin geworden ist, und man in ihr so weit ging, die Lektüre
der hl. Schrift zu verbieten (Innocenz III. in der Synode von
Toulouse 1229 und Clemens XI. Unigenitus 1713), andererseits
die protestantische Kirche als alleinige Quelle der christlichen
Lehre allein die hl. Schrift anerkannte und so jeden
Zusammenhang mit der alten Kirche und der Vorzeit des Christentums

aufhob (jede, selbst die älteste Tradition wurde verworfen),
ehrte die orthodoxe Kirche, die in allen Punkten den mittleren
Weg einschlägt, immer in gleicher Weise die Schrift und die
Tradition als Quellen des Christentums.

Während die römische Kirche den Werken als Mitteln
zur Erlösung und Rechtfertigung, dem opus operatum, den
äussern, mechanisch geschehenden Satisfaktionen und
Bussübungen immer grösseren Wert und höhere Bedeutung beilegte,
dergestalt, dass sie zuliess, dass diese Busswerke auch durch
einen anderen geleistet werden konnten (alius pro alio satis-
facere potest. Thomas Aquin, Suppl. Qu. 13, Art. 2), während



— 670 —

sie sich so weit erniedrigte, dass sie die Vergebung der Sünden
durch den skandalösen Verkauf der Indulgenzen zu eigener
und der Verwandten Errettung aus dem Purgatorium
verschacherte und die Lehre verkündigte, die Sakramente könnten
auch ohne Glauben auf den Menschen wirken (non requiritur
bonus interior motus. Biet, Sent. IV, 1, 3), und während endlich
die protestantische Kirche allein den Glauben betonte und die
guten Werke für überflüssig, wenn nicht gar für schädlich
erklärte (wie Nikolaus Amsdorf), forderte die orthodoxe Kirche,
indem sie sich auch in dieser Sache von beiden Extremen fern
hielt, zur Rechtfertigung immer sowohl den Glauben als auch die

Werke, da der Glaube ohne die Werke tot sei und die Werke
ohne den Glauben keinen Wert haben, und sie duldete niemals
solche Missbräuche, wie das Verkaufen von Indulgenzen, und
verwarf immer entschieden das römische Purgatorium und den
damit in der römischen Kirche verbundenen abscheulichen
Aberglauben.

Während der Kultus der römischen Kirche das Pomphafte

und Theatralische liebt, die römischen Kirchen nicht
bloss mit Bildern, sondern gegen die Sitte der alten Kirche
auch mit Statuen schmückt, diese oft mit Kleidern dekoriert,
und die übermässig materiellen Darstellungen der religiösen
Ideen sucht (Festum corporis Domini, Mariolâtrie, Adoration
des Herzens Jesu und Maria, religiöse Dramen oder Mysterien),
und während die protestantische Kirche den Kultus übermässig
vereinfachte und entblösste, indem sie die meisten Sakramente
aufhob, jedes Fest zur Erinnerung und zur Ehre der Heroen
des Christentums untersagte, aus den Kirchen jeden Schmuck
entfernte und den ganzen Gottesdienst auf das Lesen der hl.
Schrift und die Predigt beschränkte, vereinigt die orthodoxe
Kirche, auch hier die zwei Extreme fliehend, in ihrem in den

nationalen, lebendigen Sprachen geschehenden Kultus den Glanz
und die Einfachheit; sie schmückt die Kirchen bloss durch
Bilder, hat Feste und andere Feierlichkeiten ohne allen theatralischen

Pomp und besitzt einen Reichtum an religiösen
Symbolen, ohne den christlichen Gottesdienst, der wesentlich geistig
bleiben soll, ganz zu materialisieren, wie die römischen
Katholiken es thun.

Während endlich die römische Kirche despotisch vom Papste
regiert wird, jede Selbständigheit und Autonomie der einzelnen



— 671 —

Kirchen der verschiedenen Völker und jede Freiheit in ihr
fehlt, die ökumenischen Synoden in ihr jede Bedeutung
verloren haben und nichts anderes als einfache Ratsversammlungen

geworden sind, und durch eine eiserne kirchliche
Disciplin der von den Jesuiten geleitete Wille des Papstes allein
überall alles durch verschiedene Mittel und besonders durch
die Inquisition beherrscht, der es einst keine Skrupel machte, als
Mittel selbst die Scheiterhaufen zu gebrauchen, auf die sie viele
Tausende von Menschen warf, die protestantische Kirche aber
aus Reaktion die alte bischöflich synodale Verfassung aufhob,
indem sie die von den Aposteln eingesetzten (Rothe) Bischöfe ganz
verwarf, die Regierung der Kirche den Fürsten oder dem Volke
ganz übergab, und sich mit dem Verlust jeder Einheit in
unzählige Kirchen und Sekten, die meist feindlich gegeneinander
stehen, spaltete, bewahrte die orthodoxe Kirche, auch hier den
mittleren Weg gehend, die alte Verfassung der Kirche durch
die Synoden ihrer Bischöfe. Die Kirche jedes Landes ist bei
den Orthodoxen autokephal oder autonom und regiert sich
selbständig und ganz unabhängig von jeder äusseren Macht,
immer denselben Glauben, dieselbe Verfassung, denselben Kultus
und dieselbe kirchliche Disciplin bewahrend. Die einzelnen
selbständigen Kirchen aber betrachten einander als
gleichberechtigte Schwestern, eine christliche Familie bildend, und ehren
bloss als die älteste und erste Schwester die Kirche von
Konstantinopel und den ökumenischen Patriarchen den Ehren nach
als den ersten Hierarchen der orthodoxen Kirche, durch den
sie sich miteinander über jede allgemeinere Angelegenheit
nötigenfalls verständigen. Auf diese Weise verbinden und
versöhnen sich in unserer orthodoxen Kirche die Freiheit und die
Ordnung, die Selbständigkeit der einzelnen Kirchen und die
Einheit der ganzen Kirche. Die Freiheit in ihr ist himmelweit
grösser als in der römischen Kirche, da wir kein Papsttum,
keine Jesuiten, keinen Index, keine Inquisition haben. Es ist
genug bei uns, wenn man die Bestimmungen der alten Kirche
nicht verwirft. Die orthodoxe Kirche ist also eine ohne den
Ephialt oder Alp des jesuitischen und ultramontanen Papsttums,

der auf der Brust der römischen Kirche jahrhundertelang
drückend liegt, und ohne die Anarchie, in die die sonst

wegen ihres freien Geistes, ihrer theologischen Wissenschaft,
ihrer reineren Sitte und ihres Eifers zur Verbreitung des



— 672 —

Christentums und der Bibel ehrenwerte protestantische Kirche
sich stürzt.

Nach solchen offenbaren, grossen und wesentlichen
Unterschieden, die die orthodoxe und die römische Kirche trennen
und jede von beiden bestimmt charakterisieren, ist es recht und
der Wahrheit entsprechend, beide Kirchen einfach zu identifizieren

Ist es recht und der Wahrheit entsprechend, Orthodoxie
und römischen Katholizismus als gleiche Kirchenformen zu
behandeln Ist "es recht und der Wahrheit entsprechend, class

einerseits protestantische Theologen beide Kirchen als gleich
verdorbene Formen des Christentums verwerfen, ohne einen
Unterschied zwischen ihnen zu machen, oder class anderseits
römische Theologen beide Kirchen als in allen Punkten
übereinstimmend betrachten, um den Schluss zu ziehen, dass

es in ihrem Interesse liegt, endlich über den einzigen Punkt
ihres Streites, das Papsttum, sich zu verständigen?

Nach dem Obigen meinen wir, dass wir für die die Wahrheit

liebenden Leser die im Occidente bei römischen und
protestantischen Theologen herrschenden drei Irrtümer über
die orthodoxe Kirche widerlegt haben. Nein! Es ist nicht
wahr, dass die orthodoxe Kirche eine tote ist. Nein! Es ist
nicht wahr, dass in der Regierung der orthodoxen Kirche der
Cäsaropapismus herrscht. Nein Es ist nicht wahr, class Orthodoxie

und römischer Katholizismus dasselbe sind.

Athen, 13. April 1901.

Prof. A. Diomedes Kyriakos.


	Drei Irrtümer über die orthodoxe Kirche

