Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 36

Artikel: Drei Irrtimer Uber die orthodoxe Kirche
Autor: Kyriakos, A. Diomedes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403517

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 660 —

DREI IRRTUMER
UBER DIE ORTHODOXE KIRCHE.

Im Occident findet man sehr oft sowohl bei Protestanten als
auch beiromischen Katholiken viele falsche Meinungen, besonders
aber drei Irrtiimer iiber die orthodoxe Kirche verbreitet: erstens,
dass die orthodoxe Kirche tot und ohne Leben sei, zweitens,
dass in ihrer Verfassung und Leitung das System des Césaro-
papismus herrsche, und drittens, dass die orthodoxe Kirche eine
Art des romischen Katholizismus, bloss ohne Papst, sei.

Da ich der orthodoxen Kirche als Professor der Theologie
an der Athenischen Universitit angehtre und diese Irrtiimer
tiber meine Kirche als ungerecht und diese unterschétzend be-
trachte, werde ich sie hier untersuchen und zu zeigen versuchen,
dass sie ganz falsch sind und jeder Wahrheit entbehren.

L.

Viele stellen die orthodoxe Kirche als tot, unbeweglich und
jedes theologischen und kirchlichen Lebens bar hin. Dass
dieser Vorwurf irrtiimlich ist, ist nicht schwer zu beweisen.
Niemand kann das theologische L.eben und die Rithrigkeit der
orthodox-orientalischen Kirche in den ersten Jahrhunderten
leugnen, als so viele theologische Schulen im griechischen Orient
bliihten, als die bertihmtesten Theologen unter den Orientalen
zu finden waren, da ja die Lateiner mit Ausnahme von Ter-
tullian und Augustin alle ihre Schiiler waren und ihren dog-
matischen und theologischen Ideen folgten, als die bedeutend-
sten theologischen Streitigkeiten im Orient ausbrachen und
durch die meist griechischen 6kumenischen Synoden geschlichtet
wurden, als iiberhaupt der Orient das Centrum der Christen-
heit und jedes theologischen und kirchlichen Lebens war. Da
war Leben, Bewegung und Kraft. Selbst die Ausbreitung des



— 661 —

Christentums geschah in den ersten Jahrhunderten hauptsidch-
lich vom griechischen Orient aus. Daher kam das Christen-
tum selbst naech Rom. Der rémische Occident folgte in allem
dem Orient.

Aber auch nach dem Schisma des IX. Jahrhunderts, das
die herrschsiichtigen Pipste, die ihre Macht auch im Orient
auszubreiten suchten, nachdem sie den ganzen Occident mit
der Zeit unterjocht hatten, hervorriefen, hat das theologische
Leben in der orthodoxen Kirche keineswegs aufgehort, wie
manche, besonders romische Theologen, aus Hass gegen sie
behaupten. Im Gegenteil traten seit Photius eine ganze Reihe
bedeutender Theologen hervor, die alle Facher der theologischen
Wissenschaft pflegten, Polemiker wie Photius, Nilos Kalasilas,
Planudes, Palamas, Marcus von Ephesos und Gennadius, Dog-
matiker wie Zegabenus, Nicetas Choniates, Nikolaus von Me-
thone und Symeon von Thessalonik, Exegeten wie Zegabenus,
Ocumenius, Theophylakt, Historiker wie die byzantinischen
Greschichtschreiber und Nicephorus Callistus, Liturgiker wie
Nikolaus Kalasilas, Philotheus, Germanos, und Kirchenrechts-
gelehrte wie Photius, Zonaras, Balsamon und andere. Die
byzantinische Zeit war zwar keine klassische, keine blihende,
aber keine ungelehrte Zeit. Die klassischen Studien selbst
wurden seit Bardas und Photius und seit den Komnenen besonders
in Konstantinopel und Thessalonik, wo der bekannte Erklirer
des Pindar und des Homer Eustathios von Thessalonik gelehrt hat,
fleissig betrieben. Der deutsche Gelehrte Krumbacher hat durch
seine byzantinische Litteratur und die byzantinische Zeitschrift
den Irrtum, als sei die byzantinische Zeit jeder Bildung bar
gewesen, vernichtet. Um die Bildung der griechischen Byzan-
tiner zu zeigen, gentigt es auch, an die Menge der griechischen
Grelehrten zu erinnern, die wie Plethon, Bessarion und so viele
andere wegen der Eroberung von Konstantinopel nach Italien
fliehen mussten, da die griechische Bildung ausbreiteten und
so die Wiedergeburt der Wissenschaften und Kiinste hervor-
riefen, durch die der Occident erst aus der mittelalterlichen,
scholastischen Barbarei und Unwissenheit herauskam und zur
Beteiligung an den Fortschritten der neueren Kultur befdhigt
wurde. -

Nach der Eroberung von Konstantinopel hat zwar die bar-
barische ttirkische Herrschaft wahrend des XV. und XVI. Jahr-



— 662 —

hunderts jedes theologische Leben, jede religitse Bewegung im
Orient gehindert, aber seit dem XVII. Jahrhundert und be-
sonders seit dem XVIII. hat sich die Lage gebessert. Seit
Russland durch Peter den Grossen und Katherina die Zweite
die Tturkei durch unablassige Kriege schwichte und die Christen
des Orients einen gewiss nicht uneigenniitzigen Beschiitzer
fanden, fing der Zustand der orthodoxen Bevolkerung des Orients
an sich zu heben. Uberall wurden Schulen errichtet; gebildete
Kleriker waren nicht selten, besonders solche, die mit der alt-
griechischen auch die neuere européische Bildung vereinigten ;
Theologen, wie Itugenios Bulgaris, Theotoki und Miniati, kénnten
sich mit den besten occidentalischen Theologen messen.

In der neuesten Zeit findet man in der orthodoxen Kirche
mit der Verbesserung der politischen Lage der orientalischen
Volker und der Ausbreitung der allgemeinen Bildung unter
ihnen ein theologisches Leben, das achtungswiirdig ist und die
Nichtigkeit des Vorwurfs beweist, dass die orthodoxe Kirche
tot und unbeweglich sei. Russland ist unter die Grossmiichte
Europas getreten. Die Bildung hat in diesem Reich in der
letzten Zeit grosse Fortschritte gemacht. Die grossen russischen
Dichter und Schriftsteller Puskin, Dostojewski und Tolstoi, die
in ganz Europa Berithmtheit erlangten, zeigen, welche geistige
Bewegung sich in Russland entfaltet. Gleichzeitig wird da auch
die theologische Wissenschaft in den vier grossen theologischen
Akademieen und den unzéhligen kirchlichen Seminarien fleis-
sig gepflegt. Grosse Theologen fehlen nicht; dies beweisen ausser
den &ltern Procopovicius und Plato, Macarius, Philaret und
andere. FEine grosse Zahl theologischer Werke erscheint tag-
lich, und aus den vielen kirchlichen Zeitschriften und Blattern,
die in Russland erscheinen, ersieht man, wie viel Leben die
russische Kirche in sich birgt. Dasselbe bemerkt man auch
bei den tibrigen orthodoxen Voélkern, die ihre politische Freiheit
und Selbsténdigkeit wihrend des XIX. Jahrhunderts durch
heroische Kriege erkéimpft haben, beiden Griechen, den Walachen,
Serben und Bulgaren. Uberall findet man theologische Schulen.
In Athen blitht an der Universitit eine theologische Fakultat,
in der man sich dieselbe theologische Bildung aneignen kann,
wie auf den deutschen Universititen. Solche orthodoxe theolo-
gische Schulen findet man auch in Chalki bei Konstantinopel, in
Jerusalem, in Bukarest, in Belgrad, in Sofia, in Zernovitz. Bedeu-



— 663 —

tende griechische Theologen fehlten in den letzten Zeiten nicht;
ich nenne nur Pharmacides, Oconcmos, Bambas, Kontogonis, Ly-
curgos, Damalasund Bryennius. Vieletheologische Werke wurden
geschrieben, und in den kirchlichen Zeitschriften und Bléttern
werden viele theologische Fragen mit grosser Lebhaftigkeit
behandelt. Kirchliche Vereine fiir verschiedene Zwecke existieren
in allen orthodoxen Kirchen, die fiir ihre Zwecke grosse Summen
jahrlich ausgeben, christliche Wohlthéitigkeitsvereine und An-
stalten, bei denen besonders die Damen beteiligt sind, sind bei
uns sehr zahlreich. Athen kann in dieser Hinsicht den Ver-
gleich mit jeder grossern Stadt des occidentalischen Kuropas
bestehen. In Russland fehlen auch Missionsvereine nicht, die
in Japan und bei andern heidnischen Volkern wirken und
Millionen opfern. Deutet dies alles darauf hin, dass unsere
Kirche tot ist? Sind das nicht vielmehr Beweise, dass sich in
der griechischen Kirche tiberall ein kriftiges theologisches und
religioses Leben zeigt?

Dies Leben kann auch die Liebe der orthodoxen Vélker
zu ihrer Kirche und ihrem patriotischen und national gesinnten
Klerus, der als zum grossten Teil verheiratet (da die Ehe
ihm frei steht) mit der Gesellschaft enger verbunden ist als
der romische, beweisen. Bei uns findet man keine Spur von
jener Feindseligkeit gegen die Kirche, die man besonders bei
den romisch-katholischen Voélkern, den Franzosen, Italienern und
Spaniern bemerkt. Die Kirchen sind gewohnlich an den Sonn-
tagen und bel kirchlichen Festen voll. Weihnachten und Ostern
sind bei den orthodoxen Vo6lkern die beliebtesten Volksfeste.
Ist eine Kirche, in der eine solche Liebe zu Religion und
Kirche sich zeigt, eine tote Kirche?

Die rémischen Katholiken stiitzen ihre Behauptung, dass eine
gewisse Starrheit in der orthodoxen Kirche herrschend wurde,
gewohnlich auf den Hinweis, dass diese immer die Dogmen der
alten Kirche und die Lehre der Vater der ersten Jahrhunderte
hochgehalten, die Sakramente und den ganzen Kultus der alten
Kirche unverindert bewahrt und die alte kirchliche Verfassung,
wie sie in den ersten Jahrhunderten sich gebildet hat, immer
beibehalten habe, wahrend die romische Kirche dies alles nach
dem Schisma #dnderte. Aber dies gereicht ja der orthodoxen
Kirche zur Ehre, dass sie das alte, echte Christentum immer
hochhielt und es nicht verderbte, wie die romische Kirche es



664 —

that. Die Verdnderungen, die diese im DMittelalter in die
Dogmen, den Kultus und die kirchliche Verfassung und Dis-
ciplin einfiihrte, bedeuteten ja keine Intwicklung des alten
Christentums, sondern eine Verfalschung und Verdrehung des-
selben. Dass das Papsttum im Gegensatze zur alten kirchlichen
Verfassung sich in der Kirche eine unbeschrinkte Macht an-
masste, die ckumenischen Synoden aber zu einfachen Ratsver-
sammlungen ohne eigene Macht degradierte und, indem es jede
Unabhingigkeit der einzelnen Landeskirchen aufhob, alle kirch-
liche Macht in sich konzentrierte und selbst die Staaten zu
unterjochen Suohi:(-}; dass es neue Dogmata Uber die Ausflies-
sung des Heiligen Geistes aus dem Vater und Sohne, tiber das
Purgatorium, tber die Immaculata Conceptio der Mutter Jesu,
tiber die Infallibilitat des Papstes und tiber vieles andere kreierte;
dass es kein Sakrament bestehen liess, ohne es gegen die Be-
stimmungen des Herrn und der Apostel zu verindern; dass es
die Disciplin der alten Kirche vollkommen verédnderte und
durch die Inquisition alle seine Feinde auf den Scheiterhaufen
warf oder die Vergebung der Stinden auf unverschiamte Weise
verkaufte und das Haus Gottes in ein Handelshaus verwandelte
und die Religion der Liebe zu einer Religion des Schreckens
machte; alle diese Verinderungen, durch die das alte echte
Christentum im Ocecident wiithrend des barbarischen Mittelalters
verunreinigt wurde, erkiithnen sich die jesuitischen Katholiken als
Zeichen neuen Lebens und religioser Bewegung, als Entwick-
lung des Christentums hinzustellen? Um dieses Leben und
diese Bewegung beneidet die orthodoxe Kirche die réomische
wahrlich nicht. Diesen Ruhm tiberldsst sie gern den Pépst-
lichen und ist stolz darauf, deswegen tot genannt zu werden,
weil sie das alte, echte Christentum immer ehrte und bewahrte.
Dass die gerannten Neuerungen, die die romische Kirche ein-
zufithren sich nicht scheute, keine Entwicklung, sondern eine
Verschlechterung des alten, wahren Christentums waren, das
haben nicht bloss die Orthodoxen behauptet, sondern auch be-
riithmte und grosse katholische Theologen zugegeben. Es ge-
niigt, als Beispiel Dollinger zu nennen, den ersten der neueren
Theologen und Historiker der romischen Kirche, der, am Ende
seiner Gelehrtenlaufbahn sich gegen das unfehlbare Papsttum
erhebend, der orthodoxen Kirche oft grosses Lob spendete,
weil sie das alte Christentum echt und unverdorben bewahrt



— 665 —

habe, und als alleinige Rettung dem romischen Katholizismus
die Riickkehr zum alten, wahren Christentum empfahl, das
sich in der griechischen Kirche findet (Déllinger, Uber die Ver-
einigung der Kirchen, 8. 38—47), was die Altkatholiken auch
wirklich thaten, die die Bliite der katholischen Kirche darstellen
und dazu bestimmt sind, den Katholizismus mit der Zeit in
capite et in membris wirklich zu reformieren.

1L

Kommen wir jetzt zum zweiten Irrtum. Man sagt, dass in
der Verfassung und Leitung der orthodoxen Kirche das System des
Cisaropapismus herrsche, dass ndmlichin den orthodoxen Landern
die Firsten die Haupter oder die Pépste der Kirche seien!
Auch diese Behauptung ist vollkommen falsch.

Es ist zwar wahr, dass die byzantinischen Kaiser sich oft
in die kirchlichen Angelegenheiten mehr als nétig einmischten
und die Kirche zu unterjochen suchten. Aber die Kirche pro-
testierte gewohnlich gegen diese Einmischungen (Hase, Kirchen-
geschichte I, 558). Besonders die VII. okumenische Synode vom
Jahre 787 verdammte jede Wahl eines Klerikers durch die
politischen Machthaber. Aber trotz aller Einmischungen be-
trachteten sich die byzantinischen Kaiser niemals als Héupter
der Kirche, sondern bloss als ihre Beschiitzer. Als Haupt der
Kirche galt in der orthodoxen Kirche stets Jesus Christus
(Eph. 4, 15; b, 23). Die Kaiser anerkannten in dogmatischen
Fragen immer die Synoden der Bischéfe als kompetente Korper,
und sie beriefen sie in jedem wichtigen und die Ruhe der
Kirche und des Staates bedrohenden Falle ein, und beson-
ders die okumenischen Synoden, deren Beschliisse sie als un-
appellabel annahmen und als Gesetze des Staats veroffentlichten
(Hase an derselben Stelle).

Wie kann man nach all dem Gesagten mit solcher Sicher-
heit behaupten, dass selbst bei den Byzantinern der Kaiser als
das Haupt der Kirche betrachtet wurde, und dass die Kleriker
seine untergebenen Beamten waren?! Die Wahl zwar der
Metropoliten und Patriarchen, die durch die Synode vorge-
nommen wurde, bestitigte der Kaiser fir einen von den Vor-
geschlagenen, wenn die Person angenehm und dem Staat nicht
gefihrlich war, wenn sie mit andern Worten persona grata
war. Aber geschieht dies oder Ahnliches nicht auch jetzt noch

Revue intern, de Théologie, Heft 36, 1501. 43



— 666 —

in allen romisch-katholischen und protestantischen Liandern bei
den Wahlen der rémischen Bischéfe durch das Placet?

Nach der Eroberung von Konstantinopel gewann die ortho-
doxe Kirche in der Tirkei trotz des andern Druckes und
Elendes eine noch grossere Unabhéngigkeit. Die Sultane, als
einer andern Religion angehdrend, vermieden jede Einmischung
in die kirchlichen Angelegenheiten, und man kann sagen, dass
seitdem die Kirche ein Staat im Staat wurde (insofern die Will-
kiir der Sultane dies zuliess). Der o¢kumenische Patriarch
wurde der Ethnarch oder das nationale Haupt der Griechen
in der Turkei und leitete und leitet bis auf diese Stunde die
kirchlichen und ubrigen Angelegenheiten der Christen voll-
kommen unabhéngig. Das gilt auch fir die andern Patriarchen
des Orients und den autokephalen Archiepiskopus von Cyprus,
weil auch alle diese kirchlichen Machthaber ihre Kirchen ganz
unabhingig von jeder weltlichen Macht durch ihre Synoden
regieren. Dieser Zustand dauert seit Jahrhunderten. Wo findet
man eine Spur von Césaropapismus?

Auch nachdem die autokephalen und selbstindigen Kirchen
der neueren orthodoxen Vdélker in Russland, Griechenland,
Serbien, Ruménien und Bulgarien gegrindet worden waren,
nahmen zwar die Firsten jedes Landes die Kirche unter ihren
Schutz, aber die Leitung der kirchlichen Angelegenheiten lag
in allen diesen Kirchen in den Hénden der Synoden der Bi-
schofe. In Griechenland z. B. wird die Synode durch die Ver-
fassungsurkunde des Landes und das Gesetz uber die Kirche
des Konigreichs (1852) als die hochste -kirchliche Behorde, die
die Kirche ganz unabhingig von jeder innern oder dussern
Macht leitet, anerkannt. Zwar ist in der Synode der konig-
liche Prokurator anwesend, aber dieser hat nach dem Gesetze
keine Stimme und ist da allein, um dafir zu sorgen, dass nicht
etwa ein kirchlicher Beschluss gegen die (Gesetze des Staates
verstosse, was zu Streitigkeiten zwischen Kirche und Staat
fithren konnte. Die orthodoxe Kirche hat solche Zusammen-
stosse immer zu vermeiden gesucht, da sie seit den &ltesten
Zeiten, dem Gebote des Herrn folgend, der dem Kaiser zu
geben befiehlt, was des Kaisers, und Gott, was Gottes ist (Matth.
22, 21), und sich an die Empfehlung des Paulus haltend, der
sagt, dass man den von Gott bestimmten staatlichen Behorden
gehorchen soll (Rém. 13, 1), den Staat als gottliche Ordnung



— 667 —

ehrte und noch jetzt ehrt. Sie achtet Fiirsten, Behérden und
Gesetze, da sie wohl weiss, dass nicht der Staat in ihr, sondern
dass sie im Staate besteht und fiir ihre #ussere Existenz seines
Schutzes bedarf, und dass sie ebenso, wie die ibrigen im
Staate existierenden Kollegien, unter der Aufsicht des Staates
steht und den Gesetzen gehorchen soll. Der koénigliche Pro-
kurator in der Synode ist ausserdem notig, damit durch ihn
Staat und Kirche iiber die sogenannten gemischten Angelegen-
heiten sich miteinander verstindigen, die sowohl kirchlichen
als auch weltlichen Charakter haben und deshalb nicht ein-
seitig, sondern in Mitwirkung von Staat und Kirche behandelt
werden sollen. Zu diesen Angelegenheiten gehoren IEhe und
Ehescheidung, die Leitung des kirchlichen und klosterlichen
Vermogens, die Schulen und der religiose Unterricht, die Bil-
dung des Klerus, die Ernennung der Bischofe und anderer
Kleriker, die vom Staate bestéitigt werden muss. Alle diese
Angelegenheiten berlihren die inneren, geistigen Rechte der
Kirche und ihrer Synode nicht, in welchen sie nach dem Ge-
setze alleinige und unbeschrankte Kompetenz hat, sondern
miissen, da sie von doppelter Natur, geistiger und weltlicher,
und eng mit den materiellen und politisehen Interessen der
Biirger verbunden sind, im Einverstindnis von Staat und Kirche
bestimmt werden. Wollen die romischen Katholiken die Achtung
der orthodoxen Kirche vor den staatlichen Einrichtungen Césaro-
papismus nennen? ! Ziehen sie diesem friedlichen Zusammen-
leben von Staat und Kirche, das in den orthodoxen Lindern
herrscht, den trostlosen Zustand in den romisch-katholischen und
andern Lindern des Occidents vor, wo Staat und Kirche wegen der
Willkiirlichkeiten und hochmitigen Préitentionen der Pépste, die
ihren Willen iiber die Gesetze der Staaten stellen und nicht
bloss die rein geistigen Angelegenheiten, sondern auch die ge-
mischten, willktirlich und ohne jede Mitwirkung des Staates
leiten und bestimmen wollen, immer im Streite und in offener
Feindseligkeit zu einander stehen? Um diesen Zustand, der
die Hauptursache der Feindschaft gegen das Christentum und
des Atheismus und Materialismus besonders der romischen
Volker 1ist, beneiden die Orthodoxen die romischen Volker
nicht. Die kirchliche Regierung, wie wir sie oben beschrieben
haben, ist die herrschende in Griechenland. Ahnlich ist die
kirchliche Regierung auch bei den {ibrigen orthodoxen Vol-



— 668 —

kern des Orients, in Ruménien, Serbien, Bulgarien und
Russland. In diesem letzten Lande ist zwar die Macht des
Staates wegen der absolut monarchischen Form der Staats-
regierung grosser, aber auch da gilt der Kaiser nicht als das
geistige Haupt der Kirche, als welches die Orthodoxen iiberall
allein Jesus Christus betrachten, sondern als der hochste Be-
schitzer der Kirche; der kaiserliche Prokurator hat auch in
der russischen Synode keine Stimme, und die verschiedenen
Fragen der kirchlichen Regierung werden allein von den Bi-
schofen der russischen Synode behandelt. Wo ist also der
Césaropapismus, den besonders die rémischen Katholiken aus
ginzlicher Unkenntnis unserer Zustinde der orthodoxen Kirche
fortwahrend vorwerfen?

III.

Es bleibt der dritte Irrtuwm Ubrig. Viele protestantische
und katholische Theologen des Occidents betrachien die ortho-
doxe Kivrche als eine Art romisch - katholischer Kirche, allein
ohne Papst. Im iibrigen machen sie keinen Unterschied zwischen
beiden Kirchen. Die Protestanten nehmen beide Kirchen fiir
gleich, um das Recht zu haben, beide zu verwerfen ; die romischen
Katholiken behaupten dasselbe, um die Orthodoxen iiberzeugen zu
konnen, dass sie, da sie in allen anderen Punkten mit den
romischen Christen iibereinstimmen, den Kampf gegen das
Papsttum im Interesse beider Kirchen endlich aufgeben und
den Papst als das kanonische Haupt der ganzen Kirche aner-
kennen sollten.

Eine solche Identifizierung der orthodoxen Kirche mit der
romischen ist ganz falsch und thut der orthodoxen Kirche Un-
recht. Zwar nennen auch wir im Symbolum von Nicda die
Kirche eine heilige, katholische und apostolische und betrachten
sie als Fortsetzung der alten katholischen Kirche und sind
stolz darauf, dass wir den unverdorbenen alten Katholizismus
der 7 okumenischen Synoden und der Viter der ersten 8 Jahr-
hunderte repréisentieren, aber niemals nennen wir uns im ge-
wohnlichen Gebrauche Katholiken, damit man uns nicht mit
den Romisch-Katholischen verwechselt, was wir nicht dulden,
davielegrosseund wesentliche Unterschiedeunsvon ihnen trennen.
Wir nennen uns Orthodoxe oder Orientalen. Die orthodoxe Kirche
steht von der romischen fast ebensoweit ab wie von der



— 669 —

protestantischen. Sie ist eine eigene Form, die dritte Haupt-
form des Christentums. Orthodoxie, romischer Katholizismus
und Protestantismus sind drei ganz verschiedene Formen des
Christentums. Die Orthodoxie ist das alte Christentum, wie es in
der griechischen Kirche unter dem Einfluss der klassischen, alt-
griechischen Bildung durch die griechische Kirche, die grie-
chischen Véiter und die 7 griechischen dkumenischen Synoden
entwickelt wurde. Der romische Katholizismus ist das Christen-
tum, wie es im Mittelalter, der Zeit der Unwissenheit, durch
die Barbarei der Scholastiker entstellt wurde. Der Protes-
tantismus aber ist das Christentum, wie es sich besonders bei
den Germanen aus Reaktion gegen die himmelschreiende Ver-
dorbenheit dieses mittelalterlichen Christentums im XVI. Jahr-
hundert gebildet hat, von anderen Extremen zu denjenigen sich
werfend, die es bekampfen wollte. Zum Beweise dieser Wahr-
heit bemerken wir folgendes, was wir auch frither in dieser
Revue ausfiihrlicher gezeigt haben.

Die Hauptgegensiitze der drei Kirchen konnen nach unserer
Meinung auf folgende Weise dargestellt werden.

Wihrend einerseits die romische Kirche immer die kirchlichen
Traditionen, besonders die Konstitutionen der jetzt infallibeln
Piapste, als Hauptquellen der christlichen Lehre betrachtete
und die pépstliche Lehre die hauptsidchlichste Regel ihrer
Doktrin geworden ist, und man in ihr so weit ging, die Lektiire
der hl. Schrift zu verbieten (Innocenz III. in der Synode von
Toulouse 1229 und Clemens XI. Unigenitus 1713), andererseits
die protestantische Kirche als alleinige Quelle der christlichen
Lehre allein die hl. Schrift anerkannte und so jeden Zusam-
menhang mit der alten Kirche und der Vorzeit des Christen-
tums aufhob (jede, selbst die dlteste Tradition wurde verworfen),
ehrte die orthodoxe Kirche, die in allen Punkten den mittleren
Weg einschligt, immer in gleicher Weise die Schrift und die
Tradition als Quellen des Christentums. |

Wihrend die romische Kirche den Werken als Mitteln
zur Erlssung und Rechtfertigung, dem opus operatum, den
aussern, mechanisch geschehenden Satisfaktionen und Buss-
tibungen immer grosseren Wert und hohere Bedeutung beilegte,
dergestalt, dass sie zuliess, dass diese Busswerke auch durch
einen anderen geleistet werden konnten (alius pro alio satis-
facere potest. Thomas Aquin, Suppl. Qu. 13, Art. 2), wahrend



— 670 —

sie sich so weit erniedrigte, dass sie die Vergebung der Siinden
durch den skandalosen Verkauf der Indulgenzen zu eigener
und der Verwandten FErrettung aus dem Purgatorium ver-
schacherte und die L.ehre verkiindigte, die Sakramente kénnten
auch ohmne Glauben auf den Menschen wirken (non requiritur
bonus interior motus. Biel, Sent. IV, 1, 3), und wahrend endlich
die protestantische Kirche allein den Glauben betonte und die
guten Werke fir tberflissig, wenn nicht gar fiir schiadlich er-
kldarte (wie Nikolaus Amsdorf), forderte die orthodoxe Kirche,
indem sie sich auch in dieser Sache von beiden Extremen fern
hielt, zur Rechtfertigung immer sowohl den Glauben als auch die
Werke, da der Glaube ohne die Werke tot sei und die Werke
ohne den Glauben keinen Wert haben, und sie duldete niemals
solche Missbrauche, wie das Verkaufen von Indulgenzen, und
verwarf immer entschieden das romische Purgatorium und den
damit in der romischen Kirche verbundenen abscheulichen Aber-
glauben.

Wihrend der Kultus der romischen Kirche das Pomp-
hafte und Theatralische liebt, die romischen Kirchen nicht
bloss mit Bildern, sondern gegen die Sitte der alten Kirche
auch mit Statuen schmiickt, diese oft mit Kleidern dekoriert,
und die Uberméissig materiellen Darstellungen der religitsen
Ideen sucht (Festum corporis Domini, Mariolatrie, Adoration
des Herzens Jesu und Mariéi, religiose Dramen oder Mysterien),
und wiahrend die protestantische Kirche den Kultus tiberméssig
vereinfachte und entblosste, indem sie die meisten Sakramente
aufhob, jedes Fest zur Erinnerung und zur Ehre der Heroen
des Christentums untersagte, aus den Kirchen jeden Schmuck
entfernte und den ganzen Gottesdienst auf das Lesen der hl
Schrift und die Predigt beschrankte, vereinigt die orthodoxe
Kirche, auch hier die zwei Extreme fliehend, in ihrem in den
nationalen, lebendigen Sprachen geschehenden Kultus den Glanz
und die Einfachheit; sie schmiickt die Kirchen bloss durch
Bilder, hat Feste und andere Feierlichkeiten ohne allen theatra-
lischen Pomp und besitzt einen Reichtum an religiosen Sym-
bolen, ohne den christlichen Gottesdienst, der wesentlich geistig
bleiben soll, ganz zu materialisieren, wie die romischen Ka-
tholiken es thun.

Wihrend endlich die romische Kirche despotisch vom Papste
regiert wird, jede Selbstindigheit und Autonomie der einzelnen



e G =

Kirchen der verschiedenen Vélker und jede Freiheit in ihr
fehlt, die okumenischen Synoden in ihr jede Bedeutung ver-
loren haben und nichts anderes als einfache Ratsversamm-
Iungen geworden sind, und durch eine eiserne kirchliche Dis-
ciplin der von den Jesuiten geleitete Wille des Papstes allein
tiberall alles durch verschiedene Mittel und besonders durch
die Inquisition beherrscht, der es einst keine Skrupel machte, als
Mittel selbst die Scheiterhaufen zu gebrauchen, auf die sie viele
Tausende von Menschen warf, die protestantische Kirche aber
aus Reaktion die alte bischoflich synodale Verfassung aufhob,
indem sie die von den Aposteln eingesetzten (Rothe) Bischife ganz
verwarf, die Regierung der Kirche den Firsten oder dem Volke
ganz ibergab, und sich mit dem Verlust jeder Einheit in un-
zéhlige Kirchen und Sekten, die meist feindlich gegeneinander
stehen, spaltete, bewahrte die orthodoxe Kirche, auch hier den
mittleren Weg gehend, die alte Verfassung der Kirche durch
die Synoden ihrer Bischofe., Die Kirche jedes Landes ist bei
den Orthodoxen autokephal oder autonom und regiert sich
selbstdndig und ganz unabhingig von jeder &usseren Macht,
immer denselben Glauben, dieselbe Verfassung, denselben Kultus
und dieselbe kirchliche Disciplin bewahrend. Die einzelnen
selbstindigen Kirchen aber betrachten einander als gleichbe-
rechtigte Schwestern, eine christliche Familie bildend, und ehren
bloss als die &alteste und erste Schwester die Kirche von Kon-
stantinopel und den 6kumenischen Patriarchen den Ehren nach
als den ersten Hierarchen der orthodoxen Kirche, durch den
sie sich miteinander tiber jede allgemeinere Angelegenheit noti-
genfalls verstindigen. Auf diese Weise verbinden und ver-
sbhnen sich in unserer orthodoxen Kirche die Freiheit und die
Ordnung, die Selbstindigkeit der einzelnen Kirchen und die
Einheit der ganzen Kirche. Die Freiheit in ihr ist himmelweit
grosser als in der romischen Kirche, da wir kein Papsttum,
keine Jesuiten, keinen Index, keine Inquisition haben. Es ist
genug bel uns, wenn man die Bestimmungen der alten Kirche
nicht verwirft. Die orthodoxe Kirche ist also eine ohne den
Ephialt oder Alp des jesuitischen und ultramontanen Papst-
tums, der auf der Brust der rémischen Kirche jahrhunderte-
lang driickend liegt, und ohne die Anarchie, in die die sonst
wegen ihres freien Geistes, ihrer theologischen Wissenschaft,
ihrer reineren Sitte und ihres Eifers zur Verbreitung des



Christentums und der Bibel ehrenwerte protestantische Kirche
sich stiirzt.

Nach solchen offenbaren, grossen und wesentlichen Unter-
schieden, die die orthodoxe und die romische Kirche trennen
und jede von beiden bestimmt charakterisieren, ist es recht und
der Wahrheit entsprechend, beide Kirchen einfach zu identifi-
zieren ? Ist es recht und der Wahrheit entsprechend, Orthodoxie
und romischen Katholizismus als gleiche Kirchenformen zu
behandeln? Ist es recht und der Wahrheit entsprechend, dass
einerseits protestantische Theologen beide Kirchen als gleich
verdorbene Formen des Christentums verwerfen, ohne einen
Unterschied zwischen ihnen zu machen, oder dass anderseits
romische Theologen beide Kirchen als in allen Punkten
tibereinstimmend betrachten, um den Schluss zu ziehen, dass
es in ihrem Interesse liegt, endlich iiber den einzigen Punkt
ihres Streites, das Papsttum, sich zu verstéindigen?

Nach dem Obigen meinen wir, dass wir fiir die die Wahr-
heit liebenden ILeser die im Occidente bel romischen und
protestantischen Theologen herrschenden drei Irrtiimer iiber
die orthodoxe Kirche widerlegt haben. Nein! KEs ist nicht
wahr, dass die orthodoxe Kirche eine tote ist. Nein! Es ist
nicht wahr, dass in der Regierung der orthodoxen Kirche der
Cédsaropapismus herrscht. Nein! Es ist nicht wahr, dass Ortho-
doxie und romischer Katholizismus dasselbe sind.

Athen, 13. April 1901,
Prof. A. DIOMEDES KYRIAKOS.




	Drei Irrtümer über die orthodoxe Kirche

