Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)
Heft: 35
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. — Le duc Albert de Broglie contre I’infaillibilité
du pape.

Dans 'article anonyme intitulé: ZLe Concile, et publié par
Le Correspondant du 10 octobre 1869 (p. 5-46), se trouve repro-
duite, d'une maniére trés délicate et avec mille précautions
dont le but était de dorer la pilule a4 la cour de Rome, la
doctrine antiinfaillibiliste des catholiques-libéraux d’avant le
concile de 1870, ainsi que toutes les craintes ol ils étaient
que le parti jésuitique ne déterminat Pie IX a faire voter sa
propre infaillibilité par le concile intimidé et dompté. L’habile
€crivain use de détours et d’insinuations qu'on admirera. Nous
ne pouvons malheureusement pas rééditer tous ces passages,
dont l'intérét historique et doctrinal s'est accru par le fait
méme de la prévarication du pape et de sa majorité; mais
nous voulons en donner une analyse exacte pour la satisfac-
tion de conscience de tous les amis de la vérité, en attendant
qu'un jour toute cette tres intéressante étude soit reproduite
intégralement. En la lisant attentivement, on se convaincra de
Perreur commise par les papistes d’aujourd’hui, lorsqu'ils pré-
tendent que I'opposition des catholiques-libéraux contre I'infail-
libilité papale n'a été qu'une question d’opportunité et non de
doctrine. La vérité est qu'ils ont combattu cette prétendue
infaillibilité comme une erreur anticatholique.

L’auteur insinue que le concile ne violera pas l’ancienne
foi; que «jamais la permamnence de la doctrime, & travers la
dissimilitude des temps, ne se sera manifestée par un plus
¢mouvant contraste»; qu'«aprés trois cents ans dintervalle,
Ce sera la méme foi exprimdée par les mémes formules» (p.8).

11 avoue que «beaucoup de nobles esprits» sont troublés
par des inquiétudes qu’exploite avec art la presse irréligieuse.



o 5O

«Ils supposent que la réunion du concile a eu pour but et
doit avoir pour effet de concentrer toule I'auntorité de I'FEglise
sur la téte du souverain poniife. Ils craignent que de monar-
chie tempérée et partagée (lelle qu'elle leuwr est apparue jus-
qu’ict), V'Eglise ne sorte du prochain concile fransformée en une
monarchie absolue et gouvernée sams controle par un chef
unique » (p. 10).

L’auteur s’applique a démontrer gque ces craintes ne se
réaliseront pas, non pas seulement parce que leur réalisation
serait inopportune, mais parce qu'elle serait une création nou-
velle et la violation de l'ancienne foi, ainsi que des anciennes
libertés.

Il affirme donc que «crder dans le sein de I'Eglise une
monarchie despotique qui #'a jamais existé» (p. 12), est une
impossibilité. «I1 y a 13, dit-il, quelque chose de contradicioire
dans les idées comme dans les termes qui 7vépugne aun Ssens
commun. Ce n'est ni 'usage ni le penchant naturel des grandes
assemblées de consommer elles-mémes leur propre abdication. »
I1 condamne «les violences non moins #nigues auxquelles de
nouveaux docteurs (les ultramontains) se sont livrés contre
les plus hautes renommées de notre Eglise de France » (p. 13).
Il s’écrie, pour réconforter les <«nobles esprits» susnommeés:
« Comment croire qu'une assemblée véritablement cecuménique,
sur laquelle ne pése aucune pression, dont n’est exclu aucun
membre légitime, sera assez abandonné de I'Esprit-Saint pour
se dépouiller elleeméme sans motif, au profit d'un autre pou-
voir, de ce qu'il y aurait d’essentiel, d’exclusif et de divin dans
ses prérogatives? Supposer chez une assemblée purement
humaine un renoncement irréfléchi de cette nature, ce serait
‘déja une absurde hypothése; mais appliquée 4 une assemblée
infaillible, la supposition est presque sacrilége, car ¢’est admelire
que U Esprit-Saint prendrait plaisir i nous égarer sur le choix
de ses inferpreétes. »

On ne saurait parler plus clairement, et dire plus nette-
ment que le concile qui oserait proclamer Pinfaillibilité papale
ne serait ni infaillible, ni assisté par le Saint-Esprit, mais en
compléte contradiction avec le Saint-Esprit comme avec le sens
commun.

L’auteur rappelle que les conciles infaillibles ne procédent
pas «par la voie parlementaire des majorités relatives ou



— 591 —

absolues»; que les décisions dogmatiques doivent &tre répu-
tées «1l'ceuvre de VU'Eglise entiére ». Pourquoi? «C'est que les
conciles ne créent pas les dogmes, ils les reconnaissent seule-
ment et les déclarent. Ils proclament avec une vigueur et une
netteté nouvelles ce que I'Eglise partout et toujours a cru par
une foi au moins implicite: Quod semper et ubique et ab omni-
bus creditum est. 1l suffit donc qu'une croyance soit conifestée
par une partie notable et pieuse de ' Eglise, qui n’est jamais
sortie du giron commun, pour qu'un concile hésite a la faire
passer a l'état dogmatique. Telle est la réserve qui a ftoujours
prévalu en foute matiéve: mais dans celle-ci en particulier,
dans ce qui touche aux rapports mutuels du pape, du concile
et des évéques, il y a une jurisprudence établie & Trente, dont
- a coup sar le Vatican me Sécartera pas» (p. 14).

It ajoute qu’'on ne peut définir une opinion sans condamner
la contraire et sans jeter hors de 1'Eglise des cceurs sinceres.
Or, «qui se sentirait de taille & condamner dédaigneusement
et par voie de prétérition, des docteurs comme Bossuet, des
princes de I'Eglise romaine comme Bawusset et La Luzerne, et
avec eux le passé le plus pur de I'Eglise de France»? (p. 16).

Ce qui suit n’est pas moins excellent. Selon 'auteur (ce
sont ses expressions textuelles), «il faudrait dire welfement, de
manieve @ ne laisser aucun doute dans aucun esprit, dans quel
cas, a quelles conditions, dans quelles limites, sur quelles ma-
tieres les décrets du souverain Pontife doivent étre considérés
comme investis du privilege sublime de linfaillibilité. Omettes
une seule de ces indications et la conscience des fideles, égarée
dans le vague, ne saurait plus oll se prendre. /I ne suffirait
nullement d’énoncer en termes généraux que le pape est exempt
de toute chance d'erreur quand il parle comme chef de 'Eglise,
et suivant l'expression vulgaire, ex cathedra. Car & quel signe
reconnaitre ce caractére de chef de I'Eglise, distinct dans le
vicaire de J.-C. de sa qualité personnelle? Et quand est-il censé
parler du haut de la chaire de Pierre? Autant de questions
sur lesquelles les partisans les plus déterminés de U'infaillibilité
pontificale ne sont pas encore arrivés i ume solution commaune.
Ni Mansi ne parle comme Bellarmin, ni Bellarmin comme
Orsi, ni Orsi comme Capellari. 11 y a des docteurs qui comptent
jusqu'a wingt-huit conditions indispensables pour concentrer
dans la personne du pape toute lautorité de I'Eglise. En



— 592 —

revanche, d'autres, moins nombreux que bruyants a4 la véviié,
coupent court & toute difficulté, par un moyen commode, en
reconnaissant & la personne du Pape une sorte d'illumination
personnelle, a laquelle participeraient tous ses actes et toutes
ses paroles» (p. 16).

L’auteur n’admet pas que le pape puisse indiquer lui-méme
en quelle qualité et avec quelle autorité il entendra parler, si
ce sera comme pape ou non. Il déclare qu'une telle infaillibilité
serait sans limites (car qu’est-ce qu'une limite. qu'on pose soi-
méme et quon recule a son gré?). Mais voici un argument
qui est un vrai coup droit contre Rome:

«La force principale des décisions dogmatiques est Zou-
Jours wvétrospective. Encore un coup, les conciles ne créent
pas des dogmes: ils les reconnaissent, et ils n'en sont pas les
auteurs, mais les témoins. /ls disent ce qui a ftoujours été, non
ce qui va étre; ils ne font pas la vérité, ils la constatent. Dés
lors, de cela seul qu'un souverain Pontife aurait été reconnu
infaillible, sous certaines conditions, par un concile de 1869,
il S’ensuivrait nécessaivement que tous les papes ont foujours
été infaillibles aux mémes conditions, depuis I'ovigine méme de
la Papauté. Tous les actes, toutes les décisions émanées des
souverains pontifes, 4 une époque quelconque, dans les con-
ditions déterminées, seraient reconnus, ¢pso facio, comme revétus
de ce privilege, et obligeant, des a présent et a jamais, la
conscience des fideles» (p. 17).

Ce sont les historiens et les docteurs qui auront a faire
ces recherches, Que de difficultés lorsqu’on arrivera aux bulles
fameuses qui ont déposé les souverains, délié les sujets de
leur serment de fidélité, et établi la suprématie du pape, méme
en matiere politique, et la subordination du pouvoir temporel
au pouvoir spirituel, méme dans 1'ordre purement civil! Le
concile mettra-t-il entre les mains des historiens un fil conduc-
teur qui leur permettra de se guider avec sfreté dans ce
dédale? L'auteur prévoit que de la définition de linfaillibilité
du pape sortirait une infaillibilité politique, qui couperait peut-
étre le dernier fil entre 'Eglise et I'Etat (p. 19).

L'auteur enseigne que l'assistance promise par le Saint-
Esprit au concile est «surnaturelle et non miraculeuse »; qué
des recherches historiques et doctrinales sont nécessaires avant
les décisions; quon doit en tenir compte, et non mépriser les



— 9893 —

réegles de la prudence. Puis, flattant Pie IX pour mieux lui
faire la lecon, il ajoute: «Le grand cceur de Pie IX nous est
garant qu'il n’a jamais songé a faire du concile une de ces
formalités solemnelles qui, dans les démocraties asservies,
viennent colorer la dictature du simulacre de la légalité, On
n'y verra pas de plébiscite proposé par oui ou par mor A un
peuple muet ou ébloui» (p. 20). Pie IX n’a pas compris. Il n'a
pas compris davantage ce qui suit:

« Cette voix du premier pasteur, seule retentissante au
milieu du silence de U'Eglise, et celle des évéques ne s’élevant
que pour lui faire écho, quoi de plus propre & accréditer dans
Uesprit des simples la #rés fausse opimion que dans la papauté
seule réside 1'Eglise entiere» (p. 21)! 1l appelle I'Eglise une
«monarchie qui est un corps vivant, o la téte recoit des mem-
bres autant de vie gqu’elle leur en enmvoie». 1l raille et flétrit
celles «olt il n'y a qu'un maitre et des serviteurs, et ol le
mouvement se communique du sommet aux extrémités avec la
régularité mécanique d'un automate » (p. 22). Créer dans
I'Eglise une telle monarchie, ce serait «faire prendre a la sou-
mission des chrétiens envers le Saint-Pere aspect de la ser-
vililé et faire parler a leur amour filial le langage d'une supers-
tition idoldtre.» 1l s'indigne de ces exagérations infaillibilistes,
qu’il qualifie de «ridicules». Il cite Fénelon, qui a reproché
aux papes des derniers siecles d’avoir «trop souvent négligé
la coutume de définir la foi de concert avec leurs freres, et
méme d'avoir trop souvent cherché a déprimer I’épiscopat tout
entier ». Il prie le concile «d'assurer a 1'épiscopat tout entier
une part dans 'administration habituelle de I'Eglise, a laquelle,
par le recrutement frop exclusif des congrégations romaines,
le clergé d'ltalie sexl est aujourd’hui appelé.» 11 ajoute: « Que
la papauté cesse donc d'étre exclusivement italienne, pour
redevenir, par son union intime avec I'épiscopat, non seule-
ment européenne, mais universelle et vraiment humaine » (p. 25).

Evidemment, celui qui a écrit de telles choses était con-
vaincu que linfaillibilité papale est, non pas une vérité inop-
portune, mais une erveur formelle et ume violation de la foi
catholique, et qu'un concile qui la proclamerait serait, 7pso
Jacto, contraire a la tradition catholique, par conséquent fail-
lible et erroné. Telle était d'ailleurs la doctrine de tous les

Revue intern. de Théologie. Heft 35, 1901, 58



— 594 —

catholiques-libéraux avant 1870. Les papistes prétendus libé-
raux d'aujourd’hui ont beau nier ce fait; il n’en est pas moins

éclatant comme le jour.
E. M.

II. — Le P. Quesnel contre les jésuites et conftre Rome.

Les Lettres de [lillustre Oratorien qui viennent d’étre
publiées '), contiennent, sur les jésuites, sur les papes, sur la
cour de Rome, et en général sur le parti ultramontain de cette
époque (1668-1719), des faits et des appréciations qu’il importe
de signaler.

I. Les jésuites. — Lettre du 24 juillet 1679: «ILe recteur
des jésuites d'ici (Reims), qui est plein de l'idée d'un certain
paradis qu'il a fabriqué, o il prétend qu’il y aura des violons
et des festins, et tout ce qui sert aujourd’hui a faire les par-
ties de divertissement, préchant une de ces pauvres nonnes,
aprés avoir fait sa description en lui donnant des yeux de
Vénus, le sein d’une Danaé, etc., et avoir donné a son époux
la beauté d'un Adonis, dit enfin que, pour ces belles noces,
il ne manquait que les violons, mais qu'aprés tout ils n'y
manqueraient pas, parce que le corps de la novice était un
véritable violon qui devait servir & cette harmonie, ou plutdt
un orgue composé de soixante et je ne sais combien de
tuyaux. J'ai vu la lettre d'un bénédictin de Reims, qui dit qu'il
fut bien un quart d’heure a jouer sur ce violon, et l'on ajoute
que le regret du prétre qui était en fonction fut de n’avoir
pas quitté la chasuble a l'offertoire et laissé 12 la messe, parce
qu’il fut obligé de l'achever dans un combat perpétuel des
imaginations dont ce beau sermon lavait rempli. » — Lettre
du 14 mars 1680: « Vous savez que le P. Berthet, jésuite,
qui demeurait auprés de M. le cardinal de Bouillon, s'est
éclipsé, parce qu'il y a eu déposition contre lui pour commerce
quil avait avec une Duval, qui a été arrétée pour cause de
magie...» — 2 aofit 1690: « Ce sont les jésuites qui mettent
en mouvement tous les autres moines et les puissances, et
tout tend a les rendre seuls les maitres de tout, s'ils venaient
a bout de ruiner l'université de Louvain, les Peres de I'Ora-

) Voir notre compte-rendu dans le présent numéro de la Rewwe, p. 621-624.



— 5895 —

toire et tous ceux qui sont pour la vérité, » — 8 février 1692:
« C'est un front d'airain que celui de ces gens-la. Ils mettent
en jeu la calomnie, c’est une impudence achevée.» -— 29 fe-
vrier 1692 : « S'il y avait (possibilité) d’avoir justice en France,
il y aurait lieu de la demander; mais qui la fera? Les jésuites
sont les maitres... 1l est temps de prendre de bonnes mesures
pour les humilier, car ils prennent acte de la tolérance qu'on
a pour leurs erreurs et pour leurs insolences. » — 6 juin 1692 :
« Je voudrais que le pape ft bien persuadé que les Rouliers
(les jésuites) sont le plus grand fléau de I'Eglise et qu'il n'y
a point de bonne ceuvre pareille & celle de les humilier et de
les mettre en ¢tat de ne pas détruire tout le bien, comme ils
font, » ]

Dans plusieurs lettres de janvier et février 1692, accusa-
tion d'immoralité contre le P. Bouhours (I, 176-181). — 29 jan-
vier 1694: « On dit que les jésuites de Lyon vendent publi-
quement a leur apothicaire de la confection de jacinthe et de
celle d’alkermes, dans de petits pots d'étain bien propres, ol
I'on voit le nom de Jésus de la Cl, a raison de douze sous
Vonce.» — 6 janvier 1696 : « Un P. Thierry, jésuite, a disparu
et a emporté avec lui onze cents louis d’or neufs.» — 12 fé-
vrier 1696: « Les jésuites ont fourni des mémoires au comte
de Bussy-Rabutin pour 'engager a réfuter les Provinciales.
Ce comte essaya de faire quelque chose; mais voyant qu’il
fallait quelque chose de plus que des paroles pour réfuter les
Provinciales, il abandonna lentreprise et leur rendit leurs
mémoires, en leur déclarant qu'il ne pouvait rien faire de bon
sur cela.» — 21 février 1699: « On a trouvé, dans la malle
des jésuites missionnaires de la Chine, un journal signé de
leurs Peres, qui sert & justifier tout ce qui a été dit, et au
dela, dans la Morale pratique... lls avaient dans leur maison
de Bruxelles un sauvage, je crois, du Canada ou de quelqu'un
de ces pays-la, qu'ils font passer pour roi... Je crains que ce
ne soit une fourberie, ou que c’est quelque Iroquois, capitaine
d'une habitation, quw’ils honorent du nom de roi.» — 17 oc-
tobre 1699. Le chancelier, comte de Pontchartrain, dit au roi:
« Comment les jésuites peuvent-ils dire une telle fausseté a
Votre Majesté, apreés m’avoir apporté et mis eux-mémes le
projet entre les mains? S'ils osent m'imposer de leur imputer
4 faux une telle chose, a moi qu'ils savent qui ai I'honneur



— 596 —

d'approcher V. M., je vous laisse a4 penser, Sire, comment ils
mentent a l'égard de ceux qui n'cnt aucun accés auprés
d’elle. » — 24 octobre 1699 : « La guerre d'entre les bénédic-
tins et les jésuites s'échauffe de plus en plus... Les jésuites
sont bien battus; mais ces ladres ne sentent rien qu'une pas-
sion ardente de calomnier sans pudeur. »

Bref, Quesnel écrit le 28 septembre 1696: «Si on veut
sincérement la paix, il y a longtemps qu’on aurait di faire
imposer silence aux jésuites sur toutes ces matiéres de con-
testation dont leurs théses sont uniquement remplies, et dans
la derniere desquelles, qui est un livre, on dit qu’il y a des
erreurs grossieres, fort pernicieuses sur la parole de Dieu.
Mais on permet tout a ces gens-la, et on voudrait que ceux
qui sont en état de les repousser se tinssent les bras croisés.
Encore un coup, si on voulait la paix, on ferait imposer
silence a ces brouillons-l1a ou par Mgr d’Arras, ou par M. l'in-
tendant. Mais on veut la paix, & condition qu'on donnera des
armes & des furieux et la liberté de s’en servir, et que les
autres se laisseront assassiner. »

Il. Les papes. — Innocent XI ayant nommé évéque de
Strasbourg le prince Joseph-Clément de Baviere, agé de dix-
sept ans, Quesnel écrivit le 30 juillet 1688 : « Nous sommes
tous fort scandalisés de la conduite du pape au sujet de la
dispense donnée au prince Clément, enfant de 15 (17) ans,
revétu déja de deux évéchés, pour en avoir encore d'autres,
quoiqu’il n'ait aucune inclination a 1'état ecclésiastique. I1 n’y
a pu avoir que des raisons politiques qui aient pu faire
prendre ce parti & S. S., et c’est ce qui est déplorable de voir
traiter ainsi les affaires de I'Eglise par les maximes du siécle.
Je voudrais bien savoir sur quoi est fondé ce prétendu droit
de renverser toutes les regles, pour rendre éligible qui on
voudra et pour mettre sur un siége épiscopal un misérable
sujet. » Le 9 septembre suivant: «II est bien douloureux de
voir qu'un pape, qui a réputation de probité et de droiture,
ait si publiquement oublié les régles de I'Eglise dans le temps
olt il en devrait faire legon aux autres, et qu'il ait fait d'une
affaire ecclésiastique une affaire de politique, se soit montré
trés partial, ait fait acception de personnes et ait mis en com-
merce le sang de J.-C. et les ames qu’il a rachetées. Il manque
de lumiere en beaucoup de choses, mais en celle-ci il a man-



— 597 —

qué de tout, et sa politique n'a pas micux valu que le reste,»
— Le 22 octobre: « Cela est abominable, outre les brigues et
les simonies qui sont intervenues... Le violement du droit est
visible en cette rencontre et n'est fondé que sur cette préten-
tion hérétique, que le pape est maitre de tous les bénéfices de
I'Eglise, supérieur aux canons, et qu'il est un Dieu visible sur
la terre ou au moins un demi-Dieu. Le bref est nul, parce
que le pape a passé son pouvoir et a attenté contre le droit
divin.., »

Le 21 mars 1699: « Le bon P. Patrice (Imnnocent X11) est
le meilleur homme du monde. Cest dommage qu'il soit ce
qu'il est. Je suis fort en peine du jugement qu'on fait, en
lautre monde, de ces bonnes gens qui ne paraissent faire mal
4 personne, qui font du bien & beaucoup de monde, qui sont
disposés a faire tout celui qu'ils connaitraient et qu’ils pour-
raient, et qui cependant sont entrés, peut-étre fort volontiers,
dans une supériorité dont ils ne sont pas capables, et qui
sont cent mille piques au-dessous de leurs charges.» — Le
2 mai 1699: «Ce que vous me mandez de la promesse par
€crit donnée par le pape avant son ¢lection au provincialat
(@ la papauté), est terrible et fait grand'pitié: car c’est une
abomination que le bonhomme ne sent seulement pas. Cepen-
dant entrer par cette voie simoniaque dans une telle charge,
dont d’ailleurs il n’est pas capable, quelle misere, et que
peut-on espérer pour le salut!» — Le 23 janvier 1700: «On
ecrit de Paris que le pape est tombé en enfance.» — Le
8 mai: « Le pape a gouverné a peu prés comme un bon lieu-
tenant de police ou un bon intendant des batiments; il mourra
occupé de ces petits soins et sans avoir jamais su ce que
c'est que d'étre pape. »

Le 7 décembre 1700: « Clément XI est pour durer long-
temps... S'il pouvait me donner un ami cordial, c’est tout ce
que je lui demanderais; mais cela passe la puissance ponti-
ficale... Cela est triste, et j'ai besoin de la grace de Dieu
pour ne pas tomber dans une tristesse immodérée, » — Le
7 décembre 1701: « Le pape vient de faire vicaire apostolique
de Bolduc, pour remplir la place du sieur Steyaert, un homme
perdu de réputation pour ses impudicités... Cela est horrible...
Le pape était fort instruit de sa méchante conduite, et des le
mois de juillet il avait donné parole 2 M. du Vaucel qu'on ne



— H98 —

penserait point & ce sujet si misérable. Que peut-on attendre
d'un tel pape aprés une telle démarche? Que M. Pabbé
Renaudot le prone aprées cela!» — Le 1° aofit 1702: « Pour
Rome, il n'en faut rien attendre de bon de ce pontificat, un
des plus misérables qu'on ait eus depuis longtemps, s'il con-
tinue comme il commence. » — Le 20 septembre 1706: « On
craint tout du pape qui est absolument gouverné par les
jésuites. » — Vers la méme époque (II, 267), Quesnel écrit que
la conduite du pape est une « comédie », et que «le monde
en est plein.» — Le 27 avril 1714, il écrit: « Nous voyons
I'événement de la prédiction que fit le cardinal Noris en sor-
tant du conclave ou ce pape fut élu. Il dit que la bonne doc-
trine souffrirait beaucoup sous ce pontificat. Nous le voyons. »
— Le 12 mai 1719 : « 1l est certain que Clément XI est capable
de toutes les démarches les plus téméraires et les plus scan-
daleuses. »

. La cour de Rome. — Quesnel n’avait pas plus de
confiance dans entourage du pape que dans le pape lui-méme.
Le 1°* décembre 1690, il écrit: « Faut-il qu'un misérable comme
Albizzi, et qui a fait tant de mal & 'Eglise, jouisse injustement
d’'une si grande réputation ? Les jésuites, dans leur Catalogue,
Iélevent jusqu'aux nues... Vous savez bien la friponnerie qu'il
fit 2 la bulle d'Urbain VIII, en v fourrant le nom de Jansénius
contre la défense expresse du pape. Il ne tint qu'a l'abbé
Hilarion de le perdre, et il ne le voulut pas. Combien de maux
il efit peut-étre arrétés par une charité plus éclairée et plus
attentive au bien véritable de I'Eglise qu'au faux honneur
d'un particulier si indigne!» — Le 2 septembre 1690: «Ne
me parlez plus de votre cardinal Aguire, c’est un moine acheve
et un ignorant. » — Le 27 mai 1695 : « Clest un grand malheur
pour 1'Eglise et 1'Université, de ce que le ministre que le
Saint-siege y a (M. Tanara) est un homme vendu a toutes les
mauvaises causes, qu’il soutient tous les brouillons, est ouver-
tement déclaré contre tous ceux qui ne sont pas amis des
jésuites, décrie tant qu'il peut Messieurs de Louvain, les traite
indignement, avec violence, et sans avoir aucun égard & la
justice. » — Le 11 juillet 1699: « Fabroni est un homme bien
dangereux. »

Le 17 juin 1715, Quesnel écrivit, en l'approuvant, que,
d’apres M. Amelot, on se moquait de Louis XIV a Rome et



— 599 —

qu'on n’en voulait qu'aux libertés de 'Eglise gallicane. Amelot,
en effet, & peine arrivé 4 Rome, constata que le cardinal
Fabroni était maitre absolu du pape; qu'il n'y avait rien a
espérer du pape; que la cour de Rome ¢tait « uniquement
occupée de ce qui intéresse son autorité et de trouver des moyens
d'¢tendre sa juridiction en sapant les libertés et les usages de
IEglise gallicane ».

Quesnel attaqua linfaillibilité du pape. Lettre du 19 mars
1688 : « Ce sera une fort grande imprudence, si on prend a
Rome le parti de condamner les quatre articles, et jamais ils
n'auront mieux fait voir qu'ils ne sont pas infaillibles qu’en
établissant de cette maniere leur infaillibilité. S'ils suivent
Bellarmin, ce sera un aveugle qui en conduira d'autres.»
A propos des «graces du pape», il écrivit le 1 fé.
vrier 1688 qu’il tenait cette ressource « bien mince et bien
légere »,

Contre la cour de Rome, il écrivit ce qui suit: «Il n'en
faut plus rien attendre, et il faut faire le bien comme on
pourra, sans penser a ellé, et s'estimer heureux d'en étre
maltraité » (2 avril 1688). — Le 8 octobre suivant, il flétrit
«les maquignonnages de la cour de Rome a 'égard des béné-
fices du royaume », — Le 22: « Toute leur conduite n’est
qu’artifice, et jamais ils ne font la moindre démarche qui ne
soit mesurée sur les intéréts de leurs injustes et ambitieuses
prétentions. » — Le 31 décembre 1688 : « Il ne faut pas croire
que chaque Eglise ne recoive pas dans les occasions le Saint-
Esprit aussi bien que celle de Rome, pour connaitre la justice
des causes et les décider avec équité, sans que le pape envoie
ses exécuteurs, ce qu'il doit éviter. » — Le 19 aolt 1690: «En
VErité, ce qu'on a & attendre de ces gens-la ne vaut pas la
contrainte oll on se met et le tort qu'on fait a la vérité et a
la justice. Ils ne savent faire que du mal. Ce sont des aveugles,
des ignorants et des gens qui n'agissent que par passion.»
— Le 22 mars 1692: « Vos Romains sont des misérables ; tout
leur est bon, pourvu qu'on fasse valoir leurs prétentions. Ils
ne connaissent et n'aiment que cela au monde.» — Le 28:
« On voit bien, par le résultat de la congrégation de l'Index
au sujet du P, Tellier, que ceux qui crient le plus haut et le
Plus fort ont raison a Rome.» — Le 10 avril 1693: « Vos
Romains ne me surprendront point, quau cas qu'ils fassent



— 600 —

quelque chose de bon; car je prends le parti de ne m'y
attendre point. On voit bien qu'il ne faut plus espérer qu'en
Dieu, et que les Romains ne sont pas dignes de secourir ni
la vérité ni linnocence opprimées, ni de procurer la paix a
I'Eglise. » — Le 20 juillet 1701 : «On ne songe a Rome qu'a
¢tendre la puissance romaine. Que cela est scandaleux de voir
régner l'ambition ol 'humilité, selon le commandement de
Pesprit de J.-C., devrait éclater plus que toute autre chose.»

IV. Le parti witramontain. — Excellente remarque de
Quesnel sur la définition de I'Eglise: «Il ¥y a bien des théo-
logiens qui ne gofiteront pas que 1'on fasse entrer le pape
dans la définition de I'Eglise. Bon pour les évéques ou pasteurs,
car 'Eglise n’a jamais été sans pasteurs. Mais elle a été plu-
sieurs années sans pape. M. de Launoy a fait quelques lettres,
pour faire voir que c’est une nouveautécque de faire dépendre
Pessence de I'Eglise du pape, ou méme son intégrité. L’'épis-
copat subsiste dans son entier dans la vacance du siege de
Rome. On a eu peur de blesser les Romains. M. de Meaux
n'a pas eu peur dans son catéchisme, ni beaucoup d'autres »
(4 janvier 1702).

Quesnel, bien éntendu, n'admettait pas les condamnations
de I'Index (II, 184). Il aurait voulu que «les moines fussent
exclus du nombre des consulteurs» (II, 164). 11 blamait les
exces des moines dans la dévotion envers Marie (7b¢d.). 1l rap-
porte que les Oratoriens étaient accusés « d’étre ennemis du
culte de la Vierge» (II, 173); accusation fausse, car ils ne
condamnaient que les exces.

Quesnel en voulait fort aux évéques courtisans, et plu-
sieurs fois, en 1700, il s’en est pris méme a Bossuet (II, 95a
100). « Dieu sait, disait-il, avec quelle fureur il punira un jour
ces évéques temporels et tout absorbés dans la temporalité »
(I, 109). Aussi gémissait-il sur la situation de 1'Eglise «aban-
donnée en quelque facon a la malignité de ceux qui querunt
que sua sunt, non que Jesu Christi» (I, 169). « Autrefois
écrivait-il le 27 mai 1695, les évéchés se donnaient & de V€
nérables savants et pieux docteurs; aujourd’hui, ils ne sont
que pour des ambitieux et des ignorants. Et ce qu'il y a de
docteurs capables de 1'épiscopat sont décriés comme des héré-
tiques. »

Quesnel n'a pas épargné non plus les dominicains en



— 601 —

1699. « Ces gens-la, a-t-il écrit le 23 mai, sont des misérables, -
qui n'aiment la vérité que quand elle se trouve dans leur
froc. »

En voyant toutes ces intrigues, toutes ces cabales, toutes
ces ambitions, tous ces mensonges, toutes ces fourberies des
papes, des jésuites, de la cour de Rome, des évéques soumis
a4 Rome et de tout ce clergé esclave, Quesnel envoya, le
23 avril 1692, a du Vaucel, 24 Rome, ces quelques lignes de
Nicole, qui sont comme une marque au fer rouge: « Cet im-
primé (de l'archevéque de Malines) est trés propre a4 me con-
firmer dans une pensée que j’ai depuis longtemps, que ce n'est
point dans les lieux d’infamie, dans les compagnies de voleurs
et de bandits, que se commettent les grands crimes; mais que
les plus noirs desseins et les plus criminels naissent d'ordi-
naire dans la téte des ecclésiastiques. Le temps de la Passion
nous 'a fait voir dans la personne des pharisiens et des
scribes, et je crois que cela se vérifiera dans la suite de tous
les siecles. »

On voit, par ces quelques citations, combien la correspon-
dance de Quesnel est instructive et quelle lumiere elle pro-
jette sur les erreurs et les crimes du « grand siecle ».

E. M.

ITI. — Bossuet défenseur de Q,uesnel.

Chose piquante, plus M. Brunetiere, d'accord avec Rome,
s'autorise de Bossuet pour se faire ultramontain, plus on
démontre que Bossuet avait des doctrines antiultramontaines-
On sait déja qu'il est Pauteur des Quatre articles de 1682, si
désagréables & Rome et si difficiles & concilier avec linfailli-
bilité papale de 1870. De plus, M. 'abbé Ch. Urbain vient de
démontrer, dans la Revwue du clergé francais (15 janvier 1901,
p. 361-392), que Bossuet a approuvé, soutenu et défendu les
Réflexions morales du P. Quesnel, ouvrage d'ott 'on a extrait
les fameuses 101 propositions condamnées par la fameuse bulle
Unigenitus. Quoique ceci soit trés mortifiant pour le parti
ultramontain, qui veut & tout prix bénéficier de l'autorité et
du prestige de Bossuet, M. Urbain a cu le courage de constater
le fait et de le mettre en pleine lumigre, en réfutant bel et
bien les objections des adversaires de sa these.



— 602 —

On se rappelle que de Noailles, évéque de Chalons,
approuva en 1695 les Réflexions morales sur le N. 7. du
P. Quesnel, et que, devenu archevéque de Paris, il condamna,
en 1696, I'Exposition de la foi catholiqgue de Barcos, neveu de
Saint-Cyran. Comme la doctrine des Réflexions était la méme
que celle de !ZExposition, un théologien lanca en 1698 le
Probléme ecclésiastigue: « A qui T'on doit croire, de Louis-
Antoine de Noailles, évéque de Chalons en 1695, ou de Louis-
Antoine de Noailles, archevéque de Paris en 1696 » ? I’arche-
véque trés embarrassé et ne comptant pas assez sur ses théo-
logiens ordinaires (Boileau et de Beaufort), recourut a Bossuet
pour démontrer que le livre de Quesnel n’était pas janséniste
et qu'il contenait simplement la doctrine de S. Augustin sur
la grace. Bossuet alors composa, dans ce sens, un écrit qui
devait étre imprimé¢, sous la signature des théologiens de 'ar-
chevéque, en téte de I'édition des Kéflexions morales projetée
pour 1699. Cet écrit est intitulé: Averlissement sur I'édition
présente du N. 1. en francais avec des véflexions morales,
etc. Pour des raisons diverses, cet Avertissement ne recut pas
sa destination premiere et il ne fut publié qu'aprés la mort
de Bossuet, par Quesnel méme, en 1710, aprés que les Ré-
Jlexions furent condamnées par Clément XI (1708). Quesnel
Vintitula : Justification des Réflexions sur le N. T., etc.

Les ennemis de Quesnel et des jansénistes se récrierent
naturellement, et prétendirent que DBossuet s’était ensuite
rétracté, les uns soutenant qu’il n’avait approuvé les Réflexions
qu'a la condition qu'on y ferait cent-vingt corrections, les-
quelles ne furent pas faites, les autres soutenant que Bossuet
aurait déclaré n’avoir jamais « gofité » cet ouvrage.

M. P’abbé Urbain démontre aujourdhui: 1° que 1'Averfis-
Semenl ou Justificatiomn en question est bien de la main méme
de Bossuet (p. 364); 2° que 'édition donnée par le P. Quesnel
est authentique (p. 370); 3° que ce texte n’est nullement intet-
polé (p. 372); 4° que la prétendue rétractation de Bossuet n'est
qu'une légende et une légende fausse, qui a été mise en cir-
culation par le D* Gaillande, sur une simple assertion (sans
preuve) de labbé de Saint-André, lequel s’est contredit lui-
méme sur ce point et ne saurait contrebalancer l'autorité de
Pabbé Ledieu (p. 372-378); 5° que, si Bossuet a exprimé le
désir qu'il y edt dans la nouvelle édition des Réflexions quel-



— 603 —

ques corrections, c'était, comme il I’a dit lui-méme, pour donner
plus de netteté a quelques endroits «innocents en eux-mémes »,
sans en changer aucunement le fond; car la théologie de
Quesnel était « correcte dans tous ces passages, et on trouve
dans ses Réflexions tous les principes de la religion dispensés
et distribués dans les endroits convenables et selon que le
demande le texte sacré » (p. 378-379).

La conclusion est que Bossuet, pour qui tout le jansénisme
se réduisait dans les cing fameuses propositions et qui les
combattait, a soutenu que les Réflexions du P. Quesnel ne
contiennent pas ces cing propositions, mais seulement les prin-
cipes de St. Augustin et de St. Thomas. Quoi qu'il en soit de
cette these de Bossuet (thése que 1'on peut trouver erronée en
ce sens que la doctrine des cing propositions se trouve dans
St. Augustin), il reste démontré que Bossuet « a justifié expres-
sément des propositions condamnées dans la suite par la bulle
Unigenitus » (p. 390).

On sait aussi que Bossuet, en 1674, a « permis sans diffi-
culté la lecture de la version de Mons », qui cependant avait
¢té condamnée par Clément IX (1668) comme témdraire, per-
nicieuse, etc. (p. 391).

L’ultramontanisme est rempli de tant de contradictions
que ses partisans diront sans doute, ici comme ailleurs: «Une
de plus, une de moins, peu importe ; il ne faut plus y regarder
de si pres.» — Pour nous, nous continuerons a y regarder
de tres pres.

Un dernier point. M. Urbain pense que l'auteur du /Fro-
bleme ecclésiastiqgue est le bénédictin D. Thierry de Viaixnes,
qui, dit-il, avait usé de ce moyen pour fixer les indécisions
de l'archevéque de Paris et 'amener 4 se prononcer ouverte-
ment en faveur des doctrines de Port-Royal» (p. 362). Clest
une erreur encore répandue aujourd’hui, mais que M. le prof.
Kenninck a réfutée (voir la Revue internationale de Théologie,
janvier 1894, p. 129). E. M.



604 —

TIV. — Prof. Dr. Fr. Nippold tuber den Altkatholizismus.

,Der religiése Friede der Zukunft und seine Anbahnung
durch die altkatholische Kirche. Vortrag in Wiesbaden am
9, Januar 1901. Mit einem Anhange iiber die Vor- und Nach-
spiele der Liguorischen Kontroverse“. Leipzig, Verlag der
Buchhandlung des evangelischen Bundes von Carl Braun.
Preis 50 Pf. ,

So spricht der Verfasser (S. 16 bis 18): ,Die altkatholische
Bewegung ist die einzige, die den Historiker in mir nie ent-
tauscht hat. Sie werden den Grund erkennen, wenn ich noch
beifiige, dass es mir schon bald und ziemlich hiufig vergoénnt
gewesen ist, zuerst an schweizerischen, spater auch an deutschen
Gemeindeversammlungen Anteil zu nehmen. Trotzdem hat sich
mirjedoch gerade hier in Wiesbaden eine vollig neue Aufgabe ge-
stellt. Von den Anlédssen dazu hoffe ich hernach noch etwas
zu sagen. Vorlaufig mag die Bemerkung geniigen, dass es zum
erstenmal ist, dass aus dem Nachdenken tiber den Streit der
Gegenwart und den Frieden der Zukunft mir unwillkirlich die
Frage erwachsen ist: Was bedeutet, was bietet fiir diesen
Frieden die altkatholische Kirche eben als Kirche?

Bei der Antwort aul diese Frage wiwrde ich jedoch immer-
hin gerne — und ich méchte diesen Punkt noch kurz beriihren,
bevor ich zu jener Antwort mich wende — eine &dltere Arbeit
als Thnen nicht ganz unzugianglich voraussetzen. Sie tragt den
Titel: ,Was verdanken die evangelischen Kirchen dem altka-
tholischen Martyrium?* Nur der kleinere Teil ist von mir,
der grossere stammt aus der Feder von Lic. Kohlschmidt. Es
ist aber nicht die schlichte Arbeit als solche, die den eben
ausgesprochenen Wunsch in mir weckte, sondern der Ort, wo
sie erschienen ist: némlich der erste Jahrgang (1893) der Revue
internationale de théologie. Wenn eben moglich, méchte ich
ndmlich hier gern ein paar Abonnenten werben fir diese her-
vorragendende Zeitschrift, die auch hier am Orte einen ge-
wichtigen DMitarbeiter gehabt hat: in dem hochgebildeten
General Kiréjeff. Dieselbe dient in der That den hochsten re-
ligiosen Zukunftsaufgaben. Ihre Mitarbeiter beschrinken sich
auf drei Sprachen: deutsch, franzosisch und englisch. Aber
die hollindischen Altkatholiken und die amerikanischen Kpis-
kopalen sind in ihren Reihen ebenso vertreten wie die be-



— 605 —

deutendsten der griechischen und russischen Theologen. Sogar
gelehrte Serben und Armenier, ja die Orientkirchen tiberhaupt
gerade in 1hren offiziellen Vertretern sind unter ihnen. Und
sie sind alle durch ein gemeinsames Ideal verbunden: das des
reinen, papstfreien Katholizismus.

Wer diesen allgemeinen Hintergrund wirklich kennt, der
kann nicht anders sagen, als dass es gar nicht moglich ist,
den Altkatholizismus drger zu verkennen, als wenn man ihn
als einen inkonsequenten Protestantismus hinstellt. Sein recht
eigentliches Charisma besteht vielmehr gerade darin, dass er
durch und durch katholisch ist: katholisch in dem alten kirch-
lichen Sinne des Wortes, wie Irendus und Cyprian ihn geprégt
haben. Alle seine Fithrer gehorten ausnahmslos zu den streng-
gliubigsten Katholiken, sind aus ungemischt katholischer Be-
vilkerung hervorgegangen. An eine Nachahmung der protes-
tantischen Kirchenformen haben sie niemals gedacht. Sonst
hétten die von Déllinger geleiteten Bonner Unionskonferenzen
gewiss nicht das Bindeglied werden kénnen zwischen den Orient-
kirchen und der angloamerikanischen Episkopalkirche.

Schon hierin allein liegt eine gewaltige Zukunftsidee.
Denken Sie doch nur daran, dass auch alle diese Kirchen ihr
Existenzrecht seitens der pépstlichen Kurie ebenso in Frage
gestellt sehen, wie unser grosser Kaiser das Gleiche erlebte in
dem Rechtsanspruch Pius’ IX. auf alle Getauften (mit dem
brutalen appartengono)! Eben darum ist es nun aber auch
nur eine Frage der Zeit, bis alle jene Kirchen ausnahmslos —
vollig unbeschadet ihrer Eigentiimlichkeit — sich zusammen-
finden in der Verteidigung der ihnen allen gemeinsamen Rechts-
grundlage: gegeniiber der Bestreitung derselben zuerst durch
die pseudoisidorischen und schliesslich durch die vatikanischen
Fiktionen. Das Zusammenarbeiten der griechischen und rus-
sischen, der armenischen, der serbischen, der ruménischen, der
bulgarischen, der amerikanischen und englischen, der franzo-
sischen und hollindischen Theologen in derRevue internationale,
das doch einzig und allein durch den deutschen und schwei-
zerischen Altkatholizismus moglich geworden ist, fithrt von
selbst auf den Weg zu der kirchenrechtlichen Verstindigung . ..




	Variétés

