
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 589

VARIÉTÉS.

I. — Le duc Albert de Broglie contre l'infaillibilité
du pape.

Dans l'article anonyme intitulé: Le Concile, et publié par
Le Correspondant du 10 octobre 1869 (p. 5-46), se trouve reproduite,

d'une manière très délicate et avec mille précautions
dont le but était de dorer la pilule à la cour de Rome, la
doctrine antiinfaillibiliste des catholiques-libéraux d'avant le
concile de 1870, ainsi que toutes les craintes où ils étaient
que le parti jésuitique ne déterminât Pie IX à faire voter sa
propre infaillibilité par le concile intimidé et dompté. L'habile
écrivain use de détours et d'insinuations qu'on admirera. Nous
ne pouvons malheureusement pas rééditer tous ces passages,
dont l'intérêt historique et doctrinal s'est accru par le fait
même de la prévarication du pape et de sa majorité; mais
nous voulons en donner une analyse exacte pour la satisfaction

de conscience de tous les amis de la vérité, en attendant
qu'un jour toute cette très intéressante étude soit reproduite
intégralement. En la lisant attentivement, on se convaincra de
l'erreur commise par les papistes d'aujourd'hui, lorsqu'ils
prétendent que l'opposition des catholiques-libéraux contre l'infaillibilité

papale n'a été qu'une question d'opportunité et non de
doctrine. La vérité est qu'ils ont combattu cette prétendue
infaillibilité comme une erreur anticatholique.

L'auteur insinue que le concile ne violera pas l'ancienne
foi; que «jamais la permanence de la doctrine, à travers la
dissimilitude des temps, ne se sera manifestée par un plus
émouvant contraste»; qu'« après trois cents ans d'intervalle,
ce sera la menu foi exprimée par les mêmes formules » (p. 8).

U avoue que «beaucoup de nobles esprits» sont troublés
par des inquiétudes qu'exploite avec art la presse irréligieuse.



— 590 —

« Ils supposent que la réunion du concile a eu pour but et
doit avoir pour effet de concentrer toute l'autorité de l'Eglise
sur la tête du souverain pontife. Ils craignent que de monarchie

tempérée et partagée (telle qu'elle leur est apparue
jusqu'ici), l'Eglise ne sorte du prochain concile transformée en une
monarchie absolue et gouvernée sans contrôle par un chef
unique» (p. 10).

L'auteur s'applique à démontrer que ces craintes ne se

réaliseront pas, non pas seulement parce que leur réalisation
serait inopportune, mais parce qu'elle serait une création
nouvelle et la violation de l'ancienne foi, ainsi que des anciennes
libertés.

Il affirme donc que « créer dans le sein de l'Eglise une
monarchie despotique qui n'a jamais existé» (p. 12), est une
impossibilité. «Il y a là, dit-il, quelque chose de contradictoire
dans les idées comme dans les termes qui répugne au sens

commun. Ce n'est ni l'usage ni le penchant naturel des grandes
assemblées de consommer elles-mêmes leur propre abdication. »

Il condamne «les violences non moins iniques auxquelles de

nouveaux docteurs (les ultramontains) se sont livrés contre
les plus hautes renommées de notre Eglise de France » (p. 13).

Il s'écrie, pour réconforter les «nobles esprits» susnommés:
« Comment croire qu'une assemblée véritablement œcuménique,
sur laquelle ne pèse aucune pression, dont n'est exclu aucun
membre légitime, sera assez abandonné de l'Esprit-Saint pour
se dépouiller elle-même sans motif, au profit d'un autre
pouvoir, de ce qu'il y aurait d'essentiel, d'exclusif et de divin dans

ses prérogatives? Supposer chez une assemblée purement
humaine un renoncement irréfléchi de cette nature, ce serait
déjà une absurde hypothèse ; mais appliquée à une assemblée

infaillible, la supposition est presque sacrilège, car c'est admettre

que VEsprit-Saint prendrait plaisir à nous égarer sur le choix
de ses interprètes. »

On ne saurait parler plus clairement, et dire plus nettement

que le concile qui oserait proclamer l'infaillibilité papale
ne serait ni infaillible, ni assisté par le Saint-Esprit, mais en

complète contradiction avec le Saint-Esprit comme avec le sens

commun.
L'auteur rappelle que les conciles infaillibles ne procèdent

pas « par la voie parlementaire des majorités relatives ou



— 591 -
absolues»; que les décisions dogmatiques doivent être réputées

«l'oeuvre de l'Eglise entière». Pourquoi? «C'est que les
conciles ne créent pas les dogmes, ils les reconnaissent seulement

et les déclarent. Us proclament avec une vigueur et une
netteté nouvelles ce que l'Eglise partout et toujours a cru par
une foi au moins implicite : Quod semper et ubique et ab omnibus

creditum est. Il suffit donc qu'une croyance soit contestée

par une partie notable et pieuse de l'Eglise, qui n'est jamais
sortie du giron commun, pour qu'un concile hésite à la faire
passer à l'état dogmatique. Telle est la réserve qui a toujours
prévalu en toute matière: mais dans celle-ci en particulier,
dans ce qui touche aux rapports mutuels du pape, du concile
et des évêques, il y a une jurisprudence établie à Trente, dont
à coup sûr le Vatican ne s'écartera pas» (p. 14).

Il ajoute qu'on ne peut définir une opinion sans condamner
la contraire et sans jeter hors de l'Eglise des cœurs sincères.
Or, « qui se sentirait de taille à condamner dédaigneusement
et par voie de prétérition, des docteurs comme Bossuet, des

princes de l'Eglise romaine comme Bausset et La Luserne, et
avec eux le passé le plus pur de l'Eglise de France»? (p. 16).

Ce qui suit n'est pas moins excellent. Selon l'auteur (ce
sont ses expressions textuelles), «il faudrait dire nettement, de

manière à ne laisser aucun doute dans aucun esprit, dans quel
cas, à quelles conditions, dans quelles limites, sur quelles
matières les décrets du souverain Pontife doivent être considérés
comme investis du privilège sublime de l'infaillibilité. Omettes
une seule de ces indications et la conscience des fidèles, égarée
dans le vague, ne saurait plus où se prendre. R ne suffirait
nullement d'énoncer en termes généraux que le pape est exempt
de toute chance d'erreur quand il parle comme chef de l'Eglise,
et suivant l'expression vulgaire, ex cathedra. Car à quel signe
reconnaître ce caractère de chef de l'Eglise, distinct dans le
vicaire de J.-C. de sa qualité personnelle? Et quand est-il censé
parler du haut de la chaire de Pierre? Autant de questions
sur lesquelles les partisans les plus déterminés de l'infaillibilité
pontificale ne sont pas encore arrivés à une solution commune.
Ni Mansi ne parle comme Bellarmin, ni Bellarmin comme
Orsi, ni Orsi comme Capellari. Il y a des docteurs qui comptent
jusqu'à vingt-huit conditions indispensables pour concentrer
dans la personne du pape toute l'autorité de l'Eglise. En



— 592 —

revanche, d'autres, moins nombreux que bruyants à la vérité,
coupent court à toute difficulté, par un moyen commode, en
reconnaissant à la personne du Pape une sorte d'illumination
personnelle, à laquelle participeraient tous ses actes et toutes
ses paroles » (p. 16).

L'auteur n'admet pas que le pape puisse indiquer lui-même
en quelle qualité et avec quelle autorité il entendra parler, si
ce sera comme pape ou non. Il déclare qu'une telle infaillibilité
serait sans limites (car qu'est-ce qu'une limite qu'on pose soi-
même et qu'on recule à son gré?). Mais voici un argument
qui est un A^rai coup droit contre Rome:

« La force principale des décisions dogmatiques est
toujours rétrospective. Encore un coup, les conciles ne créent
pas des dogmes : ils les reconnaissent, et ils n'en sont pas les

auteurs, mais les témoins. Ils disent ce qui a toujours été, non
ce qui A^a être ; ils ne font pas la vérité, ils la constatent. Dès

lors, de cela seul qu'un souverain Pontife aurait été reconnu
infaillible, sous certaines conditions, par un concile de 1869,

il s'ensuivrait nécessairement que tous les papes ont toujours
été infaillibles aux mêmes conditions, depuis l'origine même de

la Papauté. Tous les actes, toutes les décisions émanées des

souverains pontifes, à une époque quelconque, dans les
conditions déterminées, seraient reconnus, ipso facto, comme revêtus
de ce privilège, et obligeant, dès à présent et à jamais, la
conscience des fidèles » (p. 17).

Ce sont les historiens et les docteurs qui auront à faire
ces recherches. Que de difficultés lorsqu'on arrivera aux bulles
fameuses qui ont déposé les souverains, délié les sujets de

leur serment de fidélité, et établi la suprématie du pape, même

en matière politique, et la subordination du pouvoir temporel
au pouvoir spirituel, même dans l'ordre purement civil! Le
concile mettra-t-il entre les mains des historiens un fil conducteur

qui leur permettra de se guider avec sûreté dans ce

dédale? L'auteur prévoit que de la définition de l'infaillibilité
du pape sortirait une infaillibilité politique, qui couperait peut-
être le dernier fil entre l'Eglise et l'Etat (p. 19).

L'auteur enseigne que l'assistance promise par le Saint-

Esprit au concile est « surnaturelle et non miraculeuse » ; que
des recherches historiques et doctrinales sont nécessaires avant
les décisions ; qu'on doit en tenir compte, et non mépriser les



— 593 —

règles de la prudence. Puis, flattant Pie IX pour mieux lui
faire la leçon, il ajoute : « Le grand cœur de Pie IX nous est
garant qu'il n'a jamais songé à faire du concile une de ces

formalités solennelles qui, dans les démocraties asservies,
viennent colorer la dictature du simulacre de la légalité. On
n'y verra pas de plébiscite proposé par oui ou par non à un
peuple muet ou ébloui » (p. 20). Pie IX n'a pas compris. Il n'a
pas compris davantage ce qui suit:

« Cette voix du premier pasteur, seule retentissante au
milieu du silence de l'Eglise, et celle des évêques ne s'élevant
que pour lui faire écho, quoi de plus propre à accréditer dans
l'esprit des simples la très fausse opinion que dans la papauté
seule réside l'Eglise entière» (p. 21)! Il appelle l'Eglise une
« monarchie qui est un corps vivant, où la tête reçoit des membres

autant de vie qu'elle leur en envoie». Il raille et flétrit
celles « où il n'y a qu'un maître et des serviteurs, et où le
mouvement se communique du sommet aux extrémités avec la
régularité mécanique d'un automate » (p. 22). Créer dans
l'Eglise une telle monarchie, ce serait « faire prendre à la
soumission des chrétiens envers le Saint-Père l'aspect de la
servilité et faire parler à leur amour filial le langage d'une superstition

idolâtre. » Il s'indigne de ces exagérations infaillibilistes,
qu'il qualifie de «ridicules». Il cite Fénelon, qui a reproché
aux papes des derniers siècles d'avoir « trop souvent négligé
la coutume de définir la foi de concert avec leurs frères, et
même d'avoir trop souvent cherché à déprimer l'épiscopat tout
entier». 11 prie le concile «d'assurer à l'épiscopat tout entier
une part dans l'administration habituelle de l'Eglise, à laquelle,
par le recrutement trop exclusif des congrégations romaines,
le clergé d'Italie seul est aujourd'hui appelé. » Il ajoute : « Que
la papauté cesse donc d'être exclusivement italienne, pour
redevenir, par son union intime avec l'épiscopat, non seulement

européenne, mais universelle et vraiment humaine » (p. 25).

Evidemment, celui qui a écrit de telles choses était
convaincu que l'infaillibilité papale est, non pas une vérité
inopportune, mais une erreur formelle et une violation de la foi
catholique, et qu'un concile qui la proclamerait serait, ipso
facto, contraire à la tradition catholique, par conséquent
faillible et erroné. Telle était d'ailleurs la doctrine de tous les

Revue intern, de Théologie. Heft 35,1901. 38



— 594 —

catholiques-libéraux avant 1870. Les papistes prétendus
libéraux d'aujourd'hui ont beau nier ce fait ; il n'en est pas moins
éclatant comme le jour.

E. M.

II. — Le P. Quesnel contre les jésuites et contre Rome.

Les Lettres de l'illustre Oratorien qui viennent d'être
publiées1), contiennent, sur les jésuites, sur les papes, sur la
cour de Rome, et en général sur le parti ultramontain de cette
époque (1668-1719), des faits et des appréciations qu'il importe
de signaler.

I. Les jésuites. — Lettre du 24 juillet 1679 : « Le recteur
des jésuites d'ici (Reims), qui est plein de l'idée d'un certain
paradis qu'il a fabriqué, où il prétend qu'il y aura des violons
et des festins, et tout ce qui sert aujourd'hui à faire les parties

de divertissement, prêchant une de ces pauvres nonnes,
après avoir fait sa description en lui donnant des yeux de

Vénus, le sein d'une Danaé, etc., et avoir donné à son époux
la beauté d'un Adonis, dit enfin que, pour ces belles noces,
il ne manquait que les violons, mais qu'après tout ils n'y
manqueraient pas, parce que le corps de la noAdce était un
véritable violon qui devait servir à cette harmonie, ou plutôt
un orgue composé de soixante et je ne sais combien de

tuyaux. J'ai vu la lettre d'un bénédictin de Reims, qui dit qu'il
fut bien un quart d'heure à jouer sur ce violon, et l'on ajoute

que le regret du prêtre qui était en fonction fut de n'avoir
pas quitté la chasuble à l'offertoire et laissé là la messe, parce
qu'il fut obligé de l'achever dans un combat perpétuel des

imaginations dont ce beau sermon l'avait rempli. » — Lettre
du 14 mars 1680 : « Vous savez que le P. Berthet, jésuite,
qui demeurait auprès de M. le cardinal de Bouillon, s'est

éclipsé, parce qu'il y a eu déposition contre lui pour commerce
qu'il avait avec une Duval, qui a été arrêtée pour cause de

magie... » — 2 août 1690: « Ce sont les jésuites qui mettent
en mouvement tous les autres moines et les puissances, et

tout tend à les rendre seuls les maîtres de tout, s'ils venaient
à bout de ruiner l'université de Louvain, les Pères de l'Ora-

*) Voir notre compte-rendu dans le présent numéro de la Revue, p. 631-624.



— 595 —

toire et tous ceux qui sont pour la vérité. » — 8 février 1692:
« C'est un front d'airain que celui de ces gens-là. Ils mettent
en jeu la calomnie, c'est une impudence achevée. » — 29
février 1692 : « S'il y avait (possibilité) d'avoir justice en France,
il y aurait lieu de la demander; mais qui la fera? Les jésuites
sont les maîtres... Il est temps de prendre de bonnes mesures
pour les humilier, car ils prennent acte de la tolérance qu'on
a pour leurs erreurs et pour leurs insolences. » — 6 juin 1692 :

«Je voudrais que le pape fût bien persuadé que les Rouliers
(les jésuites) sont le plus grand fléau de l'Eglise et qu'il n'y
a point de bonne œuvre pareille à celle de les humilier et de
les mettre en état de ne pas détruire tout le bien, comme ils
font. »

Dans plusieurs lettres de janvier et février 1692, accusation

d'immoralité contre le P. Bouhours (I, 176-181). — 29 jan-
vier 1694: «On dit que les jésuites de Lyon vendent
publiquement à leur apothicaire de la confection de jacinthe et de
celle d'alkermès, dans de petits pots d'étain bien propres, où
l'on voit le nom de Jésus de la Cie, à raison de douze sous
l'once.» — 6 janvier 1696: «Un P. Thierry, jésuite, a disparu
et a emporté avec lui onze cents louis d'or neufs. » — 12

février 1696: «Les jésuites ont fourni des mémoires au comte
de Bussy-Rabutin pour l'engager à réfuter les Provinciales.
Ce comte essaya de faire quelque chose ; mais voyant qu'il
fallait quelque chose de plus que des paroles pour réfuter les
Provinciales, il abandonna l'entreprise et leur rendit leurs
mémoires, en leur déclarant qu'il ne pouvait rien faire de bon
sur cela.» — 21 février 1699: «On a trouvé, dans la malle
des jésuites missionnaires de la Chine, un journal signé de
leurs Pères, qui sert à justifier tout ce qui a été dit, et au
delà, dans la Morale pratique... Us avaient dans leur maison
de Bruxelles un sauvage, je crois, du Canada ou de quelqu'un
de ces pays-là, qu'ils font passer pour roi... Je crains que ce
ne soit une fourberie, ou que c'est quelque Iroquois, capitaine
d'une habitation, qu'ils honorent du nom de roi. » — 17
octobre 1699. Le chancelier, comte de Pontchartrain, dit au roi:
« Comment les jésuites peuvent-ils dire une telle fausseté à
Votre Majesté, après m'avoir apporté et mis eux-mêmes le
projet entre les mains? S'ils osent m'imposer de leur imputer
à faux une telle chose, à moi qu'ils savent qui ai l'honneur



— 596 —

d'approcher V. M., je vous laisse à penser, Sire, comment ils
mentent à l'égard de ceux qui n'ont aucun accès auprès
d'elle. » — 24 octobre 1699 : « La guerre d'entre les bénédictins

et les jésuites s'échauffe de plus en plus... Les jésuites
sont bien battus ; mais ces ladres ne sentent rien qu'une
passion ardente de calomnier sans pudeur. »

Bref, Quesnel écrit le 28 septembre 1696 : « Si on veut
sincèrement la paix, il y a longtemps qu'on aurait dû faire
imposer silence aux jésuites sur toutes ces matières de
contestation dont leurs thèses sont uniquement remplies, et dans
la dernière desquelles, qui est un livre, on dit qu'il y a des

erreurs grossières, fort pernicieuses sur la parole de Dieu.
Mais on permet tout à ces gens-là, et on voudrait que ceux
qui sont en état de les repousser se tinssent les bras croisés.
Encore un coup, si on voulait la paix, on ferait imposer
silence à ces brouillons-là ou par Mgr d'Arras, ou par M.
l'intendant. Mais on veut la paix, à condition qu'on donnera des

armes à des furieux et la liberté de s'en servir, et que les

autres se laisseront assassiner. »

II. Les papes. — Innocent XI ayant nommé évêque de

Strasbourg le prince Joseph-Clément de Bavière, âgé de dix-

sept ans, Quesnel écrivit le 30 juillet 1688: «Nous sommes
tous fort scandalisés de la conduite du pape au sujet de la
dispense donnée au prince Clément, enfant de 15 (17) ans,
revêtu déjà de deux évêchés, pour en avoir encore d'autres,
quoiqu'il n'ait aucune inclination à l'état ecclésiastique. Il n'y
a pu avoir que des raisons politiques qui aient pu faire
prendre ce parti à S. S., et c'est ce qui est déplorable de voir
traiter ainsi les affaires de l'Eglise par les maximes du siècle.

Je voudrais bien savoir sur quoi est fondé ce prétendu droit
de renverser toutes les règles, pour rendre eligible qui on

voudra et pour mettre sur un siège episcopal un misérable
sujet. » Le 9 septembre suivant : « Il est bien douloureux de

voir qu'un pape, qui a réputation de probité et de droiture,
ait si publiquement oublié les règles de l'Eglise dans le temps
où il en devrait faire leçon aux autres, et qu'il ait fait d'une
affaire ecclésiastique une affaire de politique, se soit montré
très partial, ait fait acception de personnes et ait mis en
commerce le sang de J.-C. et les âmes qu'il a rachetées. Il manque
de lumière en beaucoup de choses, mais en celle-ci il a man-



— 597 —

qué de tout, et sa politique n'a pas mieux valu que le reste. »

— Le 22 octobre : « Cela est abominable, outre les brigues et
les simonies qui sont intervenues... Le violement du droit est
visible en cette rencontre et n'est fondé que sur cette prétention

hérétique, que le pape est maître de tous les bénéfices de

l'Eglise, supérieur aux canons, et qu'il est un Dieu visible sur
la terre ou au moins un demi-Dieu. Le bref est nul, parce
que le pape a passé son pouvoir et a attenté contre le droit
divin...»

Le 21 mars 1699 : « Le bon P. Patrice (Innocent XII) est
le meilleur homme du monde. C'est dommage qu'il soit ce

qu'il est. Je suis fort en peine du jugement qu'on fait, en
l'autre monde, de ces bonnes gens qui ne paraissent faire mal
à personne, qui font du bien à beaucoup de monde, qui sont
disposés à faire tout celui qu'ils connaîtraient et qu'ils
pourraient, et qui cependant sont entrés, peut-être fort volontiers,
dans une supériorité dont ils ne sont pas capables, et qui
sont cent mille piques au-dessous de leurs charges. » — Le
2 mai 1699: «Ce que a^ous me mandez de la promesse par
écrit donnée par le pape avant son élection au provincialat
(à la papauté), est terrible et fait grand'pitié : car c'est une
abomination que le bonhomme ne sent seulement pas. Cependant

entrer par cette voie simoniaque dans une telle charge,
dont d'ailleurs il n'est pas capable, quelle misère, et que
peut-on espérer pour le salut !» — Le 23 janvier 1700 : « On
écrit de Paris que le pape est tombé en enfance. » — Le
8 mai : « Le pape a gouverné à peu près comme un bon
lieutenant de police ou un bon intendant des bâtiments ; il mourra
occupé de ces petits soins et sans a\roir jamais su ce que
c'est que d'être pape. »

Le 7 décembre 1700 : « Clément XI est pour durer
longtemps S'il pouvait me donner un ami cordial, c'est tout ce
que je lui demanderais ; mais cela passe la puissance
pontificale... Cela est triste, et j'ai besoin de la grâce de Dieu
pour ne pas tomber dans une tristesse immodérée. » — Le
7 décembre 1701 : « Le pape vient de faire vicaire apostolique
de Bolduc, pour remplir la place du sieur Steyaert, un homme
perdu de réputation pour ses impudicités... Cela est horrible...
Le pape était fort instruit de sa méchante conduite, et dès le
mois de juillet il avait donné parole à M. du Vaucel qu'on ne



— 598 —

penserait point à ce sujet si misérable. Que peut-on attendre
d'un tel pape après une telle démarche Que M. l'abbé
Renaudot le prône après cela !» — Le 1er août 1702 : « Pour
Rome, il n'en faut rien attendre de bon de ce pontificat, un
des plus misérables qu'on ait eus depuis longtemps, s'il
continue comme il commence.» — Le 20 septembre 1706: «On
craint tout du pape qui est absolument gouverné par les
jésuites. » — Vers la même époque (II, 267), Quesnel écrit que
la conduite du pape est une « comédie », et que « le monde
en est plein.» — Le 27 avril 1714, il écrit: «Nous voyons
l'événement de la prédiction que fit le cardinal Noris en
sortant du conclave où ce pape fut élu. Il dit que la bonne
doctrine souffrirait beaucoup sous ce pontificat. Nous le voyons. »

—• Le 12 mai 1719 : « Il est certain que Clément XI est capable
de toutes les démarches les plus téméraires et les plus
scandaleuses. »

III. La cour de Rome. — Quesnel n'avait pas plus de

confiance dans l'entourage du pape que dans le pape lui-même.
Le 1er décembre 1690, il écrit : « Faut-il qu'un misérable comme
Albizzi, et qui a fait tant de mal à l'Eglise, jouisse injustement
d'une si grande réputation Les jésuites, dans leur Catalogue,
l'élèvent jusqu'aux nues... Vous savez bien la friponnerie qu'il
fit à la bulle d'Urbain VIII, en y fourrant le nom de Jansénius
contre la défense expresse du pape. Il ne tint qu'à l'abbé
Hilarion de le perdre, et il ne le voulut pas. Combien de maux
il eût peut-être arrêtés par une charité plus éclairée et plus
attentive au bien véritable de l'Eglise qu'au faux honneur
d'un particulier si indigne !» — Le 2 septembre 1690 : « Ne

me parlez plus de votre cardinal Aguire, c'est un moine achevé
et un ignorant. » — Le 27 mai 1695 : « C'est un grand malheur
pour l'Eglise et l'Université, de ce que le ministre que le

Saint-siège y a (M. Tanara) est un homme vendu à toutes les
mauvaises causes, qu'il soutient tous les brouillons, est
ouvertement déclaré contre tous ceux qui ne sont pas amis des

jésuites, décrie tant qu'il peut Messieurs de Louvain, les traite
indignement, avec violence, et sans avoir aucun égard à la
justice.» — Le 11 juillet 1699: «Fabroni est un homme bien
dangereux. »

Le 17 juin 1715, Quesnel écrivit, en l'approuvant, que,
d'après M. Amelot, on se moquait de Louis XIV à Rome et



— 599 —

qu'on n'en voulait qu'aux libertés de l'Eglise gallicane. Amelot,
en effet, à peine arrivé à Rome, constata que le cardinal
Fabroni était maître absolu du pape ; qu'il n'y avait rien à

espérer du pape ; que la cour de Rome était « uniquement
occupée de ce qui intéresse son autorité et de trouver des moyens
d'étendre sa juridiction en sapant les libertés et les usages de

l'Eglise gallicane ».

Quesnel attaqua l'infaillibilité du pape. Lettre du 19 mars
1688 : « Ce sera une fort grande imprudence, si on prend à

Rome le parti de condamner les quatre articles, et jamais ils
n'auront mieux fait voir qu'ils ne sont pas infaillibles qu'en
établissant de cette manière leur infaillibilité. S'ils suivent
Bellarmin, ce sera un aveugle qui en conduira d'autres. »

A propos des « grâces du pape », il écrivit le 1er

février 1688 qu'il tenait cette ressource « bien mince et bien
légère».

Contre la cour de Rome, il écrivit ce qui suit : « Il n'en
faut plus rien attendre, et il faut faire le bien comme on
pourra, sans penser à elle, et s'estimer heureux d'en être
maltraité » (2 avril 1688). — Le 8 octobre suivant, il flétrit
« les maquignonnages de la cour de Rome à l'égard des bénéfices

du royaume ». — Le 22 : « Toute leur conduite n'est
qu'artifice, et jamais ils ne font la moindre démarche qui ne
soit mesurée sur les intérêts de leurs injustes et ambitieuses
prétentions. » — Le 31 décembre 1688 : « Il ne faut pas croire
que chaque Eglise ne reçoive pas dans les occasions le Saint-
Esprit aussi bien que celle de Rome, pour connaître la justice
des causes et les décider avec équité, sans que le pape envoie
ses exécuteurs, ce qu'il doit éviter. » —¦ Le 19 août 1690: «En
vérité, ce qu'on a à attendre de ces gens-là ne vaut pas la
contrainte où on se met et le tort qu'on fait à la vérité et à
la justice. Ils ne savent faire que du mal. Ce sont des aveugles,
des ignorants et des gens qui n'agissent que par passion. »

— Le 22 mars 1692: « Vos Romains sont des misérables ; tout
leur est bon, pourvu qu'on fasse valoir leurs prétentions. Ils
ne connaissent et n'aiment que cela au monde. » — Le 28 :

« On voit bien, par le résultat de la congrégation de l'Index
au sujet du P. Tellier, que ceux qui crient le plus haut et le
plus fort ont raison à Rome. » — Le 10 avril 1693 : « Vos
Romains ne me surprendront point, qu'au cas qu'ils fassent



— 600 —

quelque chose de bon ; car je prends le parti de ne m'y
attendre point. On voit bien qu'il ne faut plus espérer qu'en
Dieu, et que les Romains ne sont pas dignes de secourir ni
la vérité ni l'innocence opprimées, ni de procurer la paix à

l'Eglise. » —¦ Le 20 juillet 1701 : «On ne songe à Rome qu'à
étendre la puissance romaine. Que cela est scandaleux de voir
régner l'ambition où l'humilité, selon le commandement de

l'esprit de J.-C, devrait éclater plus que toute autre chose. »

IV. Le parti ultramontain. — Excellente remarque de

Quesnel sur la définition de l'Eglise : « Il y a bien des
théologiens qui ne goûteront pas que l'on fasse entrer le pape
dans la définition de l'Eglise. Bon pour les évêques ou pasteurs,
car l'Eglise n'a jamais été sans pasteurs. Mais elle a été
plusieurs années sans pape. M. de Launoy a fait quelques lettres,
pour faire voir que c'est une nouveauté que de faire dépendre
l'essence de l'Eglise du pape, ou même son intégrité. L'épiscopat

subsiste dans son entier dans la vacance du siège de

Rome. On a eu peur de blesser les Romains. M. de Meaux
n'a pas eu peur dans son catéchisme, ni beaucoup d'autres »

(4 janvier 1702).

Quesnel, bien entendu, n'admettait pas les condamnations
de l'Index (II, 184). Il aurait voulu que « les moines fussent
exclus du nombre des consulteurs » (II, 164). Il blâmait les

excès des moines dans la dévotion envers Marie (ibid.). Il
rapporte que les Oratoriens étaient accusés « d'être ennemis du
culte de la Vierge » (II, 173) ; accusation fausse, car ils ne
condamnaient que les excès.

Quesnel en voulait fort aux évêques courtisans, et
plusieurs fois, en 1700, il s'en est pris même à Bossuet (II, 95 à

100). « Dieu sait, disait-il, avec quelle fureur il punira un jour
ces évêques temporels et tout absorbés dans la temporalité »

(I, 109). Aussi gémissait-il sur la situation de l'Eglise «

abandonnée en quelque façon à la malignité de ceux qui quœrunt
quœ sua sunt, non quœ Jesu Christi » (I, 169). « Autrefois)
écrivait-il le 27 mai 1695, les évêchés se donnaient à de vé"

nérables savants et pieux docteurs ; aujourd'hui, ils ne sont

que pour des ambitieux et des ignorants. Et ce qu'il y a de

docteurs capables de l'épiscopat sont décriés comme des
hérétiques. »

Quesnel n'a pas épargné non plus les dominicains en



— 601 —

1699. « Ces gens-là, a-t-il écrit le 23 mai, sont des misérables,
qui n'aiment la vérité que quand elle se trouve dans leur
froc. »

En voyant toutes ces intrigues, toutes ces cabales, toutes
ces ambitions, tous ces mensonges, toutes ces fourberies des

papes, des jésuites, de la cour de Rome, des évêques soumis
à Rome et de tout ce clergé esclave, Quesnel envoya, le
23 avril 1692, à du Vaucel, à Rome, ces quelques lignes de

Nicole, qui sont comme une marque au fer rouge : « Cet
imprimé (de l'archevêque de Malines) est très propre à me
confirmer dans une pensée que j'ai depuis longtemps, que ce n'est
point dans les lieux d'infamie, dans les compagnies de voleurs
et de bandits, que se commettent les grands crimes ; mais que
les plus noirs desseins et les plus criminels naissent d'ordinaire

dans la tête des ecclésiastiques. Le temps de la Passion
nous l'a fait voir dans la personne des pharisiens et des

scribes, et je crois que cela se vérifiera dans la suite de tous
les siècles. »

On voit, par ces quelques citations, combien la correspondance

de Quesnel est instructive et quelle lumière elle pro"
jette sur les erreurs et les crimes du « grand siècle ».

E. M.

III. — Bossuet défenseur de Quesnel.

Chose piquante, plus M. Brunetière, d'accord avec Rome,
s'autorise de Bossuet pour se faire ultramontain, plus on
démontre que Bossuet avait des doctrines antiultramontaines-
On sait déjà qu'il est l'auteur des Quatre articles de 1682, si
désagréables à Rome et si difficiles à concilier avec l'infaillibilité

papale de 1870. De plus, M. l'abbé Ch. Urbain vient de

démontrer, dans la Revue du clergé français (15 janvier 1901,

p. 361-392), que Bossuet a approuvé, soutenu et défendu les
Réflexions morales du P. Quesnel, ouvrage d'où l'on a extrait
les fameuses 101 propositions condamnées par la fameuse bulle
Unigenitus. Quoique ceci soit très mortifiant pour le parti
ultramontain, qui veut à tout prix bénéficier de l'autorité et
du prestige de Bossuet, M. Urbain a eu le courage de constater
le fait et de le mettre en pleine lumière, en réfutant bel et
bien les objections des adversaires de sa thèse.



- 602 —

On se rappelle que de Noailles, évêque de Châlons,
approuva en 1695 les Réflexions morales sur le N. F. du
P. Quesnel, et que, devenu archevêque de Paris, il condamna,
en 1696, YExposition de la foi catholiqvte de Barcos, neveu de

Saint-Cyran. Comme la doctrine des Réflexions était la même

que celle de l'Exposition, un théologien lança en 1698 le
Problème ecclésiastique : « A qui l'on doit croire, de Louis-
Antoine de Noailles, évêque de Châlons en 1695, ou de Louis-
Antoine de Noailles, archevêque de Paris en 1696 » L'archevêque

très embarrassé et ne comptant pas assez sur ses
théologiens ordinaires (Boileau et de Beaufort), recourut à Bossuet

pour démontrer que le livre de Quesnel n'était pas janséniste
et qu'il contenait simplement la doctrine de S. Augustin sur
la grâce. Bossuet alors composa, dans ce sens, un écrit qui
devait être imprimé, sous la signature des théologiens de

l'archevêque, en tête de l'édition des Réflexions morales projetée
pour 1699. Cet écrit est intitulé: Avertissement sur l'édition
présente du N. T. en français avec des réflexions morales,
etc. Pour des raisons diverses, cet Avertissement ne reçut pas
sa destination première et il ne fut publié qu'après la mort
de Bossuet, par Quesnel même, en 1710, après que les
Réflexions furent condamnées par Clément XI (1708). Quesnel
l'intitula : Justification des Réflexions sur le N. T., etc.

Les ennemis de Quesnel et des jansénistes se récrièrent
naturellement, et prétendirent que Bossuet s'était ensuite
rétracté, les uns soutenant qu'il n'avait approuvé les Réflexions
qu'à la condition qu'on y ferait cent-vingt corrections,
lesquelles ne furent pas faites, les autres soutenant que Bossuet
aurait déclaré n'avoir jamais « goûté » cet ouvrage.

M. l'abbé Urbain démontre aujourd'hui : 1° que l'Avertissement

ou Justification en question est bien de la main même
de Bossuet (p. 364) ; 2° que l'édition donnée par le P. Quesnel
est authentique (p. 370) ; 3° que ce texte n'est nullement interpolé

(p. 372) ; 4° que la prétendue rétractation de Bossuet n'est
qu'une légende et une légende fausse, qui a été mise en
circulation par le D1' Gaillande, sur une simple assertion (sans

preuve) de l'abbé de Saint-André, lequel s'est contredit lui-
même sur ce point et ne saurait contrebalancer l'autorité de

l'abbé Ledieu (p. 372-378) ; 5° que, si Bossuet a exprimé le
désir qu"il y eût dans la nouvelle édition des Réflexions quel-



— 603 —

ques corrections, c'était, comme il l'a dit lui-même, pour donner
plus de netteté à quelques endroits « innocents en eux-mêmes»,
sans en changer aucunement le fond ; car la théologie de

Quesnel était « correcte dans tous ces passages, et on trouve
dans ses Réflexions tous les principes de la religion dispensés
et distribués dans les endroits convenables et selon que le
demande le texte sacré » (p. 378-379).

La conclusion est que Bossuet, pour qui tout le jansénisme
se réduisait dans les cinq fameuses propositions et qui les
combattait, a soutenu que les Réflexions du P. Quesnel ne
contiennent pas ces cinq propositions, mais seulement les
principes de St. Augustin et de St. Thomas. Quoi qu'il en soit de

cette thèse de Bossuet (thèse que l'on peut trouver erronée en
ce sens que la doctrine des cinq propositions se trouve dans
St. Augustin), il reste démontré que Bossuet « a justifié expressément

des propositions condamnées dans la suite par la bulle
Unigenitus » (p. 390).

On sait aussi que Bossuet, en 1674, a « permis sans
difficulté la lecture de la version de Mons», qui cependant avait
été condamnée par Clément IX (1668) comme téméraire,
pernicieuse, etc. (p. 391).

L'ultramontanisme est rempli de tant de contradictions
que ses partisans diront sans doute, ici comme ailleurs: «Une
de plus, une de moins, peu importe ; il ne faut plus y regarder
de si près. » — Pour nous, nous continuerons à y regarder
de très près.

Un dernier point. M. Urbain pense que l'auteur du
Problème ecclésiastique est le bénédictin D. Thierry de Viaixnes,
qui, dit-il, avait usé de ce moyen pour fixer les indécisions
de l'archevêque de Paris et l'amener à se prononcer ouvertement

en faveur des doctrines de Port-Royal » (p. 362). C'est
une erreur encore répandue aujourd'hui, mais que M. le prof.
Kenninck a réfutée (voir la Revue internationale de Théologie,
janvier 1894, p. 129). E. M.



604

IV. — Prof. Dr. Fr. Nippold über den Altkatholizismus.

„Der religiöse Friede der Zukunft und seine Anbahnung
durch die altkatholische Kirche. Vortrag in Wiesbaden am
9. Januar 1901. Mit einem Anhange über die Vor- und
Nachspiele der Liguorischen Kontroverse". Leipzig, Verlag der
Buchhandlung des evangelischen Bundes a~oii Carl Braun.
Preis 50 Pf.

So spricht der Verfasser (S. 16 bis 18) : „Die altkatholische
BeAvegung ist die einzige, die den Historiker in mir nie
enttäuscht hat. Sie werden den Grund erkennen, wenn ich noch
beifüge, class es mir schon bald und ziemlich häufig vergönnt
gewesen ist, zuerst an schweizerischen, später auch an deutschen
Gemeindeversammlungen Anteil zu nehmen. Trotzdem hat sich
mir jedoch gerade hier in Wiesbaden eine völlig neue Aufgäbe
gestellt. Von den Anlässen dazu hoffe ich hernach noch etwas
zu sagen. Vorläufig mag die Bemerkung genügen, dass es zum
erstenmal ist, dass aus dem Nachdenken über den Streit der

Gegenwart und den Frieden der Zukunft mir umvillkürlich die

Frage erwachsen ist: Was bedeutet, Avas bietet für diesen
Frieden die altkatholische Kirche eben als Kirche?

Bei der Antwort auf diese Frage Avurde ich jedoch immerhin

gerne — und ich möchte diesen Punkt noch kurz berühren,
bevor ich zu jener AntAvort mich Avende — eine ältere Arbeit
als Ihnen nicht ganz unzugänglich voraussetzen. Sie trägt den

Titel: „Was verdanken die evangelischen Kirchen dem
altkatholischen Martyrium'?'' Nur der kleinere Teil ist von mir,
der grössere stammt aus der Feder von Lie. Kohlschmidt. Es

ist aber nicht die schlichte Arbeit als solche, die den eben

ausgesprochenen Wunsch in mir weckte, sondern der Ort, avo

sie erschienen ist: nämlich der erste Jahrgang (1893) der Revue
internationale de théologie. Wenn eben möglich, möchte ich
nämlich hier gern ein paar Abonnenten Averben für diese her-

vorragendende Zeitschrift, die auch hier am Orte einen
gewichtigen Mitarbeiter gehabt hat: in dem hochgebildeten
General Kiréjeff. Dieselbe dient in der That den höchsten
religiösen Zukunftsaufgaben. Ihre Mitarbeiter beschränken sich
auf drei Sprachen: deutsch, französisch und englisch. Aber
die holländischen Altkatholiken und die amerikanischen
Episkopalen sind in ihren Reihen ebenso vertreten wie die be-



— 605 —

deutendsten der griechischen und russischen Theologen. Sogar
gelehrte Serben und Armenier, ja die Orientkirchen überhaupt
gerade in ihren offiziellen Vertretern sind unter ihnen. Und
sie sind alle durch ein gemeinsames Ideal verbunden : das des

reinen, papstfreien Katholizismus.
Wer diesen allgemeinen Hintergrund Avirklich kennt, der

kann nicht anders sagen, als dass es gar nicht möglich ist,
den Altkatholizismus ärger zu verkennen, als wenn man ihn
als einen inkonsequenten Protestantismus hinstellt. Sein recht
eigentliches Charisma besteht vielmehr gerade darin, dass er
durch und durch katholisch ist : katholisch in dem alten kirchlichen

Sinne des Wortes, wie Irenäus und Cyprian ihn geprägt
haben. Alle seine Führer gehörten ausnahmslos zu den
strenggläubigsten Katholiken, sind aus ungemischt katholischer
Bevölkerung hervorgegangen. An eine Nachahmung der
protestantischen Kirchenformen haben sie niemals gedacht. Sonst
hätten die von Döllinger geleiteten Bonner Unionskonferenzen
gewiss nicht das Bindeglied Averden können zwischen den
Orientkirchen und der angloamerikanischen Episkopalkirche.

Schon hierin allein liegt eine gewaltige Zukunftsidee.
Denken Sie doch nur daran, dass auch alle diese Kirchen ihr
Existenzrecht seitens der päpstlichen Kurie ebenso in Frage
gestellt sehen, wie unser grosser Kaiser das Gleiche erlebte in
dem Rechtsanspruch Pius' IX. auf alle Getauften (mit dem
brutalen appartengono)! Eben darum ist es nun aber auch
nur eine Frage der Zeit, bis alle jene Kirchen ausnahmslos —
völlig unbeschadet ihrer Eigentümlichkeit — sich zusammenfinden

in der Verteidigung der ihnen allen gemeinsamen
Rechtsgrundlage: gegenüber der Bestreitung derselben zuerst durch
die pseudoisidorischen und schliesslich durch die vatikanischen
Fiktionen. Das Zusammenarbeiten der griechischen und
russischen, der armenischen, der serbischen, der rumänischen, der
bulgarischen, der amerikanischen und englischen, der französischen

und holländischen Theologen in der Revue internationale,
das doch einzig und allein durch den deutschen und
schweizerischen Altkatholizismus möglich geworden ist, führt von
selbst auf den Weg zu der kirchenrechtlichen Verständigung A


	Variétés

