Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Artikel: Papst Nikolaus I.

Autor: Richterich, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403515

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAPST NIKOLAUS L

(24. April 858 — 13. November 867.)

Herr Professor Dr. Michaud charakterisierte in zwei aus-
gezeichneten Artikeln (I’ancienne et la nouvelle KEglise en
Occident, au IXe® siécle; Revue 1896, pages 463—488, 664—681)
die Wirksamkeit dieses Papstes wie folgt:

P. 471. La rupture entre les deux Fglises (orientale et
occidentale) n’a pas eu pour cause la querelle des images, ni
méme le filioque, mais l'institution, par Nicolas I°f, de la pa-
pauté nouvelle, papauté schismatique dés son origine et qui
ne tarda pas & devenir hérétique, dés qu’elle s'imposa comme
un dogme et qu'une fois transtormée en institution de droit,
divin, elle s’adjugea le droit de transformer en dogmes les
doctrines qui étaient a sa convenance.

P. 488. Ce ne fut qu’a partir de Nicolas que la papauté
favorisée par des circonstances exceptionnelles, prit un carac-
tere nouveau et devint dans 1’Eglise d’Occident une institution,
en transformant sa simple primauté d’honneur en autorité su-
préme.

P. 659. De fait, Panarchie était alors & peu prés partout,
et le pape Nicolas, qu’était-il dans I'Eglise dont il renversait
la constitution, sinon 'anarchie méme ?

Diese Zeilen beweisen, dass das Leben und Wirken dieses
Papstes, den romisch-katholische Theologen den ,Grossen’
und den ,Heiligen“ nennen, alle romfreien Christen in ganz
besonderem Masse zum Nachdenken anregen muss. Auf Wunsch
der Direktion dieser Zeitschrift folgen hiermit einige Auszuge
unserer Arbeit {iber Papst Nikolaus 1.

Wir besitzen von Nikolaus I. 129 ganz und 21 fragmen-
tarisch erhaltene Briefe, einige Bullen und Klosterprivilegien,



— 561 —

welche den Stempel seines Geistes tragen, wie das Liber ponti-
ficalis sich ausdriickt (Migne 119, col. 767: cujus qui sanctum
studium vult agnoscere, in epistolis suis, quas bene libratas
per mundi partes direxit, luce clarius invenire valebit), ferner
die Akten der von ihm in Rom abgehaltenen Synoden, wo
seine Kreaturen und Werkzeuge einfach beistimmten. So als
es sich um Mehrung der Privilegien einiger Kloster in Frank-
reich handelte : universi episcopi responderunt: libertati mo-
nachorum congaudemus, et quee de his statuit beatitudo vestra
firmamus, ep. 44, col. 846, oder an der Synode, an welcher
Erzbischof Johann von Ravenna restituiert wurde (Migne 119,
col. 760: Rectum judicium summi preesulis, justa definitio to-
tius pastoris Ecclesice, omnes eadem dicimus, omnes eadem sa-
pimus, omnes eadem judicamus). In dem Zeitraum von 861 bis
864 allein fanden acht Synoden in Rom statt, an welchen sich
Nikolaus als Haupt der katholischen Kirche gerierte. Nach
ep. 46, col. 850 haben an der Synode gegen den Patriar-
chen Photius von Konstantinopel sogar Bischofe aus ver-
schiedenen europiischen Provinzen teilgenommen (convocato
multarum provinciarum occidentalium regionum episcoporum
coetu).

Mit Recht sagt Herr Prof. Michaud in seinem Werke iiber
die sieben okumenischen Konzilien, S. 268 : ,On sait qu’il faut
genéralement appeler vérité ce que le pape Nicolas Ie* appelait
erreur®, und wenn wir die hyperbolische Ausdrucksweise dieses
Papstes gegeniiber der Synode von Soissons (853) auf ihn selber
anwenden wollten, so konnten wir in Anbetracht der in seinen
Briefen wimmelnden irrigen Angaben und Behauptungen und
auf Filschungen und Fiktionen gegriindeten Anspriiche aus-
rufen: In quibus quanta reprehensionum inveniatur congeries,
si voluerimus exhibere per singula, facilius chartee quam verba
deficient (ep. 107, col. 1094).

Frstes Kapitel.

Allgemeine Zustinde im 9. Jahrhundert und Kennzeich-
nung der in Rom massgebenden Personlichkeiten
wahrend des Pontifikates Nikolaus I.

Unwissenheit, Roheit, Aberglauben, Sittenlosigkeit und
Lﬁgenhaftigkeit herrschen in diesem traurigen Jahrhundert. Die

Revue intern. de Théologie. Heft 35, 1901. 36



Flrsten gehen ihrem Volke an geistiger Bildung nicht allzu
welt voraus und stehen auch nicht auf einer hoéhern Stufe der
Sittlichkeit. In der ,Histoire littéraire de la France®, redigiert
von den Benediktinern von St. Maur, lesen wir IV, p. 218:
,Les années qui suivirent la mort de Charlemagne ne furent
que fatales & la litterature, le milieu du siécle encore davan-
tage, et la fin tout a fait pernicieuse; p. 271: Autant on était
timide et réservé aux siecles précédents & inventer et & pro-
poser de nouvelles questions sur les matieres de religion, au-
tant on fut hardi en celui-ci & en faire naitre sur les moindres
sujets. La question sur la maniére dont Jésus-Christ est sorti du
sein de la sainte Vierge était une question jusque-la inoule,
qui marque bien la grossiereté du geénie de ce temps-14.“

Lapotre in seinem Werke: ,L’Europe et le saint-siege a
I'époque carlovingienne, 1 partie, le pape Jean VIII (872 &
882)“, macht das Gestindnis, p. 16: Die romischen Schrift-
steller im 9. Jahrhundert verdienen wenig Glauben, ,car c¢’est
I'époque ou toute vie intellectuelle semble s’arréter autour du
Latran®. S. 182 ff. spricht er von den ,mceurs scandaleuses
du clergé romain et de la cour romaine“. S. 186: In theolo-
gischer Hinsicht grosse Verwirrung — so dass Johann VIIL
die Ehen der Romerinnen mit Fremden flir nichtig erklérte.
Karl der Kahle sagt in einem Schreiben an Nikolaus I. (His-
toire des Gaules, Bouquet, VII, 522 ss.) beziiglich des Vorgéngers
des Erzbischofs Ebo von Reims: ,er konne aliquatenus legere,
nihil tamen textus evangelici intelligere“. Scotus Erigena, der
tiuchtigste Kenner der griechischen Sprache und Litteratur zu
seiner Zeit sagt: ,Macht, Ruhm und Ehre seien zu den Griechen
entwichen“. (Cessit et ad greecos nomen honosque tuus. Con-
stantinopolis florens nova Roma vocatur: Moribus et muris
Roma vetusta cadis. Migne 122, col. 1194.) Seit Gregor dem
Grossen hatte eigentlich kein Papst sich wissenschaftlich aus-
gezeichnet — und da Nikolaus I. und seine Kleriker unfahig
waren, seine Lehren und Anspriiche zu verteidigen, musste er
sich an die frénkischen Theologen wenden, um die gegen Rom
erhobenen Anschuldigungen des Photius abzuweisen.

So wandte er sich an FErzbischof Hinkmar von Reims,
der ein sehr gelehrter Mann war und sein Wissen in hohem
Masse beherrschte. Dummler, Geschichte des ostfrankischen
Reiches, Bd. II, S. 211, sagt: ,Kein anderer Franke mag ihm



— 563 —

seit Raban hierin verglichen werden.“ Bischof Odo von Beau-
vais, Erzbischof Ado von Vienne (deren Schriften verloren ge-
gangen sind), Bischof Aneas von Paris und der Ménch Ra-
tramnus von Corbie suchten die abendléndische Kirche zu
verteidigen. Der Abt Lupus von Ferriéres war auch ein ge-
lehrter Mann. Anastasius der Biblothekar und der Diakon
Johannes, der Biograph Gregors des Grossen, sind vereinzelte
theologische Schriftsteller in Rom. Die Byzantiner betrachteten
die Romer als Barbaren. In einem Briefe an Nikolaus verhshnte
Kaiser Michael die Rémer wegen ihres Lateins und nannte das-
selbe eine ,barbarische und scythische Sprache“ (ep. 86, col.
932) und Rom eine ,veraltete® Stadt (inveteratam), col 947.
Die stilgetibte romische Kanzlei schrieb allerdings ein besseres
Latein — doch wurde dasselbe durch die Notare und Chro-
nisten korrumpiert und vom Volke elendiglich gesprochen. In
Konstantinopel wurde dagegen die Bildung gefordert. Der
Patriarch Photius, der geistesgewaltige Gegner des Papstes
Nikolaus, besass einen grossen Fleiss und eine ungeheure Ge-
lehrsamkeit. Sein Wissen umfasste die verschiedensten Ge-
biete. Der gallikanische Kirchenhistoriker Fleury sagt dies-
beziiglich (Histoire ecclésiastique, Buch 50, § 3): ,Le génie de
Photius était encore au-dessus de sa naissance, Il avait 1’esprit
grand et cultivé avec soin. Ses richesses lui faisaient facile-
ment trouver toutes sortes de livres; et sa passion pour la
gloire allait jusqua passer les nuits & la lecture. Aussi de~
vintdil le plus savant homme, non seulement de son siécle,
mais des précédents. Il savait la grammaire, la poétique, la
rhétorique, la philosophie, la médecine et toutes les sciences
Profanes; mais il n’avait pas négligé la science ecclésiastique,
et quand il se vit en place, il 8’y rendit trés savant.”

Ungeachtet der grossen Sittenlosigkeit und Verwilderung
in Rom und auswérts, finden wir, dass mehrere Bischofe und
Pépste verehelicht waren. So Papst Hadrian II., der Nachfolger
Nikolaus I., Bischof Arsenius von Orta und der Vater des
Spéateren Papstes Marinus.

Das Auftreten unseres Papstes fiel in eine Zeit der Zer-
Tissenheit und der Verkommenheit, so dass viele meinten,
nder Welt Untergang sei nahe“ (vergente in occasum mundo),
wie der Abt Lupus von Ferriéres. Der -damalige Geschicht-
schreiber Nuithard (Pertz II, S. 672) urteilt folgendermassen



— 564 —

tiber seine Zeit: ,Wahrend der Regierung Karls des Grossen
wandelte das Volk auf dem rechten Wege und erfreute
sich des Friedens und der Eintracht. Heute, wo jeder seinen
eigenen Weg geht, giebt es nur Streitigkeiten und Zerwiirf-
nisse. Damals herrschte Uberfluss und Freude und heute
Elend und Traurigkeit. Sogar die Elemente, welche friher
dem Menschen glnstig waren, sind ihm heute feindlich ge-
sinnt.*

Es ist nicht zu verwundern, dass in dieser Zeit der Un-
wissenheit und der Sittenverwilderung die Falschungen tiber-
hand nahmen. Erzbischof Hinkmar von Reims, der gewaltige
Vorkampfer fiir die Unabhingigkeit der gallikanischen Kirche,
mahnt seinen Gesandten Bischof Egilo von Sens, sich die Akten
und pépstlichen Schreiben gut einzupriigen, damit er den Ro-
mern die Wahrheit vorhalten konne, wenn sie ,ihrer Sitte ge-
méss ihre Worte verdrehen wollten® (ut si illi quos scitis more
suo sua dicta involvere voluerint, habeatis veritatem quam
illis respondere possitis. Migne 126, col. 64). Gegeniiber dem
in Rom allméichtigen Bibliothekar Anastasius beklagt sich
Hinkmar, der Papst habe in seinem letzten Antwortschreiben
seine (Hinkmars) Worte in einem ganz andern Wortlaute wie-
dergegeben als er geschrieben (in quibusdam [epistolis Nicolai]
aliter sonuerunt quam nos suge sanctitati scripserimus). Damit
niemand die Akten des Konzils von Troyes falsche, teile er
dem Anastasius mit, dass Bischof Aktard von Nantes, sein
Bote, die Originale besitze, und er bittet ihn, die auf die An
gelegenheit IIbos in Rom befindlichen AKktenstiicke zu ver-
gleichen und zu priifen.

Nikolaus I. macht seinerseits Hinkmar den Vorwurf, einen
Briet unversiegelt an ihn geschickt und ein Schreiben seines
Vorgingers, des Papstes Benedikt IIT., gedndert und verstiim-
melt zu haben, und doch wisse er, dass die pépstliche Kanzlei
eine Abschrift der Aktenstiicke aufbewahre (nam cum nobis
quos nosti utique prisco Ecclesiee Romanse more in regestis
exemplaria scriptorum, quee a sede dantur apostolica reservare,
et quos conjicere potuisti, cum tempore decessoris mei daren-
tur, ea etiam preesentialiter intuitos esse, sic mutilatum et de-
pravatum idem institutum mittere non formidaveris, quam de-
pravatum et defraudatum nullam hujus experimentiam haben-
tibus ad subversionem vim patientium forsitan exhibuisti? ep.



— 560 —

108, col. 1109, 1106). Dem Konige Salomo von der Bretagne
klagt er, dass seine (Salomos) Briefe offen an ihn gelangen
(ep. 85). Der ADbt Grimoldus zeigte dem Erzbischof Karl von
Mainz (ep. 26) einen erdichteten pépstlichen Brief (epistola vero,
quam vobis quasi a nobis missam, Grimoldus obtulit abbas,
nunquam nostro est scrinio, scripta neque a nobis edita, neque a
nostra sede directa, sed omnimodis falsitatis argomento plena et
mendacii constructa demonstretur tenore). Die von thm abgesetz-
ten Metropoliten Giinther von Koln und Theutgaud von Trier
werden beschuldigt, in den Akten der Synode von Metz (863)
einige Worte ausgemerzt zu haben (arrepto cultello raserunt),
ep. 185. Die Griechen werden ebenfalls der Fiélschung be-
schuldigt. Kaiser Michael soll in einem Satze (a quibus [sanctis
patribus] deliberatum qualiter, absque Romanee sedis Romanique
Pontificis consensu, nullius insurgentis deliberationis terminus
daretur) das Wortchen absque durch cum ersetzt und folgen-
den Wortlaut erstellt haben (Deliberatum {fuerit . .. et, cum
sedis apost. et ecclesize vestree consensu, omnis rei finis debeat
omnino proferri, ep. 4, col. 773 ss., ep. 98, col. 1022). Die
gleichen Anklagen treten ung im Briefe an Photius entgegen,
ep. 13, col. 793: nescimus cujus fraude vel dolositate epistola
nostra ad vos directa fraudata est, und in den Schreiben an
Michael, ep. 86, col. 930 und ep. 98, col. 1025: si tamen non
falsata (epistola) Graecorum more . . . quoniam apud Graecos
(sicuti nonnulla diversi temporis scripta testantur) familiaris est
ista temeritas.

Dass der romische Klerus moralisch sehr tief stand, be-
weist die Verwendung solcher Bischofe zu Gesandten, welche
wegen ihres Geizes und der Leichtigkeit ihrer DBestechung
verrufen waren, wie Arsenius, Formosus, Rodoald von Porto
und andere. Es standen wohl wenige Krifte dem Papste zur
Verfiigung,

In Rom massgebende Personlichkeiten waren Bischof Ar-
senius von Orta, sein Sohn Anastasius, Abt und Bibliothekar,
Formosus, Rodoald von Porto, Johann von Fondi, Zacharias
von Anagni.

Bischof Arsenius won Orta hatte im Jahr 855 die Wahl
seines Sohnes Anastasius als Gegenpapst veranlasst, indem er
die zur Prifung der Wahl Benedikts III. beorderten kaiserlichen
Gesandten fir seinen Plan gewann. Die Standhaftigkeit des



— 566 —

Klerus und die Einmiitigkeit des im Lateran versammelten
~ Volkes brachten jedoch die Gesandten zu besserer Einsicht
und Benedikt wurde in seinem Amte bestétigt. Arsenius spielte
eine grosse Rolle als pépstlicher Legat in Westfranken und
Lothringen. Nikolaus empfiehlt ihn Koénig Karl dem Kahlen,
den lothringischen und frinkischen Bischofen, sowie Erzbischof
Ado von Vienne (epistolee 78, 79, 80, 81). LEr nennt ihn ,Ar-
“senium reverendissimum et sanctissimum episcopum, apocrisia-
riom et missum apostolicee sedis et consiliarium nostrum . . .
Hortensem episcopum, dilectum consiliarium nostrum, cujus
apud nos approbata est fides et comperta devotio. Quia pro cunc-
tis laborat dum pro communibus Ecclesice negotiis tantum
fastidium non recusavit assumere®. Der Libellus de imperatoria
potestate in urbe Roma (Migne 139, col. 54 ss.) weiss zu er-
zéahlen von einem mit der Wahrung der kaiserlichen Interessen
in Rom betrauten Bischofe Arsenius, sanctitate et scientia
adornatum. Wie einst in den Zeiten Jugurthas Rom fir den
Hauptherd der Bestechlichkeit galt, wo man alles kaufen
konnte, und spéter die Gegner Gregors VII. diesem Papste
nachsagten, dass er seine Erfolge nur durch Geld errungen
habe, so liebte man auch zur Zeit Nikolaus I. in Rom das Geld
und war schnell bereit, anderen Untreue und Bestechlichkeit
vorzuwerfen. Die Annales Bertiniani, deren dritter Teil Hink-
mar von Reims zum Verfasser hat (vgl. L.es Annales de St-
Bertin par l’abbé Deshaisnes, p. 101), nennen Arsenius einen
,magnee calliditatis et nimise cupiditatis homo%, welcher die
abgesetzten Krzbischéfe von Koln und Trier unter der falschen
Vorspiegelung ihrer Wiedereinsetzung nach Rom kommen hiess
(spe talsa seducens de restitutione), um von ihnen Geschenke
zu erhalten (ut ab eis exenia acciperet, Migne 125, col. 1236),
wo sie auch ihr ganzes Vermogen verloren hitten, wohl im
Bestreben, die Geldgier dieses Mannes zu stillen. Dass das
Gold in Rom ein allmichtiger Herrscher war, beweisen auch
die Briefe Hinkmars an den Abt Anastasius und Hadrians II
an Karl den Kahlen (Migne 126, col. 258 und Migne 122, col.
1319). Hinkmar entschuldigt sich, dem Papste, Arsenius und
dem Adressaten keine besseren Geschenke schicken zu koénnen,
und Hadrian meldet dem nach der Kaiserwiirde liisternen Karl,
der mit Geld diese Wiirde zu erkaufen strebte, fiir noch so
viele Scheffel Gold werde er niemand anders nach dem Tode



— 567 —

Ludwigs II. als Kaiser zulassen, als ihn selbst. -Arsenius iibte
als Liegat so grosse Autoritit und Gewalt, als wenn der oberste
Papst selbst gekommen wire (tanta auctoritate et potestate
usus est, ac si idem summus preesul advenisset. Bouquet, Bd. VII,
p. 192). Die lothringischen Bischofe empfingen ihn wie ,einen
Engel Gottes“ (s. Schreiben des Adventius bei Baronius, Bd. X,
col. 295 s.: quasi angelum Dei gratanter atque inhianter am-
plexati fuimus). Und doch liess es Nikolaus I. diesem geldgieri-
gen, prunkliebenden und unzuverldssigen Manne gegeniiber
nicht an Vorstellungen fehlen.

Nach dem romischen Diakon Johannes (Migne 75, col. 207)
bestrebte sich Arsenius, in Rom die jidischen Pelze einzu-
fihren; er selber scheute sich nicht, die herkémmlichen
Priestergewédnder gegen jitdische Kleider zu vertauschen. Ni-
kolaus untersagte ihm die Teilnahme an den pépstlichen Auf-
zigen, solange er von seinem Vorhaben nicht abstehe. Arse-
nius beschwert sich auch dartiber, dass ihm wihrend seiner Ge-
sandtschaft eine grosse Summe Geldes geraubt worden sei, und
erwirkt einen pipstlichen Brief gegen die Riuber, welchen
Hinkmar (Migne 125, col. 1225) wenig erbaulich findet (plenam
terribilibus et a modestia sedis apostolicee antea inauditis male-
dictionibus). Konnte der Legat nicht diese Summe selber unter-
schlagen haben? Jedenfalls fiigt der Papst in einer Nach-
schrift (embolum) zu einem Schreiben an Koénig Ludwig den
Deutschen bei (Migne 119, col. 1178 : Arsenius aliquid collegit,
licet nobis aliquid non detulerit, de preeteritis annis collegit,
non de futuris) und verteidigt sich Bischof Anno von Freising,
der die Einkiinfte dem Arsenius eingeliefert und nun nicht als
Dieb gelten wollte (Migne 126, col. 651. Schreiben Joh. VIII,
an Anno). Nikolaus ersucht die Konige Karl und Ludwig (ep.
83), die von ihm erhaltenen Abschriften mit den ihnen frither
vom Legaten Arsenius iiberreichten Briefen zu vergleichen.
Wenn die Dokumente nicht iibereinstimmten, so sollten sie
Arsenius keinen Glauben schenken (si authenticas epistolas
ita se habere repereritis, assensus vester eidem Arsenio pree-
beatur. Sin autem il vos credere non oportet).

Wie schon gemeldet, war Arsenius beim kaiserlichen Hofe
in Benevent sehr gut angeschrieben und beim Beginn des Pontifi-
kates Hadrians II. war sein Einfluss am Hofe so gross, dass
sein Sohn Anastasius in einem Schreiben an Ado von Vienne



— 568 —

meint, Hadrian sei sehr abhénglig von seinem Vater (pendet
autem anima ejus ex anima avunculi mei), doch wegen der
von Nikolaus erlittenen Unbill halte derselbe zur kaiserlichen
Partei und sein Eifer fiir die Besserung der kirchlichen Zu-
stande sei erkaltet (quamvis idem eo quod inimicitias multas
obeuntis preesulis pertulerit, ac per hoc imperatori faveat, a
studio ecclesiasticee correctionis paululum refriguisset, Migne 129,
col. 742. Valet apud summum imperatorem et summum ponti-
ficem).

Nach den Bertinianischen Annalen (Migne 125, col. 1238)
wurde Hadrian II. infolge der Entfihrung und Vermahlung
seiner Tochter mit Eleutherius, dem Sohne des Arsenius, sehr
erziirnt (nimium est contristatus). Arsenius sei auf dem Wege
zum Kaiser nach Benevent im Jahre 868 krank geworden,
habe seine Schitze der Kaiserin Ingelberga anvertraut und
sei, wie es heisse, mit den Ddmonen verkehrend, ohne Abend-
mahl in die Holle gegangen (ut dicebatur cum deemonibus con-
fabulans, sine communione abiit in locum suum, id est in in-
fernum). Man mochte versucht sein, diesen Bericht Hinkmars
iiber das Ableben des Apokrisiariers fiir unglaublich zu halten
und einer personlichen Rachsucht zuzuschreiben, doch wird
derselbe bestitigt durch die Entdeckung einer im Kloster Monte
Cassino vorgefundenen Handschrift aus dem XI, Jahrhundert
(De exemplis mortis Arsenii miserrimi episcopi. N. Bibl. casi-
nensis, t. 3, col. 139. S. Lapdtre, obgenanntes Werk p. 40—43,
p. 111—113). Die Monche dieses Klosters hétten die Uberreste
unseres Apokrisiariers in einem so abscheulichen Zustande an-
getroffen, dass die Trager stille gestanden und sie in einer
zur Abtei gehorigen Wiese verscharrt hitten.

Eine weitere Personlichkeit von grossem Einflusse in Rom
ist der Abt wnd DBibliothekar Anastasius, welchen viele Theo-
logen (so Hergenrsther, Lapotre, Duchesne, Diimmler und
Guetteée) fir identisch halten mit dem von Papst Leo IV. abge-
setzten und exkommunizierten Presbyter gleichen Namens. Der
altkatholische Kirchenhistoriker Langen (Langen, Geschichte
der romischen Kirche, III, S. 270 ff.) spricht sich gegen diese
Meinung aus. Er stiitzt sich auf einen Brief des Bibliothekars
an Ado von Vienne (Migne 129, col. 741 s.), worin Anastasius
den Bischof von Orta und Legaten Arsenius avunculus meus
nennt, somit sein Neffe wiire. Hinkmar, dem der dritte Teil



— 569 —

der Annales Bertiniani zugeschrieben wird, spricht von Anasta-
sius, dem Bibliothekar, und neunt ihn einen Bruder des beriich-
tigten KEleutherius, des Sohnes des Bischofs Arsenius. Somit
wire also der Bibliothekar mit dem Presbyter und Gegenpapste
identisch. Welch ein verkommener BMensch er war, wird da-
durch erhértet, dass er seinen Bruder Eleutherius anstiftete,
des Papstes Hadrian II. Gemahlin Stephania und deren Tochter,
die er geraubt, zu toten. (Isdem vero Eleutherius, consilio ut
fertur fratris sui, Anastasii, quem bibliothecarium Romanee
ecclesiee in exordio ordinationis suee Adrianus constituerat,
Stephaniam, uxorem ipsius pontificis, et ejus filiam quam sibi
rapuit interfecit. Migne 125, col. 1238.) Eine roémische Synode
(12. Oktober 868) bannte den Anastasius zum wiederholtenmal.
Der wvon Leo 1V. abgesetzte und gebannte, von Bene-
dikt ITI., dem er als Gegenpapst entgegenstand, der Priester-
gewinder beraubte vnd als Lale zur Gemeinschaft zugelassene
Abt Anastasius wurde von Nikolaus wieder in Gnaden auf-
genommen, aber unter der Bedingung, dass er der romischen
Kirche die Treue bewahre (papa Nicolaus, eum postea, si fide-
liter erga sanctam Romanam ecclesiam incederet, in gremio
pari modo recepisset Ecclesise). Anastasius wurde jedoch treu-
briichig nach dem Wortlaut der Bannbulle, stahl Synodalakten,
stiftete Unfrieden in der Kirche, und auf sein Anstiften wurde
ein gewisser Adalgrim, der sich in eine Kirche gefliichtet hatte,
der Augen und der Zunge beraubt. Die Bulle wiederholt, dass
Anastasius der geistige Urheber der von Eleutherius begangenen
Mordthaten sei. Auf solche Weise habe er die vom Papste er-
haltenen Wohlthaten vergolten (beneficiorum quogque nostrorum
immemor hominem ad Eleutherium misit, exhortans homicidia
perpetrari quae, sicut scitis, proh dolor facta sunt).
Anastasius gilt irrtiimlich als der Verfasser des Papstbuches.
Eigenhiindig schrieb er nur die Biographien der Papste Niko-
laus 1. und Hadrians II. Er war ein Vertrauter des Kaisers
Ludwig II., daher erklirt sich auch die Aufstellung seiner
Gegenkandidatur als Papst nach dem Tode Leos IV. Im Liber
pontificalis erwihnt er den Konflikt des Kaisers mit Nikolaus
in biblischer Anspielung, geht auch hinweg iiber die Ehe-
scheidungsfrage des kaiserlichen Bruders Lothar, wihrend er
die Schale seines Zornes ausgiesst iiber die Erzbischofe Theut-
gaud, Ginther, Hagano von Bergamo und Johann von Ravenna.



— 570 —

Er erwihnt auch nicht die von Eleutherius veriibte Mordthat.
Wenn er in der Biographie Benedikts III. die -auf ihn be-
zigliche kompromittierende Episode stehen lisst, so bemerkt
Duchesne mit Recht (Liber pontificalis, Introduction, chap. VIII,
n° 5 ss.), dass von den vier die Lebensbeschreibungen der Nach-
folger Leos IV. erzidhlenden Handschriften das Manuskript
Parisinus 5140 das Leben Benedikts nicht enthdlt und ein
anderes (Laurentianus) die den Bibliothekar bertihrende Be-
gebenheit nicht erwihnt. Lapotre, p. 40, nennt Anastasius ,le
trés subtil bibliothécaire®.

Es ist nicht zu verkennen, dass Anastasius ein gelehrter
Mann und auch der. griechischen Sprache kundig war. Er fun-
gierte als romischer Abgeordneter auf dem féilschlich so genann-
ten okumenischen Konzil von Konstantinopel (869). Die Dekrete
dieser Synode tibertrug er ins Lateinische und beschreibt in
einem Vorworte die dem Photius zugeschriebenen Vergehen
nach seiner Art. Mit Diinkelhaftigkeit hebt er sein eigen Wissen
hervor (omnia quae ad preesens negotium [Angelegenheit des
Photius] pertinent, queeque a Sede apostolica latino sermone
prolata sunt, sive quee in hujus synodi codice, sive in aliis vo-
luminibus continentur, ego summis pontificibus obsecundans,
decessori vestro [Nicolao] ac vobis [HHadriano] exposui [Migne
129, col. 17]). Das Ende des Bibliothekars wird wohl unter
dem Pontifikate Johanns VIII. (872—882) stattgefunden haben.

Formosus, Bischof von Porto, der im Jahre 891 den pépst-
lichen Stuhl bestieg, machte sich unter Nikolaus I. bekannt
durch seinen fanatischen Eifer in der Bulgarei, wo er das Amt
eines Missionars bekleidete (866). Er rottete das griechische
Kirchentum aus und verschaffte dem lateinischen Ritus Kin-
gang. Den Patriarchen Photius bekadmpfte er aufs bitterste.
Es wire ihm gelungen, vom Bulgarenkénige zum Patriarchen
oder Erzbischof dieses Landes erhoben zu werden, wenn ihn
nicht Nikolaus kurz vor seinem Tode zuriickberufen hétte.
Seine Freunde, verschiedene hohen Amtern in Rom vorstehende
Personlichkeiten und in einem gewissen Masse Formosus selber
hatten unerhérte Verbrechen begangen (Ehebruch, Meineid,
Morde) — weshalb er von Johann VIII. gebannt und abgesetzt
wurde (876). Erst unter Papst Marinus (882—884), den er zur
Zeit Nikolaus als Gesandten nach Konstantinopel begleitet hatte,
wurde er restituiert.



— 571 —

Andern in Rom lebenden Bischofen wie Rodoald von Porto,
Johann von Fundi und Zacharias von Anagni, die zu Gesandt-
schaften nach Konstantinopel und Lothringen verwendet wer-
den, wird Untreue und Bestechlichkeit vorgeworfen, ob mit
Recht, bleibt dahingestellt. Sicher ist, dass man in Rom keine
geeigneten, zuverldssigen Minner fir solche Dienste in An-
spruch nehmen konnte, aus dem einfachen Grunde, weil es
keine gab. Vielleicht wurde denselben Bestechlichkeit vor-
geworfen, weil sie auf den Synoden von Konstantinopel (861)
und Metz (863) die romischen Forderungen und Anspriiche
nicht zur Geltung zu bringen wussten. Sonderbar bleibt immer-
hin, dass Rodoald von Porto trotz der ihm vorgeworfenen Un-
treue in Konstantinopel in der Angelegenheit Lothars wieder-
um mit einer Vertrauensmission beehrt wurde. Nikolaus nennt
Rodoald und Johann von Fundi ,deliciosos et consiliarios
nostros“ (ep. 21) und ,fideles sanctee Romanee Ecclesize et aposto-
licee sedis columnee® (ep. 157).

Zweites Kapitel.
Die Erhebung Nikolaus I auf den pipstiichen Stuhl

Nikolaus war ein Roémer, Sohn des Defensors (regionarius)
Theodor. Schon in seiner Kindheit zeigten sich seine gliick-
lichen Anlagen und besonders zeichnete er sich aus durch De-
mut und Sittenreinheit. Sein aus einem vornehmen Geschlecht
entsprossener Vater liess dem talentvollen Knaben eine griind-
liche Erziehung zu teil werden — er wurde unterrichtet in der
profanen Litteratur und in der Theologie. Wie an Ailter, so
nahm er zu an Weisheit, Bescheidenheit und Wissenschaft,
(Migne 119, col. T753—758). Papst Sergius II. weihte ihn zum
Subdiakon und nahm ihn in den Lateran. Unter Leo IV. em-
pfing er die Diakonatsweihe. Er war ein Liebling des Volkes
und der Vornehmen. Benedikt IIL. iibertrug ihm einen Teil der
Regierungsgeschétfte und zog ihn seinen néchsten Verwandten
vor. Mit andern Diakonen trug er die Leiche seines Wohl-
thiters, des sel. Papstes Benedikt, auf den Schultern in die Basi-
lika St. Peter, wo sie beigesetzt wurde. Der Tod dieses Papstes
wurde tief betrauert. Kaiser Ludwig II., der soeben Rom ver-
lassen hatte, kehrte beim Empfang der Todesnachricht wieder
in die Stadt zuriick, wohl aus dem Grunde, um die Wahl eines



ihm genehmen Papstes zu veranlassen. Nach dem libellus de
imperatoria potestate in urbe Roma (Migne 139, col. 50—59)
wohnte ein kaiserlicher Gresandter bestiindig im Palaste St. Peter,
welcher seine Gerichtsbarkeit tber das ganze roémische Ge-
biet ausilibte und die stddtischen Richter anhalten konnte, die
gsogar von den Verwandten des Papstes in ihren Rechten Ge-
krankten zu schiitzen.

Ludwig scheint, weil er in Italien wohnte, eine grissere
Macht als seine Vorginger in Rom ausgeiibt zu haben, — nur
aus Ehrfurcht vor den hl. Aposteln habe er mit der ihm an-
geratenen Herrschalt der alten romischen Kaiser nicht Ernst
gemacht. Die Bertinianischen Annalen, deren erster Teil dem
Bischof Prudentius von Troyes zugeschricben wird, melden:
Nikolaus sei mehr durch die Anwesenheit Ludwigs und des Adels
als durch die Wahl des Klerus ernannt worden (preesentia magis
ac favore Ludovici regis et procerum ejus quam cleri electione
substituitur). Ann. de St-Bertin par 1'abbé Deshaisnes p. 95,
ad a. 858. Duchesne in seinen Noten zum Liber pontificalis,
p- 167, meint wohl mit Recht, diese Angabe werde erhéartet
durch den Umstand, dass mehrere zur Zeit seines Vorgingers
kompromittierte Personlichkeiten wie Rodoald von Porto, Ar-
senius von Orta und Anastasius, der Gegenpapst und Biblio-

thekar, die der kaiserlichen Partei zugethan waren, von Niko-
~laus mit allerlei Gunst tberhiuft wurden. Unter Gebet und
Fasten bereitete man sich auf die Papstwahl vor; der Klerus,
der Adel und das Volk waren in der Kirche des hl. Dionysius
zZusammengestromt (cum universo populo convenerant). Plotz-
lich wie von Gott erleuchtet (sidereo accensi fulgore)fiel die Wahl
auf den Diakon Nikolaus. Letzterer hatte sich verborgen und
erkldrte sich fir unwiirdig — endlich gab er nach und wurde
in der Gegenwart des Kaisers geweiht und auf den apostolischen
Stuhl im Lateran gesetzt. Das Papstbuch erw#hnt nur die
Gegenwart des Kaisers bei der Papstweihe, doch wird derselbe
auch auf die Wahl selber seinen Einfluss geltend gemacht
haben. Man hat gestiitzt auf die falsche Punktuation bei Muratori
Rer. Scrip. Ital. Pars II, vol. ITI, S. 301 geschlossen, Nikolaus
sei der erste gekronte Papst gewesen. Das nach coronatur de-
nique gesetzte Komma muss jedoch gestrichen werden und es
muss heissen: coronatur denique urbs, exultat clerus, letatur
senatus, et populi plenitudo magnifice gratulatur. Coronatur



o B8 —

heisst also , wird geschmiickt“ und bezieht sich auf die Stadt,
welche bekriinzt wurde.

Alles gab sich einer ungeteilten Freude hin: der neue Papst
teierte am Grabe des hl. Petrus die Messe und wurde vom
Adel und Volk unter Hymnengesang in den Lateranischen Pa-
last geleitet. Drei Tage nach der Weihe nahm der Kaiser an
einem ihm zu Ehren vom Papste bereiteten Mahle teil und be-
gab sich nachher an den ausserhalb der Stadt gelegenen Ort
Quintus. Nikolaus zog zu ihm hinaus in Begleitung des romischen
Adels, um nochmals Abschied zu nehmen. Der Kaiser ging ihm
entgegen und fihrte des Papstes Pferd auf Pfeilwurfweite am
Ziigel. Nachdem im kaiserlichen Zelte ein Mahl veranstaltet
worden, spendete Ludwig reiche Geschenke und geleitete den
Papst eine Strecke weit zu Pferde zuriick; vor dem Abschied
unter vielen Kiissen sei der Kaiser nochmals abgestiegen und
habe das pipstliche Pferd gefiihrt.

Was die dussere Gestalt des Papstes anbelangt, so meldet
das Papstbuch: Erat aspectu pulcher, forma decorus, doctus
in verbo, loquela humilis, actu preeclarus, jejuniisque et divino
cultui intentus.

Drittes Kapitel.
Nikolaus I. und die Falschung Pseudo-Isidors.

Papst Hadrian I. iiberreichte Karl dem Grossen im Jahre
174 die Kanonessammlung des Dionysius Exiguus (1 Mitte des
VI: Jahrh.), deren Inhalt allerdings der zunehmenden pépst-
lichen Macht zuwider war. Der erste Teil dieser Sammlung
enthéilt die B0 den Aposteln zugeschriebenen, apokryphen Ca-
nones apostolorum, nebst den Canones einzelner Partikular-
und der allgemeinen Konzilien; der zweite Teil bietet die
Papstbriefe von Papst Siricius (385) an bis Anastasius II., der
498 starb. Diese Sammlung hatte keinen offiziellen Charakter,
wurde aber bald ausschliesslich benutzt,

In der folgenden Zeit wurde das neue Material hinzuge-
fiigt, die Anordnung des alten Stoffes etwas gesindert, und so ent-
standen neue Redaktionen der urspriinglichen Sammlung. Der
von Papst Hadrian Karl geschenkte Codex wurde der dionysisch-
hadrianische genannt und im Jahre 802 zu Aachen als Codex
canonum der frinkischen Kirche recipiert. Neben dieser Samm-



e BT

lung gab es in Spanien eine im VI. Jahrhundert begonnene Col-
lectio Hispana oder Isidoriana genannt, welche pépstliche
Dekretalen von Papst Damasus (1384) bis auf Gregor den
Grossen (1604) enthielt.

Im IX. Jahrhundert tauchte in Frankreich eine Sammlung
auf, die fir die spanische Sammlung des Isidor ausgegeben
wurde. Sie entstand kurz nach dem Tode Ludwigs des From-
men, als die politischen Wirren und das Aufhéren einer poli-
tischen Centralgewalt eine kirchliche Centralgewalt um so leich-
ter moglich und um so erwiinschter machten. Schon nach dem
Jahre 850 nehmen frinkische Synoden darauf Bezug und 859
wird sie von Erzbischof Hinkmar von Reims citiert. Dieses
Machwerk entstand in Westfranken, wahrscheinlich im FErz-
bistum Reims, und kann verschiedene Verfasser haben, wel-
cher Umstand die letzte Redaktion durch einen Einzelnen nicht
ausschliesst. Es enthilt unechte, vor Pseudo-Isidor vorhandene
Stlicke und von letzterem selbst erdichtete Stiicke, worunter
60 Dekretalen der Pipste von Clemens 1. bis auf Melchiades
(+314) und 35 unechte Papstbriefe von Sylvester an-(733D).

Aus dem Schreiben des Papstes Leo IV. an die Bischofe
der Bretagne (849) geht hervor, dass man damals in Rom noch
keine Ahnung von der Filschung hatte. Leo IV. bezeichnet als
Rechtsquellen: die Canones der Apostel, der Konzilien von
Nicéa, Ancyra, Neocésarea, Gangra, Antiochien, Carthago und der
andern in Afrika abgehaltenen Synoden, ferner die Dekretalen
der romischen Bischofe Silvester, Innocens, Zosimus, Colestin,
Leo, Gelasius, Hilarius, Symmachus, Simplicius (Harduin V, p. 1,
Ad episc. Britannise).  Allerdings erwidhnt Leo IV. bereits die
dem falschen Constitutum Sylvestri und dem Pseudo-Konzil von
Sinuessa entnommene Bestimmung, dass ein Bischof nur durch
12 Bischofe und auf Grund von 72 Zeugenaussagen gerichtet
werden durfe (Duchesne, Lib. pont., p. 167 ss.).

Aus der Antwort des Papstes Nikolaus I. an Erzbischof Wenilo
von Sens (ep. 1, col. 608 s.) vom Jahre 858, also unmittelbar
nach seiner Erhebung auf den romischen Stuhl, koénnen wir
schliessen, dass Pseudo-Isidor damals in Rom noch nicht be-
kannt war oder wenigstens der Papst denselben nicht als Rechts-
quelle hinzustellen wagte. Lupus, Abt von Ferriéres, richtete
eine Anfrage nach Rom um Einsendung einer Dekretale des
Papstes Melchiades, welche den Ausspruch enthilt: Kein Bischot



— 575 —

dirfe ohne Genehmigung des Papstes abgesetzt werden (dicitur
autem Melchiades papa decrevisse ne quis unquam pontifex sine
consensu pape Romani deponeretur. Unde supplicamus ut sta-
tuta illius integra, sicut penes vos habentur, nobis dirigere digne-
mini, Migne 119, col. 608 ss.). Nikolaus giebt keine Antwort,
wahrend er spéter, wie wir sehen werden, den gallischen
Bischofen erklarte, die Dekretalen der romischen Bischife be-
finden sich in dem romischen Archive. Migne meint, der Brief
des Papstes an Wenilo habet plurimum artis et industriee.

In der Bestiatigungsbulle der Privilegien des Reimser
Stuhles an Hinkmar (28. April 864) erwihunt Nikolaus als bin-
dend die Dekretalen der romischen Bischofe von Siricius an,
welche im dionysisch-hadrianischen Codex enthalten sind.

Im Briefe an Konig Salomo von der Bretagne (ep. 22, col. 806)
vom Jahre 862 oder 863 citiert Nikolaus, wie sein Vorginger
Leo IV., die Vorschriften des Papstes Sylvester (falsche Consti-
tutum Sylvestri) betreffend die Verurteilung eines Bischofes
(Beiziechung von 12 Bischéfen und 72 Zeugen). Der pseudo-
isidorische Satz, dass die Verurteilung eines Bischofs dem Papste
allein zustehe, kommt also noch nicht zur Geltung.

Wie dem auch sei, sicher ist, dass wir schon in den ersten
Briefen unseres Papstes pseudoisidorische Anklinge finden, die
immer hiufiger werden bis zum Sommer 864 (Zeit der Ankunft
des abgesetzten friinkischen Bischofs Rothad in Rom), um dann zu
Weihnachten 864 und im Schreiben an die gallischen Bischofe
(epistola T5) tiberzuleiten in die offen ausgesprochene Erklarung
liber die Rechtsgiiltigkeit Pseudo-Isidors und die amtliche Be-
niitzung des ganzen Gesetzbuches. Nach unserer Ansicht kannte
Nikolaus bereits die leitenden Ideen des in Frankreich schon
langst beniitzten pseudoisidorischen Machwerkes, tritt aber
erst nach der Ankunft Rothads in Rom fiir dessen energische
Durchfiihrung in die Schranken. Den Beweis hierfiir finden
wir in den folgenden papstlichen Behauptungen: .

In der Ansprache an die romischen Bischofe und Geist-
lichen lesen wir: facto concilio generali quod sine apostolicee
sedis preecepto nulli fas est vocandi (ep. 71, col. 891) und
quamvis et ipse (sc. Rothadus) sedem apostolicam si nullatenus
appellaset; contra tot tamen et tanta decretalia se efferre statu-
ta, et episcopum inconsulte deponere, sicut vos bene nostis, non
debuerunt (vgl. ep. 7 5, col. 901). .. Quanquam etsi nunguam pro-



— 376 —

vocasset, nunquam omnino preeter scientiam nostram deponi
debuerit: quia sacra statuta et veneranda decreta episcoporum
causas, utpote majora mnegotia, nostre diffiniendas censurce man-
darunt (col. 892). Unter den decreta und statuta sind die pseudo-
isidorischen Dekretalen zu verstehen. Nikolaus behauptet also,
ohne pépstlichen Entscheid dirfe keine Synode versammelt
werden und alle bischoflichen Angelegenheiten miissten dem
Wortlaut so vieler Dekretalen gemiss in Rom abgeurteilt
werden als , wichtigere“. Im Schreiben an Erzbischof Hinkmar
von Reims (ep. 74, col. 897) spricht er der fréinkischen Synode,
welche Rothad abgesetzt hatte, alle Berechtigung ab, denn
synodus dici non potest, ubi noster nullus prebetur assensus.
Vor dem Erscheinen Rothads in Rom stiitzte sich Nikolaus auf
folgende Beweisfithrung: Weil Rothad an den Papst appelliert
habe, miisse er geméss den Beschliissen der Synode von Sardica
vom Papste gerichtet werden; nach der Ankunft Rothads be-
hauptet er: Wenn auch Rothad gar nicht appelliert hitte, so
gehorte seine Streitsache dennoch vor das péapstliche Forum;
ohne die pépstliche Bewilligung durfte er nicht verurteilt wer-
den, weil von einem hoheren Gerichte nicht an ein niederes
zurickgegangen werden darf.

Im Schreiben an die gallischen Bischofe (ep. 75, col. 899 ss.)
tritt die Tendenz Pseudo-Isidors noch besser hervor: Fern
sei es von uns, dass wir die kirchlichen Verordnungen irgend
eines Papstes, der bis an sein Ende im katholischen Glauben
verharrte, sowie alle Erlasse derselben iiber Kirchenzucht,
welche die hl. rémische Kirche von alten Zeiten her aufbe-
wahrt und uns tberliefert, auch in ihren Archiven niederge-
legt hat, nicht mit grésster Ehrfurcht annehmen sollten (Absit
enim ut cujuscunque, usque ad ultimum suge diem qui in fide
catholica perseveravit, vel decretalia constituta, vel de ecclesias-
tica disciplina queelibet exposita, debito cultu et cum summa
discretione non amplectamur opuscula, que duntamat et anti-
quitus sancta. Romana Eeclesia conservans, nobis quoque custo-
dienda mandavit, et penes se in suis archivis et vetustis rite mo-
numentis recondita veneratur (col. 901). Fern von uns, die Schriften
derer zu verachten, welche der Kirche durch ihr vergossenes
Blut, ihre Arbeit und Beredsamkeit zur Zierde gereichen. AD-
sit ut scripta eorum quo quomodo parvipendenda dicamus, quo-
rum videmus Deo auctore sanctam Ecclesiam, aut roseo cruore



floridam, aut rorifluis sudoribus et salubribus eloquiis ador-
natam. Hier wird ausdriicklich von den Dekretalen der Mértyrer-
papste gesprochen; denn roseo cruore bedeutet das Martyrium,
vgl. ep. 86, col. 949, wo von den beiden Aposteln Petrus und
Paulus gesagt wird: uno eodemque die martyrium consummantes,
sanctam Romanam Ecclesiam roseo cruore suo consecraverunt.
(Siehe Dollinger-Friedrich: Das Papsttum, S. 377.)

Nikolaus widerlegt das Argument derer, welche behaupten,
die Dekretalen der alten Pédpste befinden sich nicht in der
Hauptsammlung der Kirchengesetze. Er wirft den gallischen
Bischofen vor, sie bedienten sich ohne Anstand jener Dekre-
talen, sobald dieselben ihren Absichten giinstig seien (quan-
quam quidam vestrum scripserint haud illa decretalia prisco-
rum pontificum in toto codicis canonum corpore contineri de-
scripta, cum ipsi, ubi suee intentioni heec suffragari conspiciunt,
illis indifferenter utantur, et solum nunc ad imminutionem po-
testatis sedis apostolicee et ad suorum augmentum privilegiorum
minus accepta esse perhibeant col. 901).

Auch das Alte und Neue Testament stinden nicht in jener
von den gallischen Bischofen angerufenen Sammlung,und doch
bezweifle niemand dessen Echtheit. Sodann citiert Nikolaus
Verordnungen der Papste Leo I. und Gelasius, um die Rechts-
giiltigkeit der Dekretalen sidmtlicher Papste darzuthun. Zu
bemerken ist, dass die Echtheit der Dekretale des Papstes Ge-

lasius tiber die kanonischen Schriften (de remp libr.) bean-
standet wird, '

Restat nimirum quod decretales epistolee Romanorum pon-
tificum sunt recipiendee, etiamsi non sunt canonum codici com-
paginatee, col. 902. Er schliesst: Ostendimus nullam differentiam
esse inter ea decreta, quee in codice canonum habentur sedis
apostolicee preesulum et ea quee pree multitudine vix per sin-
gula voluminum corpora reperiuntur (col. 903).

Die sophistische Beweisfithrung des Papstes dreht sich nicht
um die Frage, ob die betreffenden Dekretalen wirklich von den
romischen Bischofen herriihrten, deren Namen sie trugen, aus
dem einfachen Grunde, weil hieriiber kein Zweifel erhoben
worden war. Die gallischen Bischofe machten geltend, die von
Nikolaus citierten Dekretalen befinden sich nicht im dionysisch-
hadrianischen Codex. Nikolaus entscheidet, es sei kein Unter-

Revue intern, de Théologie. Heft 35, 1301, 31



- 578 —

schied (differentia) zwischen den von ihm gebrauchten und
den in der Kanonessammlung enthaltenen Dekretalen.

Bischof Rothad wvon Soissons lenkte die Aufmerksamkeit
des Papstes auf den Nutzen hin, den er aus der erdichteten
Rechtsquelle ziehen wiirde. Nikolaus antwortet denn auch dem
Konige Karl dem Kahlen (ep. 83, col. 925), der die dreissig-
jahrige Wirksamkeit Rothads als Bischof von Soissons mit einem
unfruchtbaren FFeigenbaum verglichen hatte (infructuosa ficul-
nea): Beiuns bleibt Rothad ein fruchtbarer Feigenbaum (apud nos
namque idem Rothadus fructuosa ficulnea manet). Rothads
Thatigkeit in Rom war fruchtbringend gewesen; er hatte dem
pseudoisidorischen Kirchenrecht zur pépstlichen Anerkennung
verholfen (siehe v. Noorden, Hinkmar von Reims, S. 202)
und war dadurch durch den pépstlichen Legaten wieder in
seinen Stuhl eingesetzt worden.

Die romisch-katholischen Kanonisten Walter, Phillips und
Pachmann lehren, ,dass der Verfasser Pseudo-Isidors nur die
damals schon vorhandenen Verfassungszustinde durch seine
Dichtung gleichsam habe kodifizieren und ihnen eine geschriebene
Unterlage geben wollen, und dass auch ohne seinen Betrug
die FEntwicklung der kirchlichen Verfassungszustinde den-
selben Gang genommen haben wiirde“, Der Franzose Dumont
in der ,Revue des questions historiques“, 1866, machte einen
Rettungsversuch des im XVI. Jahrhundert enthiillten Betruges;
er fand aber nur das Interesse eines Curiosums auf seiten der
Gelehrten und das Lob des guten Willens auf romischer Seite.
Der beriihmte Kirchenhistoriker Dollinger sagt dariiber in
seinem Werke , Das Papsttum ¥, bearbeitet von Prof. Friedrich,
S. 36: ,In der Mitte des IX. Jahrhunderts entstand die gross-
artige Erdichtung der Isidorischen Dekretalen, deren Wirkung
weit liber die Absichten der Urheber hinausreichte und, wenn
auch langsam, allméhlich eine wollstindige Umwandlung der
kirchlichen Verfassung wund Verwaltung herbeifithrte. Es dirfte
in der ganzen Geschichte kaum ein zweites Beispiel aufzu-
finden sein von einer so vollstindig gelungenen und dabei doch
so plump angelegten Fiktion. Sie ist seit drei Jahrhunderten
enthiillt, aber die Grundsitze, welche durch sie verbreitet und
praktisch verwirklicht werden sollten, haben so tiefe Wurzeln
in den Boden der Kirche getrieben und sind so verwachsen
mit dem kirchlichen Leben, dass die Aufdeckung des Betruges



— 579 —

nicht einmal eine nachhaltige Erschiitterung des herrschenden
Systems zur Folge gehabt hat. Etwa hundert angebliche Dekre-
talen der dltesten Pdpste, zugleich mit einigen Schreiben anderer
Kivchenhdupter und Akten einiger Synoden wurden begierig so-
fort in Rom wvon dem Papste Nikolaus I. ergriffen und als echie
Dokumente den newen, von ihm wund seinen Nachfolgern erhobenen
Anspriichen zu Grunde gelegt.”

Romische Theologen behaupten, die falschen Dekretalen
hétten an der kirchlichen Disciplin nichts gedndert, auch ohne
sie hitte die kirchliche Entwicklung ihren geschichtlich klar-
gelegten Fortgang gehabt. Weizsiicker bemerkt hierzu mit
Recht: , Was Pseudo-Isidor vorbringt, war grossenteils vor ihm
als Wunsch, als personliche Meinung einzelner ausgesprochen
worden, aber diesen #ltern Anspriichen fehlte die gesetzliche
Grultigkeit, die Autoritdt eines bestehenden Rechts. Dies ist
es aber gerade, worawf alles ankommt.“

Schon Hinkmar von Reims erhebt sich in seinem Werk
gegen seinen Neffen Bischof Hinkmar von Laon (Migne 125,
col. 460 s.) gegen Pseudo-Isidor. Er nennt diese Dekretalen
figmenta compilata, einen mit Honig geschmierten Giftbecher,
weil sie die ehrwiirdigen Namen der alten romischen Bischofe
trigen. Sie verheissen den Bischofen vollige Freiheit und Un-
abhéngigkeit von den Metropoliten und sie werden dadurch zu
Knechten eines Einzelnen gemacht (Hoc namque poculum, quod
confecisti ex nominibus sanctorum apostolicze sedis pontificum,
quasi ad ora melle oblitum, et indiserete commixtum, de quo
tibi commissos clericos potionasti, et quod quibusdam episcopis
obtulisti, et Satanas primis parentibus nostris in paradiso ob-
tulit, quando pomum bonum ad vescendum, et pulchrum oculis,
aspectuque delectabile ostendit, eisque promisit divinitatem,
tulit immortalitatem et pollicens liberam et nulli subjectam dei-
tatls eoqualitatem captivitatis eis intulit miseram servitutem quos
sibi complices fecerat ad iniquitatem).

Wenn die Bischofe nur diese halten, so werden sie Knechte
des rémischen Bischofs werden und die Ordnung Gottes in den
verschiedenen Abstufungen des Episkopats zerstéren (Hanc
~lenete et mecum evindicate compilationem, et nulli nisi Romano
pontifici debebitis subjectionem, et dissipabitis mecum Dei

ordinationem in communis episcopalis ordinis discretam sedibus
dignitatem).



Konig Karl der Kahle in einem Schreiben an Papst Jo-
hann VIII. (Bouquet 7, Richter, K. R. S. 106) scheint ebenfalls
die Unechtheit der falschen Dekretalen geahnt zu haben: ,,Quas
epistolas sacris regulis obvias nec auctoritate apostolica fuisse
missas, sed compilatas quorumdam vafricia (Verschmitztheit)
credimus.®

Der beriihmte gallikanische Kirchenhistoriker Fleury sagt
tiber den Betrug folgendes, vol. 3, p. 405 und 406: , Ces décré-
tales, que le pape Nicolas soutient avec tant de chaleur dans
son épitre aux évéques de la Gaule, sont celles de la collection
d’'Isidor Mercator, aujourd’hui reconnues pour fausses. Il fallait
examiner si elles étaient véritablement des papes dont elles
portaient le nom, et c’est ce que l'ignorance de la critique
ne permettait pas alors. Dans le fond, les évéques de France
avaient raison ‘et le lecteur peut voir par tout ce quil a lu
jusqu’ici dans cette histoire, s'il v avait un autre tribunal or-
dinaive pour juger les évéques que le concile de la province.” In
seiner Rede iiber die Anderung der Kirchendisciplin lesen wir:
»1/ignorance de l'histoire et de la critique a fait recevoir ces
décrétales et prendre les nouvelles maximes qu’elles contien-
nent pour la doctrine de la plus pure antiquité... Il est dit
dans les fausses decretales que les ¢véques ne peuvent étre
jugés définitivement que par le pape seul et cette maxime Yy
est souvent répétée. Toutefois vous avez vu cent exemples du
contraire.“ (Panthéon littéraire, p. 329, 330.)

,une des plus grandes plaies que les fausses décrétales
alent faites a la discipline de I'Eglise, c’est d’avoir étendu a
linfini les appellations au pape. Non seulement tout évéque,
mais tout prétre et en général toute personne qui se voit vexee,
peut en toute occasion appeler directement au pape.

... Hincmar, mieux instruit que les autres de l'ancienne
discipline, s’opposa vigoureusement & cette nouveauté, soutenant
que ce reméde ne devait étre accordé tout au plus quaux
évéques, mais non aux prétres. Hincmar, tout canoniste qu’il
était, ne put jamais déméler cette fausseté; il savait bien que
ces décrétales ¢étaient inconmues aux siécles précédents et
c’est lui qui nous apprend quand elles commencérent a pa-
raitre, mais il ne savait pas assez de critique pour y voir les
preuves de supposition, toutes sensibles qu’elles sont, et lui-



— 581 —

méme allégue ces décrétales quand elles lui sont favorables.“
{Ib. p. 306 et 307.)

Die romischen Theologen Funk und Hefele geben zu, dass
Nikolaus 1. Pseudo-Isidor benutzt hat. Der erstere in seiner
Kirchengeschichte ist der Meinung, ,que les décrétales ser-
virent de fondement aux prétentions de Nicolas I qui se
réclama certainement du droit créé par le Pseudo-Isidore, pour
rejeter la deéposition de Rothadius, évéque de Soissons, ordon-
née par les prélats francs (864)%. Revue internationale de Théo-
logie 1896, p. 661. Der letztere sagt, Bd. IV, S. 292 und 293
seiner Konziliengeschichte : ,Frithere Pépste hitten, z. B. Julius,
die Streitigkeiten der Bischofe ihrem Forum zugehorig erklart.
(Der Papst beruft sich hier auf ein pseudoisidorisches Akten-
stiick und wahrscheinlich hatte Rothad die pseudoisidorische
Sammlung nach Rom gebracht. — Den pseudoisidorischen Satz :
Eine Synode diirfe nur mit Zustimmung des Papstes gehalten
werden, behauptete Nikolaus im Schreiben an Iinkmar und
auch in seiner Rede fiir Rothad an Weihnachten 864.)¢

Welches war der Zweck der pseudoisidorischen Dichtung ?

Der Hauptzweck war: Moglichste Sicherstellung der Bi-
schofe gegeniiber der weltlichen Gewalt, direkte Unterordnung
aller Bischofe unter den Papst mit Ubergehung der kirchlichen
Autoritéten (Metropoliten und Synoden) des eigenen Landes
und Beseitigung der den Bischifen ldstigen Chorbischofe. Von
einer Synode kann in allen Fiallen an den Papst appelliert
werden, und die Ausspriiche derselben haben nur insofern Gel-
tung, als der Papst sie anerkennt. Eine Synode kann nur
durch den Papst berufen werden (im Widerspruch zum alten
Rechte der Kirche und des Kaisers). Kin Laie darf nie als
Anklager gegen einen Bischof auftreten, wohl aber kann ein
Laie vor ein geistliches Gericht citiert werden. Mit einem
Worte, der Papst besitzt die Fille der Macht, bischofliche
Rechte in allen Discesen, die Rechte eines Monarchen tiber
die ganze Kirche ; jede andere kirchliche Gewalt ist ein Aus-
fluss der pipstlichen. Jeder einzelne Bischof und jedes Konzil
darf nur im Auftrag und mit Genehmigung des Papstes
handeln.

Pseudo-Isidor wollte mit seinen Filschungen die Bischofe
unabhingiger machen. Diesen Zweck erreichte er nicht — da-
gegen erfiillte sich in der vollstindigsten Weise der andere



Zweck : Die Erhohung der pépstlichen Macht. Gesiegt haben
die auf die falsche Sammlung gestiitzten Anspriiche Roms,
weil ein grosser Teil der Bischéfe die alten Canones und
echten Dekretalen ignorierte und die geistige Bildung auf der
niedrigsten Stufe stand. |

Dollinger kam zur Einsicht nach griindlichem Studium
Pseudo-Isidors, dass ,dieses Machwerk nicht bloss eine Haupt-
quelle des gratianischen Dekrets, der Gregorianer und des
kanonischen Rechts tberhaupt ist, sondern auch in die theo-
logische Doktrin tberging, auf dem Konzil von Florenz den
Griechen entgegengehalten und schliesslich von Bellarmin auch
der Theologie der Neuzeit vermittelt und sogar in das romi-
sche Brevier eingefithrt wurde®.

Pseudo-Isidor fihrte nach ihm konsequent zu der pipst-
lichen Unfehlbarkeit. Siehe Dr. Friedrich, Revue internationale
de Théologie 1901, p. 268. Nikolaus I. hat also das zweifel-
hafte Verdienst, durch amtliche Benutzung eines erdichteten
Gesetzbuches als der erste unter allen Pépsten den Grund zur
mittelalterlichen Theokratie und spéiteren Definition der pépst-
lichen Unfehlbarkeit gelegt und damit den Anstoss zur Tren-
nung der Christenheit gegeben zu haben.

Viertes Kapitel.

Nachweis der von Nikolaus verwerteten weiteren Fal-
schungen und Fiktionen. Seine eigenen Falschungen.
Neuerungen und historische Unwahrheiten.

Nikolaus beruft sich auf gefilschte und erdichtete Zeug-
nisse und Autorititen vorisidorischen Ursprungs.

1. Im Schreiben an den griechischen Kaiser Michael (ep.
86, col. 926—962) stiitzt sich Nikolaus zur Begriindung des
Satzes, dass der romische Bischof als das Oberhaupt der ganzen
Kirche von niemand gerichtet werden konne, auf:

) Die sogenannte expurgatio des Papstes Xystus I11. (432-440),
col. 938, vergleiche Déllinger, Papstfabeln, Seite 60. Dieser
Papst habe den Bischof von Jerusalem, Polychronius, der seinen
Stuhl fdlschlicherweise fiir den ersten ausgegeben und simo-
nistische Ordinationen vorgenommen habe, durch seinen Ge-
sandten absetzen lassen. Hier erscheint also der Papst schon als
Richter eines orientalischen Patriarchen. Bischof Euphemius,



e BB 2

der Anklédger des Polychronius, wurde nach bekannter Schuld
von einer Synode unter Vorsitz des romischen Legaten Abun-
dius verurteilt. Letzterer habe betont: Es sei niemand ge-
stattet, seinen geistlichen Vorsteher anzuklagen, weil der Richter
nicht gerichtet werde, non licet quemquam accusare pontifi-
cem suum, quoniam judex non judicabitur. Kaiser Valentinian
sei froh geworden liber die Verurteilung des Euphemius, der
sein Oberhaupt angeklagt. Dieser Kaiser habe auf einer Sy-
node, wo Klagen gegen Papst Xystus vorgebracht wurden,
dem genannten Papst selbst die richterliche Entscheidung an-
heimgestellt, da, wie verlaute, man denselben nicht verfillen
dirfe (non licere adversum pontificem dare sententiam, col.
940; in arbitrio preefati pontificis tribuit judicare judicium
suum).

b) Den vermeintlichen Dionysius den Areopagiten, dessen
Werke 826 durch eine griechische Gesandtschaft nach Rom
gebracht und auf Befehl Ludwigs des Frommen von dem Abt
Hilduin von St. Denys ins Lateinische iibertragen worden
waren. Siehe Langen II, S. 811. Dieser ,antiquus Pater et
venerabilis doctor“ habe den Satz aufgestellt: ein schuldiger
Priester diirfe nicht von einem Geringern gerichtet werden,
damit nicht Unordnung in der Kirche entstehe, col. 839.

¢) Die falschen Akten der Synode von Sinuessa betreffend den
Abfall des Papstes Marcellinus (296—304). Dieser soll unter
Kaiser Diokletian geopfert haben. Auf der Synode von Sinuessa
hétten ihn die Bischofe nicht zu richten gewagt — er miisse
sich selbst richten. Nach dem Gestindnis seiner That hétten
die Bischofe ausgerufen: ,Der erste Stuhl wird von niemand
gerichtet werden, prima sedes non judicabitur a quoquam.®

d) Den Ausspruch des Papstes Sylvester, ,des Téufers des
grossen Kaisers Konstantin® (magni Constantini baptizator Au-
gusti, col. 938). Das Oberhaupt der Kirche musste dem welt-
lichen Oberhaupte die Pforten der Kirche gedffnet haben und
S0 wurde am Ende des 5. Jahrhunderts die Legende Sylvesters
verfertigt, um die romische Taufe Konstantins und seine Heilung
vom Aussatz zu beglaubigen, vgl. Dollingers Papstfabeln, S. 61 ff.
Auf einem von 284 Bischofen besuchten rémischen Konzil (321)
soll Sylvester den Ausspruch gethan haben : Weder vom Kaiser,
noch von dem ganzen Klerus, noch von den Konigen, noch
von dem Volke soll der Richter (der romische Bischof) ge-



B84 —

richtet werden. Neque ab Augusto, neque ab omni clero, neque
a regibus, neque a populo, judex judicabitur, col. 938. Nicht
sei der Jinger iiber den Herrn, nach der evangelischen Wei-
sung, Mth. 10, und somit dtirfe der Niedere nur von einemn
Hohern, der Papst von niemand gerichtet werden, col. 940, 941.

¢) Den Ausspruch des Kaisers Konstantin, welcher den
Papst Gott genannt und erklirt habe, Gott kénne nicht von
Menschen gerichtet werden. Der Papst konne also von der
weltlichen Gewalt weder gebunden noch gelést werden, col.
960 s. Satis evidenter ostenditur a seeculari potestate nec ligari
prorsus, nec solvi posse pontificem, quem constat a pio prin-
cipe Constantino Deum appellatum, nec posse Deum ab homi-
nibus judicari, manifestum est.

Col. 928, Kaiser Konstantin habe, so lautet das Mirchen
Rufins (s. Dollinger-Friedrich, Papsttum, S. 46 und 386), An-
klagen der Bischofe gegeneinander empfangen und verbrannt
und mit Anspielung auf eine Psalmstelle gesagt: ,Ihr seid
Gotter, vom wahren Gott eingesetzt, verhandelt euere Ange-
legenheiten unter euch — denn es geziemt sich nicht, dass
wir Uber Gétter richten. (Vos dii estis, a vero Deo constituti;
ite et inter vos causas vestras deponite, quia dignum non est
ut nos judicemus deos.)

Nikolaus erweitert das Mirchen, als ob der Kaiser den
Papst allein einen Gott genannt habe. Gratian nahm dann die
so gefilschte Stelle in sein Dekretbuch auf. (Dist. 96, 7.)

Dem gleichen Kaiser Konstantin, der nach dem einstim-
migen Zeugnisse aus dem 4. Jahrhundert (der historia tripartita,
der Chronik des Hieronymus und der Chronik Isidors) nicht in
Rom, sondern auf einem Schlosse bei Nikomedien, nicht vom
Papste, sondern von dem arianischen Bischofe Eusebius und
nicht gleich bei seiner Abkehr vom Heidentum, sondern erst
am Ende seines Lebens getauft worden ist, wird auch die
Ausserung in den Mund gelegt: wenn er mit eigenen Augen
einen Geistlichen stindigen sihe, so wiirde er ihn mit seinem
kaiserlichen Mantel decken (Cum magis debueratis in hoc imi-
tari Constantinum pium Augustum, de quo scriptum est quod
dixerit : quia si vidissem aliquem eorum [sacerdotum] qui reli-
gioso circumamicti sunt habitu, turpitudinem aliquem operantem
chlamydem meam explicassem et cooperuissem eum ne vide-
retur a quoguam, col. 944).



— 585 —

Im Schreiben an die Bulgaren, responsio 33, col. 992 s,
wird auch auf die vom Kirchengeschichtschreiber Eusebius
erwiahnte Erscheinung des Kreuzes am Himmel, die Kaiser
Konstantin wihrend eines Traumes vorschwebte, mit der In-
schrift: in hoc vince und ihm zum Siege verhalf, Bezug ge-
nommen. Thatsache ist jedoch, dass Konstantin das Christen-
tum aus wohl tberlegter politischer Berechnung begiinstigte
und keineswegs der ,fromme und heilige Mann“ der christ-
lichen lLegende war.,

2. Nikolaus bezieht sich auf das falsche Constitutum Sylvestri
und die Akten der falschen Synode von Sinuessa, wonach ein
Bischof wvon zwolf Bischofen und auf Grund von 72 Zeugen-
aussagen abgeurteilt werden darf, ep. 25, col. 807, vgl. Lib.
pont. Duchesne I, n° 40, p. 169. Diese unechten Akten wurden
in Pseudo-Isidor aufgenommen.

3. Nikolaus citiert wiederholt die von den apostolischen
Konstitutionen abgeleiteten Canones apostolorum, welche in die
kirchenrechtliche Sammlung des Dionysius Exiguus iiberge-
gangen waren. So ad Bulg. resp 72, col. 1007 und ep. 98, col.
1029. Diese Konstitutionen und Canones, welche den Aposteln
zugeschrieben werden, sind erst vom Ende des 3. Jahrhunderts
an entstanden und apokryph.

4. Der Papst beruft sich auf einen Brief des réomischen
Bischofs Clemens an Jacobus und behauptet: Der Ehebruch
stehe in der Bussordnung nach der Apostasie und sei die
schwerste Siinde. Dieser Brief ist ein unechtes, vor Pseudo-
Isidor erdichtetes, aber in denselben aufgenommenes Stiick,
ep. 147, col. 1141.

5. Nikolaus berichtet, zur Zeit des Papstes Sylvester sei
genug lber das Fasten am Samstag disputiert worden, ep. 152,
col. 1157. Bekannt ist uns nur, dass Papst Innocenz im Re-
skript an Decentius von Eugubium sagt (416): man konne
klar nachweisen, dass der Samstag ein Fasttag sei, vgl. Lan-
gen I, S. 718. :

6. Im bereits erwihnten Schreiben an die gallischen Bi-
schofe (ep. 70, col. 905) erklirt Nikolaus, dass die dreihundert-
achtzehn Viter des nicénischen Konzils von 325 die ober-
richterliche Gewalt des romischen Bischofs iiber alle anderen
Bischofe anerkannt hatten. Er beruft sich nicht nur auf die



— B86 —

Autoritit der beiden Apostelfiirsten Petrus und Paulus und
seiner Vorgénger, sondern auch auf die Viter von Nicéda zur
Rechtfertigung seines Verfahrens gegeniiber Rothad. (His vero
tandem omissis deo duce scitote nos, quod temeritate magistra
perperam a vobis commissum est et quod inconsultis nobis
Rothado fratre et coepiscopo nostro preepropere perpetrastis
[etiamsi numquam sedem apostolicam appellasset] dei aucto-
ritate et beatissimorum Petri ac Pauli principum apostolorum
seu omnium decessorum meorum nec non et sanctorum trecen-
torum decem et octo patrum, qui apud Nicceam sub Constantino
pio principe convenerwnt, penitus evacuantes et in irritum du-
centes, preefatum Rothadum pristino gradui, pristinee dignitati,
pristino prorsus reddidisse honori.)

Wie die Privilegien der tibrigen Kirchen, so miissten auch
die der romischen Kirche gewahrt werden, denn sie sei aller
Kirchen Lehrerin, Mutter und Haupt (quee omnium Ecclesiarum
magistra, mater et caput est). Gestitzt auf das Nicinum (Ni-
ceenze nobis synodi decreto suffragante, quo preecipitur ut suis
privilegia serventur Ecclesiis) habe er Rothad restituiert.

Foste, S. 21, sieht mit Recht in dieser Anfithrung des Ni-
cianums, welches in seiner urspriinglichen echten Gestalt keine
Stelle enthilt, welche auf den betreffenden Fall passt, einen
Hinweis auf das verfalschte Nicénum, wie es Pseudo-Julius
hat, und somit einen wichtigen Beweis fiir die Benutzung des
Pseudo-Isidors von seiten unseres Papstes, vgl. v. Noorden,
Hinkmar, 8. 199, Anm. 2.

Der beriihmte Kanon 6 des Konzils von Nicéa (325) lautet:
,Die alte Sitte in Agypten, Lybien und der Pentapolis soll in
Kraft bleiben, so dass der Bischof von Alexandrien Gewalt hat
iber alle diese, da auch dem Bischofe in Rom dieses gewohnheits-
mdssig zusteht (cvvndés éorww) und in gleicher Weise in Antio-
chien und in den {ibrigen Provinzen der Vorrang (woes3eie)
den Kirchen erhalten bleibt.“

Nach romischer Auffassung liegt diesem Kanon die Vor-
aussetzung des pépstlichen Jurisdiktionsprimates iiber die ganze
Kirche zu Grunde. Er konstatiert einfach die Thatsache, dass
dem rémischen Bischof gewohnheitsmissig die Primatialgewalt
unter den Bischéfen seiner Kirchenprovinz zustehe, und ver-
fligt, dass auch in den Provinzen die in dieser Hinsicht be-



— 587 —

stehende Sitte aufrecht erhalten werde. Der Bischof von Rom

hat die kirchliche Oberhoheit tiber die suburbikarischen Pro-

vinzen, d. h. iiber Mittel- und Unteritalien nebst Sardinien,
Korsika und Sizilien und nickt édber die ganze Kirche, und zwar
als etwas ,Gewohnheitsmiéissiges“. Dieser Konzilsbeschluss be-
handelt das Metropolitan- oder Primatialverhdltnis nicht als
einen (laubensartikel oder als eine Einrichtung, die auf gott-
licher Anordnung beruhte, vgl. Langen I, S. 415 ff. In der
Folge wurde dieser 6. Kanon gefédlscht und ihm beigeftigt: , Die
rémische Kirche hat stets den Primat gehabt.* Die Félschung
wurde auf der Synode von Chalcedon aufgedeckt (451), vgl.
Dollinger-Friedrich, Papsttum, S. 22 und 363 f.

Nikolaus citiert auch den Kommentar, welchen Papst
~ Bonifaz (1 422) zum Kanon 6 von Nicida giebt (ep. 75, col. 906,
vgl. ep. 86, col. 949, ep. 152, col. 1157). Bonifaz in seinem
Schreiben an die Bischofe in Thessalien sagt: Niceenae synodi
non aliud preecepta testantur, adeo ut non aliquid super eam
ausa sit constituere, cum videret, nihil supra merifum suum ei
posse conferri; omnia denique huic noverat Domini sermone
concessa. Die Vorschriften des Kongzils von Nicia bezeugten,
dass man nicht gewagt habe, etwas tiber die rémische Kirche
festzustellen, einsehend, dass ihr {iber ihr Verdienst hinaus
nichts tbertragen werden kénne, und dass durch die Worte
des Herrn ihr alles bereits tbertragen sei. Die Einrichtung der
gesamten Kirche habe ihren Ursprung genommen mit der
Ehre des hl. Petrus, in welchem ihre Leitung und Spitze ruhe,
(Institutio universalis nascentis Ecclesice de beati Petri sumpsit
honore principium, in quo regimen ejus et summa consistit.)

Nach Friedrich, S. 364, ist dieses Schreiben nicht beweis-
kréftig, weil es in der unbeglaubigten collect. eccl. Thessalonic.
steht. Bonifaz, ein Mehrer der papstlichen Anspriiche, ver-
dreht den Kanon 6 von Nicda: Das Konzil habe iiber Rom
nichts bestimmt, weil Rom alles bereits besessen, infolge gott-
licher Einrichtung unbestritten von Anfang an die Oberherr-
schaft uber alle Kirchen ausgeiibt habe, vgl. Langen I, 786 ff.

Nikolaus zieht daraus den Schluss, ep. 86, col. 949 : Weder
die Synode von Nicdia noch eine andere Synode hitten der
rémischen Kirche Privilegien und Zuwachs verlichen, denn
letztere wusste, sie habe die Rechte der ganzen Gewalt voll
und ganz verdient in der Person Petri und die Leitung aller



— 588

Schafe Christi empfangen. (Proinde animadvertum est quia
non Niceena, non denique ulla synodus, quodquam Romanse
contulit Ecclesiee privilegium, quee in Petro noverat, eam fotius
Jjura potestatis pleniter meruisse, et cunctarum Christi ovium
regimen accepisse. Denique si instituta Niceenee synodi dili-
genter inspiciantur, invenietur quia Romange FKcclesice nullum
eadem synodus contulit incrementum, col. 950.)

Pfarrer JoHANN RICHTERICH in Genf.

(Fortsetzung folgt.)




	Papst Nikolaus I.

