
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Artikel: Papst Nikolaus I.

Autor: Richterich, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


560 —

PAPST NIKOLAUS I.

(24. April 858 —13. November 867.)

Herr Professor Dr. Michaud charakterisierte in ZAvei

ausgezeichneten Artikeln (L'ancienne et la nouvelle Eglise en

Occident, au IX0 siècle ; Revue 1896, pages 463—488, 654—681)
die Wirksamkeit dieses Papstes wie folgt:

P. 471. La rupture entre les deux Eglises (orientale et

occidentale) n'a pas eu pour cause la querelle des images, ni
même le filioque, mais l'institution, par Nicolas Ier, de la
papauté nouvelle, papauté schismatique dès son origine et qui
ne tarda pas à devenir hérétique, dès qu'elle s'imposa comme
un dogme et qu'une fois transformée en institution de droit,
divin, elle s'adjugea le droit de transformer en dogmes les

doctrines qui étaient à sa convenance.
P. 488. Ce ne fut qu'à partir de Nicolas que la papauté

favorisée par des circonstances exceptionnelles, prit un caractère

nouveau et devint dans l'Eglise d'Occident une institution,
en transformant sa simple primauté d'honneur en autorité
suprême.

P. 659. De fait, l'anarchie était alors à peu près partout,
et le pape Nicolas, qu'était-il dans l'Eglise dont il renversait
la constitution, sinon l'anarchie même

Diese Zeilen beweisen, dass das Leben und Wirken dieses

Papstes, den römisch-katholische Theologen den „Grossen"
und den „Heiligen" nennen, alle romfreien Christen in ganz
besonderem Masse zum Nachdenken anregen muss. Auf Wunsch
der Direktion dieser Zeitschrift folgen hiermit einige Auszüge
unserer Arbeit über Papst Nikolaus I.

Wir besitzen von Nikolaus I. 129 ganz und 21 fragmentarisch

erhaltene Briefe, einige Bullen und Klosterprivilegien,



— 561 —

Avelche den Stempel seines Geistes tragen, wie das Liber pontificalis

sich ausdrückt (Migne 119, col. 767: cujus qui sanctum
Studium vult agnoscere, in epistolis suis, quas bene libratas
per mundi partes direxit, luce clarius invenire ATalebit), ferner
die Akten der von ihm in Rom abgehaltenen Synoden, avo

seine Kreaturen und Werkzeuge einfach beistimmten. So als
es sich um Mehrung der Privilegien einiger Klöster in Frankreich

handelte: universi episcopi responderimt: libertati mo-
nachorum congaudemus, et quse de his statuit beatitudo vestra
firmamus, ep. 44, col. 846, oder an der Synode, an welcher
Erzbischof Johann A7on Ravenna restituiert wurde (Migne 119,
col. 760: Rectum judicium summi praasulis, justa defmitio to-
tius pastoris Ecclesiae, omnes eadem dicimus, omnes eadem sa-

pimus, omnes eadem judicamus). In dem Zeitraum von 861 bis
864 allein fanden acht Synoden in Rom statt, an Avelchen sich
Nikolaus als Haupt der katholischen Kirche gerierte. Nach
ep. 46, col. 850 haben an der Synode gegen den Patriarchen

Photius von Konstantinopel sogar Bischöfe aus
verschiedenen europäischen Provinzen teilgenommen (convocato
multarum proAunciarum occidentalium regionum episcoporum
coetu).

Mit Recht sagt Herr Prof. Michaud in seinem Werke über
die sieben ökumenischen Konzilien, S. 268 : „On sait qu'il faut
généralement appeler vérité ce que le pape Nicolas Ier appelait
erreur", und wenn Avir die hyperbolische AusdrucksAveise dieses
Papstes gegenüber der Synode von Soissons (853) auf ihn selber
anwenden wollten, so könnten wir in Anbetracht der in seinen
Briefen Avimmelnden irrigen Angaben und Behauptungen und
auf Fälschungen und Fiktionen gegründeten Ansprüche
ausrufen: In quibus quanta reprehensionum inveniatur congeries,
si voluerimus exhibere per singula, facilius chartee quam verba
deficient (ep. 107, col. 1094).

Erstes Kapitel.

Allgemeine Zustände im 9. Jährhundert und Kennzeichnung

der in Rom massgebenden Persönlichkeiten
während des Pontiflkates Nikolaus I.
Unwissenheit, Roheit, Aberglauben, Sittenlosigkeit und

Lügenhaftigkeit herrschen in diesem traurigen Jahrhundert. Die
Kevue intern, de Théologie. Heft 35, 1901. 3G



— 562 —

Fürsten gehen ihrem Volke an geistiger Bildung nicht allzu
weit voraus und stehen auch nicht auf einer höhern Stufe der
Sittlichkeit. In der „Histoire littéraire de la France", redigiert
von den Benediktinern von St. Maur, lesen wir IV, p. 218:
„Les années qui suivirent la mort de Charlemagne ne furent
que fatales à la littérature, le milieu du siècle encore davantage,

et la fin tout à fait pernicieuse; p. 271: Autant on était
timide et réservé aux siècles précédents à inventer et à

proposer de nouvelles questions sur les matières de religion,
autant on fut hardi en celui-ci à en faire naître sur les moindres
sujets. La question sur la manière dont Jésus-Christ est sorti du
sein de la sainte Vierge était une question jusque-là inouïe,
qui marque bien la grossièreté du génie de ce temps-là."

Lapôtre in seinem Werke: „L'Europe et le saint-siège à

l'époque carlovingienne, lre partie, le pape Jean VIII (872 à

882)", macht das Geständnis, p. 16: Die römischen Schriftsteller

im 9. Jahrhundert verdienen wenig Glauben, „car c'est
l'époque où toute vie intellectuelle semble s'arrêter autour du

Latran". S. 182 ff. spricht er von den „mœurs scandaleuses
du clergé romain et de la cour romaine". S. 186 : In
theologischer Hinsicht grosse Verwirrung — so dass Johann VIII.
die Ehen der Römerinnen mit Fremden für nichtig erklärte.
Karl der Kahle sagt in einem Schreiben an Nikolaus I.
(Histoire des Gaules, Bouquet, VII, 522 ss.) bezüglich des Vorgängers
des Erzbischofs Ebo von Reims : „er könne aliquatenus legere,
nihil tamen textus evangelici intelligere". Scotus Erigena, der
tüchtigste Kenner der griechischen Sprache und Litteratur zu
seiner Zeit sagt: „Macht, Ruhm und Ehre seien zu den Griechen
entwichen". (Cessit et ad greecos nomen honosque tuus. Con-

stantinopolis florens nova Roma vocatur: Moribus et muris
Roma vetusta cadis. Migne 122, col. 1194.) Seit Gregor dem
Grossen hatte eigentlich kein Papst sich wissenschaftlich
ausgezeichnet — und da Nikolaus I. und seine Kleriker unfähig
waren, seine Lehren und Ansprüche zu verteidigen, musste er
sich an die fränkischen Theologen wenden, um die gegen Rom
erhobenen Anschuldigungen des Photius abzuweisen.

So wandte er sich an Erzbischof Hinkmar von Reims,
der ein sehr gelehrter Mann war und sein Wissen in hohem
Masse beherrschte. Dümmler, Geschichte des ostfränkischen
Reiches, Bd. II, S. 211, sagt: „Kein anderer Franke mag ihm



— 563 —

seit Raban hierin verglichen werden." Bischof Odo von Beauvais,

Erzbischof Ado von Vienne (deren Schriften verloren
gegangen sind), Bischof Äneas von Paris und der Mönch Ra-
tramnus von Corbie suchten die abendländische Kirche zu
verteidigen. Der Abt Lupus von Ferneres war auch ein
gelehrter Mann. Anastasius der Biblothekar und der Diakon
Johannes, der Biograph Gregors des Grossen, sind vereinzelte
theologische Schriftsteller in Rom. Die Byzantiner betrachteten
die Römer als Barbaren. In einem Briefe an Nikolaus verhöhnte
Kaiser Michael die Römer AA-egen ihres Lateins und nannte
dasselbe eine „barbarische und scythische Sprache" (ep. 86, col.
932) und Rom eine „veraltete" Stadt (inveteratam), col 947.
Die stilgeübte römische Kanzlei schrieb allerdings ein besseres
Latein •—¦ doch wurde dasselbe durch die Notare und
Chronisten korrumpiert und vom Volke elendiglich gesprochen. In
Konstantinopel Avurde dagegen die Bildung gefördert. Der
Patriarch Photius, der geistesgewaltige Gegner des Papstes
Nikolaus, besass einen grossen Fleiss und eine ungeheure
Gelehrsamkeit. Sein Wissen umfasste die verschiedensten
Gebiete. Der gallikanisehe Kirchenhistoriker Fleury sagt
diesbezüglich (Histoire ecclésiastique, Buch 50, § 3) : „Le génie de
Photius était encore au-dessus de sa naissance. Il aA^ait l'esprit
grand et cultivé avec soin. Ses richesses lui faisaient facilement

trouver toutes sortes de livres; et sa passion pour la
gloire allait jusqu'à passer les nuits à la lecture. Aussi
devint-il le plus savant homme, non seulement de son siècle,
mais des précédents. Il savait la grammaire, la poétique, la
rhétorique, la philosophie, la médecine et toutes les sciences
profanes; mais il n'avait pas négligé la science ecclésiastique,
et quand il se vit en place, il s'y rendit très savant."

Ungeachtet der grossen Sittenlosigkeit und Verwilderung
in Rom und auswärts, finden wir, dass mehrere Bischöfe und
Päpste verehelicht waren. So Papst Hadrian IL, der Nachfolger
Nikolaus I., Bischof Arsenius von Orta und der Vater des
späteren Papstes Marinus.

Das Auftreten unseres Papstes fiel in eine Zeit der
Zerrissenheit und der Verkommenheit, so dass viele meinten,
„der Welt Untergang sei nahe" (vergente in occasum mundo),
"wie der Abt Lupus von Ferneres. Der damalige Geschichtschreiber

Nuithard (Pertz II, S. 672) urteilt folgendermassen



— 564 —

über seine Zeit : „Während der Regierung Karls des Grossen
wandelte das Volk auf dem rechten Wege und erfreute
sich des Friedens und der Eintracht. Heute, avo jeder seinen

eigenen Weg geht, giebt es nur Streitigkeiten und Zerwürfnisse.

Damals herrschte Überfluss und Freude und heute
Elend und Traurigkeit. Sogar die Elemente, Avelche früher
dem Menschen günstig waren, sind ihm heute feindlich
gesinnt."

Es ist nicht zu verwundern, dass in dieser Zeit der
Unwissenheit und der Sittenverwilderung- die Fälschungen überhand

nahmen. Erzbischof Hinkmar von Reims, der gewaltige
Vorkämpfer für die Unabhängigkeit der gallikanischen Kirche,
mahnt seinen Gesandten Bischof Egilo von Sens, sich die Akten
und päpstlichen Schreiben gut einzuprägen, damit er den
Römern die Wahrheit vorhalten könne, wenn sie „ihrer Sitte
gemäss ihre Worte verdrehen wollten" (ut si Uli quos scitis more
suo sua dicta involvere vohierint, habeatis veritatem quam
illis respondere possitis. Migne 126, col. 64). Gegenüber dem
in Rom allmächtigen Bibliothekar Anastasius beklagt sich
Hinkmar, der Papst habe in seinem letzten Antwortschreiben
seine (Hinkmars) Worte in einem ganz andern Wortlaute Avie-

dergegeben als er geschrieben (in quibusdam [epistolis Nicolai]
aliter sonuerunt quam nos sua; sanctitati scripserimus). Damit
niemand die Akten des Konzils von Troyes fälsche, teile er
dem Anastasius mit, class Bischof Aktard von Nantes, sein

Bote, die Originale besitze, und er bittet ihn, die auf die An
gelegenheit Ebos in Rom befindlichen Aktenstücke zu
vergleichen und zu prüfen.

Nikolaus I. macht seinerseits Hinkmar den Vorwurf, einen
Brief unversiegelt an ihn geschickt und ein Schreiben seines

Vorgängers, des Papstes Benedikt III., geändert und verstümmelt

zu haben, und doch Avisse er, dass die päpstliche Kanzlei
eine Abschrift der Aktenstücke aufbewahre (nam cum nobis

quos nosti utique prisco Ecclesise Romanee more in regestis
exemplaria scriptorum, quae a sede dantur apostolica reservare,
et quos conjicere potuisti, cum tempore decessoris mei daren-
tur, ea etiam pnesentialiter intuitos esse, sic mutilatum et
depravatoli idem institutum mittere non formidaveris, quam
depravatimi et defraudatimi nullam hujus cxperimentiam haben-
tibus ad Subversionen! vim patientium forsitan exhibuisti? ep.



— 565 —

108, col. 1109, 1106). Dem Könige Salomo atoii der Bretagne
klagt er, dass seine (Salomos) Briefe offen an ihn gelangen
(ep. 85). Der Abt Grimoldus zeigte dem Erzbischof Karl Aron

Mainz (ep. 26) einen erdichteten päpstlichen Brief (epistola vero,
quam vobis quasi a nobis missam, Grimoldus obtulit abbas,
nunquam nostro est scrinio, scripta neque a nobis edita, neque a

nostra sede directa, sed omnimodis falsitatis argomento piena et
mendacii constructa demonstretur tenore). Die von ihm abgesetzten

Metropoliten Günther von Köln und Theutgaud von Trier
werden beschuldigt, in den Akten der Synode von Metz (863)

einige Worte ausgemerzt zu haben (arrepto cultello raserunt),
ep. 155. Die Griechen Averden ebenfalls der Fälschung
beschuldigt. Kaiser Michael soll in einem Satze (a quibus [sanctis
patribus] deliberatimi qualiter, absque Romanse sedis Romanique
Pontificis consensu, nullius insurgentis deliberationis terminus
daretur) das Wörtchen absque durch cum ersetzt und folgenden

Wortlaut erstellt haben (Deliberatoli fuerit et, cum
sedis apost. et ecclesise A7estra3 consensu, omnis rei finis debeat
omnino proferri, ep. 4, col. 773 ss., cp. 98, col. 1022). Die
gleichen Anklagen treten uns im Briefe an Photius entgegen,
ep. 13, col. 793: nescimus cujus fraude vel dolositate epistola
nostra ad a^os directa fraudata est, und in den Schreiben an
Michael, ep. 86, col. 930 und ep. 98, col. 1025: si tarnen non
falsata (epistola) Grascorum 'more quoniam apud Grsecos
(siculi nonnulla diversi temporis scripta testantur) familiaris est
ista temeritas.

Dass der römische Klerus moralisch sehr tief stand,
beweist die Verwendung solcher Bischöfe zu Gesandten, Avelche

wegen ihres Geizes und der Leichtigkeit ihrer Bestechung
verrufen Avaren, wie Arsenius, Formosus, Rodoald von Porto
und andere. Es standen Avohl Avenige Kräfte dem Papste zur
Verfügung.

In Rom massgebende Persönlichkeiten waren Bischof
Arsenius von Orta, sein Sohn Anastasius, Abt und Bibliothekar,
Formosus, Rodoald von Porto, Johann Aron Fondi, Zacharias
von Anagni.

Bischof Arsenius von Orta hatte im Jahr 855 die Wahl
seines Sohnes Anastasius als Gegenpapst veranlasst, indem er
die zur Prüfung der Wahl Benedikts III. beorderten kaiserlichen
Gesandten für seinen Plan gewann. Die Statthaftigkeit des



Klerus und die Einmütigkeit des im Lateran versammelten
Volkes brachten jedoch die Gesandten zu besserer Einsicht
und Benedikt wurde in seinem Amte bestätigt. Arsenius spielte
eine grosse Rolle als päpstlicher Legat in Westfranken und
Lothringen. Nikolaus empfiehlt ihn König Karl dem Kahlen,
den lothringischen und fränkischen Bischöfen, sowie Erzbischof
Ado von Vienne (epistolse 78, 79, 80, 81). Er nennt ihn „Ar-
senium reverendissimum et sanctissimum episcopum, apocrisia-
rium et missum apostolica} sedis et consiliarium nostrum
Hortensem episcopum, dilectum consiliarium nostrum, cujus
apud nos approbata est fides et comperici devotio. Quia pro cunctis

laborat dum pro communibus Ecclesise negotiis tantum
fastidium non recusavit assumere". Der Libellus de imperatoria
potestate in urbe Roma (Migne 139, col. 54 ss.) Aveiss zu
erzählen von einem mit der Wahrung der kaiserlichen Interessen
in Rom betrauten Bischöfe Arsenius, sanctitate et scientia
adornatum. Wie einst in den Zeiten Jugurthas Rom für den

Hauptherd der Bestechlichkeit galt, wo man alles kaufen
könnte, und später die Gegner Gregors VII. diesem Papste
nachsagten, dass er seine Erfolge nur durch Geld errungen
habe, so liebte man auch zur Zeit Nikolaus I. in Rom das Geld
und Avar schnell bereit, anderen Untreue und Bestechlichkeit
vorzuwerfen. Die Annales Bertiniani, deren dritter Teil Hinkmar

von Reims zum Verfasser hat (vgl. Les Annales de St-

Bertin par l'abbé Deshaisnes, p. 101), nennen Arsenius einen

„magnse calliditatis et nimise cupiditatis homo", welcher die

abgesetzten Erzbischöfe von Köln und Trier unter der falschen
Vorspiegelung ihrer Wiedereinsetzung nach Rom kommen hiess
(spe falsa seducens de restitutione), um von ihnen Geschenke
zu erhalten (ut ab eis exenia acciperet, Migne 125, col. 1236),
avo sie auch ihr ganzes Vermögen verloren hätten, wohl im
Bestreben, die Geldgier dieses Mannes zu stillen. Dass das
Gold in Rom ein allmächtiger Herrscher war, beweisen auch
die Briefe Hinkmars an den Abt Anastasius und Hadrians II.
an Karl den Kahlen (Migne 126, col. 258 und Migne 122, col.
1319). Hinkmar entschuldigt sich, dem Papste, Arsenius und
dem Adressaten keine besseren Geschenke schicken zu können,
und Hadrian meldet dem nach der Kaiserwürde lüsternen Karl,
der mit Geld diese Würde zu erkaufen strebte, für noch so

viele Scheffel Gold Averde er niemand anders nach dem Tode



— 567 —

Ludwigs II. als Kaiser zulassen, als ihn selbst. Arsenius übte
als Legat so grosse Autorität und Gewalt, als wenn der oberste
Papst selbst gekommen wäre (tanta auctoritate et potestate
usus est, ac si idem summus prsesul advenisset. Bouquet, Bd. VII,
p. 192). Die lothringischen Bischöfe empfingen ihn wie „einen
Engel Gottes" (s. Schreiben des Adventius bei Baronius, Bd. X,
col. 295 s. : quasi angelum Dei gratanter atque inhianter am-
plexati fuimus). Und doch liess es Nikolaus I. diesem geldgierigen,

prunkliebenden und unzuverlässigen Manne gegenüber
nicht an Vorstellungen fehlen.

Nach dem römischen Diakon Johannes (Migne 75, col. 207)
bestrebte sich Arsenius, in Rom die jüdischen Pelze
einzuführen ; er selber scheute sich nicht, die herkömmlichen
PriestergeAvänder gegen jüdische Kleider zu Afertauschen.
Nikolaus untersagte ihm die Teilnahme an den päpstlichen
Aufzügen, solange er von seinem Vorhaben nicht abstehe. Arsenius

beschwert sich auch darüber, dass ihm Avährend seiner
Gesandtschaft eine grosse Summe Geldes geraubt worden sei, und
erwirkt einen päpstlichen Brief gegen die Räuber, welchen
Hinkmar (Migne 125, col. 1225) wenig erbaulich findet (plenam
terribilibus et a modestia sedis apostolicae antea inauditis male-
dietionibus). Konnte der Legat nicht diese Summe selber
unterschlagen haben Jedenfalls fügt der Papst in einer
Nachschrift (embolum) zu einem Schreiben an König Ludwig den
Deutschen bei (Migne 119, col. 1178 : Arsenius aliquid collegit,
licet nobis aliquid non detulerit, de prseteritis annis collegit,
non de futuris) und verteidigt sich Bischof Anno von Freising,
der die Einkünfte dem Arsenius eingeliefert und nun nicht als
Dieb gelten wollte (Migne 126, col. 651. Schreiben Joh. VIII.
an Anno). Nikolaus ersucht die Könige Karl und Ludwig (ep.
83), die von ihm erhaltenen Abschriften mit den ihnen früher
vom Legaten Arsenius überreichten Briefen zu vergleichen.
Wenn die Dokumente nicht übereinstimmten, so sollten sie
Arsenius keinen Glauben schenken (si authenticas epistolas
ita se habere repereritis, assensus vester eidem Arsenio prae-
beatur. Sin autem Uli vos credere non oportet).

Wie schon gemeldet, wrar Arsenius beim kaiserlichen Hofe
in Benevent sehr gut angeschrieben und beim Beginn des Pontifi-
kates Hadrians IL war sein Einfluss am Hofe so gross, dass
sein Sohn Anastasius in einem Schreiben an Ado atoii Vienne



— 568 —

meint, Hadrian sei sehr abhängig von seinem Vater (pendet
autem anima ejus ex anima avuneuli mei), doch wegen der
von Nikolaus erlittenen Unbill halte derselbe zur kaiserlichen
Partei und sein Eifer für die Besserung der kirchlichen
Zustände sei erkaltet (quamvis idem eo quod inimicitias multas
obeuntis prsesulis pertulerit, ac per hoc imperatori faveat, a
studio ecclesiastica; correctionis paululum refriguisset, Migne 129,
col. 742. Valet apud summum imperatorem et summum ponti-
ficem).

Nach den Bertinianischen Annalen (Migne 125, col. 1238)
wurde Hadrian IL infolge der Entführung und Vermählung
seiner Tochter mit Eleuthérius, dem Sohne des Arsenius, sehr
erzürnt (nimium est contristato). Arsenius sei auf dem Wege
zum Kaiser nach BencA^ent im Jahre 868 krank geAvorden,
habe seine Schätze der Kaiserin Ingelberga anvertraut und
sei, Avie es heisse, mit den Dämonen ATerkehrend, ohne Abendmahl

in die Hölle gegangen (ut dicebatur cum dssmonibus con-
fabulans, sine communione abiit in locum suum, id est in
internum). Man möchte versucht sein, diesen Bericht Hinkniars
über das Ableben des Apokrisiariers für unglaublich zu halten
und einer persönlichen Rachsucht zuzuschreiben, doch wird
derselbe bestätigt durch die Entdeckung einer im Kloster Monte
Cassino Arorgetoiclenen Handschrift aus dem XL Jahrhundert
(De exemplis mortis Arsemi miserrimi episcopi. N. Bibl. casi-

nensis, t. 3, col. 139. S. Lapôtre, obgenanntes Werk p. 40—43,

p. Ill—113). Die Mönche dieses Klosters hätten die Überreste
unseres Apokrisiariers in einem so abscheulichen Zustande
angetroffen, dass die Träger stille gestanden und sie in einer
zur Abtei gehörigen Wiese verscharrt hätten.

Eine Aveitere Persönlichkeit von grossem Einflüsse in Rom
ist der Abt und Bibliothekar Anastasius, Avelchen viele
Theologen (so Hergenröther, Lapôtre, Duchesne, Dümmler und
Guettée) für identisch halten mit dem von Papst Leo IV.
abgesetzten und exkommunizierten Presbyter gleichen Namens. Der
altkatholische Kirchenhistoriker Langen (Langen, Geschichte
der römischen Kirche, III, S. 270 ff.) spricht sich gegen diese

Meinung aus. Er stützt sich auf einen Brief des Bibliothekars
an Ado von Vienne (Migne 129, col. 741 s.), worin Anastasius
den Bischof von Orta und Legaten Arsenius avunculus meus

nennt, somit sein Neffe Aväre. Hinkmar, dem der dritte Teil



— 569 —

der Annales Bertiniani zugeschrieben wird, spricht Aron Anastasius,

dem Bibliothekar, und nennt ihn einen Bruder des berüchtigten

Eleuthérius, des Sohnes des Bischofs Arsenius. Somit
Aväre also der Bibliothekar mit dem Presbyter und Gegenpapste
identisch. Welch ein verkommener Mensch er war, wird
dadurch erhärtet, dass er seinen Bruder Eleuthérius anstiftete,
des Papstes Hadrian IL Gemahlin Stephania und deren Tochter,
die er geraubt, zu töten. (Isdem vero Eleuthérius, Consilio ut
fertur fratris sui, Anastasii, quem bibliothecarium Romanas
ecclesise in exordio ordinationis suse Adrianus constituera^
Stephaniam, uxorem ipsius pontificis, et ejus filiam quam sibi
rapuit interfecit. Migne 125, col. 1238.) Eine römische Synode
(12. Oktober 868) bannte den Anastasius zum AAiederholtenmal.

Der von Leo IV. abgesetzte und gebannte, atoii Benedikt

III., dem er als Gegenpapst entgegenstand, der Priester-
gewänder beraubte und als Laie zur Gemeinschaft zugelassene
Abt Anastasius Avurde A^on Nikolaus Avieder in Gnaden
aufgenommen, aber unter der Bedingung, class er der römischen
Kirche die Treue bewahre (papa Nicolaus, eum postea, si fide-
liter erga sanctam Romanam ecclesiam incederei, in gremio
pari modo recepisset Ecclesise). Anastasius wurde jedoch
treubrüchig nach dem Wortlaut der Bannbulle, stahl Synodalakten,
stiftete Unfrieden in der Kirche, und auf sein Anstiften Avurde
ein gewisser Adalgrim, der sich in eine Kirche geflüchtet hatte,
der Augen und der Zunge beraubt. Die Bulle wiederholt, dass
Anastasius der geistige Urheber der von Eleuthérius begangenen
Mordthaten sei. Auf solche Weise habe er die atoih Papste
erhaltenen Wohlthaten vergolten (beneficiorum quoque nostrorum
immemor hominem ad Eleutherium misit, exhortans homicidia
perpetrari quae, sicut scitis, proli dolor facta sunt).

Anastasius gilt irrtümlich als der Verfasser des Papstbuches.
Eigenhändig schrieb er nur die Biographien der Päpste Nikolaus

I. und Hadrians IL Er war ein Vertrauter des Kaisers
Ludwig IL, daher erklärt sich auch die Aufstellung seiner
Gegenkandidatur als Papst nach dem Tode Leos IV. Im Liber
pontificalis erwähnt er den Konflikt des Kaisers mit Nikolaus
in biblischer Anspielung, geht auch hinweg über die Ehe-
scheidungsfrage des kaiserlichen Bruders Lothar, Avährend er
die Schale seines Zornes ausgiesst über die Erzbischöfe Theut-
gaud, Günther, Hagano a^oh Bergamo und Johann atoii Ravenna.



— 570 —

Er erwähnt auch nicht die von Eleuthérius verübte Mordthat.
Wenn er in der Biographie Benedikts III. die auf ihn
bezügliche kompromittierende Episode stehen lässt, so bemerkt
Duchesne mit Recht (Liber pontificalis, Introduction, chap. VIII,
n° 5 ss.), class a7oii den vier die Lebensbeschreibungen der
Nachfolger Leos IV. erzählenden Handschriften das Manuskript
Parisinus 5140 das Leben Benedikts nicht enthält und ein
anderes (Laurentianus) die den Bibliothekar berührende
Begebenheit nicht erwähnt. Lapôtre, p. 40, nennt Anastasius „le
très subtil bibliothécaire".

Es ist nicht zu Aberkennen, dass Anastasius ein gelehrter
Mann und auch der griechischen Sprache kundig war. Er
fungierte als römischer Abgeordneter auf dem fälschlich so genannten

ökumenischen Konzil Aron Konstantinopel (869). Die Dekrete
dieser Synode übertrug er ins Lateinische und beschreibt in
einem Vorworte die dem Photius zugeschriebenen Vergehen
nach seiner Art. Mit Dünkelhaftigkeit hebt er sein eigen Wissen
hervor (omnia quae ad prsesens negotium [Angelegenheit des

Photius] pertinent, quseque a Sede apostolica latino sermone
prolata sunt, sive quse in hujus synodi codice, sive in aliis vo-
luminibus continentur, ego summis pontificibus obsecundans,
decessori vestro [Nicolao] ac vobis [Hadriano] exposui [Migne
129, col. 17]). Das Ende des Bibliothekars wird Avohl unter
dem Pontifikate Johanns VIII. (872—882) stattgefunden haben.

Formosus, Bischof von Porto, der im Jahre 891 den
päpstlichen Stuhl bestieg, machte sich unter Nikolaus I. bekannt
durch seinen fanatischen Eifer in der Bulgarei, wo er das Amt
eines Missionars bekleidete (866). Er rottete das griechische
Kirchentum aus und verschaffte dem lateinischen Ritus
Eingang. Den Patriarchen Photius bekämpfte er aufs bitterste.
Es wäre ihm gelungen, vom Bulgarenkönige zum Patriarchen
oder Erzbischof dieses Landes erhoben zu werden, wenn ihn
nicht Nikolaus kurz vor seinem Tode zurückberufen hätte.
Seine Freunde, verschiedene hohen Ämtern in Rom vorstehende
Persönlichkeiten und in einem gewissen Masse Formosus selber
hatten unerhörte Verbrechen begangen (Ehebruch, Meineid,
Morde) — weshalb er von Johann VIII. gebannt und abgesetzt
wurde (876). Erst unter Papst Marinus (882—884), den er zur
Zeit Nikolaus als Gesandten nach Konstantinopel begleitet hatte,
wurde er restituiert.



— 571 —

Andern in Rom lebenden Bischöfen wie Rodoald von Porto,
Johann von Fundi und Zacharias von Anagni, die zu Gesandtschaften

nach Konstantinopel und Lothringen verwendet Averden,

wird Untreue und Bestechlichkeit vorgeworfen, ob mit
Recht, bleibt dahingestellt. Sicher ist, dass man in Rom keine
geeigneten, zuverlässigen Männer für solche Dienste in
Anspruch nehmen konnte, aus dem einfachen Grunde, Aveil es
keine gab. Vielleicht wurde denselben Bestechlichkeit
vorgeworfen, weil sie auf den Synoden von Konstantinopel (861)
und Metz (863) die römischen Forderungen und Ansprüche
nicht zur Geltung zu bringen wussten. Sonderbar bleibt immerhin,

dass Rodoald atoii Porto trotz der ihm vorgeworfenen
Untreue in Konstantinopel in der Angelegenheit Lothars wiederum

mit einer Vertrauensmission beehrt Avurde. Nikolaus nennt
Rodoald und Johann von Fundi „cleliciosos et consiliarios
nostros" (ep. 21) und „fidèles sanctse Romanse Ecclesise et aposto-
licse sedis columnse" (ep. 157).

Ziceites Kapitel.

Die Erhebung Nikolaus I. auf den päpstlichen Stuhl.

Nikolaus war ein Römer, Sohn des Defensors (regionarius)
Theodor. Schon in seiner Kindheit zeigten sich seine glücklichen

Anlagen und besonders zeichnete er sich aus durch
Demut und Sittenreinheit. Sein aus einem vornehmen Geschlecht
entsprossener Vater liess dem talentvollen Knaben eine gründliche

Erziehung zu teil Averden — er Avurde unterrichtet in der
profanen Litteratur und in der Theologie. Wie an Alter, so
nahm er zu an Weisheit, Bescheidenheit und Wissenschaft.
(Migne 119, col. 753—758). Papst Sergius IL weihte ihn zum
Subdiakon und nahm ihn in den Lateran. Unter Leo IV.
empfing er die Diakonatsweihe. Er war ein Liebling des Volkes
und der Vornehmen. Benedikt III. übertrug ihm einen Teil der
Regierungsgeschäfte und zog ihn seinen nächsten Venvandten
vor. Mit andern Diakonen trug er die Leiche seines Wohl-
thäters, des sei. Papstes Benedikt, auf den Schultern in die Basilika

St. Peter, avo sie beigesetzt Avurde. Der Tod dieses Papstes
wurde tief betrauert. Kaiser Ludwig IL, der soeben Rom
verlassen hatte, kehrte beim Empfang der Todesnachricht Avieder
in die Stadt zurück, Avohl aus dem Grunde, um die Wahl eines



— 572 —

ihm genehmen Papstes zu veranlassen. Nach dem libellus de

imperatoria potestate in urbe Roma (Migne 139, col. 50—59)
wohnte ein kaiserlicher Gesandter beständig im Palaste St. Peter,
Avelcher seine Gerichtsbarkeit über das ganze römische
Gebiet ausübte und die städtischen Richter anhalten konnte, die

sogar von den Verwandten dos Papstes in ihren Rechten
Gekränkten zu schützen.

Ludwig scheint, weil er in Italien wohnte, eine grössere
Macht als seine Vorgänger in Rom ausgeübt zu haben, — nur
aus Ehrfurcht vor den hl. Aposteln habe er mit der ihm
angeratenen Herrschaft der alten römischen Kaiser nicht Ernst
gemacht. Die Bertinianischen Annalen, deren erster Teil dem
Bischof Prudentius von Troyes zugeschrieben wird, melden:
Nikolaus sei mehr durch die Anwesenheit Ludwigs und des Adels
als durch die Wahl des Klerus ernannt worden (prsesentia magis
ac favore Ludovici regis et procerum ejus quam cleri electione
substituitur). Ann. de St-Bertin par l'abbé Deshaisnes p. 95,
ad a. 858. Duchesne in seinen Noten zum Liber pontificalis,
p. 1.67, meint wohl mit Recht, diese Angabe werde erhärtet
durch den Umstand, dass mehrere zur Zeit seines Vorgängers
kompromittierte Persönlichkeiten wie Rodoald Aron Porto,
Arsenius von Orta und Anastasius, der Gegenpapst und
Bibliothekar, die der kaiserlichen Partei zugethan waren, atoii Nikolaus

mit allerlei Gunst überhäuft wurden. Unter Gebet und
Fasten bereitete man sich auf die Papstwahl ATor; der Klerus,
der Adel und das Volk waren in der Kirche des hl. Dionysius
zusammengeströmt (cum universo populo convenerant). Plötzlich

wie von Gott erleuchtet (sidereo accensi fulgore) fiel die Wahl
auf den Diakon Nikolaus. Letzterer hatte sich verborgen und

erklärte sich für unwürdig — endlich gab er nach und wurde
in der Gegenwart des Kaisers geweiht und auf den apostolischen
Stuhl im Lateran gesetzt. Das Papstbuch erwähnt nur die

Gegenwart des Kaisers bei der Papstweihe, doch wird derselbe
auch auf die Wahl selber seinen Einfluss geltend gemacht
haben. Man hat gestützt auf die falsche Punktuation bei Muratori
Rer. Scrip. Ital. Pars II, vol. Ill, S. 301 geschlossen, Nikolaus
sei der erste gekrönte Papst gewesen. Das nach coronato- de-

nique gesetzte Komma muss jedoch gestrichen werden und es

muss heissen: coronato denique urbs, exultât clerus, lsetatur
senatus, et populi plenitudo magnifiée gratulato-. Coronato"



— 573 —

heisst also „ Avird geschmückt " und bezieht sich auf die Stadt,
welche bekränzt wurde.

Alles gab sich einer ungeteilten Freude hin : der neue Papst
feierte am Grabe des hl. Petrus die Messe und wurde vom
Adel und Volk unter Hymnengesang in den Lateranischen
Palast geleitet. Drei Tage nach der Weihe nahm der Kaiser an
einem ihm zu Ehren vom Papste bereiteten Mahle teil und
begab sich nachher an den ausserhalb der Stadt gelegenen Ort
Quinto. Nikolaus zog zu ihm hinaus in Begleitung des römischen
Adels, um nochmals Abschied zu nehmen. Der Kaiser ging ihm
entgegen und führte des Papstes Pferd auf Pfeifwurfweite am
Zügel. Nachdem im kaiserlichen Zelte ein Mahl veranstaltet
Avorden, spendete Ludwig reiche Geschenke und geleitete den
Papst eine Strecke weit zu Pferde zurück; vor dem Abschied
unter vielen Küssen sei der Kaiser nochmals abgestiegen und
habe das päpstliche Pferd geführt.

Was die äussere Gestalt des Papstes anbelangt, so meldet
das Papstbuch: Erat aspectu pulcher, forma decorus, doctus
in verbo, loquela humilis, actu prseclarus, jejuniisque et divino
culto intento.

Drittes Kapitel.

Mkolaus I. und die Fälschung Pseudo-Isidors.

Papst Hadrian I. überreichte Karl dem Grossen im Jahre
774 die Kanonessammlung' des Dionysius Exiguus (f Mitte des
VI. Jahrh.), deren Inhalt allerdings der zunehmenden päpstlichen

Macht zuwider war. Der erste Teil dieser Sammlungenthält

die 50 den Aposteln zugeschriebenen, apokryphen
Canones apostolorum, nebst den Canones einzelner Partikular-
und der allgemeinen Konzilien; der zweite Teil bietet die
Papstbriefe von Papst Siricius (385) an bis Anastasius IL, der
498 starb. Diese Sammlung hatte keinen offiziellen Charakter,
wurde aber bald ausschliesslich benutzt.

In der folgenden Zeit wurde das neue Material hinzugefügt,

die Anordnung des alten Stoffes etwas geändert, und so
entstanden neue Redaktionen der ursprünglichen Sammlung. Der
von Papst Hadrian Karl geschenkte Codex wurde der dionysisch-
hadrianische genannt und im Jahre 802 zu Aachen als Codex
eanonum der fränkischen Kirche recipiert. Neben dieser Samm-



— 574 —

lung gab es in Spanien eine im VI. Jahrhundert begonnene Col-
lectio Hispana oder Isicloriana genannt, Avelche päpstliche
Dekretalen atoii Papst Damasus (f384) bis auf Gregor den
Grossen (f 604) enthielt.

Im IX. Jahrhundert tauchte in Frankreich eine Sammlung
auf, die für die spanische Sammlung des Isidor ausgegeben
wurde. Sie entstand kurz nach dem Tode Ludwigs des Frommen,

als die politischen Wirren und das Aufhören einer
politischen Centralgewalt eine kirchliche Centralgewalt um so leichter

möglich und um so erwünschter machten. Schon nach dem
Jahre 850 nehmen fränkische Synoden darauf Bezug und 859

wird sie von Erzbischof Hinkmar Aron Reims citiert. Dieses
Machwerk entstand in Westfranken, wahrscheinlich im
Erzbistum Reims, und kann ATerschiedene Verfasser haben,
welcher Umstand die letzte Redaktion durch einen Einzelnen nicht
ausschliesst. Es enthält unechte, vor Pseudo-Isidor vorhandene
Stücke und von letzterem selbst erdichtete Stücke, worunter
60 Dekretalen der Päpste von Clemens I. bis auf Melchiades
(f314) und 35 unechte Papstbriefe von Sylvester an (f 335).

Aus dem Schreiben des Papstes Leo IV. an die Bischöfe
der Bretagne (849) geht hervor, dass man damals in Rom noch
keine Ahnung von der Fälschung hatte. Leo IV. bezeichnet als

Rechtsquellen : die Canones der Apostel, der Konzilien von
Nicäa, Ancyra, Neocäsarea, Gangra, Antiochien, Carthago und der
andern in Afrika abgehaltenen Synoden, ferner die Dekretalen
der römischen Bischöfe Silvester, Innocens, Zosimus, Cölestin,
Leo, Gelasius, Hilarius, Symmachus, Simplicius (Harduin V, p. 1,

Ad episc. Britannise). Allerdings erwähnt Leo IV. bereits die
dem falschen Constitutum Sylvestri und dem Pseudo-Konzil von
Sinuessa entnommene Bestimmung, dass ein Bischof nur durch
12 Bischöfe und auf Grund von 72 Zeugenaussagen gerichtet
werden dürfe (Duchesne, Lib. pont., p. 167 ss.).

Aus der Antwort des Papstes Nikolaus I. an Erzbischof Wenilo
von Sens (ep. 1, col. 608 s.) vom Jahre 858, also unmittelbar
nach seiner Erhebung auf den römischen Stuhl, können wir
schüessen, dass Pseudo-Isidor damals in Rom noch nicht
bekannt war oder wenigstens der Papst denselben nicht als Rechtsquelle

hinzustellen Avagte. Lupus, Abt von Ferneres, richtete
eine Anfrage nach Rom um Einsendung einer Dekretale des

Papstes Melchiades, Avelche den Ausspruch enthält : Kein Bischof



— 575 —

dürfe ohne Genehmigung des Papstes abgesetzt werden (dicitur
autem Melchiades papa decrevisse ne quis unquam pontifex sine
consensu papse Romani deponeretur. Unde supplicamus ut
statuta illius integra, sicut penes vos habentur, nobis dirigere digne-
mini, Migne 119, col. 608 ss.). Nikolaus giebt keine Antwort,
während er später, wie AA'ir sehen Averden, den gallischen
Bischöfen erklärte, die Dekretalen der römischen Bischöfe
befänden sich in dem römischen Archive. Migne meint, der Brief
des Papstes an Wenilo habet plurimum artis et industrise.

In der Bestätigungsbulle der Privilegien des Reimser
Stuhles an Hinkmar (28. April 864) erwähnt Nikolaus als
bindend die Dekretalen der römischen Bischöfe a^oii Siricius an,
welche im dionysisch-hadrianischen Codex enthalten sind.

Im Briefe an König Salomo \Ton der Bretagne (ep. 22, col. 806)
vom Jahre 862 oder 863 citiert Nikolaus, wie sein Vorgänger
Leo IV., die Vorschriften des Papstes Sylvester (falsche Constitutum

Sylvestri) betreffend die Verurteilung eines Bischofes
(Beiziehung von 12 Bischöfen und 72 Zeugen). Der pseudo-
isidorische Satz, dass die Verurteilung eines Bischofs dem Papste
allein zustehe, kommt also noch nicht zur Geltung.

Wie dem auch sei, sicher ist, dass wir schon in den ersten
Briefen unseres Papstes pseudoisidorische Anklänge finden, die
immer häufiger werden bis zum Sommer 864 (Zeit der Ankunft
des abgesetzten fränkischen Bischofs Rothad in Rom), um dann zu
Weihnachten 864 und im Schreiben an die gallischen Bischöfe
(epistola 75) überzuleiten in die offen ausgesprochene Erklärung
über die Rechtsgültigkeit Pseudo-Isidors und die amtliche
Benützung des ganzen Gesetzbuches. Nach unserer Ansicht kannte
Nikolaus bereits die leitenden Ideen des in Frankreich schon
längst benutzten pseudoisidorischen Machwerkes, tritt aber
erst nach der Ankunft Rothads in Rom für dessen energische
Durchführung in die Schranken. Den Beweis hierfür finden
wir in den folgenden päpstlichen Behauptungen:

In der Ansprache an die römischen Bischöfe und
Geistliehen lesen wir: facto concilio generali quod sine apostolicae
sedis prsecepto nulli fas est vocandi (ep. 71, col. 891) und
quamvis et ipse (sc. Rothadus) sedem apostolicam si nullatenus
appellaset ; contra tot tamen et tanta decretalia se efferre statuta,

et episcopum inconsulte deponere, sicut vos bene nostis, non
debuerunt (vgl. ep. 75, col. 901)... Quanquam etsi nunquam pro-



— 576 —

vocasset, nunquam omnino prseter scientiam nostrani deponi
debuerit: quia sacra statuta et veneranda decreta episcoporum
causas, utpote majora negotia, nostrce diffinienclas censurée man-
clarunt (col. 892). Unter den decreta und statuta sind die
pseudoisidorischen Dekretalen zu verstehen. Nikolaus behauptet also,
ohne päpstlichen Entscheid dürfe keine Synode versammelt
werden und alle bischöflichen Angelegenheiten müssteil dem
Wortlaut so vieler Dekretalen gemäss in Rom abgeurteilt
werden als „wichtigere". Im Schreiben an Erzbischof Hinkmar
von Reims (ep. 74, col. 897) spricht er der fränkischen Synode,
welche Rothacl abgesetzt hatte, alle Berechtigung ab, denn
synodus dici non. potest, ubi noster nullus prsebetur assensns.
Vor dem Erscheinen Rothads in Rom stützte sieh Nikolaus auf
folgende Beweisführung : Weil Rothacl an den Papst appelliert
habe, müsse er gemäss den Beschlüssen der Synode Aron Sardica
vom Papste gerichtet werden; nach der Ankunft Rothads
behauptet er: Wenn auch Rothad gar nicht appelliert hätte, so

gehörte seine Streitsache dennoch Aror das päpstliche Forum;
ohne die päpstliche BeAvilligung durfte er nicht verurteilt Averden,

weil von einem höheren Gerichte nicht an ein niederes
zurückgegangen Averden darf.

Im Schreiben an die gallischen Bischöfe (ep. 75, col. 899 ss.)

tritt die Tendenz Pseudo-Isidors noch besser hervor: Fern
sei es Aron uns, dass wir die kirchlichen Verordnungen irgend
eines Papstes, der bis an sein Ende im katholischen Glauben

verharrte, soAvie alle Erlasse derselben über Kirchenzucht,
Avelche die hl. römische Kirche von alten Zeiten her aufbewahrt

und uns überliefert, auch in ihren ArchiA^en niedergelegt

hat, nicht mit grösster Ehrfurcht annehmen sollten (Absit
enim ut eujuseunque, usque ad ultimum suse diem qui in fide

catholica perseveravit, vel clecretalia constituta, vel de ecclesiastica

disciplina quselibet exposita, debito eultu et cum summa
discretione non amplectamur opuscula, quœ duntaxat et anti-

qiätus sancta Romana Ecclesia conservans, nobis quoque custo-

dieiida mandavit, et penes se in suis archivis et vetustis rite mo-

numentis recondita veneratur (col. 901). Ferii a^oii uns, die Schriften
derer zu verachten, welche der Kirche durch ihr vergossenes
Blut, ihre Arbeit und Beredsamkeit zur Zierde gereichen. Absit

ut scripta eorum quo quomodo paiwipendenda dicamus, quorum

videmus Deo auetore sanctam Ecclesiam, aut roseo cruore



— o//

floridam, aut rorifluis sudoribus et salubribus eloquiis
adornatali!. Hier Avird ausdrücklich a^oii den Dekretalen der Märtyrerpäpste

gesprochen; denn roseo cruore bedeutet das Martyrium,
vgl. ep. 86, col. 949, avo atoii den beiden Aposteln Petrus und
Paulus gesagt wird : uno eodemque die martyrium consummantes,
sanctam Romanam Ecclesiam roseo cruore suo consecraverunt.
(Siehe Döllinger-Friedrich : Das Papsttum, S. 377.)

Nikolaus Aviderlegt das Argument derer, Avelche behaupten,
die Dekretalen der alten Päpste befänden sich nicht in der
Hauptsammlung der Kirchengesetze. Er wirft den gallischen
Bischöfen vor, sie bedienten sich ohne Anstand jener Dekretalen,

sobald dieselben ihren Absichten günstig seien (quan-
quam quidam A^estrum scripserint haud illa decretalia prisco-
rum pontificum in toto codicis canonum corpore contineri de-

seripta, cum ipsi, ubi suae intentioni hsec suffragari conspiciunt,
illis indifferenter utantur, et solum nunc ad imminutionem
potestatis sedis apostolicae et ad suorum augmentum privilegiorum
minus accepta esse perhibeant col. 901).

Auch das Alte und Neue Testament ständen nicht in jener
von den gallischen Bischöfen angerufenen Sammlung, und doch
bezweifle niemand dessen Echtheit. Sodann citiert Nikolaus
Verordnungen der Päpste Leo I. und Gelasius, um die Rechts-
gültigkeit der Dekretalen sämtlicher Päpste darzuthun. Zu
bemerken ist, dass die Echtheit der Dekretale des Papstes
Gelasius über die kanonischen Schriften (de recip. libr.)
beanstandet wird.

Restât nimirum quod décrétales epistolsc Romanorum
pontificum sunt recipiendse, etiamsi non sunt canonum codici com-
paginatse, col. 902. Er schliesst : Ostendimus nullam differentiam
esse inter ea decreta, quse in codice canonum habentur sedis
apostolicae praesulum et ea quse prse multitudine vix per
singula voluminum corpora reperiuntur (col. 903).

Die sophistische BeAveisführung des Papstes dreht sich nicht
um die Frage, ob die betreffenden Dekretalen wirklich von den
römischen Bischöfen herrührten, deren Namen sie trugen, aus
dem einfachen Grunde, Aveil hierüber kein Zweifel erhoben
worden Avar. Die gallischen Bischöfe machten geltend, die von
Nikolaus citierten Dekretalen befänden sich nicht im dionysisch-
hadrianischen Codex. Nikolaus entscheidet, es sei kein Unter-

Revue intern, de Théologie. Heft 35, 1901. 'Fi



_ 578 —

schied (differentia) zwischen den von ihm gebrauchten und
den in der Kanonessammlung enthaltenen Dekretalen.

Bischof Rothad von Soissons lenkte die Aufmerksamkeit
des Papstes auf den Nutzen hin, den er aus der erdichteten
Rechtsquelle ziehen würde. Nikolaus antwortet denn auch dem

Könige Karl dem Kahlen (ep. 83, col. 925), der die dreissig-
jährige Wirksamkeit Rothads als Bischof von Soissons mit einem
unfruchtbaren Feigenbaum verglichen hatte (infructuosa ficul-
nea) : Bei uns bleibt Rothad ein fruchtbarer Feigenbaum (apud nos

namque idem Rothadus fructuosa ficulnea manet). Rothads

Thätigkeit in Rom Avar fruchtbringend geAvesen; er hatte dem

pseudoisidorischen Kirchenrecht zur päpstlichen Anerkennung
verholten (siehe v. Noorden, Hinkmar \Ton Reims, S. 202)
und war dadurch durch den päpstlichen Legaten Avieder in
seinen Stuhl eingesetzt Avorden.

Die römisch-katholischen Kanonisten Walter, Phillips und
Pachmann lehren, „dass der Verfasser Pseudo-Isidors nur die

damals schon vorhandenen Verfassungszustände durch seine

Dichtung gleichsam habe kodifizieren und ihnen eine geschriebene
Unterlage geben Avollen, und dass auch ohne seinen Betrug
die Entwicklung der kirchlichen Verfassungszustände
denselben Gang genommen haben würde". Der Franzose Dumont
in der „Revue des questions historiques", 1866, machte einen

Rettungsversuch des im XVI. Jahrhundert enthüllten Betruges ;

er fand aber nur das Interesse eines Curiosums auf seiten der
Gelehrten und das Lob des guten Willens auf römischer Seite.

Der berühmte Kirchenhistoriker Döllinger sagt darüber in
seinem Werke „Das Papsttum", bearbeitet von Prof. Friedrich,
S. 36: „In der Mitte des IX. Jahrhunderts entstand die
grossartige Erdichtung der Isidorischen Dekretalen, deren Wirkung-
weit über die Absichten der Urheber hinausreichte und, wenn
auch langsam, allmählich eine vollständige Umwandlung der

kirchlichen Verfassung und Verwaltung herbeiführte. Es dürfte
in der ganzen Geschichte kaum ein zweites Beispiel
aufzufinden sein Aron einer so A^ollständig gelungenen und dabei doch

so plump angelegten Fiktion. Sie ist seit drei Jahrhunderten
enthüllt, aber die Grundsätze, welche durch sie verbreitet und

praktisch \rerwirklicht Averden sollten, haben so tiefe Wurzeln
in den Boden der Kirche getrieben und sind so verwachsen
mit dem kirchlichen Leben, dass die Aufdeckung des Betruges



— 579 —

nicht einmal eine nachhaltige Erschütterung des herrschenden
Systems zur Folge gehabt hat. Etwa hundert angebliche Dekretalen

der ältesten Päpste, zugleich mit einigen Schreiben anderer
Kirchenhäupter und Akten einiger Synoden wurden begierig
sofort in Rom von dem Papste Nikolaus I. ergriffeil und als echte

Dokumente den neuen, von ihm und seinen Nachfolgern erhobenen

Ansprüchen zu Grunde gelegt."
Römische Theologen behaupten, die falschen Dekretalen

hätten an der kirchlichen Disciplin nichts geändert, auch ohne
sie hätte die kirchliche Entwicklung ihren geschichtlich
klargelegten Fortgang gehabt. Weizsäcker bemerkt hierzu mit
Recht : „ Was Pseudo-Isidor vorbringt, war grossenteils Aror ihm
als Wunsch, als persönliche Meinung einzelner ausgesprochen
worden, aber diesen altern Ansprüchen fehlte die gesetzliche
Gültigkeit, die Autorität eines bestehenden Rechts. Dies ist
es aber gerade, worauf alles ankommt."

Schon Hinkmar Aron Reims erhebt sich in seinem Werk
gegen seinen Neffen Bischof Hinkmar von Laon (Migne 125,
col. 460 s.) gegen Pseudo-Isidor. Er nennt diese Dekretalen
figmenta compilata, einen mit Honig geschmierten Giftbecher,
weil sie die ehrwürdigen Namen der alten römischen Bischöfe
trügen. Sie verheissen den Bischöfen völlige Freiheit und
Unabhängigkeit von den Metropoliten und sie Averden dadurch zu
Knechten eines Einzelnen gemacht (Hoc namque poculum, quod
confecisti ex nominibus sanctorum apostolicae sedis pontificum,
quasi ad ora inelle oblitum, et indiscrete commixtum, cle quo
tibi commissos clericos potionasti, et quod quibusdam episcopis
obtulisti, et Satanas primis parentibus nostris in paradiso ob-
tulit, quando pomum bonum ad vescendum, et pulchrum oculis,
aspectuque clelectabile ostendit, eisque promisit divinitatem,
tulit immortalitatem et pollicens liberam et nulli subjectam dei-
tatis sequalitatem captivitatis eis intulit miserami servitutem quos
sibi complices fecerat ad iniquitatem).

Wenn die Bischöfe nur diese halten, so Averden sie Knechte
des römischen Bischofs Averden und die Ordnung Gottes in den
verschiedenen Abstufungen des Episkopats zerstören (Hanc
tenete et mecum eAdndicate compilationem, et nulli nisi Romano
pontifici debebitis subjectionem, et dissipabitis mecum Dei
ordinationem in communis episcopalis ordinis discretam sedibus
dignitatem).



— 5S0 —

König Karl der Kahle in einem Schreiben an Papst
Johann Vili. (Bouquet 7, Richter, K. R. S. 106) scheint ebenfalls
die Unechtheit der falschen Dekretalen geahnt zu haben: „Quas
epistolas sacris regulis obvias nec auctoritate apostolica fuisse
missas, sed compilatas quorumdam Arafricia (Verschmitztheit)
credimus."

Der berühmte gallikanische Kirchenhistoriker Fleury sagt
über den Betrug folgendes, vol. 3, p. 405 und 406: „Ces décrétales,

que le pape Nicolas soutient aA^ec tant de chaleur dans
son épître aux évêques cle la Gaule, sont celles de la collection
dTsidor Mercator, aujourd'hui reconnues pour fausses. Il fallait
examiner si elles étaient véritablement des papes dont elles
portaient le nom, et c'est ce que l'ignorance de la critique
ne permettait pas alors. Dans le fond, les évêques de France
avaient raison ret le lecteur peut voir par tout ce qu'il a lu
jusqu'ici dans cette histoire, s'il y avait un autre tribunal
ordinaire pour juger les évêques que le concile cle la province." In
seiner Rede über die Änderung der Kirchendisciplin lesen wir :

„L'ignorance de l'histoire et de la critique a fait recevoir ces

décrétales et prendre les nouvelles maximes qu'elles contiennent

pour la doctrine de la plus pure antiquité. Il est dit
dans les fausses décrétales que les évêques ne peuvent être
jugés définhdvement que par le pape seul et cette maxime y
est souvent répétée. Toutefois A'ous avez atu cent exemples du

contraire." (Panthéon littéraire, p. 329, 330.)

.^Une des plus grandes plaies que les fausses décrétales
aient faites à la discipline de l'Eglise, c'est d'avoir étendu à

l'infini les appellations au pape. Non seulement tout évêque,
mais tout prêtre et en général toute personne qui se voit Arexée,

peut en toute occasion appeler directement au pape.

Hincmar, mieux instruit que les autres de l'ancienne
discipline, s'opposa vigoureusement à cette nouveauté, soutenant

que ce remède ne devait être accordé tout au plus qu'aux
évêques, mais non aux prêtres. Hincmar, tout canoniste qu'il
était, ne put jamais démêler cette fausseté; il savait bien que
ces décrétales étaient inconnues aux siècles précédents et

c'est lui qui nous apprend quand elles commencèrent à

paraître, mais il ne savait pas assez de critique pour y voir les

preuves de supposition, toutes sensibles qu'elles sont, et lui-



— 581 —

même allègue ces décrétales quand elles lui sont faArorables."
(Ib. p. 306 et 307.)

Die römischen Theologen Funk und Hefele geben zu, dass
Nikolaus I. Pseudo-Isidor benutzt hat. Der erstere in seiner
Kirchengeschichte ist der Meinung, „que les décrétales
servirent de fondement aux prétentions de Nicolas Ier qui se

réclama certainement du droit créé par le Pseudo-Isidore, pour
rejeter la déposition de Rothadius, évêque de Soissons, ordonnée

par les prélats francs (864)". Revue internationale de Théologie

1896, p. 661. Der letztere sagt, Bd. IV, S. 292 und 293
seiner Konzilieiigeschichte : „Frühere Päpste hätten, z. B. Julius,
die Streitigkeiten der Bischöfe ihrem Forum zugehörig erklärt.
(Der Papst beruft sich hier auf ein pseudoisidorisches Aktenstück

und Avahrscheinlich hatte Rothad die pseucloisiclorische
Sammlung nach Rom gebracht. — Den pseudoisidorischen Satz :

Eine Synode dürfe nur mit Zustimmung des Papstes gehalten
Averden, behauptete Nikolaus im Schreiben an Hinkmar und
auch in seiner Rede für Rothad an Weihnachten 864.)"

Welches war der Zweck der pseudoisidorischen Dichtung?
Der Hauptzweck war : Möglichste Sicherstellung der

Bischöfe gegenüber der Aveltlichen GeAvalt, direkte Unterordnung
aller Bischöfe unter den Papst mit Übergehung der kirchlichen
Autoritäten (Metropoliten und Synoden) des eigenen Landes
und Beseitigung der den Bischöfen lästigen Chorbischöfe. Von
einer Synode kann in allen Fällen an den Papst appelliert
Averden, und die Aussprüche derselben haben nur insofern
Geltung, als der Papst sie anerkennt. Eine Synode kann nur
durch den Papst berufen Averden (im Widerspruch zum alten
Rechte der Kirche und des Kaisers). Ein Laie darf nie als
Ankläger gegen einen Bischof auftreten, wohl aber kann ein
Laie vor ein geistliches Gericht citiert werden. Mit einem
Worte, der Papst besitzt die Fülle der Macht, bischöfliche
Rechte in allen Diöcesen, die Rechte eines Monarchen über
die ganze Kirche ; jede andere kirchliche Gewalt ist ein Aus-
fluss der päpstlichen. Jeder einzelne Bischof und jedes Konzil
darf nur im Auftrag und mit Genehmigung des Papstes
handeln.

Pseudo-Isidor Avollte mit seinen Fälschungen die Bischöfe
unabhängiger machen. Diesen Zweck erreichte er nicht —
dagegen erfüllte sich in der vollständigsten Weise der andere



— 582 —

Zweck : Die Erhöhung der päpstlichen Macht. Gesiegt haben
die auf die falsche Sammlung gestützten Ansprüche Roms,
weil ein grosser Teil der Bischöfe die alten Canones und
echten Dekretalen ignorierte und die geistige Bildung auf der
niedrigsten Stufe stand.

Döllinger kam zur Einsicht nach gründlichem Studium
Pseudo-Isidors, class „dieses Machwerk nicht bloss eine Hauptquelle

des gratianischen Dekrets, der Gregorianer und des

kanonischen Rechts überhaupt ist, sondern auch in die
theologische Doktrin überging, auf dem Konzil von Florenz den
Griechen entgegengehalten und schliesslich von Bellarmin auch
der Theologie der Neuzeit vermittelt und sogar in das römische

Brevier eingeführt wurde".
Pseudo-Isidor führte nach ihm konsequent zu der

päpstlichen Unfehlbarkeit. Siehe Dr. Friedrich, Revue internationale
de Théologie 1901, p. 268. Nikolaus I. hat also das zweifelhafte

Verdienst, durch amtliche Benutzung eines erdichteten
Gesetzbuches als der erste unter allen Päpsten den Grund zur
mittelalterlichen Theokratie und späteren Definition der
päpstlichen Unfehlbarkeit gelegt und damit den Anstoss zur Trennung

der Christenheit gegeben zu haben.

Viertes Kapitel.

Nachweis der von Nikolaus verwerteten weiteren
Fälschungen und Fiktionen. Seine eigenen Fälschungen.
Neuerungen und historische Unwahrheiten.

Nikolaus beruft sich auf gefälschte und erdichtete Zeugnisse

und Autoritäten vorisidorischen Ursprungs.
1. Im Schreiben an den griechischen Kaiser Michael (ep.

86, col. 926—962) stützt sich Nikolaus zur Begründung des

Satzes, dass der römische Bischof als das Oberhaupt der ganzen
Kirche von niemand gerichtet Averden könne, auf:

a) Die sogenannte expurgatio des Papstes Xystus III. (432-440),
col. 938, vergleiche Döllinger, Papstfabeln, Seite 60. Dieser
Papst habe den Bischof von Jerusalem, Polychronius, der seinen

Stuhl fälschlicherweise für den ersten ausgegeben und simo-

nistische Ordinationen vorgenommen habe, durch seinen
Gesandten absetzen lassen. Hier erscheint also der Papst schon als

Richter eines orientalischen Patriarchen. Bischof Euphemius,



— 583 —

der Ankläger des Polychronius, wurde nach bekannter Schuld
von einer Synode unter Vorsitz des römischen Legaten Abun-
dius verurteilt. Letzterer habe betont : Es sei niemand
gestattet, seinen geistlichen Vorsteher anzuklagen, Aveil der Richter
nicht gerichtet Averde, non licet quemquam accusare pontifi-
cem suum, quoniam judex non judicabitur. Kaiser Valentinian
sei froh geworden über die Verurteilung des Euphemius, der
sein Oberhaupt angeklagt. Dieser Kaiser habe auf einer
Synode, avo Klagen gegen Papst Xystus vorgebracht wurden,
dem genannten Papst selbst die richterliche Entscheidung
anheimgestellt, da, Avie verlaute, man denselben nicht verfallen
dürfe (non licere adversum pontificem dare sententiam, col.
940; in arbitrio prsefati pontificis tribuit judicare judicium
suum).

b) Den vermeintlichen Dionysius den Areopagiten, dessen
Werke 826 durch eine griechische Gesandtschaft nach Rom
gebracht und auf Befehl Ludwigs des Frommen von dem Abt
Hilduin von St. Denys ins Lateinische übertragen worden
waren. Siehe Langen II, S. 811. Dieser „antiquus Pater et
venerabilis doctor" habe den Satz aufgestellt : ein schuldiger
Priester dürfe nicht Aron einem Geringern gerichtet Averden,
damit nicht Unordnung in der Kirche entstehe, col. 839.

c) Die falschen Akten der Synode von Sinuessa betreffend den
Abfall des Papstes Marcellinus (296—304). Dieser soll unter
Kaiser Diokletian geopfert haben. Auf der Synode ATon Sinuessa
hätten ihn die Bischöfe nicht zu richten gewagt — er müsse
sich selbst richten. Nach dem Geständnis seiner That hätten
die Bischöfe ausgerufen : „Der erste Stuhl wird von niemand
gerichtet werden, prima sedes non judicabitur a quoquam."

d) Den Ausspruch des Papstes Sylvester, „des Täufers des
grossen Ksiisers Konstantin" (magni Constantini baptizator
Augusti, col. 938). Das Oberhaupt der Kirche musste dem
weltlichen Oberhaupte die Pforten der Kirche geöffnet haben und
so wurde am Ende des 5. Jahrhunderts die Legende Sylvesters
verfertigt, um die römische Taufe Konstantins und seine Heilung
vom Aussatz zu beglaubigen, vgl. Döllingers Papstfabeln, S. 61 ff.
Auf einem von 284 Bischöfen besuchten römischen Konzil (321)
soll Sylvester den Ausspruch gethan haben : Weder vom Kaiser,
noch von dem ganzen Klerus, noch von den Königen, noch
von dem Volke soll der Richter (der römische Bischof) ge-



— 584 —

richtet werden. Neque ab Augusto, neque ab omni clero, neque
a regibus, neque a populo, judex judicabitur, coi. 938. Nicht
sei der Jünger über den Herrn, nach der evangelischen
Weisung, Mth. 10, und somit dürfe der Niedere nur von einem
Höhern, der Papst von niemand gerichtet werden, col. 940, 941.

e) Den Ausspruch des Kaisers Konstantin, Avelcher den
Papst Gott genannt und erklärt habe, Gott könne nicht von
Menschen gerichtet werden. Der Papst könne also von der
weltlichen Gewalt weder gebunden noch gelöst werden, col.
960 s. Satis evidenter ostenditur a sseculari potestate nec ligari
prorsus, nec solvi posse pontificem, quem constat a pio principe

Constantino Deum appellatoli, nec posse Deum ab homi-
nibus judicari, manifestum est.

Col. 928. Kaiser Konstantin habe, so lautet das Märchen
Rutins (s. Döllinger-Friedrich, Papsttum, S. 46 und 386),
Anklagen der Bischöfe gegeneinander empfangen und verbrannt
und mit Anspielung auf eine Psalmstelle gesagt : „Ihr seid

Götter, vom wahren Gott eingesetzt, verhandelt euere
Angelegenheiten unter euch — denn es geziemt sich nicht, dass

Avir über Götter richten. (Vos dii estis, a vero Deo constituti;
ite et inter vos causas vestras deponite, quia dignum non est

ut nos judicemus deos.)
Nikolaus erweitert das Märchen, als ob der Kaiser den

Papst allein einen Gott genannt habe. Gratian nahm dann die

so gefälschte Stelle in sein Dekretbuch auf. (Dist. 96, 7.)

Dem gleichen Kaiser Konstantin, der nach dem einstimmigen

Zeugnisse aus dem 4. Jahrhundert (der historia tripartita,
der Chronik des Hieronymus und der Chronik Isidors) nicht in
Rom, sondern auf einem Schlosse bei Nikomedien, nicht vom

Papste, sondern von dem arianischen Bischöfe Eusebius und

nicht gleich bei seiner Abkehr vom Heidentum, sondern erst

am Ende seines Lebens getauft Avorden ist, AAird auch die

Äusserung in den Mund gelegt : wenn er mit eigenen Augen
einen Geistlichen sündigen sähe, so würde er ihn mit seinem

kaiserlichen Mantel decken (Cum magis debueratis in hoc imi-

tari Constantinum pium Augustum, de quo scriptum est quod

dixerit : quia si vidissem aliquem eorum [sacerdotum] qui
religioso circumamicti sunt habitu, turpitudinem aliquem operantem
chlamydem meam explicassem et cooperuissem eum ne vide-
retur a quoquam, col. 944).



— 585 —

Im Schreiben an die Bulgaren, responsio 33, col. 992 s.,
wird auch auf die vom Kirchengeschichtschreiber Eusebius
erwähnte Erscheinung des Kreuzes am Himmel, die Kaiser
Konstantin Avährend eines Traumes vorschwebte, mit der
Inschrift : in hoc vince und ihm zum Siege verhalf, Bezug
genommen. Thatsache ist jedoch, dass Konstantin das Christentum

aus wohl überlegter politischer Berechnung begünstigte
und keineswegs der „fromme und heilige Mann" der christlichen

Legende war.
2. Nikolaus bezieht sich auf das falsche Constitutum Sylvestri

und die Akten der falschen Synode atoii Sinuessa, wonach ein
Bischof von zwölf Bischöfen und auf Grund von 72

Zeugenaussagen abgeurteilt werden darf, ep. 25, col. 807, vgl. Lib.
pont. Duchesne I, n° 40, p. 169. Diese unechten Akten Avurden
in Pseudo-Isidor aufgenommen.

3. Nikolaus citiert wiederholt die von den apostolischen
Konstitutionen abgeleiteten Canones apostolorum, Avelche in die
kirchenrechtliche Sammlung des Dionysius Exiguus übergegangen

waren. So ad Bulg. resp 72, col, 1007 und ep. 98, col.
1029. Diese Konstitutionen und Canones, Avelche den Aposteln
zugeschrieben Averden, sind erst v^om Ende des 3. Jahrhunderts
an entstanden und apokryph.

4. Der Papst beruft sich auf einen Brief des römischen
Bischofs Clemens an Jacobus und behauptet: Der Ehebruch
stehe in der Bussordnung nach der Apostasie und sei die
schwerste Sünde. Dieser Brief ist ein unechtes, vor Pseudo-
Isidor erdichtetes, aber in denselben aufgenommenes Stück,
ep. 147, col. 1141.

5. Nikolaus berichtet, zur Zeit des Papstes Sylvester sei

genug über das Fasten am Samstag disputiert Avorden, ep. 152,
col. 1157. Bekannt ist uns nur, dass Papst Innocenz im
Reskript an Decentius A^on Eugubium sagt (416) : man könne
klar nacliAveisen, dass der Samstag ein Fasttag sei, vgl. Langen

I, S. 718.

6. Im bereits erwähnten Schreiben an die gallischen
Bischöfe (ep. 75, col. 905) erklärt Nikolaus, dass die dreihundert-
achtzehn Väter des nicänischen Konzils von 325 die
oberrichterliche Gewalt des römischen Bischofs über alle anderen
Bischöfe anerkannt hätten. Er beruft sich nicht nur auf die



— 586 —

Autorität der beiden Apostelfürsteil Petrus und Paulus und
seiner Vorgänger, sondern auch auf die Väter von Nicäa zur
Rechtfertigung seines Verfahrens gegenüber Rothad. (His vero
tandem omissis deo duce scitote nos, quod temeritate magistra
perperam a vobis commissum est et quod inconsultis nobis
Rothado fratre et coepiscopo nostro praepropere perpetrastis
[etiamsi numquam sedem apostolicam appellasset] dei auctoritate

et beatissimorum Petri ac Pauli principimi apostolorum
seu omnium decessorum meorum nec non et sanctorum trecen-

torum decern et odo patrum, qui apud Nicceam sub Constantino

pio principe convenerunt, penitus évacuantes et in irritum du-

centes, prsefatum Rothadum pristino gradui, pristinse dignitati,
pristino prorsus reddidisse honori.)

Wie die Privilegien der übrigen Kirchen, so mussten auch
die der römischen Kirche gewahrt werden, denn sie sei aller
Kirchen Lehrerin, Mutter und Haupt (quae omnium Ecclesiarum
magistra, mater et caput est). Gestützt auf das Nicänum
(Niesense nobis synodi decreto suffragante, quo prseeipitur ut suis

privilegia serventur Ecclesiis) habe er Rothacl restituiert.

Foste, S. 21, sieht mit Recht in dieser Anführung des Ni-

cänums, welches in seiner ursprünglichen echten Gestalt keine
Stelle enthält, Avelche auf den betreffenden Fall passt, einen
Hinweis auf das verfälschte Nicänum, wie es Pseudo-Julius
hat, und somit einen wichtigen BeAveis für die Benutzung des

Pseudo-Isidors von seiten unseres Papstes, vgl. v. Noorclen,

Hinkmar, S. 199, Anm. 2.

Der berühmte Kanon 6 des Konzils von Nicäa (325) lautet :

„Die alte Sitte in Ägypten, Lybien und der Pentapolis soll in
Kraft bleiben, so dass der Bischof von Alexandrien Gewalt hat
über alle diese, da auch dem Bischöfe in Rom dieses gewdhnheits-

mässig zusteht (avvrj&ég èaciv) und in gleicher Weise in Antiochien

und in den übrigen Provinzen der Vorrang (/rgsaßäa)
den Kirchen erhalten bleibt."

Nach römischer Auffassung liegt diesem Kanon die
Voraussetzung des päpstlichen Jurisdiktionsprimates über die ganze
Kirche zu Grunde. Er konstatiert einfach die Thatsache, dass

dem römischen Bischof gewohnheitsmässig die Primatialgewalt
unter den Bischöfen seiner Kirchenprovinz zustehe, und
verfügt, dass auch in den Provinzen die in dieser Hinsicht be-



— 587 —

stehende Sitte aufrecht erhalten werde. Der Bischof von Rom
hat die kirchliche Oberhoheit über die suburbikarischen
Provinzen, cl. h. über Mittel- und Unteritalien nebst Sardinien,
Korsika und Sizilien und nicht über die ganze Kirche, und zwar
als etwas „GeAvohnheitsmässiges". Dieser Konzilsbeschluss
behandelt das Metropolitan- oder Primatialverhältnis nicht als
einen Glaubensartikel oder als eine Einrichtung, die auf
göttlicher Anordnung beruhte, vgl. Langen I, S. 415 ff. In der
Folge wurde dieser 6. Kanon gefälscht und ihm beigefügt : „Die
römische Kirche hat stets den Primat gehabt." Die Fälschung
wurde auf der Synode a^oii Chalcedon aufgedeckt (451), vgl.
Döllinger-Friedrich, Papsttum, S. 22 und 363 f.

Nikolaus citiert auch den Kommentar, Avelchen Papst
Bonifaz (f 422) zum Kanon 6 von Nicäa giebt (ep. 75, col. 906,
vgl. ep. 86, col. 949, ep. 152, col. 1157). Bonifaz in seinem
Schreiben an die Bischöfe in Thessalien sagt: Nicssnse synodi
non aliud prsecepta testantur, adeo ut non aliquid super earn
ausa sit constituere, cum videret, nihil supra meritimi suum ei
posse conferri; omnia denique huic noverat Domini sermone
concessa. Die Vorschriften des Konzils von Nicäa bezeugten,
dass man nicht geAvagt habe, etwas über die römische Kirche
festzustellen, einsehend, dass ihr über ihr Verdienst hinaus
nichts übertragen Averden könne, und dass durch die Worte
des Herrn ihr alles bereits übertragen sei. Die Einrichtung der
gesamten Kirche habe ihren Ursprung genommen mit der
Ehre des hl. Petrus, in welchem ihre Leitung und Spitze ruhe.
(Institutio utorersalis nascentis Ecclesise de beati Petri sumpsit
honore principium, in quo regimen ejus et summa consistit.)

Nach Friedrich, S. 364, ist dieses Schreiben nicht beweiskräftig,

weil es in der unbeglaubigten collect, eccl. Thessalonic.
steht. Bonifaz, ein Mehrer der päpstlichen Ansprüche,
verdreht den Kanon 6 von Nicäa : Das Konzil habe über Rom
nichts bestimmt, weil Rom alles bereits besessen, infolge
göttlicher Einrichtung unbestritten von Anfang an die Oberherrschaft

über alle Kirchen ausgeübt habe, vgl. Langen I, 786 ff.
Nikolaus zieht daraus den Schluss, ep. 86, col. 949 : Weder

die Synode von Nicäa noch eine andere Synode hätten der
römischen Kirche PriAdlegien und Zuwachs verliehen, denn
letztere wusste, sie habe die Rechte der ganzen Gewalt voll
und ganz verdient in der Person Petri und die Leitung aller



- 588 —

Schafe Christi empfangen. (Proinde animadvertum est quia
non Nicsena, non deiiique ulla synodus, quodquam Romanae
contulit Ecclesise Privilegium, quse in Petro noA^erat, earn totius

jura potestatis pleniter meruisse, et cunctarum Christi ovium
regimen accepisse. Denique si instituta Nicaenae synodi dili-
genter inspiciantur, invenietur quia Romanae Ecclesise nullum
eadem synodus contulit incrementum, col. 950.)

Pfarrer Johann Richterich in Genf.

(Fortsetzung folgt.)


	Papst Nikolaus I.

