Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Artikel: Une attaque contre I'ancien-catholicisme et contre les facultés de
théologie

Autor: Chrétien, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

547 —

UNE ATTAQUE
CONTRE L’ANCIEN-CATHOLICISME

ET

CONTRE LES FACULTES DE THEOLOGIE.

A la fin de 1900, dans le Correspondant, M. A. Kannen-
gieser, que nous n’avons pas 'honneur de connaitre, a exécuté
une charge a fond contre «le vieux-catholicisme et les univer-
sités allemandes ». Nous soupconnons fort auteur d’appartenir,
laique ou ecclésiastique, au diocese de Strasbourg, et d’avoir
¢crit ses fulminants articles?) contre le projet qui vient d’échouer,
du reste, projet de remplacer le séminaire théologique de
Strasbourg par une faculté de théologie catholique, qui aurait
€té¢ adjointe a l'université de cette ville, Que nous nous trom-
pions ou non, le but de l'auteur n’en est pas moins évident :
montrer que les facultés de théologie sont des foyers de ratio-
nalisme et surtout d'insoumission & Rome. Le seul titre des
huit paragraphes qui forment 1'étude en question nous éclaire
suffisamment sur sa pensée. Les voici: « 1° Le joséphisme,
prototype du vieux-catholicisme — 29 Les facultés de théologie,
foyers de rationalisme — 3° L'université de Bonn et I'hermé-
sianisme — 4° L’université de Breslau et le guntherianisme —
5% L'université de Munich et les erreurs de Frohschammer —
6° L'université de Tubingue et les troubles de Rottenbourg —
7° L'opposition faite au concile du Vatican par les facultés de
théologie — 8° I.infaillibilité papale et le schisme vieux-catho-
lique sorti des facultés de théologie — 9° L'université de Wurz-
bourg et le D Schell.

') Ces articles ont été recueillis en un volume, paru i Paris, chez Lethielleux;
2 fr. 5o,



— 548 —

La these est évidemment dirigée contre les facultés de
théologie. Voyons ce qu'elle vaut. Et d’abord le joséphisme
est-il le prototype de l'ancien-catholicisme? Le joséphisme est
le nom donné par les théologiens ultramontains aux mesures
gouvernementales prises par Joseph Il (appliquant la doctrine
de Fébronius) et aux principes dont ces mesures n'étaient que
I'application. Le joséphisme est donc une politique plus ou
moins locale; 1'ancien-catholicisme est un mouvement religieux
qui a précédé le joséphisme (en Hollande par exemple) et qui
s’est étendu bien au dela des frontieres de I'empire de Joseph II
(jusqu'en Amérique). Si I'ancien-catholicisme a des points iden-
tiques & ceux du joséphisme, c'est que ceux-ci, d'ordre religieux,
sont conformes & 1'enseignement primitif de 'Eglise, au droit,
a la raison: et alors c’est ’ancien-catholicisme dans son sens
le plus large qui, pourrait-on dire, a été le prototype du josé-
phisme.

Les facultés de théologie ne sont pas des foyers de ratio-
nalisme, mais bien de raisonnement et de science. En cela,
c'est vrai, elles different des séminaires dont la majorité des
professeurs ne veut rien savoir, par principe, des méthodes
modernes, n’étudie aucune langue moderne, ne lit aucune revue
scientifique moderne, mais se borne a4 enseigner dans les études
classiques l'art de faire des vers latins, et quels vers! en philo-
sophie, a jouer au syllogisme, en théologie, a étudier par coeur
les cas de conscience de Gury.

On sait, & propos de I'hermésianisme, qui était Hermes,
ce théologien Westphalien d’origine, qui professa la théologie
a Munster de 1807 4 1819 et a4 Bonn de 1819 & 1831. 1I accep-
tait le dogme catholique, mais il estimait qu'on ne pouvait
croire que ce qu'on comprend; aussi donnait-il a la raison
qualité pour formuler scientifiquement les vérités révélées et
prétendait-il donner une évidence philosophique du dogme; il
présentait cela avec une logique précise jusqu’a la subtilité
et avec un grand talent de persuasion. Un bref de Gregoire X VI,
du 26 septembre 1835, condamna I'hermésianisme; l'intransi-
geance ultramontaine était devenue prépondérante en Alle-
magne depuis 1830, et étouffait toute velléité d'indépendance
et de libéralisme. L’ancien-catholicisme n’a pas a signer toutes
les theses d'Hermes, il partage certainement beaucoup de ses
idées, non pas parce qu’elles sortent de la faculté de théologie



— 549 —

de Bonn, mais parce que les théologiens de Bonn, en les adop-
tant, ont fait preuve de science, de loyauté et de dignité intel-
lectuelle. |

Méme observation en ce qui concerne Gunther, un philo-
sophe plus qu'un théologien, Autrichien, qui essaya de concilier,
comme on sait, le christianisme et la philosophie de Hegel.
Gunther suit la méthode dialectique de Hegel, mais oppose
au panthé¢isme de son maitre un dualisme ol Dieu est en oppo-
sition, ou plutot en contraposition, avec le monde. Comme
Hegel, il prétend unir philosophie et théologie; la liberté de
la recherche est absolue; les mysteres mémes appartiennent
a la raison. La révélation supplée a sa faiblesse, suite du
péché. La science a tout droit sur le phénomene, mais 1'étre
ne peut étre qu'objet de foi. La foi se compléte par la science.
Ce sont les principales theses de Gunther. L'ancien-catholicisme
n'a rien A en dire. Encore que quelques-uns de ses plus illustres
représentants puissent étre sympathiques a quelques-unes de
ces theses, l'ancien-catholicisme, comme tel, n'est pas gunthé-
rien, parce qu'il n'est pas une philosophie.

Quant aux prétendues erreurs de Frohschammer, nous ne
voyons pas non plus leur parenté avec l'ancien-catholicisme.
Frohschammer enseigna la philosophie & Munich a partir de
1855, mais il porta son examen sur les questions proprement
religieuses avec une liberté de pensée et une hardiesse de
parole qui alarmeérent l'autorité pontificale. Plusieurs de ses
ouvrages furent mis a l'index. 1l fonda en 1862 1 Athenceum,
revue philosophique et religieuse ; il écrivit de nombreux
ouvrages de théologie, de polémique et de philosophie, dont
le dernier date de 1889, La Philosophie de S. Thomas d’ Aquin.
Il a ¢crit en théologie contre le syllabus et I'infaillibilité; a ces
derniers points de vue, ancien-catholicisme partage en principe
ses opinions, mais il efit existé sans Frohschammer et méme
sans l'université de Munich, mise ici en cause par M. Kannen-
gieser.

De Munich, 'auteur passe a2 Tubingue et aux troubles de
Rottenbourg. D’apres lui, le ver rongeur du rationalisme s'était
attaqué a Tubingue a l'arbre de la science catholique. Une
polémique assez violente avait surgi des 1862 entre le D* Kuhn,
de l'université de Tubingue, et le Prof. Clemens, de 'académie
de Munster, puis entre le méme Dr Kuhn et M. Mast, régent



— 550 —

au séminaire épiscopal, sur diverses tendances et diverses mé-
thodes théologiques, aussi bien que sur certaines libertés d’al-
lures contractées par les étudiants des facultés de théologie.
L’éveque diocésain, malade, vieux et usé, dit l'auteur, eut la
faiblesse de ne pas défendre dans la circonstance les principes
du catholicisme. Enfin, le 4 février 1869, Pie IX, dans un bref
sévere, blama l'évéque de Rottenbourg de ce qui s’était passé
a Tubingue; ce dernier, parait-il, en fit une maladie et mourut
le 17 juin de la méme anncée. On lui donna pour successeur
Héfelé. Les facultés de Fribourg et de Wurzbourg curent aussi
leur tare. — Les accusations sont trop vaguement formulées
pour que nous puissions répondre a M. Kannengieser. Une cet-
taine liberté d’allures nous plait chez les étudiants des facultés
de théologie, elle déplait & M. Kannengieser et elle a déplu
aussi 4 Pie IX : c'est affaire de gotit: il n'y a point 1a de
question de principes, & moins peut-étre que celui de cette
aveugle soumission et de cette passivité absolue que les jeunes
gens devraient manifester jusque dans leurs allures.

Si l'on ne peut formuler d’autres reproches contre les
facultés de Tubingue, de Fribourg et de Wurzbourg, c’est un
bien gros et un bien vilain mot que celui de fare, si légere-
ment tombé de la plume de M. Kannengieser.

Dans un septiéme paragraphe, 'auteur aborde 'opposition
faite au concile du Vatican par les facultés de théologie. Nous
ne résistons pas au désir de laisser parler beaucoup M. Kan-
nengieser. Les lecteurs de la Revwe, croyons-nous, se diverti-
ront plus encore qu'ils ne s'indigneront a la lecture de l'his-
toire des origines de 'ancien-catholicisme, racontée par l'auteur
ultramontain. La science n’a évidemment rien 2 voir dans les
€lucubrations de M. Kannengieser, qui arrange et explique les
faits &4 sa facon., On serait pourtant bien tenté de s'indigner,
quand il insulte Decellinger; mais on songe vite que lillustre
professeur est trop au-dessus des attaques de certains écrivas-
siers pour qu’on essaie méme de prendre sa défense.

Aux approches du concile, dit 'auteur, tous les éléments
douteux, suspects, compromis, de la science catholique d'Alle-
‘magne entrérent en effervescence. L'hermésianisme, le gunthé-
rianisme, le baltzérianisme, autant d'erreurs qu'on croyait dis-
parues sans retour, revinrent a la surface; elles firent front
d'un commun accord contre l'infaillibilité et pour cause. Lors-



— 531 —

que, & diverses reprises, le Saint Peére condamna !'enseigne-
ment théologique des universités de Bonn, Breslau, Munich,
les professeurs censurés et leurs amis insinuaient qu’il s’était
trompé, ou ne les avait pas compris. Le pape proclamé infail-
lible, de pareilles manceuvres devenaient beaucoup plus diffi-
ciles, sinon impossibles.

On le voit, M. Kannengieser n’est pas flatteur pour la
science catholique universitaire d'avant le concile. Faudrait-il
chercher une raison de la proclamation de linfaillibilité dans
le besoin qu’avait le pape de se débarrasser par voie d’autorité
de cette science plus que génante? On le croirait presque,
quand on entend plus loin 'auteur dire avec emphase: «L.'Zglise
savanie ne parvint pas a faire capituler I'Ekglise enseigunanie. »

A la téte du mouvement anti-conciliaire, continue 1'auteur,
se plaga le professeur Decellinger, de l'université de Munich,
qui s'intitulait Iui-méme avec une modestie touchante «le plus
grand théologien catholique d'Allemagne ». °

Nous ne croyons pas nécessaire de répondre a cette
odieuse calomnie. Qui a connu Dcellinger, plaindra celui qui a
écrit ces lignes. L'Eglise catholique-romaine d’'Allemagne ap-
pelait Dcellinger avant le concile «le premier théologien du
monde », non point seulement d’Allemagne; et certains cardi-
naux, qut aprés comme avant 1870 se firent un honneur de
correspondre avec lui, aussi bien que les savants du monde
entier, sans compter les princes et les rois, s'inclinérent devant
sa science immense. Or un savant de cette envergure n'est
pas sujet a4 ces naivetés et a ces petites et sottes vanités que
lui préte injurieusement M. Kannengieser.

Au mois de mai 1869, poursuit ce dernier, Deellinger publia
dans 1'Adllgemeine Zeitung d'Augsbourg, journal protestant et
franc-macon, cinq articles historiques qui dénaturaient & plaisir
la notion de Pinfaillibilité et vilipendaient le Pontife romain
avec une violence et une mauvaise foi dignes de Luther. Ce
- n'étaient plus simplement Pie IX et le futur concile qui faisaient
lobjet de ses diatribes haineuses, Decellinger s'en prit au con-
cile de Trente lui-méme, qui avait été, selon lui, asservi par les
légats du pape. « A Trente, dit Dcellinger, on prit le contrepied
de tout ce qu'il aurait fallu faire pour concilier et guérir. »
Il remonta méme plus haut dans son «chambardement », si
je puis user de ce terme, et flétrit le cinquieme concile cecu-



— 352 —

ménique de Latran (1517), en 1appelant un concile italien
d’escamoteurs. A la fin de .ces élucubrations «inouies », le
professeur « vaticine sur le trépied « et prédit qu'un jour on
rapprochera le concile du Vatican du brigandage d’Ephese
(449), et qu'on placera a coté de la givodoc Anoroen) la odrodoc
xohaxsvrinn, c'est-2-dire le concile des voleurs pres du concile
des flatteurs.

Nous ne pouvons ici que souscrire aux idées de Decellinger,
qui ne sont inouies que pour M. Kannengieser; et remontant
plus haut méme que le cinquiéme concile (non cecuménique) de
Latran, nous ne nous scandalisons aucunement du vaste « cham-
bardement », pour parler le langage de 'auteur, que Dcellinger
fait, 'histoire en mains, de toutes les erreurs et de tous les
empiétements de I'Eglise romaine.

«Les premiéres manifestations anti-conciliaires étaient par-
ties de Munich, ou pour parler d'une fagcon plus précise, de
la faculté de théologie de cette ville; comme une trainée de
poudre, le mouvement gagna le reste de I’Allemagne. Vers le
milieu du mois de mai, 55 catholiques du diocése de Tréves
envoyerent 4 leur évéque une adresse dans laquelle ils formu-
laient des veeux et des revendications tout a fait chimériques...
ils demandaient une transformation compléte de la constitution
politico-religieuse de 1'Eglise catholique. Le document é&tait
daté de Coblentz, et il avait pour auteur officiel un professeur
de gymnase, le D* Th. Stumpf. A dire vrai, Stumpf était plutot
un homme-de paille derriére lequel se cachait un groupe de
théologiens. Ce n’était pas Coblentz, mais la faculté de théo-
logie de Bonn, qui organisait cette levée de boucliers contre
I'Eglise catholique. Ces maitres étranges, on nous pardonnera
cet euphémisme, réussirent a4 entrainer dans leur campagne
frondeuse un grand nombre d’étudiants de diverses facultés,
y compris des théologiens. Lorsque ceux-ci furent placés dans
la nécessité de choisir entre leurs maitres et leur archevéque
(Ms* Melchers, archevéque de Cologne), ils prirent une mau-
vaise direction et firent fausse route. »

Nous ne croyons pas utile de contrdler si le Dr Stumpf,
professeur au gymnase, était en communion d’idées tacite ou
expresse avec la faculté de Bonn. Au XX™e siecle, et il en était
ainsi au XIX™¢, un laique n’est pas forcément un homme de
paille parce qu'il a des idées personnelles sur les choses reli-



— 553 —
ogieuses. Et quand ces idées sont conformes a la vérité, il n'y
a rien d’étrange qu’elle se rencontrent avec celles de profes-
seurs théologiens, du moment que ceux-ci méritent leur titre
et qu'ils n'ont pas juré de déraisonner pour conserver le mé-
rite de 1'obéissance aveugle a la curie romaine.

Nous ne contesterons pas davantage les détails historiques
de l'auteur, qui ne manquent pas, du reste, d’intérét. Nous
ferons observer seulement qu'il nous donne sur les faits des
appréciations subjectives, qu’il croit étre des preuves. Par
exemple, quand, parlant des étudiants qui suivirent leurs maitres
et avec eux les principes anciens-catholiques, il dit: « Ils prirent
une mauvaise direction et firent fausse route.» C'est précisé-
ment la chose a prouver. La Revue dans laquelle écrit M. Kan-
nengieser est, croyons-nous, une revue 2 teintes savantes. Or
quand un de ses correspondants procéde par affirmations gra-
tuites, on est autorisé a lui répondre par des négations gra-
tuites, et la question qu'il traite n’a pas avancé d'un pas. Par-
lant ensuite du mouvement qui se dessinait alors dans le grand-
duché de Bade, 'auteur dit: « Pourri par le joséphisme, désor-
ganisé par 1'école religieuse de Wessenberg, ce pays n’offrait
que trop de prise aux influences sectaires de Bluntschli et
consorts. Le 5 novembre 1865 déja, un correspondant badois
de Heidelberg, peut-étre Hauser, était 4 méme d’envoyer de
bonnes nouvelles & I'Allgemeine Zeitung : « L’association des
catholiques progressistes, écrivait-il, est en train de se consti-
tuer: elle prendra le nom d'association Vieille-Catholique. C'était
avant la lettre le nom de la secte qui devait bientdot ourdir
ses intrigues autour du concile du Vatican. »

Admettons le fait sans le controler. Quid inde? Personne
n'a jamais prétendu que jusquau 18 juillet 1870, 'Eglise ro-
maine ait été parfaite et que la proclamation seule de l'infail-
libilité¢ ait marqué linstant fatidique de sa déchéance. Bien
avant 1870, il y avait lieu a ressusciter I'ancienne Eglise ca-
tholique, & retourner aux siecles primitifs, aux conciles cecumé-
niques. Rien d’étonnant deés lors que des catholiques badois
progressisies, c'est-a-dire voulant sortir de 'orniere scolastique
et de l'absolutisme papal, aient songé & passer par-dessus le
moyen age et le Vatican pour revenir & Jésus-Christ et & son
Eglise primitive, et qu'entre tous les noms qu'ils pouvaient
donner & leur tentative de réforme, ils aient choisi de préfé-



— 554 —

rence celui d’ancien-catholicisme, qui disait toute leur foi, tout
leur respect de la tradition chrétienne, en méme temps que
toutes leurs aspirations a la liberté de 'Evangile et au progreés
social.

L’auteur intitule son huitieme paragraphe: « L'infaillibilité
papale et le schisme vieux-catholique, sorti des facultés de
théologie ». Décidément, il semble en vouloir encore plus aux
facultés de théologie qu'a l'ancien-catholicisme lui-méme. « Le
19 janvier 1870, Decellinger jugea bon de se découvrir dans sa
lettre a U'Allgemeine Zeilung @ Quelques mots an sujel des quatve
cents évéques infaillibilistes. L'article souleva une véritable
tempéte d’enthousiasme en Allemagne, comme si depuis un an
on n’avait pas eu 'occasion de lire cent fois les mémes phrases,
je dirais les mémes balivernes. » M. Kannengieser, on le voit,
le prend de haut avec Dcellinger; il parait que l'auteur a com-
mis un volume intitulé: « Deux adversaires du pouvoir tem-
porel, Deellinger et Curci»; il nous en fait lui-méme la réclame
dans son article; mais ce n’est pas assez parce qu'on est plus
ou moins l'auteur d'un pareil volume, pour oser traiter d’égal
a égal, voire de supérieur mal éduqué a inférieur, avec Dcel-
linger, qui restera, en dépit de M. Kannengieser, un des plus
grands savants, un des plus grands hommes du XIXme siecle.
Lui préter plus que légeérement des balivernes, nous semble
souverainement déplacé, pour ne pas dire davantage. Passons.
Les professeurs, continue 'auteur, des universités de Breslau,
de Bonn, de Prague, de Munster, de Fribourg, de Heidelberg,
de Braunsberg, etc., offraient leurs tributs d’admiration et
leurs hommages reconnaissants «a l'illustre savant dont les
catholiques sont si justement fiers — a la grande voix de la
raison et de l'histoire — au grand maitre de la science théo-
logique — au champion intrépide de la vérité et du droit ».
« L’archevéque de Munich et plusieurs autres prélats s'empres-
serent de protester contre les Quelques mots. Mais Dollinger
était descendu trop bas sur la pente de la révolte et de I'hé-
résie pour avoir la force de la remonter. »

Toujours la méme facon d’argumenter! Il est question de
vérité historique, de science objective, d'effort intellectuel; on
nous parle de révolte, d’hérésie, de force morale pour la sou-
mission. D'autre part, 'enthousiasme des professeurs des uni-
versités allemandes et les appellations si élogieuses qu’ils pro-



— B335 —

diguent a Dcellinger sont un argument que, dans lintérét de
sa thése, l'auteur aurait bien fait de passer sous silence; ne
sent-il pas qu'il se dresse de toute sa hauteur contre son
opinion ultramontaine ?

Et voulez-vous savoir maintenant le supréme argument de
M. Kannengieser? « La grande majorité des théologiens uni-
- versitaires... avait tout prévu, excepté la soumission complete
de tout 'épiscopat.» Cette soumission, il 'accentue par 'exemple
d'Héfelé. « Le dernier qui se soumit, dit-il, fut 'évéque de
Rottenbourg, Ms® Héfelé, 'historien des conciles. Au concile,
il vota nom, le 13 juillet 1870. Il aurait voulu qu’au jour de
la proclamation, c’est-a-dire le 18, les évéques de l'opposition
refusassent catégoriquement de se soumettre. [’idée du schisme
ne l'effrayait pas: c’est ce qu'il raconta a Dcellinger dans une
lettre datée du 10 aoat, c'est-a-dire postérieurement a la défi-
nition dogmatique. Dans cette lettre, son attitude est franche-
ment hérétique : « Je vois clairement ce que je dois faire, écrit-
il, et je suis d’accord avec le chapitre et avec la faculté de
théologie... je w'admettrai jamairs le nouvean dogme sans les
restrictions que nous avons formulées. « Le 14 septembre, il écrit
dans le méme sens a4 un ami de Bonn et il se plaint amere-
ment des autres ¢évéques allemands « qui ont changé d’opinion
du soir au matin ». Et au méme ami il écrit plus tard : « Je
croyais servir I'Eglise catholique et je servais la caricature
qu'en a faite le jésuitisme.» La situation devenait critique, ce
fut le peuple catholique et le clergé paroissial qui poussérent
I'épée dans les reins a 1'évéque récalcitrant pour l'amener 2
la soumission. Msr Héfelé s’en ouvre a son ami Deellinger dans
une lettre du 11 mars 1871. Il n’y avait plus moyen de reculer:
l'idée d’étre excommunié épouvantait 'évéque. Le 10 avril 1871,
environ quelques mois aprés la définition dogmatique du con-
cile, il annonca sa soumission a ses diocésains dans une lettre
pastorale émue. Les vieux-catholiques perdaient ainsi leur der-
nier espoir. Les autres ¢évéques s'étaient soumis peu de temps
apres le 18 juillet.

Et M. Kannengieser croit cet argument trés fort: « Tous
les évéques se sont soumis, y compris Héfelé. » Nous ne nous
attarderons pas a le convertir, sachant bien qu'il n'y a pire
sourd que celui qui ne veut pas entendre. Pour les lecteurs
de la Revue, 'argument ne porte pas: ils ne peuvent en effet



— 556

admirer des hommes qui, convaincus de la fausseté d’'un dogme,
votent contre la définition de ce dogme le 13, ou du moins,
ce fut le cas de nombreux évéques, s'abstiennent de voter
« pour ne pas contrister la vieillesse de Pie IX », et le 19 non
seulement acceptent ce qu'ils croient &tre lerreur, mais 1'im-
posent a grand renfort d'excommunication & tous ceux qui,
pour n’avoir pas de mitre sur la téte, n'en ont pas moins dans
cette téte un peu de logique, comme au fond de la poitrine
un peu de cceur, une conscience droite en un mot.

M. Kannengieser revient ensuite a ses adversaires les profes-
seurs d'université, qu'il pourchasse de nouveau sans tendresse au-
cune. «44 professeurs de 'université de Munich, dit-il, suivirent
Dcellinger, 32 autres professeurs d’université et 75 professeurs de
gymnase. » Il fait méme le procés de ceux qui, sans suivre
ouvertement Decellinger, n'étaient cependant pas daprés lui
francs de collier: « Bisping de la faculté de Munster, écrit-il,
ne se soumit que pro forma, il resta de cceur et d’esprit avec
la coterie de Dcellinger.» L’auteur parle ensuite, pour prouver
la néfaste influence des théologiens universitaires, du congres
de Munich, ou plus de 300 délégués et de 8000 assistants
(hommes) compromirent un instant le catholicisme en Alle-
magne. Puis, autant pour décrier l'ancien-catholicisme que
pour appuyer sa theése de combat contre les facultés de théo-
logie, M. Kannengieser poursuit: « La partialité des divers
gouvernements d’Allemagne pour le vieux-catholicisme a sur-
tout éclaté dans leur attitude vis-a-vis des facultés de théologie.
Partout ou il y avait des professeurs condamnés par 1'Eglise,
ils étaient stirs de trouver un appui prés du gouvernement.
Si, par hasard, toutes les facultés de théologie avaient passé
a4 'ennemi comme on le craignait un instant, 1'épiscopat se
serait vu du coup privé de tout enseignement théologique. »

M. Kannengieser ne voudrait cependant pas qu'en plein
kulturkampf, c’est-a-dire en plein moment of1, soucieux de son
autonomie, de la liberté de conscience, de 1'égalité de tous
devant la loi, de la vérité politique en un mot, I'Etat luttait
et avec raison contre Rome, il efit été chercher des profes-
seurs romains de préférence a d’autres, pour leur confier un
enseignement supérieur qu'il payait de ses deniers. Et, du reste,
ce danger signalé par l'auteur de voir passer a l'emmemi tous
les hommes de science, n’est-il pas la meilleure preuve, ou du



— 557 —

moins la meilleure présomption que les opinions soutenues si
universellement par les professeurs incriminés, ne devaient pas
étre si loin de la vérité que veut bien le penser ou I'écrire
M. Kannengieser?

Mais ce n’est pas seulement dans les temps passés et par.
ticulierement il y a trente ans, lors de l'apparition de 'ancien.
catholicisme, que les facultés de théologie ont été dangereuses.
Ecoutons M. Kannengieser: «Il y a environ un an, le saint
siege s'est vu dans la nécessité de mettre & l'index tous les
ouvrages théologiques du Dr Schell, célebre professeur de 'uni-
versité de Wurzbourg. L’enseignement théologique de Schell
était entaché de rationalisme, comme 1'a été celui de ses pré-
décesseurs dont nous avons raconté 'histoire. Schell s’est sou-
mis. Que serait-il arrivé s'il avait regimbé? Ses éleves sont si
enthousiastes de lui que probablement un grand nombre se
seraient rangés autour de lui. Il serait d'ailleurs intéressant
de savoir dans quelle mesure le professeur censuré a modifié
son enseignement depuis le décret de l'index. Des disciples
aussi compromettants qu'enthousiastes affirment volontiers dans
lintimité que Schell n’a rien modifié du tout. J’aime a croire
quil s’agit 1a d'une simple rodomontade dictée par un zele
mal entendu. Je me suis laissé dire par un personnage ecclé-
siastique tr2s haut placé qu'un des collegues de Schell, un
professeur d’'exégese, enseignait des théories d'une hardiesse
€xtréme et inquiétante. Le rationalisme prendrait ainsi sa re-
vanche sur le terrain de I'exégese & 'université de Wurzbourg.
N’'¢étant pas en mesure de vérifier personnellement I'exactitude
de cette allégation, j'enregistre avec les réserves d'usage ce
que j'ai entendu raconter. Quoi qu'il en soit, ce qui est incon-
testable, c'est que le professeur le plus illustre, le plus choyé
de la faculté de théologie de Wurzbourg qui, grace a Het-
tinger et & Hergenrcether, était restée trés orthodoxe a I'époque
ot celles de Bonn, de Breslau, de Munich, de Braunsberg, etc.,
avaient versé dans I'hérésie, a eu sa crise doctrinale a la fin
du XIXme sigcle. Est-ce pour cela peut-étre que les gouverne-
ments allemands ont une prédilection marquée pour les théo-
logiens sortis de Wurzbourg? »

Nous n'avons pas a défendre le professeur Schell et son
collegue I'exégete, qui tous deux appartiennent encore a I'Eglise



romaine. Nous constatons seulement que, malgré leur soumis-
sion, ils restent suspects a4 M. Kannengieser et 4 ceux de ses
coreligionnaires qui ont conservé, c'est lui qui parle, «le bon
sens, la droiture et l'esprit de foi ». Ecoutons encore: « Le
vieux-catholicisme a échoué (dit toujours M. Kannengieser)
comme avait échoué I'hermésianisme, le gunthérianisme, et
toutes les autres tentatives schismatiques échelonnées a travers
le XIX®e sjecle. C’est que le bon sens, la droiture, l'esprit de
foi, des populations catholiques d’Allemagne ont opposé une
résistance efficace au rationalisme et fait reculer ce redoutable
ennemi. L’'histoire de ces révoltes nous montre le danger per-
sistant qu'a fait courir au catholicisme (romain) 'enseignement
théologique tel qu'il se donnait dans les universités alleman-
des. » « Intellectuellement, ajoute M. Kannengieser, les profes-
seurs dépendaient trop du milieu protestant dans lequel ils se
mouvaient; moralement, trop peu de Pautorité ecclésiastique
qui devait les diriger. »

Qu’est-ce a dire sinon que le milieu protestant serait un
milieu de science et de raisonnement, et le milieu catholique-
romain un milieu d'obéissance aveugle, qui exclut tout raison-
nement? Or, nous anciens-catholiques, nous ne voulons pas
laisser monopoliser la science et le raisonnement par nos
fréres protestants, et nous prétendons que le point de vue
catholique ne jette pas fatalement les catholiques dignes de ce
nom sous les pieds d'une autorité ecclésiastique absolue: ce
fut et c’est encore le point de vue supérieur des facultés de
théologie, & 'encontre, nous le savons, de celui des séminaires
chers & M. Kannengieser.

L’auteur termine ainsi: « [.es facultés de théologie seraient-
elles désormais des boulevards de Vorthodoxie, comme elles
ont ét¢ dans le passé des foyers d’erreur? Clest le secret de
Dieu. Il ne nous appartient pas de percer le voile qui cache
les événements futurs ni de hasarder de téméraires pronostics,
quelque lumiére que l'histoire puisse d'ailleurs projeter sur
l'avenir. »

La conclusion de M. Kannengieser est claire et la patte
de velours qu’il est obligé de faire par son interrogation dubi-
tative, pour ne point trop froisser les facultés de théologie
encore existantes, cache mal les griffes dont il a abondam-



— 559 —

ment usé a leur endroit dans le cours de cet article. L’auteur
supporte donc, c’est son dernier mot, les facultés qu’il ne peut
supprimer ; mais on sent qu'il prie Dieu ardemment de délivrer
de cette peste, foyer de rationalisme, le dioceése de Strasbourg
et autant que possible, toute 'Eglise romaine, « I'histoire ayant
. projeté ses lumieéres sur l'avenir ». — Nown fiat!

Dr A. CHRETIEN.




	Une attaque contre l'ancien-catholicisme et contre les facultés de théologie

