
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Artikel: Une attaque contre l'ancien-catholicisme et contre les facultés de
théologie

Autor: Chrétien, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


547

UNE ATTAQUE

CONTRE L'ANCIEN-CATHOLICISME
ET

CONTRE LES FACULTÉS DE THÉOLOGIE.

A la fin de 1900, dans le Correspondant, M. A. Kannen-
gieser, que nous n'avons pas l'honneur de connaître, a exécuté
une charge à fond contre « le vieux-catholicisme et les universités

allemandes ». Nous soupçonnons fort l'auteur d'appartenir,
laïque ou ecclésiastique, au diocèse de Strasbourg, et d'avoir
écrit ses fulminants articles1) contre le projet qui vient d'échouer,
du reste, projet de remplacer le séminaire théologique de
Strasbourg par une faculté de théologie catholique, qui aurait
été adjointe à l'université de cette ville. Que nous nous trompions

ou non, le but de l'auteur n'en est pas moins évident :

montrer que les facultés de théologie sont des foyers de
rationalisme et surtout d'insoumission à Rome. Le seul titre des
huit paragraphes qui forment l'étude en question nous éclaire
suffisamment sur sa pensée. Les voici: « 1° Le joséphisme,
prototype du vieux-catholicisme — 2° Les facultés de théologie,
foyers de rationalisme — 3° L'université de Bonn et l'hermé-
sianisme — 4° L'université de Breslau et le guntherianisme —
5° L'université de Munich et les erreurs de Frohschammer —
6° L'université de Tubingue et les troubles de Rottenbourg —
7° L'opposition faite au concile du Vatican par les facultés de
théologie — 8° L'infaillibilité papale et le schisme vieux-catholique

sorti des facultés de théologie — 9° L'université de Wurzbourg

et le D1, Schell.

Ces articles ont été recueillis en un volume, paru à Paris, chez Lethielleux;
2 fr. 50.



_ 548

La thèse est évidemment dirigée contre les facultés de

théologie. Voyons ce qu'elle vaut. Et d'abord le joséphisme
est-il le prototype de l'ancien-catholicisme Le joséphisme est
le nom donné par les théologiens ultramontains aux mesures
gouvernementales prises par Joseph II (appliquant la doctrine
de Febronius) et aux principes dont ces mesures n'étaient que
l'application. Le joséphisme est donc une politique plus ou
moins locale; l'ancien-catholicisme est un mouvement religieux
qui a précédé le joséphisme (en Hollande par exemple) et qui
s'est étendu bien au delà des frontières de l'empire de Joseph II
(jusqu'en Amérique). Si l'ancien-catholicisme a des points
identiques à ceux du joséphisme, c'est que ceux-ci, d'ordre religieux,
sont conformes à l'enseignement primitif de l'Eglise, au droit,
à la raison : et alors c'est l'ancien-catholicisme dans son sens
le plus large qui, pourrait-on dire, a été le prototype du
joséphisme.

Les facultés de théologie ne sont pas des foyers de
rationalisme, mais bien de raisonnement et de science. En cela,
c'est vrai, elles diffèrent des séminaires dont la majorité des

professeurs ne veut rien savoir, par principe, des méthodes
modernes, n'étudie aucune langue moderne, ne lit aucune revue
scientifique moderne, mais se borne à enseigner dans les études
classiques l'art de faire des vers latins, et quels vers en
philosophie, à jouer au syllogisme, en théologie, à étudier par cœur
les cas de conscience de Gury.

On sait, à propos de l'hermésianisme, qui était Hermès,
ce théologien Westphalien d'origine, qui professa la théologie
à Munster de 1807 à 1819 et à Bonn de 1819 à 1831. Il acceptait

le dogme catholique, mais il estimait qu'on ne pouvait
croire que ce qu'on comprend ; aussi donnait-il à la raison
qualité pour formuler scientifiquement les vérités révélées et

prétendait-il donner une évidence philosophique du dogme; il
présentait cela avec une logique précise jusqu'à la subtilité
et avec un grand talent de persuasion. Un bref de Grégoire XVI,
du 26 septembre 1835, condamna l'hermésianisme; l'intransigeance

ultramontaine était devenue prépondérante en
Allemagne depuis 1830, et étouffait toute velléité d'indépendance
et de libéralisme. L'ancien-catholicisme n'a pas à signer toutes
les thèses d'Hermès, il partage certainement beaucoup de ses

idées, non pas parce qu'elles sortent de la faculté de théologie



— 549 —

de Bonn, mais parce que les théologiens de Bonn, en les adoptant,

ont fait preuve de science, de loyauté et de dignité
intellectuelle.

Même observation en ce qui concerne Günther, un
philosophe plus qu'un théologien, Autrichien, qui essaya de concilier,
comme on sait, le christianisme et la philosophie de Hegel.
Günther suit la méthode dialectique de Hegel, mais oppose
au panthéisme de son maître un dualisme où Dieu est en
opposition, ou plutôt en contraposition, avec le monde. Comme
Hegel, il prétend unir philosophie et théologie ; la liberté de
la recherche est absolue; les mystères mêmes appartiennent
à la raison. La révélation supplée à sa faiblesse, suite du
péché. La science a tout droit sur le phénomène, mais l'être
ne peut être qu'objet de foi. La foi se complète par la science.
Ce sont les principales thèses de Günther. L'ancien-catholicisme
n'a rien à en dire. Encore que quelques-uns de ses plus illustres
représentants puissent être sympathiques à quelques-unes de

ces thèses, l'ancien-catholicisme, comme tel, n'est pas gunthé-
rien, parce qu'il n'est pas une philosophie.

Quant aux prétendues erreurs de Frohschammer, nous ne
voyons pas non plus leur parenté avec l'ancien-catholicisme.
Frohschammer enseigna la philosophie à Munich à partir de
1855, mais il porta son examen sur les questions proprement
religieuses avec une liberté de pensée et une hardiesse de

parole qui alarmèrent l'autorité pontificale. Plusieurs de ses

ouvrages furent mis à l'index. Il fonda en 1862 YAthenœum,
revue philosophique et religieuse ; il écrivit de nombreux
ouvrages de théologie, de polémique et de philosophie, dont
le dernier date de 1889, La Philosophie de S. Thomas d'Aquin.
U a écrit en théologie contre le syllabus et l'infaillibilité; à ces
derniers points de vue, l'ancien-catholicisme partage en principe
ses opinions, mais il eût existé sans Frohschammer et même
sans l'université de Munich, mise ici en cause par M. Kannen-
gieser.

De Munich, l'auteur passe à Tubingue et aux troubles de
Rottenbourg. D'après lui, le ver rongeur du rationalisme s'était
attaqué à Tubingue à l'arbre de la science catholique. Une
polémique assez violente avait surgi dès .1862 entre le DrKuhn,
de l'université de Tubingue, et le Prof. Clemens, de l'académie
de Munster, puis entre le même D1' Kuhn et M. Mast, régent



— 550 -
au séminaire episcopal, sur diverses tendances et diverses
méthodes théologiques, aussi bien que sur certaines libertés
d'allures contractées par les étudiants des facultés de théologie.
L'évêque diocésain, malade, vieux et usé, dit l'auteur, eut la
faiblesse de ne pas défendre dans la circonstance les principes
du catholicisme. Enfin, le 4 février 1869, Pie IX, dans un bref
sévère, blâma l'évêque de Rottenbourg de ce qui s'était passé
à Tubingue ; ce dernier, paraît-il, en fit une maladie et mourut
le 17 juin de la même année. On lui donna pour successeur
Héfélé. Les facultés de Fribourg et de Wurzbourg eurent aussi
leur tare. — Les accusations sont trop vaguement formulées

pour que nous puissions répondre à M. Kannengieser. Une
certaine liberté d'allures nous plaît chez les étudiants des facultés
de théologie, elle déplaît à M. Kannengieser et elle a déplu
aussi à Pie IX : c'est affaire de goût : il n'y a point là de

question de principes, à moins peut-être que celui de cette
aveugle soumission et de cette passivité absolue que les jeunes
gens devraient manifester jusque dans leurs allures.

Si l'on ne peut formuler d'autres reproches contre les
facultés de Tubingue, de Fribourg et de Wurzbourg, c'est un
bien gros et un bien vilain mot que celui de tare, si légèrement

tombé de la plume de M. Kannengieser.
Dans un septième paragraphe, l'auteur aborde l'opposition

faite au concile du Vatican par les facultés de théologie. Nous
ne résistons pas au désir de laisser parler beaucoup M.
Kannengieser. Les lecteurs de la Revue, croyons-nous, se divertiront

plus encore qu'ils ne s'indigneront à la lecture de
l'histoire des origines de l'ancien-catholicisme, racontée par l'auteur
ultramontain. La science n'a évidemment rien à voir dans les

élucubrations de M. Kannengieser, qui arrange et explique les
faits à sa façon. On serait pourtant bien tenté de s'indigner,
quand il insulte Dœllinger ; mais on songe vite que l'illustre
professeur est trop au-dessus des attaques de certains écrivas-
siers pour qu'on essaie même de prendre sa défense.

Aux approches du concile, dit l'auteur, tous les éléments
'douteux, suspects, compromis, de la science catholique
d'Allemagne entrèrent en effervescence. L'hermésianisme, le gunthé-
Tianisme, le baltzérianisme, autant d'erreurs qu'on croyait
disparues sans retour, revinrent à la surface; elles firent front
d'un commun accord contre l'infaillibilité et pour cause. Lors-



— 551 —

que, à diverses reprises, le Saint Père condamna l'enseignement

théologique des universités de Bonn, Breslau, Munich,
les professeurs censurés et leurs amis insinuaient qu'il s'était
trompé, ou ne les avait pas compris. Le pape proclamé infaillible,

de pareilles manœuvres devenaient beaucoup plus
difficiles, sinon impossibles.

On le voit, M. Kannengieser n'est pas flatteur pour la
science catholique universitaire d'avant le concile. Faudrait-il
chercher une raison de la proclamation de l'infaillibilité dans
le besoin qu'avait le pape de se débarrasser par voie d'autorité
de cette science plus que gênante? On le croirait presque,
quand on entend plus loin l'auteur dire avec emphase: «LEglise
savante ne parvint pas à faire capituler l'Eglise enseignante. »

A la tête du mouvement anti-conciliaire, continue l'auteur,
se plaça le professeur Dœllinger, de l'université de Munich,
qui s'intitulait lui-même avec une modestie touchante « le plus
grand théologien catholique d'Allemagne ».

Nous ne croyons pas nécessaire de répondre à cette
odieuse calomnie. Qui a connu Dœllinger, plaindra celui qui a
écrit ces lignes. L'Eglise catholique-romaine d'Allemagne
appelait Dœllinger avant le concile « le premier théologien du
monde », non point seulement d'Allemagne ; et certains cardinaux,

qui après comme avant 1870 se firent un honneur de

correspondre avec lui, aussi bien que les savants du monde
entier, sans compter les princes et les rois, s'inclinèrent devant
sa science immense. Or un savant de cette envergure n'est
pas sujet à ces naïvetés et à ces petites et sottes vanités que
lui prête injurieusement M. Kannengieser.

Au mois de mai 1869, poursuit ce dernier, Dœllinger publia
dans YAllgemeine Zeitung d'Augsbourg, journal protestant et
franc-maçon, cinq articles historiques qui dénaturaient à plaisir
la notion de l'infaillibilité et vilipendaient le Pontife romain
avec une violence et une mauvaise foi dignes de Luther. Ce
n'étaient plus simplement Pie IX et le futur concile qui faisaient
l'objet de ses diatribes haineuses, Dœllinger s'en prit au concile

de Trente lui-même, qui avait été, selon lui, asservi par les
légats du pape. « A Trente, dit Dœllinger, on prit le contrepied
de tout ce qu'il aurait fallu faire pour concilier et guérir. »

H remonta même plus haut dans son « chambardement », si
je puis user de ce terme, et flétrit le cinquième concile œcu-



— 552 —

ménique de Latran (1517), en l'appelant un concile italien
d'escamoteurs. A la fin de ces élucubrations «inouïes», le
professeur « vaticine sur le trépied « et prédit qu'un jour on
rapprochera le concile du Vatican du brigandage d'Ephèse
(449), et qu'on placera à côté de la avvodoç XrjaTQixr; la avvoêoc

xolaxsvrtxrj, c'est-à-dire le concile des voleurs près du concile
des flatteurs.

Nous ne pouvons ici que souscrire aux idées de Dœllinger,
qui ne sont inouïes que pour M. Kannengieser; et remontant
plus haut même que le cinquième concile (non œcuménique) de

Latran, nous ne nous scandalisons aucunement du vaste «

chambardement », pour parler le langage de l'auteur, que Dœllinger
fait, l'histoire en mains, de toutes les erreurs et de tous les

empiétements de l'Eglise romaine.
«Les premières manifestations anti-conciliaires étaient parties

de Munich, ou pour parler d'une façon plus précise, de

la faculté de théologie de cette ville; comme une traînée de

poudre, le mouvement gagna le reste de l'Allemagne. Vers le
milieu du mois de mai, 55 catholiques du diocèse de Trêves
envoyèrent à leur évêque une adresse dans laquelle ils formulaient

des vœux et des revendications tout à fait chimériques...
ils demandaient une transformation complète de la constitution
politico-religieuse de l'Eglise catholique. Le document était
daté de Coblentz, et il avait pour auteur officiel un professeur
de gymnase, le Dr Th. Stumpf. A dire vrai, Stumpf était plutôt
un homme "de paille derrière lequel se cachait un groupe de

théologiens. Ce n'était pas Coblentz, mais la faculté de théologie

de Bonn, qui organisait cette levée de boucliers contre
l'Eglise catholique. Ces maîtres étranges, on nous pardonnera
cet euphémisme, réussirent à entraîner dans leur campagne
frondeuse un grand nombre d'étudiants de diverses facultés,
y compris des théologiens. Lorsque ceux-ci furent placés dans
la nécessité de choisir entre leurs maîtres et leur archevêque
(Mgr Melchers, archevêque de Cologne), ils prirent une
mauvaise direction et firent fausse route. »

Nous ne croyons pas utile de contrôler si le Dr Stumpf,
professeur au gymnase, était en communion d'idées tacite ou

expresse avec la faculté de Bonn. Au XXme siècle, et il en était
ainsi au XlXme, un laïque n'est pas forcément un homme de

paille parce qu'il a des idées personnelles sur les choses reli-



— 553 —

gieuses. Et quand ces idées sont conformes à la vérité, il n'y
a rien d'étrange qu'elle se rencontrent avec celles de professeurs

théologiens, du moment que ceux-ci méritent leur titre
et qu'ils n'ont pas juré de déraisonner pour conserver le mérite

de l'obéissance aveugle à la curie romaine.
Nous ne contesterons pas davantage les détails historiques

de l'auteur, qui ne manquent pas, du reste, d'intérêt. Nous
ferons observer seulement qu'il nous donne sur les faits des

appréciations subjectives, qu'il croit être des preuves. Par
exemple, quand, parlant des étudiants qui suivirent leurs maîtres
et avec eux les principes anciens-catholiques, il dit : « Ils prirent
une mauvaise direction et firent fausse route. » C'est précisément

la chose à prouver. La Revue dans laquelle écrit M.
Kannengieser est, croyons-nous, une revue à teintes savantes. Or
quand un de ses correspondants procède par affirmations
gratuites, on est autorisé à lui répondre par des négations
gratuites, et la question qu'il traite n'a pas avancé d'un pas. Parlant

ensuite du mouvement qui se dessinait alors dans le grand-
duché de Bade, l'auteur dit : « Pourri par le joséphisme,
désorganisé par l'école religieuse de Wessenberg, ce pays n'offrait
que trop de prise aux influences sectaires de Bluntschli et
consorts. Le 5 novembre 1865 déjà, un correspondant badois
de Heidelberg, peut-être Hauser, était à même d'envoyer de
bonnes nouvelles à YAllgemeine Zeitung : « L'association des

catholiques progressistes, écrivait-il, est en train de se constituer:

elle prendra le nom d'association Vieille-Catholique. C'était
avant la lettre le nom de la secte qui devait bientôt ourdir
ses intrigues autour du concile du Vatican. »

Admettons le fait sans le contrôler. Quid inde? Personne
n'a jamais prétendu que jusqu'au 18 juillet 1870, l'Eglise
romaine ait été parfaite et que la proclamation seule de l'infaillibilité

ait marqué l'instant fatidique de sa déchéance. Bien
avant 1870, il y avait lieu à ressusciter l'ancienne Eglise
catholique, à retourner aux siècles primitifs, aux conciles œcuméniques.

Rien d'étonnant dès lors que des catholiques badois
progressistes, c'est-à-dire voulant sortir de l'ornière scolastique
et de l'absolutisme papal, aient songé à passer par-dessus le
moyen âge et le Vatican pour revenir à Jésus-Christ et à son
Eglise primitive, et qu'entre tous les noms qu'ils pouvaient
donner à leur tentative de réforme, ils aient choisi de préfé-



— 554 —

rence celui d'ancien-catholicisme, qui disait toute leur foi, tout
leur respect de la tradition chrétienne, en même temps que
toutes leurs aspirations à la liberté de l'Evangile et au progrès
social.

L'auteur intitule son huitième paragraphe : « L'infaillibilité
papale et le schisme vieux-catholique, sorti des facultés de

théologie ». Décidément, il semble en vouloir encore plus aux
facultés de théologie qu'à l'ancien-catholicisme lui-même. « Le
19 janvier 1870, Dœllinger jugea bon de se découvrir dans sa
lettre à YAllgemeine Zeitung: Quelques mots au sujet des quatre
cents évêques infaillibilistes. L'article souleva une véritable
tempête d'enthousiasme en Allemagne, comme si depuis un an
on n'avait pas eu l'occasion de lire cent fois les mêmes phrases,
je dirais les mêmes balivernes. » M. Kannengieser, on le voit,
le prend de haut avec Dœllinger ; il paraît que l'auteur a commis

un volume intitulé : « Deux adversaires du pouvoir
temporel, Dœllinger et Curci » ; il nous en fait lui-même la réclame
dans son article; mais ce n'est pas assez parce qu'on est plus
ou moins l'auteur d'un pareil volume, pour oser traiter d'égal
à égal, voire de supérieur mal éduqué à inférieur, avec
Dœllinger, qui restera, en dépit de M. Kannengieser, un des plus
grands savants, un des plus grands hommes du XIXm8 siècle.
Lui prêter plus que légèrement des balivernes, nous semble
souverainement déplacé, pour ne pas dire davantage. Passons.
Les professeurs, continue l'auteur, des universités de Breslau,
de Bonn, de Prague, de Munster, de Fribourg, de Heidelberg,
de Braunsberg, etc., offraient leurs tributs d'admiration et
leurs hommages reconnaissants « à l'illustre savant dont les

catholiques sont si justement fiers — à la grande voix de la
raison et de l'histoire — au grand maître de la science
théologique — au champion intrépide de la vérité et du droit».
« L'archevêque de Munich et plusieurs autres prélats s'empressèrent

de protester contre les Quelques mots. Mais Döllinger
était descendu trop bas sur la pente de la révolte et de
l'hérésie pour avoir la force de la remonter. »

Toujours la même façon d'argumenter! Il est question de

vérité historique, de science objective, d'effort intellectuel; on

nous parle de révolte, d'hérésie, de force morale pour la
soumission. D'autre part, l'enthousiasme des professeurs des
universités allemandes et les appellations si élogieuses qu'ils pro-



— 555 —

diguent à Dœllinger sont un argument que, dans l'intérêt de

sa thèse, l'auteur aurait bien fait de passer sous silence ; ne
sent-il pas qu'il se dresse de toute sa hauteur contre son
opinion ultramontaine

Et voulez-vous savoir maintenant le suprême argument de
M. Kannengieser? « La grande majorité des théologiens
universitaires... avait tout prévu, excepté la soumission complète
de tout l'épiscopat.» Cette soumission, il l'accentue par l'exemple
d'Héfelé. « Le dernier qui se soumit, dit-il, fut l'évêque de

Rottenbourg, M8'1' Héfélé, l'historien des conciles. Au concile,
il vota non, le 13 juillet 1870. Il aurait voulu qu'au jour de
la proclamation, c'est-à-dire le 18, les évêques de l'opposition
refusassent catégoriquement de se soumettre. L'idée du schisme
ne l'effrayait pas : c'est ce qu'il raconta à Dœllinger dans une
lettre datée du 10 août, c'est-à-dire postérieurement à la
définition dogmatique. Dans cette lettre, son attitude est franchement

hérétique : « Je vois clairement ce que je dois faire, écrit-
il, et je suis d'accord avec le chapitre et avec la faculté de

théologie... je n'admettrai jamais le nouveau dogme sans les
restrictions que nous avons formulées. « Le 14 septembre, il écrit
dans le même sens à un ami de Bonn et il se plaint amèrement

des autres évêques allemands « qui ont changé d'opinion
du soir au matin ». Et au même ami il écrit plus tard : « Je
croyais servir l'Eglise catholique et je servais la caricature
qu'en a faite le jésuitisme. » La situation devenait critique, ce
fut le peuple catholique et le clergé paroissial qui poussèrent
l'épée dans les reins à l'évêque récalcitrant pour l'amener à
la soumission. Mgr Héfélé s'en ouvre à son ami Dœllinger dans
une lettre du 11 mars 1871. Il n'y avait plus moyen de reculer:
l'idée d'être excommunié épouvantait l'évêque. Le 10 avril 1871,
environ quelques mois après la définition dogmatique du concile,

il annonça sa soumission à ses diocésains dans une lettre
pastorale émue. Les vieux-catholiques perdaient ainsi leur
dernier espoir. Les autres évêques s'étaient soumis peu de temps
après le 18 juillet.

Et M. Kannengieser croit cet argument très fort : « Tous
les évêques se sont soumis, y compris Héfélé. » Nous ne nous
attarderons pas à le convertir, sachant bien qu'il n'y a pire
sourd que celui qui ne veut pas entendre. Pour les lecteurs
de la Revue, l'argument ne porte pas : ils ne peuvent en effet



— 556 —

admirer des hommes qui, convaincus de la fausseté d'un dogme,
votent contre la définition de ce dogme le 13, ou du moins,
ce fut le cas de nombreux évêques, s'abstiennent de voter
« pour ne pas contrister la vieillesse de Pie IX », et le 19 non
seulement acceptent ce qu'ils croient être l'erreur, mais
l'imposent à grand renfort d'excommunication à tous ceux qui,
pour n'avoir pas de mitre sur la tête, n'en ont pas moins dans
cette tête un peu de logique, comme au fond de la poitrine
un peu de cœur, une conscience droite en un mot.

M. Kannengieser revient ensuite à ses adversaires les professeurs

d'université, qu'il pourchasse de nouveau sans tendresse
aucune. « 44 professeurs de l'uniATersité de Munich, dit-il, suivirent
Dœllinger, 32 autres professeurs d'université et 75 professeurs de

gymnase. » Il fait même le procès de ceux qui, sans suivre
ouvertement Dœllinger, n'étaient cependant pas d'après lui
francs de collier : « Bisping de la faculté de Munster, écrit-il,
ne se soumit que pro forma; il resta de cœur et d'esprit avec
la coterie de Dœllinger. » L'auteur parle ensuite, pour prouver
la néfaste influence des théologiens universitaires, du congrès
de Munich, où plus de 300 délégués et de 8000 assistants
(hommes) compromirent un instant le catholicisme en
Allemagne. Puis, autant pour décrier l'ancien-catholicisme que
pour appuyer sa thèse de combat contre les facultés de
théologie, M. Kannengieser poursuit : « La partialité des divers
gouvernements d'Allemagne pour le vieux-catholicisme a
surtout éclaté dans leur attitude vis-à-vis des facultés de théologie.
Partout où il y avait des professeurs condamnés par l'Eglise,
ils étaient sûrs de trouver un appui près du gouvernement.
Si, par hasard, toutes les facultés de théologie avaient passé
à l'ennemi comme on le craignait un instant, l'épiscopat se

serait vu du coup privé de tout enseignement théologique. »

M. Kannengieser ne voudrait cependant pas qu'en plein
kulturkampf, c'est-à-dire en plein moment où, soucieux de son
autonomie, de la liberté de conscience, de l'égalité de tous
devant la loi, de la vérité politique en un mot, l'Etat luttait
et avec raison contre Rome, il eût été chercher des professeurs

romains de préférence à d'autres, pour leur confier un
enseignement supérieur qu'il payait de ses deniers. Et, du reste,
ce danger signalé par l'auteur de voir passer à l'ennemi tous
les hommes de science, n'est-il pas la meilleure preuve, ou du



— 557 —

moins la meilleure présomption que les opinions soutenues si
universellement par les professeurs incriminés, ne devaient pas
être si loin de la vérité que veut bien le penser ou l'écrire
M. Kannengieser?

Mais ce n'est pas seulement dans les temps passés et par.
ticulièrement il y a trente ans, lors de l'apparition de l'ancien-
catholicisme, que les facultés de théologie ont été dangereuses.
Ecoutons M. Kannengieser : « Il y a environ un an, le saint
siège s'est vu dans la nécessité de mettre à l'index tous les

ouvrages théologiques du Dr Schell, célèbre professeur de
l'université de Wurzbourg. L'enseignement théologique de Schell
était entaché de rationalisme, comme l'a été celui de ses
prédécesseurs dont nous avons raconté l'histoire. Schell s'est sou=-

mis. Que serait-il arrivé s'il avait regimbé? Ses élèves sont si
enthousiastes de lui que probablement un grand nombre se
seraient rangés autour de lui. Il serait d'ailleurs intéressant
de savoir dans quelle mesure le professeur censuré a modifié
son enseignement depuis le décret de l'index. Des disciples
aussi compromettants qu'enthousiastes affirment volontiers dans
l'intimité que Schell n'a rien modifié du tout. J'aime à croire
qu'il s'agit là d'une simple rodomontade dictée par un zèle
mal entendu. Je me suis laissé dire par un personnage
ecclésiastique très haut placé qu'un des collègues de Schell, un
professeur d'exégèse, enseignait des théories d'une hardiesse
extrême et inquiétante. Le rationalisme prendrait ainsi sa
revanche sur le terrain de l'exégèse à l'université de Wurzbourg.
N'étant pas en mesure de vérifier personnellement l'exactitude
de cette allégation, j'enregistre avec les réserves d'usage ce
que j'ai entendu raconter. Quoi qu'il en soit, ce qui est
incontestable, c'est que le professeur le plus illustre, le plus choyé
de la faculté de théologie de Wurzbourg qui, grâce à
Hettinger et à Hergenrœther, était restée très orthodoxe à l'époque
où celles de Bonn, de Breslau, de Munich, de Braunsberg, etc.,
avaient versé dans l'hérésie, a eu sa crise doctrinale à la fin
du XIXme siècle. Est-ce pour cela peut-être que les gouvernements

allemands ont une prédilection marquée pour les
théologiens sortis de Wurzbourg? »

Nous n'avons pas à défendre le professeur Schell et son
collègue l'exégète, qui tous deux appartiennent encore à l'Eglise



— 558 —

romaine. Nous constatons seulement que, malgré leur soumission,

ils restent suspects à M. Kannengieser et à ceux de ses

coreligionnaires qui ont conservé, c'est lui qui parle, « le bon

sens, la droiture et l'esprit de foi ». Ecoutons encore: « Le
vieux-catholicisme a échoué (dit toujours M. Kannengieser)
comme avait échoué l'hermésianisme, le gunthérianisme, et
toutes les autres tentatives schismatiques échelonnées à travers
le XIXme siècle. C'est que le bon sens, la droiture, l'esprit de

foi, des populations catholiques d'Allemagne ont opposé une
résistance efficace au rationalisme et fait reculer ce redoutable
ennemi. L'histoire de ces révoltes nous montre le danger
persistant qu'a fait courir au catholicisme (romain) l'enseignement
théologique tel qu'il se donnait dans les universités allemandes.

» « Intellectuellement, ajoute M. Kannengieser, les professeurs

dépendaient trop du milieu protestant dans lequel ils se

mouvaient; moralement, trop peu de l'autorité ecclésiastique
qui devait les diriger. »

Qu'est-ce à dire sinon que le milieu protestant serait un
milieu de science et de raisonnement, et le milieu catholique-
romain un milieu d'obéissance aveugle, qui exclut tout
raisonnement Or, nous anciens-catholiques, nous ne voulons pas
laisser monopoliser la science et le raisonnement par nos
frères protestants, et nous prétendons que le point de vue
catholique ne jette pas fatalement les catholiques dignes de ce

nom sous les pieds d'une autorité ecclésiastique absolue: ce

fut et c'est encore le point de vue supérieur des facultés de

théologie, à rencontre, nous le savons, de celui des séminaires
chers à M. Kannengieser.

L'auteur termine ainsi: « Les facultés de théologie seraient-
elles désormais des boulevards de l'orthodoxie, comme elles
ont été dans le passé des foyers d'erreur? C'est le secret de

Dieu. Il ne nous appartient pas de percer le voile qui cache
les événements futurs ni de hasarder de téméraires pronostics,
quelque lumière que l'histoire puisse d'ailleurs projeter sur
l'aATenir. »

La conclusion de M. Kannengieser est claire et la patte
de velours qu'il est obligé de faire par son interrogation
dubitative, pour ne point trop froisser les facultés de théologie
encore existantes, cache mal les griffes dont il a abondam-



— 559 —

ment usé à leur endroit dans le cours de cet article. L'auteur
supporte donc, c'est son dernier mot, les facultés qu'il ne peut
supprimer ; mais on sent qu'il prie Dieu ardemment de délivrer
de cette peste, foyer de rationalisme, le diocèse de Strasbourg
et autant que possible, toute l'Eglise romaine, « l'histoire ayant
projeté ses lumières sur l'avenir». — Non fiat!

Dr A. Chrétien.


	Une attaque contre l'ancien-catholicisme et contre les facultés de théologie

