
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Artikel: Simples notes de critique théologique

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


507 —

SIMPLES NOTES

DE CRITIQUE THÉOLOGIQUE1)

1° Un des premiers devoirs de tout théologien sérieux est
de se surveiller très rigoureusement pour éviter un état
d'esprit très fréquent et absolument néfaste. Cet état d'esprit
consiste à croire que l'on est en parfaite possession de la
vérité, et que l'on n'a plus qu'à faire la démonstration non pas
de la vérité, mais de la possession. C'est la possession
personnelle qui prime la vérité. Qu'un homme de foi croie à la
vérité des dogmes chrétiens, c'est-à-dire à la vérité des

enseignements du Christ, on ne saurait en être étonné. Mais beaucoup

de théologiens étendent cette conviction, cette croyance
aux « dogmes », à toute la « théologie » qui leur a été enseignée
dans leur enfance, à toutes les explications quelconques qu'on
leur a données de ces dogmes. Confondant tout, le divin avec
l'humain et l'humain avec le divin, ils ne doutent de rien ; ils
sont assurés qu'ils ne peuvent pas se tromper, qu'ils ont le
monopole de la vérité religieuse et surtout ecclésiastique, et
que quiconque les contredirait sur n'importe laquelle de leurs
convictions, serait eo ipso dans l'erreur. Partant de là, toute
l'activité de leur esprit, toutes les recherches qu'ils font, toutes

') Si je publie ces « Simples Notes », c'est sur le désir des théologiens qui en
ont pris connaissance, et aussi parce que je crois qu'elles pourraient peut-être servir
à l'avancement soit des sciences théologiques en général, soit de l'union des Eglises
chrétiennes en particulier, plusieurs théologiens faisant obstacle à ce double avancement

par l'absence de toute méthode ou par des méthodes erronées. Il ne faut donc
pas chercher dans ces pages un traité de méthodologie. Un tel traité serait chose

trop vaste pour un simple article de Revue. Peut-être le ferai-je un jour. Mais,
présentement, il ne s'agit que d'observations toutes pratiques, dont le seul mérite — si
elles en ont un — est d'empêcher les déviations, de corriger certaines méprises
regrettables, de ramener dans la droite voie, et de remettre devant les yeux des
hommes de bonne volonté le vrai but à atteindre, ainsi que quelques moyens
efficaces pour l'atteindre.



— 508 —

les lectures auxquelles ils se livrent, toute l'érudition qu'ils
amassent, tous les raisonnements qu'ils tirent, tous les
systèmes qu'ils bâtissent, toutes ces choses n'ont qu'un but : non
pas découvrir les vérités qu'ils ne connaissent pas, mais
démontrer que leurs opinions sont les vraies et les seules vraies,
et que leurs adversaires ont tort. C'est là tout le but et toute
la portée de leur science.

Qui ne voit que cette tendance est erronée et qu'elle ne
peut conduire qu'à de plus grandes erreurs î Qui ne voit qu'en
se prenant soi-même pour but ou pour point de mire, on se

substitue à la vérité, qui doit être notre seule visée et notre
seul but Qui ne voit que, si chaque théologien tombait dans

ce travers et cette erreur, il n'y aurait plus en théologie
qu'une confusion générale et une impossibilité absolue de
s'entendre Ce serait le règne de Satan à la place du règne de

Dieu.
Dieu est vérité. Le théologien qui cherche Dieu, doit donc

chercher la vérité. Le théologien qui a déjà entrevu quelques
rayons de Dieu, doit, en les admirant, chercher à en découvrir

d'autres. Or, en se livrant à cette admiration et à cette
recherche, il doit laisser aux autres la même liberté. Dieu,
père de tous, est à tous ; et nul homme, nul véritable enfant
de Dieu, ne jouit du monopole de l'amour paternel pas plus
qu'il ne possède le monopole de l'amour filial. Faire de sa

chétive personne l'enfant de prédilection du Père céleste, c'est
à la fois tomber dans un orgueil ridicule et rapetisser Dieu,
dont l'amour et la vérité sont infinis. Toute théologie fondée

sur une notion de Dieu aussi misérable, ne peut être que
misérable ; et toute Eglise qui vivrait dans cet ordre d'idées
serait condamnée et par la science et par la foi. Quœrite ergo
primum regnum Dei et justitiam ejus et hœc omnia adjicientur
vobis (Matth. VI, 33).

2° D'abord et avant tout, rappelons-nous que le christianisme

est une religion et non une science. Autant un savant
serait absurde, si, avec ses mathématiques, ou avec sa
physique, ou avec sa chimie, ou avec une science quelconque, il
voulait pénétrer dans l'essence du christianisme pour en
disposer les éléments à son gré; autant un chrétien serait absurde, si,

avec les dogmes chrétiens, il voulait créer une science mathéma-



— 509 —

tique, ou une physique, ou une chimie, ou une science quelconque.
Ce sont là deux domaines distincts qu'il ne faut jamais
confondre. Et la théologie n'est nullement l'introduction du
christianisme dans les sciences, ni des sciences dans le christianisme,
encore moins leur fusion. Ce sont les gnostiques qui ont
prétendu faire cette mixtion et cette fusion : au lieu de maintenir
le christianisme dans son essence, tel que le Christ l'a établi,
ils ont voulu le mélanger à la science de leur temps et en

exprimer les dogmes avec des termes prétendus scientifiques,
et ils ont simplement créé des systèmes qui aujourd'hui par
leur bizarrerie nous inspirent une profonde pitié. Et les
théologiens qui seraient tentés de les imiter sous prétexte que nos
sciences ont pour elles l'évidence et la certitude, ne seraient

pas plus heureux : car les sciences d'aujourd'hui seront sans
doute considérées dans quelques siècles comme le sont
actuellement les sciences des gnostiques. Donc conservons le
christianisme dans sa pureté première, gardons le dépôt intact.
D'une part, développons dans notre âme cette sainte religion,
inspiratrice des pensées les plus élevées, des sentiments les
plus nobles, des vertus les plus sublimes ; et d'autre part,
cultivons les sciences en toute liberté. De la sorte il n'y aura
jamais conflit entre le christianisme et les sciences ; et de plus,
quand les systèmes scientifiques aujourd'hui en honneur
tomberont en discrédit, le christianisme n'en recevra aucune
atteinte.

Toutefois, cette distinction du domaine religieux et du
domaine scientifique n'est-elle pas de nature à créer en nous
un dualisme regrettable, d'après lequel une partie de notre
âme serait vouée à la religion et l'autre à la science, toutes
deux étrangères l'une à l'autre, quoique appartenant au même
moi Nullement. Notre moi reste un, notre âme reste une,
notre intelligence reste une ; mais dans notre intelligence une
il y a des pensées qui lui viennent du christianisme et d'autres
qui lui viennent des sciences ; les unes et les autres l'éclairent;
ce sont deux flambeaux qui, loin de se contredire, se fortifient
et se complètent dans l'intelligence une qui en est éclairée.
11 en est de même des sentiments qui sont inspirés par la
grâce et la beauté incréée, et de ceux qui sont inspirés par
la nature et la beauté créée ; ils peuvent s'aider et se fortifier
dans notre cœur et dans notre conscience : la lutte est entre



— 510 —

la lumière et les ténèbres, entre le bien et le mal, mais non
entre les formes multiples du Arrai, du beau et du bien. Ces

formes doivent rester distinctes même quand notre âme, une,
profite et jouit des unes et des autres.

Mais alors, dira-t-on, en quoi donc consiste la théologie,
si elle n'est pas la compénétration des sciences par les dogmes
chrétiens et des dogmes par les sciences La théologie se sert
des lumières de la raison, de la philosophie, de l'histoire, des

sciences, non pas pour fabriquer des dogmes nouveaux comme
faisaient les gnostiques, ni pour faire entrer les dogmes chrétiens

dans la construction de systèmes philosophico-théologiques,
ni pour les tailler de manière à former avec eux et aArec les
données des sciences des édifices dans lesquels les âmes
devraient habiter, s'agenouiller et vivre. Non, tel n'est pas le
rôle de la théologie. Son rôle, c'est de se servir des lumières
vraies de toutes les sciences, pour mieux montrer la vérité et
la beauté des dogmes chrétiens tels qu'ils sont, de la morale
chrétienne telle qu'elle est, des sacrements chrétiens tels qu'ils
sont, de manière à faciliter la foi et la pratique de la vertu.
La théologie constate, démontre, défend et explique les dogmes,
mais elle ne touche pas à leur essence ; à plus forte raison
ne les altère-t-elle pas ; elle les laisse ce qu'ils sont ; sous sa

lumière, ceux-ci brillent davantage aux yeux des hommes, mais
ils restent distincts des lumières projetées sur eux, des

raisonnements plus ou moins scientifiques dont ils sont l'objet, et
des conséquences, soit spéculatives, soit pratiques, que la
théologie prétend en tirer pour son propre compte et à ses risques
et périls, et nullement aux risques et périls des dogmes, qui,
je le répète, restent dans leur essence ce que le Christ les a

faits, absolument inaltérables, sans qu'on puisse rien en retrancher

ni rien y ajouter. Les explications humaines,
philosophiques et scientifiques, ne doivent pas être des additions ; car
elles doivent laisser les dogmes intacts sans pouvoir jamais
elles-mêmes ni faire partie des dogmes qu'elles expliquent, ni
être des dogmes.

Evitons donc soigneusement la méthode gnostique, qui est

loin d'être délaissée. Que de théologiens, encore aujourd'hui,
altèrent les dogmes soit par addition, soit par soustraction
Pour nous, gardons-les intacts comme un dépôt sacré ; que
notre théologie soit de plus en plus éclairée, de plus en plus



— 511 —

scientifique ; mais ne la confondons jamais avec la parole
même du Christ, qui doit toujours, partout et pour tous, rester
dans sa divine simplicité.

3° Pour être théologien, on n'en est pas moins homme,
c'est-à-dire faillible. Donc n'acceptez rien les yeux fermés.
Comme dit St. Paul, omnia scrutale, quod bonum est tenete.

Contrôlez toutes les assertions et tous les textes ; car la
plupart de ceux qui tomberont sous vos yeux, seront puisés non
dans les sources mêmes, mais dans des ouvrages de troisième
ou quatrième main, et souvent détournés de leur véritable
sens. C'est à vous de rétablir le vrai sens en allant à la
source même. Ce travail vous procurera des surprises grandes,
non seulement en ce sens que vous constaterez que tel
prétendu érudit, tout surchargé de citations, n'est qu'un copiste
qui ne mérite aucune créance, mais encore en ce sens que le
vrai texte vous donnera une lumière inattendue et jettera sur
la question que vous étudiez un jour nouveau, qui \Tous ouvrira
des horizons nouveaux. En étudiant les Pères et les théologiens

de l'ancienne Eglise dans leurs ouvrages mêmes, atous

serez quelquefois surpris de l'étroitesse de quelques-uns, c'est
vrai, mais plus souvent de la largeur d'esprit et de l'étonnante
liberté avec lesquelles ils ont traité les questions théologiques.
Si les théologiens contemporains sont en général si peu ouverts
à la liberté, c'est qu'ils ne lisent pas, ou pas assez, les Pères.

4° De grâce, méfiez-vous des termes généraux et abstraits,
et plus encore des formules générales et abstraites ; ne les
acceptez que sous bénéfice d'inventaire. Ces mots et ces
formules ont la prétention de nous faire voir les essences des
choses ; or ces essences, nous ne les voyons pas ; nous les
pressentons d'une certaine manière dans notre esprit, mais
nous ne les voyons pas directement en elles-mêmes. C'est
pourquoi notre savoir est très borné. Méfions-nous donc
de la vanité de savoir, de l'ambition de pénétrer les essences
et de connaître les raisons premières des choses. Méfions-
nous des grands mots et des fantômes de l'intelligence. Ne
soyons dupes ni d'autrui, ni de nous-mêmes ; ni des fausses
sciences, ni des ambitions trompeuses. Nous ne sommes que
des hommes. Soyons donc très modestes, et gardons-nous des



— 512 —

procédés tranchants et cassants des gens qui croient tout
savoir. Dans un monde meilleur, nous verrons les choses et
les essences face à face, mais dans celui-ci nous ne les voyons
qu'en énigme : Videmus nunc per speculum in œnigmate, tunc
autem facie ad faciem (I Cor. XIII, 12). Il faut s'y résigner, si
l'on veut être dans la vérité.

Méfiez-vous aussi des généralités absolues : elles sont

presque toujours erronées, parce que ce sont, au fond, presque
toujours des exagérations. Tel théologien occidental, par
exemple, ne se trompe-t-il pas, quand, constatant une erreur
ou plusieurs erreurs commises par un ou plusieurs théologiens
orientaux, il dit : « L'Orient s'est trompé ; l'Eglise orientale
enseigne telle erreur ; elle a tel défaut ; ses théologiens sont
sans valeur, etc. » De même, tel théologien oriental ne se

trompe-t-il pas, quand, sans connaître suffisamment l'Occident,
il le juge dans son ensemble et même dans sa totalité ; quand,
constatant en Occident telle erreur locale ou telle erreur
temporaire, il déclare tout l'Occident erroné, sans se demander si

les erreurs en question n'ont pas disparu Ne se trompe-t-il
pas, quand, voyant le pape de Rome et les jésuites enseigner
une hérésie, il déclare que toute l'Eglise catholique d'Occident
est hérétique ; quand, attribuant à Calvin, à tort ou à raison,
telle erreur, telle faute, tel vice, il proclame que tout le
protestantisme est erroné, que toutes les Eglises protestantes
sont vicieuses ; et surtout quand, voyant que telle doctrine est

enseignée dans le protestantisme, il soutient ipso facto que
cette doctrine est hérétique, sans examiner si cette doctrine
n'est pas chrétienne et orthodoxe avant d'être reproduite par
les protestants

5° Ayez bien soin de scruter à fond les formules
théologiques que les écoles portent en cocardes ou en sautoirs.

Généralement, elles aussi sont des erreurs, parce qu'elles sont
des exagérations. Par exemple, certains protestants déclarent
qu'ils veulent le Christ historique et non le Christ des formules

métaphysiques ; qu'ils veulent le christianisme expérimental et

non le christianisme dogmatique et traditionnel, parce que le

christianisme est une vie et non une doctrine. Etc.
Qu'est-ce que tout cela Des mots creux, des antithèses

erronées, des oppositions de fantaisie. Il est évident, en effet,



— 513 —

que le christianisme peut être à la fois une doctrine et une
vie. Où y a-t-il opposition entre la doctrine et la vie La vraie
vie intellectuelle et morale ne suppose-t-elle pas une doctrine,
et la doctrine vraie ne pousse-t-elle pas logiquement à la vie
et à l'action? Evidemment. Donc voilà une première antithèse
non fondée.

Et le christianisme expérimental est-il en soi nécessairement

contraire au christianisme dogmatique et traditionnel
Nullement. Car le dogme vrai n'empêche pas l'expérience. Nos

pères qui ont professé le christianisme dogmatique l'ont
expérimenté et pratiqué aussi bien que nous, peut-être mieux que
nous. Et le christianisme dogmatique, très expérimental pour
eux, ils l'ont reçu de leurs pères ; il était aussi traditionnel, et

ce traditionnalisme n'empêchait ni le dogmatisme ni l'expé-
rimentalisme. Et s'il en était ainsi autrefois, pourquoi ne
pourrait-il pas en être encore ainsi aujourd'hui? Bannissez les
traditions fausses, les dogmes faux, les expériences fausses, mais
n'établissez pas de fausses oppositions entre des choses qui
sont faites pour s'harmoniser et qui toutes sont nécessaires.

Il en est de même du Christ historique et du Christ des
formules métaphysiques. De quelles formules métaphysiques
veut-on parler? Sans doute des fameux « dogmes grecs », c'est-
à-dire des définitions des conciles œcuméniques. En quoi ces
définitions contredisent-elles l'histoire, les Evangiles, les lettres
des apôtres, les écrits des Pères apostoliques En rien. Et
ceux qui affirment ces prétendues contradictions n'ont sans
doute pas lu les définitions des conciles en question, ou ils
prennent pour elles de simples opinions émises dans ces
conciles par tel ou tel théologien, ou ils les interprètent mal.

En réponse à M. Stapfer, qui avait mis en opposition le
Christ des formules métaphysiques et le Christ vivant dont on
sent battre le cœur, Mr. E. Martin a très bien répondu :

« M. Stapfer met en regard le Christ d'une certaine expérience
et celui de certaines théories. On pourrait aussi bien opposer
le Christ des tableaux historiques à celui de la foi. Ne
transformons pas en antithèses de simples comparaisons. Il n'y a
qu'un Christ, celui qui sauve, donc celui de la foi ; mais après
qu'on a senti battre son cœur, on éprouve le besoin d'en
parler, de lui rendre témoignage, et ce témoignage pourra
emprunter le langage d'un entretien familier, celui de la pré-

Revue intern, de Théologie. Heft 35, 1901. 33



- 514 —

dication, celui de la prière, celui de l'histoire, celui de la
philosophie ou d'autres encore. Chacun d'eux a ses avantages et
ses pièges, tous sont insuffisants A » Donc le Christ représenté
dans les formules dogmatiques et dans les explications
théologiques n'est pas faux, et il peut très bien se concilier avec
le Christ représenté dans les sermons et les homélies, comme
aussi avec le Christ glorifié dans les actes de vertu et dans
les sacrements. Ce ne sont pas là des oppositions, mais des

formes diverses, unes dans leurs variétés et variées dans leur
unité. (Voir le Catholique national du 13 avril 1901, p. 29-30.)

6° M. Ch. de Mazade a écrit en mars 1891 : « Un des plus
tristes fléaux du temps, c'est qu'on ne peut pas se résoudre
à rester dans la simple vérité et garder dans tout ce qu'on
fait, dans tout ce qu'on dit, le sentiment de la proportion des

choses ; c'est l'exagération, le goût des excitations factices et
de la mise en scène, la manie de tout grossir, de tout
dénaturer, de se répandre en polémiques bruyantes, au risque de

compromettre parfois les intérêts les plus sérieux.»
Il en est de même en théologie. Méfiez-vous donc de

l'exagération, soit dans autrui, soit en vous-mêmes. Rappelez-A-ous,
et surtout mettez en pratique le conseil de St. Jacques (V, 12) :

« Sit autem sermo vester : est, est, non, non. » Que l'amour de

la nouveauté ne vous fasse jamais tomber dans l'erreur ; pour
être neuf, on se laisse aller facilement à l'exagération soit
dans les mots, soit même dans les idées. « O Timothee,
depositimi custodi, devitans profanas vocum novitates, et opposi-
tiones falsi nominis scientiae » (/ Tim. VI, 20). Soyez donc avant
tout exacts et positifs ; ayez et pratiquez avec une conscience

scrupuleuse le culte de la logique.
Toutefois, si je vous recommande de pratiquer la logique,

je vous recommande non moins instamment d'éviter les abus
de la logique. Tout abus entraîne un autre abus. En vous

voyant forcer la note, le public deviendrait méfiant, passerait
de la méfiance à l'opposition, et toute" votre thèse, vraie en

elle-même, serait rejetée à cause des conséquences forcées

que vous en auriez tirées, ou à cause d'une idée excessive

que vous lui auriez associée, ou par suite d'un terme exagéré

') Semaine religieuse de Genève, 26



— 515 —

ou malsonnant dont vous vous seriez servis. L'abus, en toutes
choses, est pire que le non-usage. Prenez-y garde

Que de gens ont rejeté, par exemple, l'incarnation, à

cause des prétendues conséquences que des théologiens outrés,
abusant de la dialectique dans ce qu'ils ont appelé « la
communication des idiomes», en ont tirées à tort et à travers!
Que d'autres ont rompu avec l'Eglise, quand ils ont vu des

théologiens ne pas se borner à réfuter l'erreur, mais s'acharner
avec fanatisme à anathématiser et à maudire ceux des
partisans de cette erreur qui avaient été manifestement de bonne
foi et qui, au moment où l'on maudissait leur mémoire et où
l'on anathématisait leurs personnes, n'étaient plus là pour se
défendre Summum jus, summa injuria. A force de vouloir
être juste, on devient quelquefois injuste. Prenez-y garde

Sous prétexte de logique et de perspicacité, ne soyez pas
trop fins. Trop de finesse aboutit à la subtilité ou à la ruse ;

or n'est-il pas absurde de chercher à être subtil ou rusé avec
Dieu et dans les choses.de Dieu? C'est plus qu'absurde, c'est
misérable. Ayez donc simplement la pénétration de
l'intelligence, la compréhension du bon sens, la rectitude de l'esprit
dans la rectitude de la foi ; de la sorte vous ne resterez pas
en deçà du but, et vous n'irez pas non plus au delà ; vous
l'atteindrez vraiment. Ne soyez pas de ces théologiens qui
cherchent toujours le fin du fin, qui veulent tout expliquer, et
pour qui il n'est rien de caché ni dans l'essence divine, ni
dans la génération du Verbe, ni dans la procession du St. Esprit,
ni dans l'incarnation du Fils de Dieu, ni dans la rédemption,
ni dans l'action de la grâce, ni dans la présence de J.-C. dans
les sacrements, ni dans la manière dont se fera le jugement
de Dieu, ni dans la nature du feu de l'enfer, ni dans la nature
de la béatitude céleste. Ils connaissent tout, même la
quintessence de la lumière dans laquelle J.-C. s'est transfiguré sur
le Thabor. Ils savent tout, même l'alinéa du canon de la
messe qu'il est absolument nécessaire de réciter sous peine
de nullité de la consécration etc., etc. Pour vous, dans les
questions d'une si déconcertante complexité, là où les anges
de Dieu se voilent eux-mêmes la face, sachez ignorer. Imitez
le Maître, N. S. J.-C, qui a avoué expressément que certaines
choses ne sont connues de personne, pas même des anges du
ciel, mais du Père seul : nemo seit, neque angeli cœlorum,



— 516 —

nisi solus Pater (Matth. XXIV, 36). Adorez donc les mystères,
au lieu de chercher à les pénétrer. Fuyez la scolastique
occidentale et la scolastique orientale ; attachez-vous d'autant plus
aux vrais dogmes, qui ne sont ni orientaux ni occidentaux,
mais universels, c'est-à-dire catholiques ou orthodoxes. A
l'exemple des bons médecins qui cherchent à guérir les
malades, même là où Hippocrate a dit oui et où Galien a dit non,
cherchez à guérir les âmes, à consoler les malheureux, à

éclairer les esprits, à dissiper les doutes, à fortifier la foi et
la conviction, même là où les théologiens se contredisent. Les
contradictions des hommes doivent disparaître devant les
affirmations du Christ. Hœc est victoria quce vincit mundum fides
nostra (Ie Ep. Jean V, 4).

Un philosophe a dit : « Sans contredit la philosophie doit
être l'effort pour comprendre et l'ambition d'expliquer ; mais,
elle est aussi, à son sommet, la conscience de ne point tout
comprendre et le renoncement à trop expliquer : elle est donc
l'émotion devant ce qui reste impénétrable, comme elle est la
sérénité intellectuelle devant ce qu'elle éclaircit1). » Or, si un
philosophe peut tenir un langage aussi sage, à plus forte raison
cette sagesse s'impose-t-elle au vrai théologien.

Que votre théologie se concilie toujours non seulement
avec la foi, mais avec l'esprit de foi. La théologie vraie
cherche à expliquer la foi après l'avoir constatée et démontrée,

mais elle ne la détruit pas, parce que, quelque grande
lumière qu'elle répande sur les mystères de la foi, ceux-ci
restent encore assez mystérieux pour exiger de nous une foi
profonde, vaste et vive. Donc n'espérez jamais arriver à

dissiper les mystères ; tel n'est pas le but de la théologie
véritable, même de la théologie réellement scientifique ; contentez-
vous d'en voir le côté rationnel, sage, divin. Vouloir aller plus
loin, c'est s'abandonner au mirage et à l'illusion d'une vaine
curiosité.

Si c'est presque une dérision de notre part d'oser tenter
une science de l'univers (tant les choses que nous connaissons
dans l'univers sont en petit nombre par rapport à celles que
nous ne connaissons pas), à plus forte raison devons-nous, dans
la science de Dieu que nous osons essayer, n'être ni absolus,

1) M. Krantz, Essai sur Vesthétique de Descartes.



— 517 —

ni cassants. En de telles matières, la modération n'est pas
seulement un devoir, elle est une preuve de droite raison.

7° Un défaut de logique extrêmement répandu consiste à

transformer le particulier en général et le relatif en absolu.
C'est plus qu'un défaut de logique, c'est un vice capital, en ce

sens que cette transformation vicie non seulement les proportions

des choses, mais même leurs essences. Or, ce vice abonde
chez les théologiens, qui confondent trop souvent le zèle de

Dieu avec la passion de l'absolu. Tel, par exemple, dans
l'explication de la Trinité, transforme les relations divines en

personnes absolues, et tombe, sans le vouloir, mais réellement,
dans le trithéisme. Qu'il relise les conseils de St. Augustin sur
ce point ; il y verra que le mot « personne » ne désigne ici
que des relations divines. Tel autre, dans l'explication de

l'incarnation, parle de Jésus-Christ « homme » comme de Dieu
« simpliciter dictus» ; ne voyant que l'unité de la personne, il
oublie les deux natures et commet les confusions les plus
graves. Tel autre, en ecclésiologie, raisonne ainsi : « Le pape
est le successeur de J.-C. ; or J.-C. est Dieu et par conséquent
il possède tout pouvoir au ciel et sur la terre ; donc le pape
possède tout pouvoir au ciel et sur la terre. » Chacune de ces
propositions n'est vraie que dans un sens très relatif et très
restreint ; donc les prendre dans un sens absolu, c'est se

tromper du tout au tout. Les ultramontains ne voient pas que
le papisme repose tout entier sur de tels sophismes. Et pour
soutenir ces sophismes, que d'érudition accumulée, que de
chicanes savamment ourdies! On a beau le faire remarquer aux
malheureux sophistes ; ils répondent : Ad majorem Dei glo-
riam Omnia propter Christum Ce sont des exaltés qui
ne raisonnent plus.

Autant il est inexact, en histoire, de dire d'une manière
générale et absolue que le Français est léger, l'Allemand lourd,
l'Anglais égoïste, le Russe enfant, etc., autant il est erroné, en
théologie, de prétendre que le catholique est autoritaire, le
protestant libéral, l'orthodoxe conservateur. De fait, il y a.

autant de liberté que d'autorité dans le vrai catholicisme ;,

autant d'arbitraire, même cassant, que de conservatisme, même-
étroit, dans certains protestants. De fait, des orthodoxes (orientaux)

n'ont pas conservé la grande liberté d'esprit des Pères



— 518 —

et ont accepté certaines étroitesses théologiques des théologiens

romains. Donc, au lieu de trop généraliser, il faut se
borner à prendre les hommes pour ce qu'ils valent, à voir les
Eglises particulières telles qu'elles sont, à serrer les idées
dans leur vraie portée, en un mot à ne jamais forcer la note.
On n'est dans la vérité qu'à ce prix.

8° Fuyez donc aussi et surtout l'esprit de chicane. La
chicane n'a pas seulement discrédité la justice et la jurisprudence,

elle a discrédité encore et surtout la religion et la
théologie. L'abus du distinguo est devenu proverbial ; il doit
être banni absolument de notre milieu, qui est absolument
clair, sincère et loyal. Ne cherchons pas à avoir raison par
des arguties, même quand elles seraient spirituelles.
Rappelons-nous le vers :

Et le raisonnement en bannit la raison.

A force d'ergoter et de vouloir tout démontrer, on
embrouille tout. C'est un fait, que l'histoire de la scolastique a
rendu indiscutable. Ne soyons d'aucune école, et nous n'éprouverons

le besoin d'aucune chicane pour faire triompher telle
école ou telle autre. Acceptons la lumière, de quelque côté
qu'elle nous vienne, et cela, non parce qu'elle nous fait triompher

nous-mêmes, mais uniquement parce qu'elle fait triompher
la vérité : car la chose que nous devons aimer avant tout et
par-dessus tout, c'est la vérité.

L'histoire de la théologie est remplie de disputes stérilest
misérables culs-de-sac, où la raison s'idiotise. Qu'y a-t-il
aujourd'hui de plus vide aux yeux des savants que les querelles
des nominalistes et des réalistes, les querelles sur la grâce
efficace et la grâce suffisante, les querelles sur les différences
métaphysiques entre le per Filium et Vex Filio dans la
procession du St. Esprit, etc. Nous ne voulons plus perdre une
minute à ces subtilités. Sortis heureusement de ces impasses,
nous avons rebroussé chemin jusqu'au point de bifurcation, et

là, quittant le mauvais sentier, nous avons repris la bonne
voie, pour suivre la vraie direction qui mène au vrai progrès
et au vrai but.

9° Avant d'adopter une opinion pour vous ou de la
proposer à autrui, voyez d'où elle vient, ce qu'elle est en elle-



— 519 —

même et à quoi elle tend ; demandez-vous si elle est de nature
à éclairer, à vivifier, à faciliter l'action, à sanctifier ; si les
fidèles la comprendront, si les penseurs sérieux la jugeront
sérieuse ou superficielle, féconde ou futile. Ces considérations
ne sont pas inutiles : car la théologie de cabinet, qui se fait
avec de l'encre et du papier, ne va pas loin. Celle-là seule
est vraie et efficace, qui est vivante et qui pénètre dans les
âmes vivantes. Si la scolastique n'a jamais été que factice et
stérile, c'est qu'elle n'a jamais pu pénétrer dans le bon sens
des fidèles, et qu'elle n'a eu de succès que dans les esprits
subtils, curieux et vains, qui font de la théologie un amusement,

un pincement de harpe devant l'Eternel, et non une
démonstration de la vérité. Bref, du moment que vos études
tournent à la pointe d'aiguille, à la subtilité, à la scolastique,
soyez sûrs que vous êtes dans une mauvaise voie. Revenez
alors à la simplicité de l'évangile et du bon sens.

Il ne faut donc pas vivre pour faire de la théologie, mais
il faut faire de la théologie pour arriver à l'action, à la vie,
à la vie chrétienne et sainte. La théologie n'est pas un but ;

elle n'est qu'un moyen, une lumière, un réverbère qui montre
la route, rien de plus. Or un homme doit être plus qu'une
lumière et qu'un réverbère ; il doit être une force active et
féconde, qui se sert de la lumière pour agir dans la droiture,
pour faire le bien, pour arriver à l'idéal, à la sainteté.

Que de théologiens oublient d'être hommes, et se dispensent

de toute action sainte Leur unique but est de scolas-
tiquer, de faire de la dialectique et quelle dialectique Dès
qu'ils ont trouvé une distinction subtile qui leur permette de

chicaner, de prolonger un débat sur Dieu et sur la religion, ils
sont heureux. Ils oublient que Dieu veut des flambeaux et non
des faiseurs d'obscurité ; que la religion exige des bonnes
œuvres, et non de misérables discussions, qui ne sont que des
disputes vaines et souvent haineuses ; que l'Eglise vit du
dévouement de ceux qui se sacrifient pour elle, de leurs
souffrances et de leur mort, et non des ergoteries de ceux qui la
sacrifient à leur entêtement. On demande quelquefois pourquoi
il y a des théologiens qui semblent ne croire à rien, et dont
la vie est plus scandaleuse qu'édifiante. C'est qu'ils se repaissent

de pensées vides, de jeux de mots, d'arguments faux ;

c'est qu'ils ne cherchent pas plus la vérité que la sainteté. Ils



— 520 —

abandonnent la foi objective pour leurs rêveries personnelles
et leurs systèmes individuels, où se complaît leur moi ; et la
foi objective, à son tour, les abandonne. Livrés alors à leur
esprit de parti, enfermés dans le cercle étroit de leurs petites
théories, ils ne vont pas loin. Vivez, vivez pour Dieu. Dès que
vous remarquez que votre théologie ne vous pousse pas à des
vertus plus élevées, qu'elle ne vous rapproche pas de Dieu,
qu'elle ne vous sanctifie pas, c'est qu'elle est fausse et
mauvaise.

10° Ne commencez jamais ni une explication, ni une
discussion, sans avoir d'abord défini clairement les expressions
qui servent de fondements à votre explication ou à votre
discussion. Vous remarquerez que c'est presque toujours pour
n'avoir pas fait ce travail préliminaire que l'on n'est pas
d'accord et que les débats s'enveniment. Plus les termes dont
je parle paraissent ordinaires et connus, plus vous devez en

préciser le sens : car ce sont précisément les termes les plus
communs, c'est-à-dire les plus généraux, les plus compréhen-
sifs, qui sont pris dans des sens différents. Vous vous croyez
d'accord avec vos interlocuteurs parce que vous employez les
mêmes mots, méfiez-vous ; dans quelques minutes, vous verrez
que l'accord n'est qu'apparent et qu'au fond les idées diffèrent
sous les mêmes mots.

Les discussions ont été si subtiles sur les mots les plus
ordinaires qu'on ne sait plus ce qu'ils signifient, et que chacun
s'en fait des idées autres que celles du voisin. Les mots Dieu,
trinité, personne, hypostase, nature, essence, substance, surnaturel,

grâce, foi, dogme, théologie, sacrement, eucharistie,
présence réelle, consubstantiation, transsubstantiation, confession,
etc., ces mots prononcés devant dix personnes provoqueront
très probablement dix opinions différentes; et si l'on
commence une discussion tant soit peu approfondie sur un de

ces mots, sans le définir nettement, il est inévitable qu'on
arrivera à des désaccords et qu'on finira par ne plus
s'entendre du tout. « Ne sommes-nous pas demeurés d'accord,
disent les jésuites de Pascal, de ne point expliquer ce mot, et
de le dire de part et d'autre sans dire ce qu'il signifie » Donc
ce dont les théologiens ont le plus besoin actuellement, ce
n'est pas seulement la logique dans la conduite des idées,



— 521 —

c'est encore la clarté dans le sens des mots, et par conséquent
la justesse des définitions des choses les plus élémentaires.
Les théologiens les plus érudits ne s'entendent pas, parce que
leur abc n'est pas le même. C'est la science des notions
élémentaires qui fait le plus défaut partout et dans tous les
ordres de choses.

Je citerai, par exemple, un théologien protestant qui se

pique d'exactitude et de rigueur en matière de critique, et
qui dans une étude de 24 pages in-8° sur la Trinité, s'est
permis de tailler et de couper à son aise dans la doctrine et
dans le dogme, sans avoir pris la peine de définir strictement
les mots essence, hypostase, personne, qui cependant jouent un
rôle considérable dans cette question. N'est-ce pas là un
procédé étrange et déplorable

Quel mot, par exemple, est plus usité que le mot dogme?
Or, ce mot est une source de malentendus. Pour les uns, il
signifie ce qui a été enseigné par Dieu dans l'A. et dans le
N. T. ; pour d'autres, il signifie plus particulièrement la
révélation faite par J.-C. même ; pour d'autres, l'enseignement
apostolique ; pour d'autres, les définitions des conciles
œcuméniques ; pour d'autres, tous les enseignements émis dans les
conciles œcuméniques ; pour d'autres, les formules plus ou
moins métaphysiques par lesquelles les théologiens ont
prétendu définir les doctrines chrétiennes ; pour d'autres, les
dogmes ne sont que des doctrines émises par les écoles
théologiques grecques ; pour d'autres, les dogmes sont aussi les
décisions formulées par les conciles que Rome appelle
œcuméniques, depuis le 4e de Constantinople de 869 jusqu'à celui
du Vatican de 1870 inclusivement. Bref, pour les uns, les
dogmes sont des doctrines divines ; pour les autres, des erreurs
évidentes et même des absurdités.

Je le répète, la règle élémentaire que l'on viole le plus,
même dans les sphères élevées du monde théologique, c'est
de définir clairement le sens des mots qu'on emploie, de
manière à éviter des méprises. Rien de plus simple en apparence
que de préciser le point de départ de la discussion ; c'est
Y abc de la dialectique. Et cependant, en réalité, presque toutes
les discussions s'obscurcissent, s'enveniment et restent stériles,
parce qu'on n'est pas exact dans l'emploi du vrai sens des

mots, quelquefois même des mots les plus usuels ; parce qu'on



— 522 —

prend pour synonymes des mots qui ne sont que voisins, mais
non synonymes ; parce qu'on s'imagine que le sens qu'on leur
prête est le vrai sens, même quand il ne l'est pas. Par
exemple, qu'est-ce qu'un sacrement qu'est-ce que le sacerdoce

qu'est-ce que la prêtrise? qu'est-ce que l'épiscopat?
qu'est-ce que l'autorité dans l'Eglise Il semble tout d'abord
que ces mots soient si simples qu'il n'est pas besoin de les
définir. Et cependant c'est un fait que sur chacun d'eux s'élèvent

des discussions très graves. Pourpuoi ces discussions et

ces malentendus Parce que les théologiens qui discutent leur
attribuent chacun un sens différent, et que dès lors il est

impossible de s'entendre. On discuterait pendant des siècles

sans arriver à un accord. La première chose à faire, c'est de

remonter au point de départ, c'est de bien préciser ce que le
Maître a dit, ce qu'il a fait, ce qu'il a établi, ce qu'il a

ordonné. Tel est l'essentiel. Le mot scientifique que l'on emploie
pour l'indiquer ou le résumer ne doit ni aller au delà, ni rester
en deçà ; il doit exprimer exactement et ne pas dépasser la
vérité qui est toute sa raison d'être et sa seule raison d'être.

Autre exemple. Tous les jours, notamment dans la question

eucharistique, on emploie comme synonymes les mots
vrai, réel, substantiel, corporel. Qui songe à examiner si ces

termes sont bien réellement synonymes, si le mot réel ne

dépasse pas le mot vrai, si le mot substantiel ne dépasse pas
le mot réel, si le mot corporel ne dépasse pas le mot
substantiel, bref si le quatrième correspond exactement au premier
et le premier au quatrième Que de soi-disant équivalences
sont de réelles progressions et de trompeuses exagérations

Méfiez-vous aussi des mots en isme. Ce sont des nids
d'obscurité et d'amphibologie, ou encore des poids creux pour
servir aux tours de force des acrobates et des colosses. Pas

un de ces mots n'éveille la même idée dans les esprits qui
les accueillent sans les définir. Il faut donc les démasquer, les

dévisager, les analyser anatomiquement, les mettre à nu, dans
l'impossibilité de faire illusion à qui que ce soit. U faut, avant
de s'en servir, les mettre d'accord comme des violons, sans
quoi l'on jouera faux et l'on discutera à tort et à travers.

Prenez d'autant plus vos précautions qu'on a l'habitude
de sous-entendre l'essentiel. « C'est connu, cela va de soi, c'est
évident », etc. ; tels sont les prétextes qu'on invoque pour se



-- 523 —

dispenser d'être précis, et l'habitude de l'imprécision est si
facile à contracter qu'elle existe à peu près partout, et plus
enracinée qu'on ne pense. De là des à peu près perpétuels,
qui mènent à des contradictions, qui vicient les esprits et qui
faussent la vérité. Prenez garde aux sentences d'école ; il en
est d'elles comme des moines, il est plus facile d'en trouver
que des raisons.

11° Méfiez-vous aussi de la théologie d'imagination et de

sentiment, sauf dans les sujets d'imagination et de sentiment.
Je veux dire que dans les sujets de morale, de vie pratique,
de sentiment et de piété, vous pouvez laisser jouer votre
imagination comme votre cœur ; ces deux facultés sont alors à

leur place. Mais dans les sujets de doctrine et de dogme, il
faut les exclure impitoyablement. C'est l'imagination qui a
créé ces sens mystiques et accommodatices dont certains
commentateurs des Ecritures sont remplis, et par lesquels ils ont
détourné le véritable sens des textes sacrés ; c'est elle qui a
créé le langage vague, poétique, indéterminé, qui a donné lieu
à la plupart des exagérations et des hérésies ; c'est elle qui a
créé le dilettantisme en théologie, cette plaie de la théologie ;

c'est elle qui remplace les vues justes, les arguments logiques,
dont les dilettantes sont incapables, par des à peu près et
même des contre-sens, qui faussent les dogmes et l'esprit
théologique. Oui, certes, c'est une mauvaise méthode de
remplacer les démonstrations par des métaphores, et d'exiger
d'autrui des actes de foi là où l'on devrait soi-même produire
des arguments de raison.

Etant donnée l'importance des saintes Ecritures, on ne
saurait assez les entourer de respect; etil semble que la
première marque de respect à leur donner, devrait être l'exactitude

dans l'emploi de leurs textes. C'est le minimum. Or, cette
exactitude est précisément la chose à laquelle on s'applique
le moins : autant on s'empresse de citer un texte pour faire
de l'effet dans le discours, ou pour corroborer une réflexion,
autant on néglige de voir si le texte cité a bien réellement
le sens qu'on lui prête. Tel théologien qui a cité un texte de

l'Ecriture, se croit, de bonne foi et par routine, couvert de ce
texte et autorisé par lui à soutenir sa propre opinion, sans
remarquer que le vrai sens de ce texte est tout autre que



— 524 -
celui qu'il lui attribue. Ce n'est pas seulement dans l'Eglise
de Rome qu'il y a abus du sens accommodatice, c'est dans

toutes les Eglises. Le premier devoir du théologien exact est
de contrôler, par le contexte, le sens du texte qu'il emploie,
et de ne l'employer que dans son vrai sens. Si tout le monde
suivait cette règle, qui n'est qu'une règle de simple droiture,
la plupart des hérésies seraient supprimées, parce qu'alors le

sens privé ou individuel des hérétiques apparaîtrait manifestement

erroné.

12° Méfiez-vous également de la théologie de jalousie et
de rancune. Jules Ferry répliqua un jour à un adversaire :

« On ne fait pas de la politique avec des rancunes. » Je dirai
de même qu'on ne fait pas de la théologie avec de l'esprit de

parti, encore moins avec des jalousies d'Eglise à Eglise, d'école
à école. Donc, dès que vous voyez qu'une discussion s'envenime,
qu'il n'est plus question de la vérité, que les personnalités se

glissent à la place des principes, que l'adversaire veut avant
tout faire triompher son parti ou son système, et non la vérité;
qu'il n'écoute plus vos raisons pour s'instruire, mais uniquement

pour les réfuter, quelles qu'elles soient ; cessez et retirez-
vous dans le silence. Continuer la discussion serait perdre son

temps. Marcher sur un tel terrain serait reculer, et non
avancer.

13° Cultivez la théologie de conciliation. Elle est à peine
née. En quoi consiste-t-elle Le voici :

Les philologues se sont pris par les cheveux pour soutenir,
les uns que le u des Latins se prononçait u, les autres qu'il se

prononçait ou. Que d'encre a été répandue pour démontrer
l'exclusivité de la prononciation u et l'exclusivité de la prononciation

oui Et maintenant on s'aperçoit que les deux
prononciations étaient pratiquées. Donc les deux sont bonnes et ni
l'une ni l'autre n'est la vraie, parce que l'une et l'autre sont
vraies. Voilà la philologie de conciliation.

En littérature, on a présenté longtemps le classicisme et
le romantisme comme deux systèmes absolument contraires.
Et maintenant les critiques reconnaissent que, si sur certains
points il y a opposition, cependant, en somme, le romantisme
bien compris est la continuation et le perfectionnement du



— 525 —

classicisme bien compris. Les deux ennemis d'autrefois sont
des amis du lendemain. Voilà la littérature de conciliation.

Si des adversaires meurent quelquefois irréconciliables, la
conciliation des idées finit toujours, au contraire, par triompher

: tout d'abord elles paraissent opposées, puis on les voit
mieux et on les harmonise. C'est ainsi qu'au XVIIe siècle
Corneille et Racine étaient contraires, au XVIIIe Voltaire et
Rousseau, au XIXe Lamartine et V. Hugo ; et aujourd'hui nous
les concilions, nous sommes tous les disciples des uns et des

autres. L'école classique du XVIIe siècle cherchait surtout,
dans les choses et dans les hommes, le général, l'universel, le

permanent ; l'école romantique du XIXe cherchait, au contraire,
le particulier, le personnel, le contingent, le divers ; et l'école
éclectique d'aujourd'hui cherche les deux éléments, l'homme
complet et les choses complètes.

On le voit, concilier ainsi n'est pas altérer la vérité ; c'est
au contraire la compléter et la faire mieux connaître. En
philosophie et en science, il en est de même. Les sciences
fragmentaires sont séparées, mais la vraie philosophie les unit,
les coordonne, les pénètre ; et en les pénétrant, elle se pénètre
à son tour des données progressives des sciences. Il y a ainsi
réaction des sciences sur la philosophie, et de la philosophie
sur les sciences. C'est précisément le contraire de ce que
prétendait A. Comte, lorsqu'il affirmait que les sciences avaient
tué la métaphysique, comme la métaphysique avait tué la
théologie. Les sciences ont tué l'a priori de certains métaphysiciens,

mais elles n'ont pas tué la métaphysique même, qui
se concilie très bien avec elles.

De même, la théologie, en progressant comme science, en
se modifiant d'après les données exactes de la philosophie et
des sciences, en se conciliant avec toutes les vérités démontrées

de l'ordre naturel, se fortifie et se perfectionne. Ce n'est
pas le dogme qui change, pas plus que ce n'est le bon sens
qui change dans les changements des sciences et de la
philosophie. Ce qui change, ce sont les points de vue humains
de la théologie. Que de disputes, autrefois, pour soutenir, là,
que les Pères ont enseigné le filioque, ici, qu'ils ne l'ont pas
enseigné! Et maintenant, mieux informés, les théologiens constatent
que des Pères l'ont enseigné, que d'autres n'en ont pas parlé,
et ils concluent que ce n'est ni un dogme comme tel l'avait



— 526 —

prétendu, ni une hérésie comme tel autre l'avait soutenu, mais
simplement une opinion libre. Voilà le résultat de la théologie
de conciliation.

Cette théologie de conciliation est plus vraie, parce qu'elle
ouvre à la vérité un champ plus vaste que celui de
l'exclusivisme et de l'anathème. Que l'on anathematise l'erreur, très
bien ; mais que de vérités ont été anathématisées comme des

erreurs, et qui sont cependant des vérités C'est la théologie
de conciliation qui opère ces réhabilitations pour le triomphe
de la vérité et de la justice. C'est elle qui dissipe les
malentendus. C'est elle qui perce à jour les questions de mots. C'est
elle qui éclaire les expressions obscures, et qui définit les
termes amphibologiques. C'est elle en un mot qui renouvelle
la théologie.

14° Considérez que la foi n'est pas une passion, mais une
vertu. C'est bien différent : une passion peut n'être pas une
vertu, et une vertu peut n'être pas une passion. La foi est

une lumière, et la lumière vraie doit se transformer en chaleur

dans les facultés qui vivent de chaleur ; c'est ainsi que la
foi doit allumer le zèle et la charité, mais sans cesser d'être
la foi, et sans devenir ni le zèle ni la charité. La foi doit
rester conviction, et la conviction ne doit pas être une
passion. Elle peut être claire, ferme, intrépide, sans être passionnée.

La foi-passion ne tarde pas à fausser le dogme en y
introduisant des opinions individuelles, en mêlant le divin et
l'humain ; et de même qu'elle fausse le dogme, elle dénature
la morale en donnant à la vertu un caractère emporté, une

outrance, qui viole la mesure, et qui, manquant de justesse et
de justice, manque aussi de sagesse. Ce n'est plus la vraie foi.

15° Méfiez-vous donc des époques passionnées, des débats

immodérés, des discussions irritantes, ainsi que des personnalités

tapageuses et des docteurs casse-cou. Vous les trouverez
non seulement aux seizième et dix-septième siècles, depuis
l'apparition des jésuites, qui ont tout passionné, mais déjà même

au seuil de la scolastique, dans ce neuvième siècle, siècle fatal,
qui fut le berceau du romanisme et aussi de ce qui a été

appelé le bysantinisme. De même que le romanisme, inauguré
principalement par le pape Nicolas Ier, n'est nullement le



— 527 —

catholicisme occidental, de même le bysantinisme en question
n'est nullement l'orthodoxie orientale. Faites bien cette distinction.

Lorsque vous étudiez l'Eglise catholique d'Occident,
distinguez toujours les dogmes de l'ancienne Eglise et les
spéculations nouvelles des théologiens ; de même, lorsque vous
étudiez l'Eglise orthodoxe d'Orient, distinguez toujours, au
milieu des divisions dont elle a été le théâtre dans ses quatre
patriarcats, les dogmes de l'ancienne Eglise, et les subtilités
nouvelles de certains de ses théologiens. Grâce à cette importante

distinction, vous ne perdrez jamais de vue, ni en Orient
ni en Occident, l'Eglise universelle, fidèle à conserver le dépôt
de la foi, malgré les théologiens qui ont inventé des expressions

nouvelles et des explications nouvelles, dont les unes
peuvent être bonnes, mais dont d'autres sont certainement
erronées. De la sorte, vous éviterez le particularisme étroit,
le chauvinisme théologique et ecclésiastique, non moins fatal
que le chauvinisme national et politique ; vous éviterez l'esprit
de clocher et de sacristie, qui obscurcit les questions et qui
entretient Yodium theologicum. Vous resterez dans le maintien
de la foi une et universelle, dans l'esprit de la grande
théologie, dans l'application ferme et juste du critérium catholique,
dans l'amour de l'Eglise universelle, laquelle doit dominer
dans nos cœurs toutes les Eglises locales et particulières.

De même que nous, anciens-catholiques, nous n'hésitons
pas, au nom de la vérité et des intérêts de l'Eglise universelle,

à blâmer les exagérations de tout genre et les erreurs
qui ont été commises en Occident, même par des personnages
illustres, dont nous condamnons les procédés, ainsi les
véritables orthodoxes d'Orient ne doivent pas hésiter à blâmer,
avec les mêmes sentiments, ceux de leurs théologiens, même
célèbres, qui ont troublé leurs Eglises particulières et qui ont
pu, comme docteurs privés, employer des expressions regrettables

ou mal comprises, dépasser la juste mesure, et même
émettre des opinions aujourd'hui inacceptables.

En parlant de la sorte, nous réitérons l'assurance de notre
profonde vénération pour l'Eglise d'Orient, qui reste distincte
de telles ou telles personnalités discutées et discutables, de tels
ou tels systèmes théologiques, résultats de la scolastique du
moyen âge, des passions et des ténèbres des époques
susdites.



— 528 —

Geoffroy a dit : « Le patriotisme est une grande vertu en
morale et en politique ; c'est un grand vice en littérature. Il
faut se dépouiller de toute affection nationale, il faut oublier
son pays si l'on veut juger les auteurs étrangers anciens ou
modernes. » J'en dirai autant en théologie. L'esprit de clocher
peut rendre injuste et induire en de graves erreurs. Je citerai,
comme exemple, un théologien qui, croyant posséder le monopole

de la vérité, non seulement commet les plus grosses
erreurs sur les sacrements et sur l'eucharistie en particulier,
mais manque encore des notions les plus fondamentales de

la théologie et ignore les éléments de la critique, de l'exégèse
et de l'histoire. Il attaque le protestantisme sans savoir en
quoi il consiste, et pratique lui-même, dans ses interprétations
des textes, un arbitraire qui révolterait les protestants les

plus arbitraires. Lorsqu'il invoque les Pères, il a soin d'écarter
les textes qui renversent son hypothèse, il fait un choix (uÏQsaiç),

et un choix inspiré par un esprit de parti évident ; car, s'il
les citait tous, la loyauté l'obligerait à convenir que les Pères

ne sont pas d'accord sur le point qu'il examine, tandis qu'il
prétend que la doctrine qu'il impute à ceux qu'il a cités est
la doctrine unanime des Pères et de l'Eglise. De plus, là où
les Pères ont employé le mot « mystique », qui détermine
clairement leur croyance, il le supprime et il leur attribue un
sens matériel absolument erroné. En outre, il confond une
poésie liturgique avec un document strictement dogmatique Il
cite un document papiste du XIIIe siècle pour déterminer la
doctrine de l'Eglise des huit premiers Dans un ouvrage sur
« les sacrements » de l'Eglise orthodoxe, il trouve moyen de

citer le cérémonial de l'élection et du couronnement du pape
de Rome, et encore se croit-il obligé, à la fin, de faire cette

remarque dont on cherche l'importance : « Seit dem Verlust
des Kirchenstaates kann der Ritus der Papstkrönung nicht
mehr vollständig beobachtet werden » Etc., etc.

Pour éviter l'esprit de clocher, il faut voir les œuvres, les
choses et les idées en elles-mêmes, indépendamment des Eglises
locales, des pays, des races, des écoles. On n'est impartial
qu'à cette condition.

Prenons y garde. Les sophismes que l'on se fabrique pour
se dispenser d'un travail pénible, ou pour cacher un défaut,
une erreur, une situation défectueuse, un état d'infériorité ma-



— 529 —

nifeste, etc., sont très nombreux et très subtils. Ils sont légion;
notre atmosphère ambiante en est remplie, indépendamment
de ceux qui grouillent dans les bas-fonds de notre orgueil et
de notre paresse. Je ne citerai qu'un exemple. Un jour, je
reçus la visite d'un théologien étranger, qui ne connaissait ni
l'Allemagne, ni la langue allemande, ni les publications
théologiques allemandes ; et comme il aspirait à jouer un rôle théologique

important entre l'Orient et l'Occident, je lui fis remarquer
que, pour réaliser un tel projet, il fallait être très au courant de

toutes les questions théologiques discutées entre l'Orient et
l'Occident, et par conséquent connaître la théologie allemande.
Il sourit, de ma naïveté sans doute, et sembla dire qu'il avait
trouvé le moyen de se passer d'un tel travail. J'insistai et il
me répondit par l'argument que voici : « L'Allemagne, c'est le
protestantisme ; or le protestantisme n'est pas une Eglise ; et,
d'autre part, là où il n'y a pas d'Eglise, il n'y a pas de théologie

véritable, la théologie véritable n'existant que pour la
vie de l'Eglise. » Je souris à mon tour, et je pris la liberté de

lui faire observer modestement que, si l'Allemagne est en très
grande majorité protestante, cependant elle compte aussi des

théologiens catholiques de valeur ; que, si la notion de l'Eglise
une et uniA'erselle était ébranlée parmi les protestants, cependant

ceux-ci n'en formaient pas moins des Eglises particulières
très actives ; que l'Eglise étant une société et la théologie une
science, celle-ci était nécessairement indépendante de celle-là ;

qu'il ne s'agit pas seulement de connaître la théologie
particulière de telle Eglise particulière, mais la théologie scientifique

qui domine toutes les Eglises particulières, et qui existe
en elle-même, étant fondée sur le dogme qui vient de J.-C.
seul, et étant éclairée par les sciences historiques, philologiques,

philosophiques, etc. ; qu'en Allemagne enfin la théologie
comme science était développée plus que partout ailleurs, et
qu'un théologien qui l'ignorait ne pouvait pas compter dans
le monde théologique sérieux, alors même qu'il serait un grand
docteur dans les sacristies. Mon interlocuteur se tut, mais je
vis à sa physionomie qu'il était de ceux qui ne sont jamais
battus, parce qu'ils ont leur siège fait d'avance et qu'ils
cherchent le triomphe de leur moi ou de leur confession particulière,

au lieu du triomphe de la vérité chrétienne et de l'Eglise
universelle.

Revue intern, de Théologie. Heft 35, 1901. 34



— 530 —

16° Si la haine théologique (odium theologlcum) est devenue
proverbiale, l'orgueil ecclésiastique (ecclesiastica superbia) ne
l'est pas moins : car celui-ci n'est ni moins grand ni moins
néfaste que celle-là. La haine et l'orgueil aveuglent l'intelligence

; la vérité habite avec la charité et l'humilité.
Certes, il est très beau d'être dévoué à son Eglise et de

la croire la plus parfaite de toutes. Mais encore faut-il ne pas
oublier qu'une Eglise est une société d'hommes ; que tous les
hommes, si saints qu'ils soient, sont toujours des hommes et

par conséquent incomplets et imparfaits ; que, si J.-C. a promis
d'être avec son Eglise et avec les plus petits groupes réunis
en son nom (Matth. XVIII, 20), il ne leur est pas uni parce
qu'ils sont parfaits, mais pour qu'ils le deviennent, ce qui est
bien différent. Qu'ils ne soient pas parfaits, il suffit d'être sensé

pour le constater. Donc, même lorsqu'on est convaincu qu'on
est dans la véritable Eglise, on doit être non moins convaincu,
si l'on est sensé, qu'on a encore beaucoup de choses à

apprendre, de ces choses qui sont du domaine de tous les
penseurs et que nos adversaires ont peut-être étudiées avec des

méthodes meilleures que les nôtres.
Répétons-le-nous sans cesse, parce que c'est une vérité

capitale : la conviction la plus enracinée, si elle est droite et
chrétienne, ne saurait logiquement engendrer l'orgueil. On peut
avoir une foi inébranlable en J.-C, et rester doux et humble
de cœur : discite a me quia mitis sum et humilis corde (Matth.
XI, 29). On peut avoir un profond respect pour les maîtres
qui nous ont enseigné la religion et la théologie, sans se croire
obligé de les tenir pour infaillibles et de repousser les yeux
fermés toute explication théologique qui ne cadre pas avec la
leur. Si Dieu lui-même daigne nous écouter, nous chétifs,
comment pourrions-nous ne pas écouter d'autres hommes, peut-
être aussi intelligents que nous, peut-être même plus instruits
que nous Eh quoi n'aurions-nous donc plus rien à apprendre,
pas même d'un adversaire Aurions-nous à ce point le monopole

de l'orthodoxie et de la science théologique
Cet orgueil et cet exclusivisme ecclésiastiques sont

toujours repoussants pour tout homme qui aime la vérité
pardessus tout ; mais ils le sont bien davantage encore, quand
ceux qui en sont atteints commettent justement les mêmes
fautes, emploient les mêmes procédés erronés, recourent aux



— 531 -
mêmes faux raisonnements, qui ont cours dans les Eglises
qu'ils condamnent. Ce cas se présente plus souvent qu'on ne
pense, tant l'on se connaît peu soi-même et tant il est facile
de tomber dans les défauts que l'on reproche à autrui Tel,
par exemple, qui a horreur du protestantisme, se permet, dans
l'usage des textes scripturaires, des licences qui souvent dépassent

certainement celles des protestants. Tel qui condamne
Rome, se sert, sans s'en douter, des procédés scolastiques de

Rome, adopte les théories et les expressions de la scolastique
ultramontaine, et les introduit dans sa théologie, qu'il croit
néanmoins pure de toute erreur, tant sont grandes son
ignorance des sources et sa méconnaissance de la véritable
orthodoxie

J'ai sous les yeux des jugements de théologiens occidentaux

sur l'Eglise orientale, jugements qui sont d'une vanité et
d'une naïveté absolument puériles ; et aussi des jugements de
théologiens orientaux sur les diverses Eglises de l'Occident,
qui sont peut-être plus puérils encore. Il est temps, au nom
de la vérité, au nom du Christ, que ces abus disparaissent, et
que l'on ne cherche plus qu'une seule chose en matière de

science, l'exactitude objective ; et il faut enfin que l'on sache
que, pour atteindre à l'exactitude objective, il faut réaliser
avant tout, en soi-même, l'exactitude subjective par l'humilité,
qui, elle aussi, est une vérité.

C'est cet orgueil de clocher qui vicie en grande partie la
théologie romaniste. Les papistes, en effet, lorsqu'ils ont à
juger des adversaires, partent de ce point de vue : que tout
adversaire, tout schismatique, tout hérétique, ne les combat
que par orgueil, par intérêt ou par une autre passion, mais
jamais par amour de la vérité. Freppel a dit : « Il y aurait de
la naïveté à croire que les révoltes contre l'Eglise prennent
leur racine dans le domaine de la spéculation pure1). » Cette
conviction — si c'en est une — dénote un prodigieux orgueil:
car celui qui juge ainsi, s'adjuge simplement le monopole de
la vérité, de la rectitude et de la bonne foi. C'est lui qui est
le saint et le seul saint ; les autres sont des coupables, par
le seul fait qu'ils sont d'un avis contraire au sien Si de tels
procédés venaient à se généraliser, toute discussion deviendrait

') St. Cyprien, p. 275.



— 532 —

par cela même impossible. Donc, non seulement ces procédés
sont ridicules, non seulement ils sont péremptoirement démentis

par les faits, mais encore ils ne peuvent qu'induire gravement

en erreur ceux qui les pratiquent.

17° Enfin, lorsque vous remarquez que vous vous êtes

trompés, n'hésitez pas : coûte que coûte, quelque chère que
vous soit votre erreur, quelque pénible qu'en soit l'aveu,
reconnaissez votre méprise, confessez-la devant vous, devant
Dieu, devant les hommes. Au lieu d'écouter l'amour-propre qui
engage toujours à se tromper soi-même, rétractez-vous loyalement,

et embrassez la vérité noblement : la vérité, c'est Dieu
Comment dès lors ne pas l'étreindre de toute son âme Si le

parti auquel vous appartenez, l'Eglise particulière dont vous
êtes membres, le pays dont vous êtes citoyens, l'école dont
vous êtes disciples, devaient vous blâmer de votre rétractation,
faites-la avec une double énergie, et élevez-la jusqu'à la hauteur

divine du sacrifice. Oh si, dans chaque Eglise, tous les

théologiens faisaient leur examen de conscience et avaient le

courage de confesser leurs torts, leurs exagérations, leurs
erreurs, combien l'Union des Eglises serait facilitée, et quelle
renaissance superbe pour le christianisme, pour la foi et pour
la théologie Mais, hélas nous ne voyons chez nous que des

qualités et chez autrui que des défauts C'est nous, et nous
seuls, qui avons le monopole de la foi vraie, du dogme vrai,
de la théologie vraie Les autres Eglises sont de fausses

Eglises La Fontaine l'a dit,

Lynx envers nos pareils et taupes envers nous,
Nous nous pardonnons tout, et rien aux autres hommes...
Il fit pour nos défauts la poche de derrière,
Et celle de devant pour les défauts d'autrui

Tels sont les points qui m'ont paru avoir le plus d'à propos,

et sur lesquels je me permets d'appeler l'attention de

tous les hommes de bonne foi. Si Satan se transforme
quelquefois en ange de lumière, c'est aux hommes de lumière à

trouver les moyens de le démasquer.
E. Michaud.


	Simples notes de critique théologique

