Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Artikel: Simples notes de critique théologique
Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SIMPLES NOTES
DE CRITIQUE THEOLOGIQUE".

1° Un des premiers devoirs de tout théologien sérieux est
de se surveiller treés rigoureusement pour éviter un état
d’esprit trés fréquent et absolument néfaste. Cet état d’esprig
consiste a croire que l'on est en parfaite possession de la
vérité, et que l'on n’a plus qu'a faire la démonstration non pas
de la vérité, mais de la possession. Clest la possession per-
sonnelle qui prime la vérité. Qu'un homme de foi croie a la
vérité des dogmes chrétiens, c’est-a-dire a la vérité des ensei-
gnements du Christ, on ne saurait en étre étonné. Mais beau-
coup de théologiens étendent cette conviction, cette croyance
aux « dogmes », & toute la « théologie » qui leur a été enseignée
dans leur enfance, & toutes les explications quelconques qu'on
leur a données de ces dogmes. Confondant tout, le divin avec
humain et 'humain avec le divin, ils ne doutent de rien; ils
sont assurés qu'ils ne peuvent pas se tromper, gu’ils ont le
monopole de la vérité religieuse et surtout ecclésiastique, et
que quiconque les contredirait sur n’importe laquelle de leurs
convictions, serait e¢o ipso dans l'erreur. Partant de 1a, toute
Pactivité de leur esprit, toutes les recherches qu'ils font, toutes

) Si je publie ces « Simples Notes », c’est sur le désir des théologiens qui en
ont pris connaissance, et aussi parce que je crois qu’elles pourraient peut-étre servir
a Pavancement soit des sciences théologiques en général, soit de I'union des Eglises
chrétiennes en particulier, plusicurs théologiens faisant obstacle 4 ce double avance-
ment par l'absence de toute méthode ou par des méthodes erronées. Il ne faut donc
pas chercher dans ces pages un traité de méthodologie. Un tel traité serait chose
trop vaste pour un simple article de Revue. Peut-étre le ferai-je un jour. Mais, pré-
sentement, il ne s’agit que d’observations toutes pratiques, dont le seul mérite — si
elles en ont un — est d’empécher les déviations, de corriger certaines méprises
regrettables, de ramener dans la droite voie, et de remettre devant les yeux des
hommes de bonne volonté le vrai but a atteindre, ainsi que quelques moyens effi-
caces pour l'atteindre.



— 508 —

les lectures auxquelles ils se livfent, toute 1'érudition qu'ils
amassent, tous les raisonnements qu'ils tirent, tous les sys-
temes qu'ils batissent, toutes ces choses n'ont qu'un but: non
pas découvrir les vérités qu'ils ne connaissent pas, mais dé-
montrer que leurs opinions sont les vraies et les seules vraies,
et que leurs adversaires ont tort. Cest 1a tout le but et toute
la portée de leur science.

Qui ne voit que cette tendance est erronée et qu'elle ne
peut conduire qu'a de plus grandes erreurs? Qui ne voit qu'en
se prenant soi-méme pour but ou pour point de mire, on se
substitue a la vérité, qui doit étre notre seule visée et notre
seul but? Qui ne voit que, si chaque théologien tombait dans
ce travers et cette erreur, il n’y aurait plus en théologie
qu'une confusion générale et une impossibilité absolue de s’en-
tendre? Ce serait le regne de Satan a la place du reégne de
Dieu.

Dieu est vérité. Le théologien qui cherche Dieu, doit donc
chercher la vérité. Le théologien qui a déja entrevu quelques
rayons de Dieu, doit, en les admirant, chercher & en décou-
vrir d’autres. Or, en se livrant & cette admiration et a cette
recherche, il doit laisser aux autres la méme liberté. Dieu,
pere de tous, est & tous; et nul homme, nul véritable enfant
de Dieu, ne jouit du monopole de l'amour paternel pas plus
qu'il ne posseéde le monopole de 'amour filial. Faire de sa
chétive personne l'enfant de prédilection du Pere céleste, c'est
a la fois tomber dans un orgueil ridicule et rapetisser Dieu,
dont 'amour et la vérité sont infinis. Toute théologie fondée
sur-une notion de Dieu aussi misérable, ne peut &tre que
misérable ; et toute Eglise qui vivrait dans cet ordre d’idées
serait condamnée et par la science et par la foi. Queerite e¥g0
primum rvegnum Dei et justitiam ejus et hec ommnia adjicientuy
vobis (Maith. VI, 33).

2° D’abord et avant tout, rappelons-nous que le christia-
nisme est une religion et non une science. Autant un savant
serait absurde, si, avec ses mathématiques, ou avec sa phy-
sique, ou avec sa chimie; ou avec une science quelconque, il
voulait pénétrer dans l'essence du christianisme pour en dis-
poser les éléments & son gré; autant un chrétien serait absurde, si,
avec les dogmes chrétiens, il voulait créer une science mathéma-



— 509 —

tique, ou une physique, ou une chimie, ou une science quelconque.
Ce sont 1a deux domaines distincts qu'il ne faut jamais con-
fondre. Et la théologie n'est nullement l'introduction du chris-
tianisme dans les sciences, ni des sciences dans le christianisme,
encore moins leur fusion. Ce sont les gnostiques qui ont pré-
tendu faire cette mixtion et cette fusion: au lieu de maintenir
le christianisme dans son essence, tel que le Christ I'a établi,
ils ont voulu le mélanger a la science de leur temps et en
exprimer les dogmes avec des termes prétendus scientifiques,
et ils ont simplement créé des systemes qui aujourd’hui par
leur bizarrerie nous inspirent une profonde pitié. Et les théo-
logiens qui seraient tentés de les imiter sous prétexte que nos
sciences ont pour elles I'évidence et la certitude, ne seraient
pas plus heureux: car les sciences d’aujourd’hui seront sans
doute considérées dans quelques sieécles comme le sont actuel-
lement les sciences des gnostiques. Donc conservons le chris-
tianisme dans sa pureté premiére, gardons le dépdt intact.
D'une part, développons dans notre dme cette sainte religion,
inspiratrice des pensées les plus élevées, des sentiments les
plus nobles, des vertus les plus sublimes; et d'autre part, cul-
tivons les sciences en toute liberté. De la sorte il n'y aura
jamais conflit entre le christianisme et les sciences; et de plus,
quand les systémes scientifiques aujourd’hui en honneur tom-
beront en discrédit, le christianisme n’en recevra aucune
atteinte.

Toutefois, cette distinction du domaine religieux et du
domaine scientifique n'est-elle pas de nature a créer en nous
un dualisme regrettable, d’aprés lequel une partie de notre
ame serait vouée a la religion et l'autre & la science, toutes
deux étrangeres 'une a l'autre, quoique appartenant au méme
moi? Nullement. Notre moi reste un, notre dme reste une,
notre intelligence reste une; mais dans notre intelligence une
il y a des pensées qui lui viennent du christianisme et d'autres
qui lui viennent des sciences ; les unes et les autres 1'éclairent;
ce sont deux flambeaux qui, loin de se contredire, se fortifient
et se completent dans lintelligence une qui en est éclairée.
Il en est de méme des sentiments qui sont inspirés par la
grace et la beauté incréée, et de ceux qui sont inspirés par
la nature et la beauté créée; ils peuvent s’aider et se fortifier
dans notre cceur et dans notre conscience: la lutte est entre



— 519 -

la lumiere et les ténébres, entre le bien et le mal, mais non
entre les formes multiples du vrai, du beau et du bien. Ces
formes doivent rester distinctes méme quand notre ame, une,
profite et jouit des unes et des autres.

Mais alors, dira-t-on, en quoi donc consiste la théologie,
si elle n'est pas la compénétration des sciences par les dogmes
chrétiens et des dogmes par les sciences? La théologie se sert
des lumiéres de la raison, de la philosophie, de I'histoire, des
sciences, non pas pour fabriquer des dogmes nouveaux comme
faisaient les gnostigues, ni pour faire entrer les dogmes chré-
tiens dans la construction de systémes philosophico-théologiques,
ni pour les tailler de maniere a former avec eux et avec les
données des sciences des édifices dans lesquels les ames de-
vraient habiter, s’agenouiller et vivre. Non, tel n’est pas le
role de la théologie. Son role, c'est de se servir des lumiéres
vraies de toutes les sciences, pour mieux montrer la vérité et
la beauté des dogmes chrétiens tels qu'ils sont, de la morale
chrétienne telle qu’elle est, des sacrements chrétiens tels qu'ils
sont, de maniere a faciliter la foi et la pratique de la vertu.
La théologie constate, démontre, défend et explique les dogmes,
mais elle ne touche pas a leur essence; a plus forte raison
ne les altere-t-elle pas; elle les laisse ce qu’ils sont; sous sa
lumigre, ceux-ci brillent davantage aux veux des hommes, mais
ils restent distincts des lumigres projetées sur eux, des rai-
sonnements plus ou moins scientifiques dont ils sont l'objet, et
des conséquences, soit spéculatives, soit pratiques, que la théo-
logie prétend en tirer pour son propre compte et & ses risques
et périls, et nullement aux risques et périls des dogmes, qui,
je le répete, restent dans leur essence ce que le Christ les a
faits, absolument inaltérables, sans qu'on puisse rien en retran-
cher ni rien y ajouter. Les explications humaines, philoso-
phiques et scientifiques, ne doivent pas étre des additions; car
elles doivent laisser les dogmes intacts sans pouvoir jamais
elles-mémes ni faire partie des dogmes qu'elles expliquent, ni
étre des dogmes.

Evitons donc soigneusement la méthode gnostique, qui est
loin d'étre délaissée. Que de théologiens, encore aujourd’hui,
alterent les dogmes soit par addition, soit par soustraction!
Pour nous, gardons-les intacts comme un dépdt sacré,; que
notre théologie soit de plus en plus éclairée, de plus en plus



— 511 —

scientifique ; mais ne la confondons jamais avec la parole
méme du Christ, qui doit toujours, partout et pour tous, rester
dans sa divine simplicité.

3° Pour étre théologien, on n'en est pas moins homme,
c’est-a-dire faillible. Donc n’acceptez rien les yeux fermés.
Comme dit St. Paul, omnia scruiale, quod bonum est Ilenete.
Controlez toutes les assertions et tous les textes; car la plu-
part de ceux qui tomberont sous vos yeux, seront puisés non
dans les sources mémes, mais dans des ouvrages de troisieme
ou quatridme main, et souvent détournés de leur véritable
sens. Clest a vous de 7élabliv le vrair sens ew allawni a la
source méme. Ce travail vous procurera des surprises grandes,
non seulement en ce sens que vous constaterez que tel pré-
tendu érudit, tout surchargé de citations, n'est qu'un copiste
qui ne mérite aucune créance, mais encore en ce sens que le
vrai texte vous donnera une lumicre inattendue et jettera sur
la question que vous ¢tudiez un jour nouveau, qui vous ouvrira
des horizons nouveaux. En ¢étudiant les Peres et les théolo-
giens de l'ancienne Eglise dans leurs ouvrages mémes, vous
serez quelquefois surpris de 1'étroitesse de quelques-uns, c'est
vrai, mais plus souvent de la largeur d'esprit et de I'étonnante
liberté avec lesquelles ils ont traité les questions théologiques.
Si les théologiens contemporains sont en général si peu ouverts
a la liberté, c’est qu'ils ne lisent pas, ou pas assez, les Peres.

4° De grace, méfiez-vous des termes généraux et abstraits,
et plus encore des formules générales et abstraites; ne les
acceptez que sous bénéfice d’inventaire. Ces mots et ces for-
mules ont la prétention de nous faire voir les essences des
choses; or ces essences, nous ne les voyons pas; nous les
pressentons d'une certaine maniere dans notre esprit, mais
nous ne les voyons pas directement en elles-mémes. Clest
pourquoi mnotre savoir est tres borné. Méfions-nous donc
de la vanité de savoir, de Pambition de pénétrer les essences
et de connaitre les raisons premiéres des choses. Méfions-
nous des grands mots et des fantomes de lintelligence. Ne
soyons dupes ni d’autrui, ni de nous-mémes; ni des fausses
sciences, ni des ambitions trompeuses. Nous ne sommes que
des hommes. Soyons donc trés modestes, et gardons-nous des



— 512 —

procédés tranchants et cassants des gens qui croient tout
savoir. Dans un monde meilleur, nous verrons les choses et
les essences face a face, mais dans celui-ci nous ne les voyons
qu'en énigme : Videmus nunc pev speculum in @nigmate, tunc
autem facte ad faciem (I Cor. XIII, 12). Il faut s’y résigner, si
'on veut étre dans la vérité.

Méfiez-vous aussi des généralités absolues: elles sont
presque toujours erronées, parce que ce sont, au fond, presque
toujours des exagérations. Tel théologien occidental, par
exemple, ne se trompe-t-il pas, quand, constatant une erreur
ou plusieurs erreurs commises par un ou plusieurs théologiens
orientaux, il dit: « L’Orient Sest trompé; ['Eglise orieniale
enseigne telle erreur; elle a tel défaut; ses théologiens sont
sans valeur, etc.?» De méme, tel théologien oriental ne se
_ trompe-t-il pas, quand, sans connaitre suffisamment /’Occident,
il le juge dans son ensemble et méme dans sa totalité; quand,
constatant en Occident telle erreur locale ou telle erreur fem-
poraire, il déclare tout 1'Occident erroné, sans se demander si
les erreurs en question n’ont pas disparu? Ne se trompe-t-il
pas, quand, voyant le pape de Rome et les jésuites enseigner
une hérésie, il déclare que toute 1'Eglise catholique d'Occident
est hérétique; quand, attribuant a Calvin, & tort ou & raison,
telle erreur, telle faute, tel vice, il proclame que tout le pro-
testantisme est erron¢, que toutes les Eglises protestantes
sont vicieuses; et surtout quand, voyant que telle doctrine est
enseignée dans le protestantisme, il soutient ipso facto que
cette doctrine est hérétique, sans examiner si cette doctrine
n'est pas chrétienne et orthodoxe avant d’étre reproduite par
les protestants?

5° Avyez bien soin de scruter 2 fond les formules théolo-
giques que les écoles portent en cocardes ou en sautoirs.
Généralement, elles aussi sont des erreurs, parce qu’elles sont
des exagérations. Par exemple, certains protestants déclarent
qu'ils veulent le Christ historique et non le Christ des formules
métaphysiques ; qu'ils veulent le christianisme expérimental et
non le christianisme dogmatique et traditionnel, parce que le
christianisme est une vie et non une doctrine. Etc.

Qu'est-ce que tout cela? Des mots creux, des antithéses
erronées, des oppositions de fantaisie. Il est évident, en effet,



. 513 —

que le christianisme peut étre a la fois une doctrine et une
vie. Ol y a-t-il opposition entre la doctrine et la vie? La vraie
vie intellectuelle et morale ne suppose-t-elle pas une doctrine,
et la doctrine vraie ne pousse-t-elle pas logiquement & la vie
et a 'action? Evidemment. Donc voila une premiere antithése
non fondée.

Et le christianisme expérimental est-il en soi nécessaire-
ment contraire au christianisme dogmatique et traditionnel?
Nullement. Car le dogme vrai n’empéche pas 'expérience. Nos
peres qui ont professé le christianisme dogmatique 1'ont expé-
rimenté et pratiqué aussi bien que nous, peut-étre mieux que
nous. Et le christianisme dogmatique, trés expérimental pour
eux, ils 'ont recu de leurs peres; il était aussi traditionnel, et
ce traditionnalisme n’empéchait ni le dogmatisme ni 'expé-
rimentalisme. Et §'il en était ainsi autrefois, pourquoi ne pour-
rait-il pas en étre encore ainsi aujourd’hui? Bannissez les tra-
ditions fausses, les dogmes faux, les expériences fausses, mais
n'établissez pas de fausses oppositions entre des choses qui
sont faites pour s’harmoniser et qui toutes sont nécessaires.

I en est de méme du Christ historique et du Christ des
formules métaphysiques. De quelles formules métaphysiques
veut-on parler? Sans doute des fameux « dogmes grecs », ¢’est-
a-dire des définitions des conciles cecuméniques. En quoi ces
définitions contredisent-elles l'histoire, les Evangiles, les lettres
des apotres, les écrits des Peres apostoliques? En rien. Et
ceux qui affirment ces prétendues contradictions n’ont sans
doute pas lu les définitions des conciles en question, ou ils
prennent pour elles de simples opinions émises dans ces con-
ciles par tel ou tel théologien, ou ils les interpretent mal.

En réponse 4 M. Stapfer, qui avait mis en opposition le
Christ des formules métaphysiques et le Christ vivant dont on
sent battre le cceur, Mr. E, Martin a trés bien répondu:
« M. Stapfer met en regard le Christ d’une certaine expérience
et celui de certaines théories. On pourrait aussi bien opposer
le Christ des tableaux historiques a celui de la foi. Ne trans-
formons pas en antitheses de simples comparaisons. Il n'y a
qu'un Christ, celui qui sauve, donc celui de la foi; mais aprés
qu'on a senti battre son cceur, on éprouve le besoin d’en
parler, de lui rendre témoignage, et ce témoignage pourra
emprunter le langage d'un entretien familier, celui de la pré-

Revue intern. de Théologie, Heft 35, 1901, 33



~ 514 —

dication, celui de la pritre, celui de l'histoire, celui de la phi-
losophie ou d’autres encore. Chacun d’eux a ses avantages et
ses pieges, tous sont insuffisants ). » Donc le Christ représenté
dans les formules dogmatiques et dans les explications théo-
logiques n’est pas faux, et il peut trés bien se concilier avec
le Christ représenté dans les sermons et les homélies, comme
aussi avec le Christ glorifié dans les actes de vertu et dans
les sacrements. Ce ne sont pas 12 des oppositions, mais des
formes diverses, unes dans leurs variétés et variées dans leur
unité, (Voir le Catholique national du 13 avril 1901, p. 29-30.)

6° M. Ch. de Mazade a écrit en mars 1891: « Un des plus
tristes fléaux du temps, c’est qu'on ne peut pas se résoudre
a rester dans la simple vérité et garder dans tout ce qu'on
fait, dans tout ce qu'on dit, le sentiment de la proportion des
choses ; c'est I'exagération, le golit des excitations factices et
de la mise en scene, la manie de tout grossir, de tout déna-
turer, de se répandre en polémiques bruyantes, au risque de
compromettre parfois les intéréts les plus sérieux.»

Il en est de méme en théologie. Méfiez-vous donc de l'exa-
gération, soit dans autrui, soit en vous-mémes. Rappelez-vous,
et surtout mettez en pratique le conseil de St. Jacques (V, 12):
« Sit autem sermo vester : est, est, non, non.» Que l'amour de
la nouveauté ne vous fasse jamais tomber dans lerreur ; pour
étre neuf, on se laisse aller facilement a l’exagération soit
dans les mots, soit méme dans les idées. « O Timothee, depo-
situm custodi, devitans profanas vocum novitates, et opposi-
tiones falsi nominis scientiee » (/ Zim. VI, 20). Soyez donc avant
tout exacts et positifs; ayez et pratiquez avec une conscience
scrupuleuse le culte de la logique.

Toutefois, si je vous recommande de pratiquer la logique,
je vous recommande non moins instamment d'éviter les abus
de la logique. Tout abus entraine un autre abus. En vous
voyant forcer la note, le public deviendrait méfiant, passerait
de la méfiance a lopposition, et toute votre these, vraie en
elle-méme, serait rejetée a4 cause des conséquences forcees
que vous en auriez tirées, ou a cause d'une idée excessive
que vous lui auriez associée, ou par suite d'un terme exagéré

Yy Semaine religieuse de Genéve, 26 mars 1898,



— 5156 —

ou malsonnant dont vous vous seriez servis. L’abus, en toutes
choses, est pire que le non-usage. Prenez-y garde!

Que de gens ont rejeté, par exemple, l'incarnation, a
cause des prétendues conséquences que des théologiens outrés,
abusant de la dialectique dans ce qu’ils ont appelé «la com-
munication des idiomes », en ont tirées a4 tort et 4 travers!
Que d’autres ont rompu avec 'Eglise, quand ils ont vu des
théologiens ne pas se borner a réfuter 'erreur, mais s’acharner
avec fanatisme 2 anathématiser et 4 maudire ceux des par-
tisans de cette erreur qui avaient été manifestement de bonne
foi et qui, au moment ou l'on maudissait leur mémoire et ou
lon anathématisait leurs personnes, n'étaient plus 14 pour se
défendre ! Summum jus, summa injuvia. A force de vouloir
étre juste, on devient quelquefois injuste. Prenez-y garde!

Sous prétexte de logique et de perspicacité, ne soyez pas
trop fins. Trop de finesse aboutit a4 la subtilité ou a la ruse;
or n’est-il pas absurde de chercher & étre subtil ou rusé avec
Dieu et dans les choses.de Dieu? C'est plus qu'absurde, c'est
misérable. Ayez donc simplement la pénétration de Vintel-
ligence, la compréhension du bon sens, la rectitude de Pesprit
dans la rectitude de la foi; de la sorte vous ne resterez pas
en deca du but, et vous n’irez pas non plus au dela; vous
l'atteindrez vraiment. Ne soyez pas de ces théologiens qui
cherchent toujours le fin du fin, qui veulent tout expliquer, et
pour qui il n'est rien de caché ni dans l'essence divine, ni
dans la génération du Verbe, ni dans la procession du St. Esprit,
ni dans lincarnation du Fils de Dieu, ni dans la rédemption,
ni dans laction de la grace, ni dans la présence de J.-C. dans
les sacrements, ni dans la maniere dont se fera le jugement
de Dieu, ni dans la nature du feu de I'enfer, ni dans la nature
de la béatitude céleste. Ils connaissent tout, méme la quint-
“essence de la lumiere dans laquelle J.-C. s'est transfiguré sur
le Thabor. Ils savent tout, méme l'alinéa du canon de la
messe qu'il est absolument nécessaire de réciter sous peine
de nullité de la consécration! etc., etc. Pour vous, dans les
questions d'une si déconcertante complexité, 14 ot les anges
de Dieu se voilent eux-mémes la face, sachez ignorer. Imitez
le Maitre, N. S. J.-C., qui a avoué expressément que certaines
choses ne sont connues de personne, pas méme des anges du
ciel, mais du Pere seul: memo scit, neque angeli cceelorum,



s BB s

nisi solus Pater (Matth. XX1V, 36). Adorez donc les mysteres,
au lieu de chercher a les pénétrer. Fuyez la scolastique occi-
dentale et la scolastique orientale ; attachez-vous d’autant plus
aux vrais dogmes, qui ne sont ni orientaux ni occidentaux,
mais universels, c'est-a-dire catholiques ou orthodoxes. A
l'exemple des bons médecins qui cherchent a guérir les ma-
lades, méme 1a ol Hippocrate a dit oui et ot Galien a dit non,
cherchez a guérir les ames, a consoler les malheureux, a
éclairer les esprits, a dissiper les doutes, a fortifier la foi et
la conviction, méme 14 ou les théologiens se contredisent. Les
contradictions des hommes doivent disparaitre devant les affir-
mations du Christ. Hec est victoria que vincit wmundum fides
nostra (1° Ep. Jean V, 4).

Un philosophe a dit: « Sans contredit la philosophie doit
étre l'effort pour comprendre et 'ambition d’expliquer; mais,
elle est aussi, @ son sommel, la conscience de ne point tout
comprendre et le renoncement a trop expliquer: elle est donc
I’émotion devant ce qui reste impénétrable, comme elle est la
sérénité intellectuelle devant ce qu'elle éclaircit?). » Or, si un
philosophe peut tenir un langage aussi sage, a plus forte raison
cette sagesse s'impose-t-elle au vrai théologien.

Que votre théologie se concilie toujours non seulement
avec la foi, mais avec lesprit de foi. La théologie vraie
cherche a4 expliquer la foi aprés 'avoir constatée et démon-
trée, mais elle ne la détruit pas, parcé que, quelque grande
lumiere qu’elle répande sur les mysteres de la foi, ceux-ci
restent encore assez mystérieux pour exiger de nous une foi
profonde, vaste et vive. Donc n’espérez jamais arriver a dis-
siper les mysteéres; tel n'est pas le but de la théologie véri-
table, méme de la théologie réellement scientifique; contentez-
vous d'en voir le coté rationnel, sage, divin, Vouloir aller plus
loin, c'est s’abandonner au mirage et a lillusion d'une vaine
curiosité.

Si c'est presque une dérision de notre part d'oser tenter
une science de l'univers (tant les choses que nous connaissons
dans l'univers sont en petit nombre par rapport i celles que
nous ne connaissons pas), a plus forte raison devons-nous, dans
la science de Dieu que nous osons essayer, n'étre ni absolus,

Y M. Krantz, Essai sur Pesthétigue de Descartes.



— D17 —

ni cassants. En de telles matieres, la modération n’est pas
seulement un devoir, elle est une preuve de droite raison.

7° Un défaut de logique extrémement répandu consiste a
transformer le particulier en général et le relatif en absolu.
C'est plus qu'un défaut de logique, c'est un vice capital, en ce
sens que cette transformation vicie non seulement les propor-
tions des choses, mais méme leurs essences. Or, ce vice abonde
chez les théologiens, qui confondent trop souvent le zéle de
Dieu avec la passion de 'absolu. Tel, par exemple, dans l'ex-
plication de la Trinité, transforme les relations divines en
personnes absolues, et tombe, sans le vouloir, mais réellement,
dans le trithéisme. Qu'il relise les conseils de St. Augustin sur
ce point; il vy verra que le mot «personne» ne désigne ici
que des relations divines. Tel autre, dans I’explication de l'in-
carnation, parle de Jésus-Christ « homme » comme de Dieu
« simpliciter dictus»; ne voyant que l'unité de la personne, il
oublie les deux natures et commet les confusions les plus
graves. Tel autre, en ecclésiologie, raisonne ainsi: «Le pape
est le successeur de J.-C.; or J.-C. est Dieu et par conséquent
il posséde tout pouvoir au ciel et sur la terre; donc le pape
posseéde tout pouvoir au ciel et sur la terre.» Chacune de ces
propositions n’est vraie que dans un sens tres relatif et tres
restreint; donc les prendre dans un sens absolu, clest se
tromper du tout au tout. Les ultramontains ne voient pas que
le papisme repose tout entier sur de tels sophismes. Et pour
soutenir ces sophismes, que d'érudition accumulée, que de chi-
canes savamment ourdies! On a beau le faire remarquer aux
malheureux sophistes; ils répondent: Ad majorem Dei glo-
viam ... Omnia propter Christum! ... Ce sont des exaltés qui
ne raisonnent plus.

- Autant il est inexact, en histoire, de dire d'une maniere
générale et absolue que le Francais est léger, I’Allemand lourd,
I'Anglais égoiste, le Russe enfant, etc., autant il est erroné, en
théologie, de prétendre que le catholique est autoritaire, le
protestant libéral, l'orthodoxe conservateur. De fait, il v a
autant de liberté que d’autorité dans le vrai catholicisme ;
autant d'arbitraire, méme cassant, que de conservatisme, méme:
€troit, dans certains protestants. De fait, des orthodoxes (orien-
taux) n'ont pas conservé la grande liberté d’esprit des Peres



-— 518 —

et ont accepté certaines étroitesses théologiques des théolo-
giens romains. Donc, au lieu de trop généraliser, il faut se
borner & prendre les hommes pour ce qu'ils valent, & voir les
Eglises particulieres telles qu’elles sont, & serrer les idées
dans leur vraie portée, en un mot a ne jamais forcer la note.
On n’est dans la vérité qu'a ce prix.

8° Fuyez donc aussi et surtout lesprit de chicane. La
chicane n’a pas seulement discrédité la justice et la jurispru-
dence, elle a discrédité encore et surtout la religion et la
théologie. L'abus du distinguo est devenu proverbial; il doit
étre banni absolument de notre milieu, qui est absolument
clair, sincére et loyal. Ne cherchons pas & avoir raison par
des arguties, méme quand elles seraient spirituelles. Rappe-
lons-nous le vers:

Et le raisonnement en bannit la raison.

A force d’ergoter et de vouloir tout démontrer, on em-
brouille tout. Clest un fait, que I’histoire de la scolastique a
rendu indiscutable. Ne soyons d’aucune école, et nous n’éprou-
verons le besoin d'aucune chicane pour faire triompher telle
école ou telle autre, Acceptons la lumiere, de quelque coté
qu’elle nous vienne, et cela, non parce qu’elle nous fait triom-
pher nous-mémes, mais uniquement parce qu'elle fait triompher
la vérité: car la chose que nous devons aimer avant tout et
par-dessus tout, c'est la vérité. ' ,

L’histoire de la théologie est remplie de disputes stérilest
misérables culs-de-sac, ou la raison s’idiotise. Qu'y a-t-il au-
jourd’hui de plus vide aux yeux des savants que les querelles
des nominalistes et des réalistes, les querelles sur la gréace
efficace et la grace suffisante, les querelles sur les différences
métaphysiques entre le per Filium et 'ex Filio dans la pro-
cession du St. Esprit, etc.? Nous ne voulons plus perdre une
minute & ces subtilités, Sortis heureusement de ces impasses,
nous avons rebroussé chemin jusqu'au point de bifurcation, et
1a, quittant le mauvais sentier, nous avons repris la bonne
voie, pour suivre la vraie direction qui meéne au vrai progrés
et au vrai but.

9° Avant d'adopter une opinion pour vous ou de la pro-

-

poser a autrui, voyez d'oli elle vient, ce qu’elle est en elle-



— 519 —

méme et & quoi elle tend ; demandez-vous si elle est de nature
a éclairer, a vivifier, a faciliter I'action, a sanctifier; si les
fideles la comprendront, si les penseurs sérieux la jugeront
sérieuse ou superficielle, féconde ou futile. Ces considérations
ne sont pas inutiles: car la théologie de cabinet, qui se fait
avec de l'encre et du papier, ne va pas loin. Celle-12 seule
est vraie et efficace, qui est vivante et qui pénétre dans les
ames vivantes. Si la scolastique n'a jamais été que factice et
stérile, c’'est qu'elle n'a jamais pu pénétrer dans le bon sens
des fideles, et qu'elle n’a eu de succes que dans les esprits
subtils, curieux et vains, qui font de la théologic un amuse-
ment, un pincement de harpe devant I'Eternel, et non une
démonstration de la vérité. Bref, du moment que vos études
tournent a la pointe d’aiguille, a la subtilité, a la scolastique,
soyez slOrs que vous &tes dans une mauvaise voie. Revenez
alors a la simplicité de 1'évangile et du bon sens.

Il ne faut donc pas vivre pour faire de la théologie, mais
il faut faire de la théologie pour arriver a l'action, a la vie,
a la vie chrétienne et sainte. La théologie n’est pas un but;
elle n'est qu'un moyen, une lumikre, un réverbere qui montre
la route, rien de plus. Or un homme doit étre plus qu'une
lumiére et qu'un réverbere; il doit étre une force active et
féconde, qui se sert de la lumiere pour agir dans la droiture,
pour faire le bien, pour arriver a l'idéal, a la sainteté.

Que de théologiens oublient d’étre hommes, et se dispen-
sent de toute action sainte! Leur unique but est de scolas-
tiquer, de faire de la dialectique et quelle dialectique! Deés
qu'ils ont trouvé une distinction subtile qui leur permette de
chicaner, de prolonger un débat sur Dieu et sur la religion, ils
sont heureux. Ils oublient que Dieu veut des flambeaux et non
des faiseurs d'obscurité; que la religion exige des bonnes
ceuvres, et non de misérables discussions, qui ne sont que des
disputes vaines et souvent haineuses; que 1'Eglise vit du
dévouement de ceux qui se sacrifient pour elle, de leurs souf-
frances et de leur mort, et non des ergoteries de ceux quila
sacrifient & leur entétement. On demande quelquefois pourquoi
il y a des théologiens qui semblent ne croire & rien, et dont
la vie est plus scandaleuse qu'édifiante. C'est qu'ils se repais-
sent de pensées vides, de jeux de mots, d'arguments faux;
c’est qu'ils ne cherchent pas plus la vérité que la sainteté. Ils



— 520 —

abandonnent la foi objective pour leurs réveries personnelles
et leurs systémes individuels, ot se complait leur moi; et la
foi objective, & son tour, les abandonne. Livrés alors a leur
esprit de parti, enfermés dans le cercle étroit de leurs petites
théories, ils ne vont pas loin. Vivez, vivez pour Dieu. Deés que
vous remarquez que votre théologie ne vous pousse pas a des
vertus plus élevées, qu'elle ne vous rapproche pas de Dieuy,
qu'elle ne vous sanctifie pas, c’est qu'elle est fausse et mau-
vaise.

10° Ne commencez jamais ni une explication, ni une dis-
cussion, sans avoir d’abord défini clairement les expressions
qui servent de fondements a votre explication ou & votre dis-
cussion. Vous remarquerez que c'est presque toujours pour
n'avoir pas fait ce travail préliminaire que l'on n’est pas
d’accord et que les débats s’enveniment. Plus les termes dont
je parle paraissent ordinaires et connus, plus vous devez en
préciser le sens: car ce sont précisément les termes les plus
communs, c’est-a-dire les plus généraux, les plus compréhen-
sifs, qui sont pris dans des sens différents. Vous vous croyez
d'accord avec vos interlocuteurs parce que vous employez les
mémes mots, méfiez-vous ; dans quelques minutes, vous verrez
que l'accord n'est qu’apparent et qu'au fond les idées different
sous les mémes mots.

Les discussions ont été si subtiles sur les mots les plus
ordinaires qu’on ne sait plus ce qu'’ils signifient, et que chacun
s'en fait des idées autres que celles du voisin. Les mots Dieu,
lrinilé, persomne, hypostase, nature, essence, substance, suvmnd-
turel, grdce, foi, dogme, théologie, sacvement, eucharvistie, pré-
sence réelle, consubstantiation, transsubstantiation, comfession,
etc., ces mots prononcés devant dix personnes provoqueront
trés probablement dix opinions différentes; et si 1'on com-
mence une discussion tant soit peu approfondie sur un de
ces mots, sans le définir nettement, il est inévitable qu'on
arrivera 4 des désaccords et qu’on finira par ne plus s’en-
tendre du tout. «Ne sommes-nous pas demeurés d'accord,
disent les jésuites de Pascal, de ne point expliquer ce mot, et
de le dire de part et d’'autre sans dire ce qu'il signifie?» Donc
ce dont les théologiens ont le plus besoin actuellement, ce
n'est pas seulement la logique dans la conduite des idées,



— 521 —

c'est encore la clarté dans le sens des mots, et par conséquent
la justesse des définitions des choses les plus élémentaires.
Les théologiens les plus érudits ne s’entendent pas, parce que
leur abc n'est pas le méme. C'est la science des notions
¢lémentaires qui fait le plus défaut partout et dans tous les
ordres de choses.

Je citerai, par exemple, un théologien protestant qui se
pique d’exactitude et de rigueur en matiere de critique, et
qui dans une étude de 24 pages in-8° sur la Trinité, s'est
permis de tailler et de couper & son aise dans la doctrine et
dans le dogme, sans avoir pris la peine de définir strictement
les mots essence, hypostase, persomne, qui cependant jouent un
role considérable dans cette question. N’est-ce pas la un pro-
céde étrange et déplorable ?

Quel mot, par exemple, est plus usité que le mot dogme?
Or, ce mot est une source de malentendus. Pour les uns, il
signifie ce qui a été enseigné par Dieu dans I'A. et dans le
N. T.; pour d'autres, il signifie plus particulitrement la révé-
lation faite par J.-C. méme; pour d’autres, l'enseignement
apostolique ; pour d’autres, les définitions des conciles ocecu-
méniques ; pour d'autres, tous les enseignements émis dans les
conciles cecuméniques; pour d’autres, les formules plus ou
moins métaphysiques par lesquelles les théologiens ont pré-
tendu définir les doctrines chrétiennes; pour d'autres, les
dogmes ne sont que des doctrines émises par les écoles théo-
logiques grecques; pour d'autres, les dogmes sont aussi les
décisions formulées par les conciles que Rome appelle cecu-
meéniques, depuis le 4° de Constantinople de 869 jusqu'a celui
du Vatican de 1870 inclusivement. Bref, pour les uns, les
dogmes sont des doctrines divines ; pour les autres, des erreurs
évidentes et méme des absurdités.

Je le répete, la regle élémentaire que l'on viole le plus,
méme dans les spheres élevées du monde théologique, c'est
de définir clairement le sens des mots qu'on emploie, de ma-
niere & ¢viter des méprises. Rien de plus simple en apparence
que de préciser le point de départ de la discussion; c'est
l'abe de l1a dialectique. Et cependant, en réalité, presque toutes
les discussions s'obscurcissent, s’enveniment et restent stériles,
parce qu'on n’'est pas exact dans l'emploi du vrai sens des
mots, quelquefois méme des mots les plus usuels; parce qu’on



— 522 —

prend pour synonymes des mots qui ne sont que voisins, mais
non synonymes; parce qu'on s'imagine que le sens qu’on leur
préte est le vrai sens, méme quand il ne lest pas. Par
exemple, qu’est-ce qu'un sacrement? qu’est-ce que le sacer-
doce? qu'est-ce que la prétrise? qu'est-ce que 1'épiscopat?
gu'est-ce que l'autorité dans I'Eglise? Il semble tout d'abord
que ces mots soient si simples qu'il n’est pas besoin de les
définir, Et cependant c'est un fait que sur chacun d'eux s’éle-
vent des discussions trés graves. Pourpuoi ces discussions et
ces malentendus ? Parce que les théologiens qui discutent leur
attribuent chacun un sens différent, et que des lors il est
impossible de s'entendre. On discuterait pendant des siecles
sans arriver a un accord. La premiére chose a faire, c'est de
remonter au point de départ, c’est de bien préciser ce que le
Maitre a dit, ce qu'il a fait, ce qu'il a établi, ce qu’il a
ordonné. Tel est I'essentiel. Le mot scientifique que 'on emploie
pour lindiquer ou le résumer ne doit ni aller au deld, ni rester
en deca; il doit exprimer exactement et ne pas dépasser la
vérité qui est toute sa raison d'étre et sa seule raison d’'étre.
Autre exemple. Tous les jours, notamment dans la ques-
tion eucharistique, on emploie comme synonymes les mots
vrai, véel, substantiel, corporel. Qui songe a examiner si ces
termes sont bien réellement synonymes, si le mot #édel ne
dépasse pas le mot vraid, si le mot substantiel ne dépasse pas
le mot #éel, si le mot corporel ne dépasse pas le mot subs-
tantiel, bref si le quatrieme correspond exactement au premier
et le premier au quatriéme? Que de soi-disant équivalences
- sont de réelles progressions et de trompeuses exagérations!
Méfiez-vous aussi des mots en zsme. Ce sont des nids
d’obscurité et d’amphibologie, ou encore des poids creux pour
servir aux tours de force des acrobates et des colosses. Pas
un de ces mots n'éveille la méme idée dans les esprits qui
les accueillent sans les définir. Il faut donc les démasquer, les
dévisager, les analyser anatomiquement, les mettre a nu, dans
I'impossibilité de faire illusion & qui que ce soit. Il faut, avant
‘de s’en servir, les mettre d’accord comme des violons, sans
quoi l'on jouera faux et 'on discutera a tort et & travers.
Prenez d'autant plus vos précautions qu'on a l'habitude
de sous-entendre l'essentiel. « C’est connu, cela va de soi, c'est
évident », etc.; tels sont les prétextes gqu'on invoque pour se



— 523 —

dispenser d'étre précis, et 'habitude de lU'imprécision est si
facile & contracter qu’elle existe & peu preés partout, et plus
enracinée qu'on ne pense. De 12 des @ peu prés perpétuels,
qui menent & des contradictions, qui vicient les esprits et qui
faussent la vérité. Prenez garde aux sentences d'école; il en
est d'elles comme des moines, il est plus facile d'en trouver
que des raisons.

11° Méfiez-vous aussi de la théologie d'imagination et de
sentiment, sauf dans les sujets d'imagination et de sentiment.
Je veux dire que dans les sujets de morale, de vie pratique,
de sentiment et de piété, vous pouvez laisser jouer votre ima-
gination comme votre cceur; ces deux facultés sont alors a
leur place. Mais dans les sujets de doctrine et de dogme, il
faut les exclure impitoyablement. C'est l'imagination qui a
créé ces sens mystiques et accommodatices dont certains com-
mentateurs des Ecritures sont remplis, et par lesquels ils ont
détourné le véritable sens des textes sacrés; c'est elle qui a
créé le langage vague, poétique, indéterminé, qui a donné lieu
a la plupart des exagérations et des hérésies; c'est elle quia
créé le dilettantisme en théologie, cette plaie de la théologie ;
c'est elle qui remplace les vues justes, les arguments logiques,
dont les dilettantes sont incapables, par des a peu prés et
méme des contre-sens, qui faussent les dogmes et ['esprit
théologique. Oui, certes, c’est une mauvaise méthode de rem-
placer les démonstrations par des métaphores, et d'exiger
d’autrui des actes de foi 1a oft 'on devrait soi-méme produire
des arguments de raison.

Etant donnée Pimportance des saintes Ecritures, on ne
saurait assez les entourer de respect; et il semble que la pre-
mitre marque de respect a leur donner, devrait étre l'exacti-
tude dans Pemploi de leurs textes. C'est le minimum. Or, cette
exactitude est precisément la chose a laquelle on s'applique
le moins: autant on s’empresse de citer un texte pour faire
de T'effet dans le discours, ou pour corroborer une réflexion,
autant on néglige de voir si le texte cité a bien réellement
le sens qu'on lui préte. Tel théologien qui a cité un texte de
I'Ecriture, se croit, de bonne foi et par routine, couvert de ce
texte et autorisé par lui & soutenir sa propre opinion, sans
remarquer que le vrai sens de ce texte est tout autre que



524 -

celui qu’il 1lai attribue. Ce n’est pas seulement dans I'Eglise
de Rome qu'il y a abus du sens accommodatice, c’est dans
toutes les Eglises. Le premier devoir du théologien exact est
de contrdler, par le contexte, le sens du texte qu’il emploie,
et de ne 'employer que dans son vrai sens. Si tout le monde
suivait cette regle, qui n'est qu'une régle de simple droiture,
la plupart des hérésies seraient supprimées, parce qu’alors le
sens privé ou individuel des hérétiques apparaitrait manifeste-
ment errone.

12° Méfiez-vous également de la théologie de jalousie et
de rancune. Jules Ferry répliqua un jour a un adversaire:
« On ne fait pas de la politique avec des rancunes.» Je dirai
de méme qu'on ne fait pas de la théologie avec de 'esprit de
parti, encore moins avec des jalousies A’Eglise 2 Eglise, d’école
a école. Donc, des que vous voyez qu'une discussion s’envenime,
qu'il n'est plus question de la vérité, que les personnalités se
glissent a4 la place des principes, que l'adversaire veut avant
tout faire triompher son parti ou son systeme, et non la vérité;
qu'il n'écoute plus vos raisons pour s'instruire, mais unique-
ment pour les réfuter, quelles qu’elles soient; cessez et retirez-
vous dans le silence. Continuer la discussion serait perdre son

temps. Marcher sur un tel terrain serait reculer, et non
avancer.

13° Cultivez la théologie de conciliation. Elle est & peine
née. En quoi consiste-t-elle ? Le voici:

Les philologues se sont pris par les cheveux pour soutenir,
les uns que le # des Latins se pronongait #, les autres qu'il se pro-
nongait ox. Que d’encre a été répandue pour démontrer l'ex-
clusivité de la prononciation # et l'exclusivité de la pronon-
ciation ox! Et maintenant on s'apercoit que les deux pronon-
ciations étaient pratiquées. Donc les deux sont bonnes et ni
l'une ni l'autre n'est la vrafe, parce que l'une et l'autre sont
vrazes. Voila la philologie de conciliation.

En littérature, on a présenté longtemps le classicisme et
le romantisme comme deux systemes absolument contraires.
Et maintenant les critiques reconnaissent que, si sur certains
points il y a opposition, cependant, en somme, le romantisme
bien compris est la continuation et le perfectionnement du



— 525 —

classicisme bien compris. Les deux ennemis d’autrefois sont
des amis du lendemain. Voila la littérature de conciliation,

Si des adversaires meurent quelquefois irréconciliables, la
conciliation des idées finit toujours, au contraire, par triom-
pher: tout d'abord elles paraissent opposées, puis on les voit
mieux et on les harmonise. C'est ainsi qu'au XVII® siecle
Corneille et Racine étaient contraires, au XVIII® Voltaire et
Rousseau, au XIX® Lamartine et V. Hugo ; et aujourd’hui nous
les concilions, nous sommes tous les disciples des uns et des
autres. I.école classique du XVII® siecle cherchait surtout,
dans les choses et dans les hommes, le général, l'universel, le
permanent ; I’école romantique du XIXe cherchait, au contraire,
le particulier, le personnel, le contingent, le divers; et 1'école
éclectique d’'aujourd’hui cherche les deux éléments, 1'homme
complet et les choses complétes.

On le voit, concilier ainsi n'est pas altérer la vérité; c'est
au contraire la compléter et la faire mieux connaitre. En phi-
losophie et en science, il en est de méme. Les sciences frag-
mentaires sont séparées, mais la vraie philosophie les unit,
les coordonne, les pénetre ; et en les pénétrant, elle se pénétre
a4 son tour des données progressives des sciences. Il y a ainsi
réaction des sciences sur la philosophie, et de la philosophie
sur les sciences. C'est précisément le contraire de ce que pré-
tendait A. Comte, lorsqu’il affirmait que les sciences avaient
tu¢ la métaphysique, comme la métaphysique avait tué la
théologie. Les sciences ont tué 1'a priori de certains métaphy-
siciens, mais elles n'ont pas tué la métaphysique méme, qui
se concilie trés bien avec elles.

De méme, la théologie, en progressant comme science, en
se modifiant d'aprés les données exactes de la philosophie et
des sciences, en se conciliant avec toutes les vérités démon-
trées de l'ordre naturel, se fortifie et se perfectionne. Ce n’est
pas le dogme qui change, pas plus que ce n'est le bon sens
qui change dans les changements des sciences et de la phi-
losophie. Ce qui change, ce sont les points de vue humains
de la théologie. Que de disputes, autrefois, pour soutenir, 13,
que les Peres ont enseigné le filiogue, ici, qu'ils ne I'ont pas en-
seigné! Et maintenant, mieux informés, les théologiens constatent
que des Peres l'ont enseigné, que d'autres n'en ont pas parlé,
et ils concluent que ce n'est ni un dogme comme tel 1'avait



— 526 —

prétendu, ni une hérésie comme tel autre 'avait soutenu, mais
simplement une opinion libre. Voila le résultat de la théologie
de conciliation,

Cette théologie de conciliation est plus vraie, parce qu'elle
ouvre a la vérité un champ plus vaste que celui de 'exclu-
sivisme et de 'anathéme. Que 1'on anathématise 'erreur, treés
bien ; mais que de vérités ont été anathématisées comme des
erreurs, et qui sont cependant des vérités! C'est la théologie
de conciliation qui opére ces réhabilitations pour le triomphe
de la vérité et de la justice. C'est elle qui dissipe les malen-
tendus. C'est elle qui perce & jour les questions de mots. C'est
elle qui éclaire les expressions obscures, et qui définit les
termes amphibologiques. C’est elle en un mot qui renouvelle
la théologie.

14° Considérez que la foi n'est pas une passion, mais une
vertu. C'est bien différent: une passion peut n'étre pas une
vertu, et une vertu peut n'étre pas une passion. La foi est
une lumieére, et la lumiére vraie doit se transformer en cha-
leur dans les facultés qui vivent de chaleur ; c'est ainsi que la
foi doit allumer le zele et la charité, mais sans cesser d’étre
la foi, et sans devenir ni le zeéle ni la charité. La foi doit
rester conviction, et la conviction ne doit pas étre une pas-
sion. Elle peut étre claire, ferme, intrépide, sans étre passion-
née, La foi-passion ne tarde pas a fausser le dogme en y
introduisant des opinions individuelles, en mélant le divin et
I'humain ; et de méme qu’elle fausse le dogme, elle dénature
la morale en donnant a la vertu un caractére emporté, une
outrance, qui viole la mesure, et qui, manquant de justesse et
de justice, manque aussi de sagesse. Ce n’est plus la vraie foi.

15° Méfiez-vous donc des époques passionnées, des débats
immodérés, des discussions irritantes, ainsi que des personna-
lités tapageuses et des docteurs casse-cou. Vous les trouverez
non seulement aux seizieme et dix-septieéme siécles, depuis 'ap-
parition des jésuites, qui ont tout passionné, mais déja méme
au seuil de la scolastique, dans ce neuvieme siecle, siecle fatal,
qui fut le berceau du romanisme et aussi de ce qui a éte€
appelé le bysantinisme. De méme que le romanisme, inauguré
principalement par le pape Nicolas I, n'est nullement le



e BOY . e

catholicisme occidental, de méme le bysawniinisme en question
n’est nullement 'orthodoxie orientale. Faites bien cette distinc-
tion. Lorsque vous étudiez I'Eglise catholique d'Occident, dis-
tinguez toujours les dogmes de I'ancienne Eglise et les spécu-
lations nouvelles des théologiens; de méme, lorsque vous
étudiez I'Eglise orthodoxe d'Orient, distinguez toujours, au
milieu des divisions dont elle a été le théatre dans ses quatre
patriarcats, les dogmes de P'ancienne Eglise, et les subtilités
nouvelles de certains de ses théologiens. Grace a cette impor-
tante distinction, vous ne perdrez jamais de vue, ni en Orient
ni en Occident, 'Eglise universelle, fidele & conserver le dépot
de la foi, malgré les théologiens qui ont inventé des expres-
sions nouvelles et des explications nouvelles, dont les unes
peuvent étre bonnes, mais dont d'autres sont certainement
erronées. De la sorte, vous éviterez le particularisme étroit,
le chauvinisme théologique et ecclésiastique, non moins fatal
que le chauvinisme national et politique ; vous éviterez l'esprit
de clocher et de sacristie, qui obscurcit les questions et qui
entretient 'odium theologicum. Vous resterez dans le maintien
de la foi une et universelle, dans 1'esprit de la grande théo-
logie, dans l'application ferme et juste du critérium . catholique,
dans Vamour de l'Eglise universelle, laquelle doit dominer
dans nos cceurs toutes les Eglises locales et particulieres.

De méme que nous, anciens-catholiques, nous n’hésitons
pas, au nom de la vérité et des intéréts de I'Eglise univer-
selle, & blamer les exagérations de tout genre et les erreurs
qui ont été commises en Occident, méme par des personnages
illustres, dont nous condamnons les procédés, ainsi les véri-
tables orthodoxes d'Orient ne doivent pas hésiter & blamer,
avec les mémes sentiments, ceux de leurs théologiens, méme
cclebres, qui ont troublé leurs Eglises particulieres et qui ont
pu, comme docteurs privés, employer des expressions regret-
tables ou mal comprises, dépasser la juste mesure, et méme
€mettre des opinions aujourd’hui inacceptables.

En parlant de la sorte, nous réitérons I'assurance de notre
profonde vénération pour I'Eglise d'Orient, qui reste distincte
de tclles ou telles personnalités discutées et discutables, de tels
ou tels systemes théologiques, résultats de la scolastique du
moyen Aage, des passions et des ténébres des ¢poques sus-
dites,



— 528 —

Geoffroy a dit: « Le patriotisme est une grande vertu en
morale et en politique; c’est un grand vice en littérature. Il
faut se dépouiller de toute affection nationale, il faut oublier
son pays si 'on veut juger les auteurs étrangers anciens ou
modernes. » J'en dirai autant en théologie. L’esprit de clocher
peut rendre injuste et induire en de graves erreurs. Je citerai,
comme exemple, un théologien qui, croyant posséder le mono-
pole de la vérité, non seulement commet les plus grosses
erreurs sur les sacrements et sur l'eucharistie en particulier,
mais manque encore des notions les plus fondamentales de
la théologie et ignore les éléments de la critique, de 'exégese
et de l'histoire. Il attaque le protestantisme sans savoir en
quoi il consiste, et pratique Iui-méme, dans ses interprétations
des textes, un arbitraire qui révolterait les protestants les
plus arbitraires. Lorsqu’il invoque les Péres, il a soin d’écarter
les textes qui renversent son hypothése, il fait un choix («igsoi),
et un choix inspiré par un esprit de parti évident; car, s'il
les citait tous, la lovauté l'obligerait a convenir que les Peres
ne sont pas d’'accord sur le point qu'il examine, tandis qu'il
prétend que la doctrine qu'il impute & ceux qu'il a cités est
la doctrine unanime des Peéres et de I'Eglise. De plus, 12 ol
les Peres ont employé le mot «mystique », qui détermine
clairement leur croyance, il le supprime et il leur attribue un
sens matériel absolument erroné. En outre, il confond une
poésie liturgique avec un document strictement dogmatique ! 1l
cite un document papiste du XIII® siecle pour déterminer la
doctrine de 1'Eglise des huit premiers! Dans un ouvrage sur
« les sacrements » de I'Eglise orthodoxe, il trouve moyen de
citer le cérémonial de 1élection et du couronnement du pape
de Rome, et encore se croit-il obligé¢, a la fin, de faire cette
remarque dont on cherche l'importance: «Seit dem Verlust
des Kirchenstaates kann der Ritus der Papstkrénung nicht
mehr vollstindig beobachtet werden!» Etc., etc.

Pour éviter U'esprit de clocher, il faut voir les ceuvres, les
choses et les idées en elles-mémes, indépendamment des Eglises
locales, des pays, des races, des écoles. On n’est impartial
qu'a cette condition.

Prenons y garde. Les sophismes que 'on se fabrique pour
se dispenser d'un travail pénible, ou pour cacher un défaut,
une erreur, une situation défectueuse, un état d’infériorité ma-



— B29 —

nifeste, etc., sont trés nombreux et trés subtils. Ils sont légion;
notre atmosphére ambiante en est remplie, indépendamment
de ceux qui grouillent dans les bas-fonds de notre orgueil et
de notre paresse. Je ne citerai qu’'un exemple. Un jour, je
recus la visite d’un théologien étranger, qui ne connaissait ni
1'Allemagne, ni la langue allemande, ni les publications théo-
logiques allemandes; et comme il aspirait & jouer un role théolo-
gique important entre 1’Orient et 'Occident, je lui fis remarquer
que, pour réaliser un tel projet, il fallait étre trés au courant de
toutes les questions théologiques discutées entre 1'Orient et
I'Occident, et par conséquent connaitre la théologie allemande.
Il sourit, de ma naiveté sans doute, et sembla dire qu'il avait
trouvé le moyen de se passer d'un tel travail. Jinsistai et il
me répondit par l'argument que voici: « L'Allemagne, c’est le
protestantisme ; or le protestantisme n’est pas une Eglise; et,
d’autre part, 1a ou il n'y a pas d’'Eglise, il n'y a pas de théo-
logie véritable, la théologie véritable n’existant que pour la
vie de 1'Eglise. » Je souris & mon tour, et je pris la liberté de
lui faire observer modestement que, si I’Allemagne est en trés
grande majorité protestante, cependant elle compte aussi des
théologiens catholiques de valeur; que, si la notion de I'Eglise
une et universelle était ébranlée parmi les protestants, cepen-
dant ceux-ci n’en formaient pas moins des Eglises particulieres
treés actives; que I'Eglise étant une société et la théologie une
science, celle-ci était nécessairement indépendante de celle-la;
qu'il ne s’agit pas seulement de connaitre la théologie parti-
culiere de telle Eglise particuliere, mais la théologie scienti-
fique qui domine toutes les Eglises particulieres, et qui existe
en elle-méme, étant fondée sur le dogme qui vient de ].-C.
seul, et étant éclairée par les sciences historiques, philologi-
ques, philosophiques, etc.; qu'en Allemagne enfin la théologie
comme science était développée plus que partout ailleurs, et
qu'un théologien qui l'ignorait ne pouvait pas compter dans
le monde théologique sérieux, alors méme qu'il serait un grand
docteur dans les sacristies. Mon interlocuteur se tut, mais je
vis 4 sa physionomie qu'il était de ceux qui ne sont jamais
battus, parce qu'ils ont leur sieége fait d'avance et qu'ils cher-
chent le triomphe de leur moi ou de leur confession particu-
litre, au lieu du triomphe de la vérité chrétienne et de 'Eglise
universelle.

Revue intern. de Théologie. Heft 35, 1901. 34



— 530 —

16° Si la haine théologique (odium theologicum) est devenue
proverbiale, l'orgueil ecclésiastique (ecclesiastica superbia) ne
'est pas moins: car celui-ci n’est ni moins grand ni moins
néfaste que celle-1a. La haine et 'orgueil aveuglent l'intelli-
gence ; la vérité habite avec la charité et 1'humilité.

Certes, il est tres beau d'étre dévoué a son Eglise et de
la croire la plus parfaite de toutes. Mais encore faut-il ne pas
oublier qu'une Eglise est une société d'hommes, que tous les
hommes, si saints qu’ils soient, sont toujours des hommes et
par conséquent incomplets et imparfaits ; que, si J.-C. a promis
d’eétre avec son Eglise et avec les plus petits groupes réunis
en son nom (Matth. XVIII) 20), il ne leur est pas uni parce
gu’ils sont parfaits, mais pour gu’ils le deviennent, ce qui est
bien différent. Qu'’ils ne soient pas parfaits, il suffit d’étre sense
pour le constater. Donc, méme lorsqu’on est convaincu qu’on
est dans la véritable Eglise, on doit étre non moins convaincu,
si 'on est sensé, qu'on a encore beaucoup de choses & ap-
prendre, de ces choses qui sont du domaine de tous les pen-
seurs et que nos adversaires ont peut-&tre étudiées avec des
méthodes meilleures que les notres.

Répétons-le-nous sans cesse, parce que c’est une vérité
capitale : la conviction la plus enracinée, si elle est droite et
chrétienne, ne saurait logiquement engendrer 'orgueil. On peut
avoir une foi inébranlable en J.-C., et rester doux et humble
de cceur : discite a me quia mitis sum et humilis corde (Matih.
X1, 29). On peut avoir un profond respect pour les maitres
qui nous ont enseigné la religion et la théologie, sans se croire
obligé de les tenir pour infaillibles et de repousser les yeux
fermés toute explication théologique qui ne cadre pas avec la
leur. Si Dieu lui-méme daigne nous écouter, nous chétifs, com-
ment pourrions-nous ne pas écouter d'autres hommes, peut-
étre aussi intelligents que nous, peut-étre méme plus instruits
que nous ? Eh quoi! n’aurions-nous donc plus rien a apprendre,
pas méme d'un adversaire? Aurions-nous 2 ce point le mono-
pole de lorthodoxie et de la science théologique?

Cet orgueil et cet exclusivisme ecclésiastiques sont tou-
jours repoussants pour tout homme qui aime la vérité par-
dessus tout; mais ils le sont bien davantage encore, quand
ceux qui en sont atteints commettent justement les mémes
fautes, emploient les mémes procédés erronés, recourent aux



— 531 —

mémes faux raisonnements, qui ont cours dans les Eglises
qu’ils condamnent. Ce cas se présente plus souvent qu'on ne
pense, tant 'on se connait peu soi-méme et tant il est facile
de tomber dans les défauts que l'on reproche a autrui! Tel,
par exemple, qui a horreur du protestantisme, se permet, dans
lusage des textes scripturaires, des licences qui souvent dépas-
sent certainement celles des protestants. Tel qui condamne
Rome, se sert, sans s'en douter, des procédés scolastiques de
Rome, adopte les théories et les expressions de la scolastique
ultramontaine, et les introduit dans sa théologie, qu'il croit
néanmoins pure de toute erreur, tant sont grandes son igno-
rance des sources et sa méconnaissance de la véritable
orthodoxie !

J'ai sous les yeux des jugements de théologiens occiden-
taux sur I'Eglise orientale, jugements qui sont d’une vanité et
d'une naiveté absolument puériles; et aussi des jugements de
théologiens orientaux sur les diverses Eglises de I'Occident,
qui sont peut-étre plus puérils encore. Il est temps, au nom
de la vérité, au nom du Christ, que ces abus disparaissent, et
que l'on ne cherche plus qu'une seule chose en matiere de
science, I'exactitude objective; et il faut enfin que 1'on sache
que, pour atteindre & l'exactitude objective, il faut réaliser
avant tout, en soi-méme, l'exactitude subjective par ’humilité,
qui, elle aussi, est une vérité.

Cest cet orgueil de clocher qui vicie en grande partie la
théologie romaniste. I.es papistes, en effet, lorsqu’ils ont a
juger des adversaires, partent de ce point de vue: que tout
adversaire, tout schismatique, tout hérétique, ne les combat
que par orgueil, par intérét ou par une autre passion, mais
jamais par amour de la vérité. Freppel a dit: «Il y aurait de
la naiveté & croire que les révoltes contre 1'Eglise prennent
leur racine dans le domaine de la spéculation pure?l). » Cette
conviction — si c'en est une — dénote un prodigieux orgueil:
car celui qui juge ainsi, s’adjuge simplement le monopole de
la vérité, de la rectitude et de la bonne foi. Clest lui qui est
le saint et le seul saint; les autres sont des coupables, par
le seul fait qu'ils sont d’'un avis contraire au sien! Si de tels
procédés venaient & se généraliser, toute discussion deviendrait

Y)Y St Cyprien, p. 275.



— 532 —

par cela méme impossible. Donc, non seulement ces procédés
sont ridicules, non seulement ils sont péremptoirement démen-
tis par les faits, mais encore ils ne peuvent qu'induire grave-
ment en erreur ceux qui les pratiquent.

17° Enfin, lorsque vous remarquez que vous vous étes
trompés, n'hésitez pas: cofite que cofite, quelque chere que
vous soit votre erreur, quelque pénible qu'en soit l'aveu, re-
connaissez votre méprise, confessez-la devant vous, devant
Dieu, devant les hommes. Au lieu d’écouter 'amour-propre qui
engage toujours a se tromper soi-méme, rétractez-vous loyale-
ment, et embrassez la vérité noblement : la vérité, c'est Dieu !
Comment deés lors ne pas l'étreindre de toute son ame? Si le
parti auquel vous appartenez, 1'Eglise particuliere dont vous
étes membres, le pays dont vous étes citoyens, 1'école dont
vous étes disciples, devaient vous blamer de votre rétractation,
faites-la avec une double énergie, et élevez-la jusqu'a la hau-
teur divine du sacrifice. Oh! si, dans chaque Eglise, tous les
théologiens faisaient leur examen de conscience et avaient le
courage de confesser leurs torts, leurs exagérations, leurs
erreurs, combien 1'Union des Eglises serait facilitée, et quelle
renaissance superbe pour le christianisme, pour la foi et pout
la théologie ! Mais, hélas! nous ne voyons chez nous que des
qualités et chez autrui que des défauts! C'est nous, et nous
seuls, qui avons le monopole de la foi vraie, du dogme vrai,
de la théologie vraie! Les autres Eglises sont de fausses
Eglises! La Fontaine 1'a dit,

Lynx envers nos pareils et taupes envers nous,
Nous nous pardonnons tout, et rien aux autres hommes...

Il fit pour nos défauts la poche de derriére,
Et celle de devant pour les défauts d’autrui!

Tels sont les points qui m’ont paru avoir le plus d’a pro-
pos, et sur lesquels je me permets d’appeler 'attention de
tous les hommes de bonne foi. Si Satan se transforme quel-
quefois en ange de lumiére, c’est aux hommes de lumiere a
“trouver les moyens de le démasquer.

E. Micuaup.




	Simples notes de critique théologique

