
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Artikel: La vraie catholicité

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


494

LA VRAIE CATHOLICITE.

J'ai signalé précédemment les principales « corruptions de

l'idée catholique », et il est naturel que, pour compléter cette
étude, j'indique en quoi consiste « la vraie catholicité ». Les
lecteurs connaîtront ainsi les côtés négatifs et le côté positif
de la question, les erreurs et la vérité.

I. Catholique (catholicus) vient du grec xaiïofaxoç, qui est

formé de xeczâ et olog, et qui signifie « en entier, entièrement,
intégralement, universellement » ; en sorte que le vrai catholique

est celui qui professe tout le christianisme, ou le
christianisme intégral, ou le christianisme universel. S'il ne le
professe qu'extérieurement, il n'est catholique qu'extérieurement;
s'il ne le professe qu'intérieurement, il n'est catholique
qu'intérieurement. Le devoir de tout vrai catholique est évidemment
de le professer intérieurement et extérieurement.

On sait déjà que le christianisme est la religion fondée

par Jésus-Christ ; que cette religion, composée d'enseignements
et de préceptes, a été transmise par le Christ même, à ses

apôtres et à ses disciples, comme un dépôt qu'ils doivent eux-
mêmes conserver fidèlement, enseigner exactement et
transmettre intégralement, de génération en génération, jusqu'à la
consommation des temps. Euntes docete omnes gentes...
docentes eos servare omnia qusecumque mandavi vobis (Matth.
XXVIII, 19-20)... Vos quod audistis ab initio, in vobis per-
maneat. Si in vobis permanserit quod audistis ab initio, et vos
in Filio et Patre manebitis. Et hsec est repromissio quam ipse

pollicitus est nobis, vitam œternam (I. Jean, II, 24-25)... O

Timothee, depositum custodi... Bonum depositimi custodi per
Spiritum sanctum qui habitat in nobis (II. Tim., I, 14). — Etc.

Nous pouvons dès lors nous demander si les mots
christianisme et catholicisme sont synonymes et désignent la même



_ 495 —

chose. A cette question on doit répondre oui et non, en ce

sens que ces deux termes désignent la même religion, mais
non sous le même rapport. Le mot christianisme désigne la
religion chrétienne en tant qu'elle vient du Christ même et
qu'elle est son œuvre ; tandis que le mot catholicisme désigne
cette même religion, cette même œuvre considérée dans son
intégralité et son universalité. Cette religion, en effet, contient
des enseignements multiples, des préceptes multiples, des moyens
de salut multiples. Ce sont les parties intégrantes d'un tout.
Choisir entre ces parties, de manière à admettre les unes et
à rejeter les autres, c'est détruire le tout, c'est violer le dépôt,
c'est ruiner l'œuvre. Le vrai catholique est donc le chrétien
qui professe, maintient et défend toutes les parties du tout,
tous les dogmes enseignés par J.-C, tous les préceptes imposés
par lui, tous les moyens de salut établis par lui. Par suite, la
véritable Eglise catholique est celle qui professe, maintient et
défend dans son intégralité le dépôt divin qui lui a été confié

par le Maître.
On voit ainsi comment le catholicisme est avant tout une

affirmation et non une négation : affirmation positive et
intégrale de tout ce que le Christ a enseigné, ordonné et établi.
Sans doute et par cela même que le vrai catholique affirme
toute l'œuvre du Christ, il doit protester et s'élever contre
quiconque viole cette œuvre, l'amoindrit ou la fausse. Un vrai
catholique est donc forcément, par la logique même des choses,
un protestant ; mais il ne l'est qu'en second lieu et parce qu'il
y a des erreurs à combattre. Le mot « protestant », très beau
en lui-même, puisqu'il indique un devoir, n'est pas toutefois le
premier titre du vrai chrétien, le premier devoir du vrai
chrétien étant d'affirmer et de professer toute l'œuvre de son
Maître. Les choses étant ainsi, on comprendra aisément
comment et pourquoi nous, anciens-catholiques, nous tenons avant
tout à notre titre de chrétiens-catholiques ou de catholiques-
chrétiens, celui de « protestant » n'indiquant que la moitié du
devoir chrétien, moitié négative qui consiste à nier les erreurs
antichrétiennes ; et même à la rigueur, il pourrait se faire
quelquefois qu'on niât les erreurs antichrétiennes sans que
pour cela on affirmât positivement les vérités chrétiennes elles-
mêmes.

Le dépôt des dogmes chrétiens et des préceptes chrétiens,



— 496 —

est appelé tantôt dépôt de la foi, tantôt dépôt de droit divin;
dépôt de la foi, parce qu'il contient la foi objective, ou l'objet
de la foi subjective, c'est-à-dire ce que le vrai chrétien doit
croire et pratiquer ; dépôt de droit diAin, parce qu'il est l'œuvre
divine du Christ, fondée sur l'autorité divine du Christ, et non
l'œuvre des hommes.

Ce dépôt peut être violé de deux manières, ou par
soustraction, ou par addition.

Celui-là le viole par soustraction, qui en soustrait ou en

distrait telle ou telle partie (dogme ou précepte), pour ne
conserver que ce qui est à sa convenance. Il fait un choix et un
rejet (aïqsoiç), une hérésie. L'hérétique est donc celui qui ne

prend ou ne choisit, dans le dépôt de la réAelation chrétienne,
que ce qui lui plaît, et rejette le reste. Evidemment le Christ
n'a pas enseigné ses dogmes et imposé ses préceptes avec
l'intention que ses disciples fussent libres d'en rejeter ce qui
leur déplairait. On est son disciple ou on ne l'est pas ; on l'est
entièrement ou on ne l'est pas du tout. Le disciple ne saurait
être au-dessus du Maître ; il a le devoir de chercher à le

comprendre, mais il n'a pas le droit de le discuter, encore
moins celui de l'amoindrir et de le diviser : Divisus est

Christus? (I. Cor. I, 13). S'il n'est pas convaincu que le Christ
est l'envoyé de Dieu, il n'est certainement pas tenu de faire
partie de son Eglise; il n'a qu'à vivre à côté, nul ne l'y force.
Si, au contraire, il est persuadé de la mission divine du Christ,
il doit croire à cette mission et à l'œuvre intégrale du Christ.
Ce n'est pas à lui de corriger le Christ, mais bien au Christ
de le corriger lui-même. Une fois disciple du Christ, il n'a pas
de choix à faire entre ses dogmes et ses préceptes. Que
certains dogmes et certains préceptes lui paraissent plus importants

que d'autres, cela est possible ; quel est l'édifice où

il n'y ait pas, en effet, des parties plus importantes, et d'autres
moins importantes Mais tous les dogmes et tous les préceptes
du Christ, venant du Christ, sont divins et font partie de sa

révélation, de sa religion, de son dépôt; donc, à ce titre, tous
doivent être admis, crus, professés et maintenus par tous ses

vrais disciples.
Telle est la raison pour laquelle la véritable Eglise, dès

le principe, dans le sentiment qu'elle avait de sa catholicité,
c'est-à-dire de son devoir de défendre l'œuvre entière du



__ 497 —

Christ, a toujours déployé tant de sollicitude à convaincre les

hérétiques de leurs erreurs et à les condamner quand ils s'y
obstinaient. Etre hérétique et vouloir rester dans la véritable
Eglise universelle, est une anomalie et une contradiction. Ceux
des hérétiques qui ont voulu continuer à faire partie de l'Eglise
universelle, ne l'ont tenté qu'en soutenant soit la prétendue
orthodoxie de leur doctrine particulière, soit leur bonne foi
sur ce point. De fait, ils pouvaient être de bonne foi ; c'est
ici, dans ce domaine de la conscience, dans ce for intérieur
et sacré, qu'ils étaient intangibles et ne relevaient que de Dieu ;

mais dans le for extérieur de l'Eglise, ils relevaient évidemment

de la juridiction de l'Eglise, qui ne pouvait pas ne pas
condamner soit leur hérésie, soit leur conduite, dès qu'elle les
avait constatées ecclésiastiquement.

Ils se trompent donc, ceux qui, sous prétexte que le mot
hérésie signifie choix, déclarent qu'un catholique, par cela
même qu'il est catholique, n'a plus le droit de choisir entre
les opinions humaines celles qui lui paraissent rationnelles ;

qu'il doit s'en rapporter sur ce point soit à l'Eglise, soit aux
évoques, soit au pape ; que c'est à ses supérieurs à faire le
choix en question, et à lui de se soumettre aveuglément. La
foi catholique serait à ce prix Chateaubriand, en particulier,
est tombé dans cette méprise, lorsqu'il a dit (Etudes
historiques) : « Les hérésies conservèrent un droit naturel et sacré :

le droit de choisir. Toujours il y aura des hérésies, parce que
l'homme né libre fera toujours des choix. L'hérésie... constate
une de nos plus nobles facultés, celle de nous enquérir sans
contrôle et d'agir sans entraves. » Chateaubriand n'était en
théologie qu'un dilettante de troisième ordre ; il ignorait même,
comme on voit, ce qu'est une hérésie. Il va de soi qu'un
catholique, vraiment chrétien, a le droit et même le devoir de
choisir entre les opinions humaines celles qu'il trouve vraies,
justes, sages, utiles. Là n'est pas la question. Il s'agit, en effet,
non des doctrines humaines, mais uniquement des doctrines
divines, c'est-à-dire des doctrines enseignées par J.-C. Or, n'est-
il pas évident que le vrai disciple de J.-C. ne peut rejeter
aucune des doctrines enseignées par J.-C. Si une de ces
doctrines lui paraît erronée, il doit évidemment, en conscience,
rejeter le caractère divin de celui qui a enseigné cette erreur
et s'éloigner de lui et de son Eglise.

Revue intern, de Théologie. Heft 35, 1901. 32



— 498 —

J'ai dit qu'on peut aussi violer le dépôt de la révélation
chrétienne par addition, soit en y introduisant des opinions
humaines, même vraies, soit à plus forte raison en y
introduisant des erreurs. La révélation du Christ est un fait
objectif, fait qui a eu lieu, qui est enregistré dans l'histoire,
que l'histoire conserve tel qu'il s'est produit, et auquel il n'y
a rien à changer. Un fait est ce qu'il est. De même qu'on ne
doit rien en retrancher, on ne doit rien y ajouter, parce que
étant essentiellement l'œuvre du Christ, il doit rester l'œuvre
du Christ. Introduire quoi que ce soit dans le dépôt des

enseignements et des préceptes du Christ, c'est faire de ce dépôt
divin un dépôt humain ; c'est donc lui ôter son caractère de

révélation divine. Une vérité humaine n'étant qu'humaine ne
saurait faire partie d'un dépôt de vérités divines ; car il est

impossible de faire passer pour révélée par le Christ une
doctrine, même vraie, qui n'a pas été révélée par lui et qu'il n'a

pas rendue obligatoire au nom de son autorité divine. Que le

vrai soit toujours vrai, très bien ; mais encore est-ce une vérité
qu'il faille distinguer l'ordre divin et l'ordre humain, respecter
leurs frontières et leurs natures, et que de cette distinction
découlent les plus graves conséquences pour la pratique de

la vie. De même qu'en morale des obligations divines ne
sauraient être réduites à de simples obligations humaines, ni des

obligations humaines transformées en obligations de droit
divin, ainsi, dans l'ordre intellectuel, des vérités divines ne

sauraient être abaissées au niveau humain, ni des vérités
humaines élevées au niveau divin. Le Christ n'a-t-il pas très
nettement distingué les deux ordres, l'ordre divin et l'ordre
humain, lorsque, reprenant Pierre, il lui a dit : Vade retro me,

Satana, quoniam non sapis quœ Dei sunt, sed quœ sunt
hominum (Marc VIII, 33)

Or, si des vérités purement humaines (philosophiques,
scientifiques et autres) ne peuvent pas être transformées en

dogmes, par la bonne raison qu'elles n'ont été ni enseignées
ni imposées par le Christ à ses disciples, à plus forte raison
ne saurait-il être question d'une introduction d'erreurs dans le

dépôt des dogmes chrétiens.
Telle est la vraie notion de la catholicité. De cette notion

fondamentale découlent des explications qui la complètent et

que je vais exposer. Mais, auparavant, qu'il me soit permis



_ 499 -
de faire remarquer au lecteur que, déjà maintenant, il est

manifeste, pour tout esprit éclairé et logique, que l'Eglise
romaine n'est pas catholique, par le fait notoire qu'elle a violé
le dépôt de la révélation chrétienne en y introduisant des

erreurs manifestes et nombreuses. Non seulement elle est
schismatique, s'étant séparée des Eglises chrétiennes restées fidèles
à la garde du dépôt divin ; mais elle est encore hérétique,
ayant faussé ce dépôt et ayant fait passer pour des dogmes
divins des erreurs scandaleuses et pernicieuses.

IL La vraie catholicité étant d'ordre doctrinal et moral, en
ce sens qu'elle consiste à professer, maintenir et défendre
tous les dogmes et tous les préceptes imposés par J.-C, il en
résulte qu'elle n'est ni d'ordre numérique, ni d'ordre géographique.

Les catholiques-romains, faisant étalage de leur grand
nombre, disent : « C'est nous qui sommes la majorité ; donc
nous sommes l'universalité et la catholicité C'est nous qui
formons la plus grande confession religieuse ; Jonc nous sommes
la seule Eglise chrétienne véritable »

Nous répondons : Non, le nombre n'est pas le signe de la
vérité. « Quantité » et « logique » sont deux ordres de choses
différents ; conclure de l'un à l'autre, c'est s'abuser. Le nombre
des payens est, même encore aujourd'hui, plus considérable
que celui des chrétiens ; en conclura-t-on que le paganisme est
la vérité et le christianisme l'erreur? Lorsque le Christ a
fondé son Eglise, elle n'était qu'un pusillus grex ; était-elle
pour cela l'erreur Lorsque St. Jérôme déclare que l'univers,
un jour, s'étonna d'être arien, peut-on en conclure que
l'arianisme est la vérité et l'Eglise arienne l'Eglise catholique
Poser de telles questions, c'est les résoudre.

Si l'on veut parler chiffres à propos du christianisme, ce
doit être pour dire que Dieu est le père de tous les hommes;
que le Christ est le médiateur universel ; que tout lui a été
soumis, omnia subjecta sunt ei ; qu'il est mort pour tous les
hommes, pro omnibus mortuus est ; qu'il veut que tous les
hommes scient sauvés; qu'il a chargé ses apôtres d'enseigner
toutes les nations ; que ses apôtres et ses disciples ont fondé
des Eglises particulières, qui toutes font partie de l'Eglise uni-
Aerselle tant qu'elles professent les enseignements mêmes du



— 500 —

Christ ; que devant le Christ, unique Maître de toutes, elles
sont toutes égales, ayant toutes les mêmes devoirs et les
mêmes droits ; que tous les évêques restés fidèles à la foi
catholique ne forment, de même, qu'un seul épiscopat ; que
tous sont, à titre égal, les témoins de la foi de leur Eglise ;

que, dans un concile œcuménique ou universel, tous doivent
être convoqués, tous doivent rendre témoignage en unité de

foi avec leur Eglise ; et qu'ainsi Vincent de Lérins a eu raison
de dire que cela est catholique qui a été cru par toutes les

Eglises (quod ab omnibus creditum est). S. Jérôme enseigne
qu'une doctrine (par exemple, le millénarisme), qui a été admise
et enseignée dans l'Eglise par des chrétiens respectables, ne

peut pas être condamnée comme hérétique, quoiqu'on puisse
ne pas l'admettre. C'est donc une preuve qu'il tient, lui aussi,

pour nécessaire le quod ab omnibus. Il dit expressément : Quae

licet non sequamur, tamen damnare non possumus, quia multi
ecclesiasticorum virorum et martyres ista dixerunt (In Jerem.
19, 10).

Les catholiques-romains commettent encore une autre
erreur, lorsque, confondant la vraie catholicité avec la catholicité

géographique, ils disent : « C'est nous qui sommes la
confession chrétienne la plus répandue, car nous sommes
partout ; donc nous sommes la seule Eglise chrétienne véritable »

Les catholiques-romains se trompent. D'abord, il n'est pas
exact qu'ils soient plus répandus géographiquement que les

anglicans, les protestants, ni même que les Juifs. Ensuite,
l'extension géographique n'est pas plus que la quantité numérique
la marque et la preuve de la vérité. Jésus-Christ n'a habité
qu'un très petit espace de terre ; son Eglise, tout d'abord, n'a

occupé qu'un territoire très restreint. Faut-il en conclure que
le Christ n'a pas été universel, que l'Eglise primitive n'a pas
été catholique, et qu'ils ne le sont devenus que lorsque le

pape a pu dire : Je compte des partisans jusqu'aux extrémités
de la terre Certainement non.

Le seul point vrai dans ce côté géographique de la question,

c'est que le christianisme doit être prêché un jour dans

toutes les parties du monde, parce qu'il est vérité et que la

vérité, qui est le droit et le devoir de tous, devra aussi un
jour régner partout. Voilà pourquoi, dans le critérium catholique

de l'ancienne Eglise, le mot ubique est ajouté aux mots



— 501 —

ab omnibus. L'Eglise catholique n'est pas celle qui enseigne
tel dogme dans une contrée et tel dogme autre dans une
autre contrée, mais celle qui enseigne partout les mêmes

dogmes, ou, en d'autres termes, celle dont les dogmes sont
enseignés partout où elle est établie. Ce qui chez elle peut être
multiple et varié, c'est l'élément humain, c'est-à-dire la spéculation

théologique, la discipline locale, les rites humains, toutes
choses humaines qui n'empêchent nullement l'unité divine,
c'est-à-dire l'unité dans les éléments divins.

A côté des mots ab omnibus et ubique, la formule catholique

contient encore le mot semper, parce que la vérité
chrétienne est pour tous les temps, comme elle est pour toutes
les régions et pour toutes les nations. Unanimité, universalité
et constance, tels sont les trois caractères du vrai dogme
chrétien, ou les trois signes auxquels on reconnaît ce qui a
été enseigné par le Christ, imposé par lui et établi par lui.
Id teneamus quod ubique, quod semper, quod ab omnibus
creditum est.

D'où l'on peut conclure de nouveau que, sous ce troisième
rapport, l'Eglise romaine est aussi hérétique : car il est notoire
que, de fait, elle enseigne actuellement des dogmes qu'elle n'a
pas enseignés autrefois ; il est même notoire que ces prétendus
dogmes qu'elle enseigne aujourd'hui comme divins, ont été
autrefois combattus et rejetés comme des erreurs manifestes
et pernicieuses, et cela, sans aucune opposition de sa part et
sans qu'elle ait tenu pour hérétiques les grands docteurs et
les grands saints qui les ont combattus et rejetés. Lorsque
l'Eglise romaine enseigne que le vrai dogme ne change pas,
elle a raison : c'est une vérité de l'ancienne Eglise qu'elle
proclame encore. Mais elle la proclame pour sa propre
condamnation : car, si ses dogmes ont changé (et ils ont certainement

changé), c'est une preuve évidente qu'ils sont faux.
La tactique de l'Eglise romaine, dans cette question, c'est

de taire la catholicité de doctrine et de faire croire que le
mot « catholique » signifie simplement : « qui s'étend à tous les
temps et à tous les lieux». Cette définition se trouve déjà
dans le catéchisme de Châlons de 1670 et est encore maintenue

dans celui de Paris de 1872. Mais, comme il est très
facile de démontrer que l'Eglise romaine actuelle n'a pas la
catholicité de temps, la tactique la plus sûre est d'effacer le



— 502 —

plus possible cette catholicité de temps et de se borner à la
catholicité d'espace, qui consiste à ne faire sonner que les

gros chiffres et à ne mettre en ordre de combat que les gros
bataillons. Cette catholicité de simple étendue se trouve déjà
enseignée dans le catéchisme de Grenoble de 1692. Et même
le catéchisme de Paris de 1846 va jusqu'à prendre le mot
catholique dans le sens de papiste, lorsqu'il dit (p. 103) :

« D. L'Eglise romaine est donc catholique R. Oui, puisqu'elle
s'étend dans lotîtes les contrées du monde. — D. Comment
dites-vous que l'Eglise romaine s'étend dans toutes les contrées
du monde. R. Parce que, dans toutes, il y a des fidèles qui
reconnaissent le pape pour le prince des pasteurs *). » En sorte
que, en dernière analyse, la catholicité, d'après Rome, consiste
à reconnaître pour le prince des pasteurs non pas le Christ,
mais le pape

III. Les erreurs des théologiens romanistes sur la question
de la catholicité peuvent se résumer dans les sept suivantes :

1. Ils se trompent, lorsqu'ils prétendent que l'Eglise
romaine actuelle est encore catholique; 2. à plus forte raison,
lorsqu'ils affirment qu'elle est la seule Eglise catholique; 3. Ils
se trompent, lorsqu'ils enseignent que l'Eglise catholique est
celle qui est la plus nombreuse ; 4. lorsqu'ils disent qu'elle est
celle qui est la plus étendue ; 5. lorsqu'ils enseignent qu'on ne

peut pas être catholique sans le pape, comme si le pape était
la source et la raison d'être de la catholicité ; 6. lorsqu'ils
affirment que, pour être catholique, il faut croire au prétendu
dogme de l'infaillibilité du pape, comme si l'Eglise catholique
n'avait pas condamné plusieurs papes comme hérétiques, entre
autres le pape Honorius ; 7. Ils se trompent enfin et ils trompent

gravement les fidèles, lorsqu'ils taisent la catholicité de

la doctrine, qui est la seule vraie et qui, je le répète, consiste
à croire tout ce que J.-C. même a révélé et cela seulement
qu'il a révélé, omne et solum revelatum.

Ils se trompent aussi, ceux qui enseignent que la catholicité

est le résultat de l'accord du pape et des évêques, soit
dans l'enseignement, soit dans le gouvernement de l'Eglise.

l) Voir mon ouvrage sur La Falsification des catéchismes français et des

¦manuels de théologie par le parti romaniste, 1872, p. 15.



— 503 —

Les évêques, y compris l'évêque de Rome, ne sont pas toute

l'Eglise ; ils ne sont même pas tous les pasteurs ; et les

pasteurs, fussent-ils tous réunis, ne seraient pas encore toute
l'Eglise : car l'Eglise est la société des disciples de J.-C, et

les membres de la hiérarchie ne sont pas les seuls disciples
de J.-C. Les simples fidèles le sont aussi. Le clergé n'est

qu'une partie de l'Eglise et non toute l'Eglise. Le pape n'est
qu'un des cinq patriarches, et le patriarcat d'Occident n'est

pas toute l'Eglise. Il faut noter, de plus, que les évêques, pour
enseigner et agir épiscopalement, doivent enseigner et agir en

union avec leur Eglise et d'après la foi constante et unanime
de leur Eglise : car, lorsqu'ils enseignent et agissent privé-
ment, ils ne sont plus que des théologiens particuliers,
passibles, comme tous les particuliers, du jugement et même de

la condamnation de l'Eglise.
Ils se trompent également, ceux qui, sous prétexte

d'appartenir à l'Eglise universelle, ne veulent pas que l'Eglise
particulière dont ils sont membres soit considérée comme une
Eglise particulière, mais qu'elle soit tenue pour l'Eglise
universelle et même pour la seule Eglise universelle. Cette
prétention, qui est une des marques caractéristiques de l'Eglise
romaine, est une erreur manifeste. Toute chose universelle
réelle est constituée dans son universalité par des réalités
particulières, et sans ces réalités particulières son universalisme
ne serait qu'une abstraction. Rome, qui ne comprend pas le
légitime individualisme, ne comprend pas davantage le vrai
particularisme : elle croit que, pour être universelle, elle doit
supprimer les droits des consciences individuelles ainsi que
ceux des Eglises particulières ; elle ne remarque pas qu'en
agissant de la sorte, elle substitue simplement son moi
individuel et particulier à celui des individualités et des Eglises
particulières qu'elle veut étouffer ; elle ne fait que les
supplanter, en universalisant son propre moi. Loin de détruire
l'individualisme et le particularisme, elle ne fait que l'affirmer
pour elle-même et l'agrandir à son propre profit. C'est un
déplacement et non une destruction, parce qu'une réelle
destruction du particularisme et de l'individualisme est impossible.
La personne du pape devenue infaillible est la personnification
même de l'individualisme élevé à sa plus haute puissance.

Amiel a dit : « Les idées ne s'incarnent qu'en s'épaissis-



_ 504 —

sant. Elles ne se popularisent qu'en devenant vulgaires. Le
réel est inférieur à l'idéal en noblesse et en pureté, mais il est
réel... Je le crains un peu, si c'est l'esprit chrétien qui fait
vivre les Eglises, c'est par ce qu'elles ont d'exclusif, de

négatif, de tranchant, d'étroit, de faux et de mauvais qu'elles
vivent comme individuelles. C'est la bosse qui constitue le
bossu et non pas son humanité. » Il y a quelque vérité dans
cette assertion, en ce sens que, trop souvent, les Eglises
particulières ont plus vécu de négations et d'hostilités antichrétiennes

que de leurs éléments positivement chrétiens. Il faut
que cet état de choses change ; il faut que le particulier ne
soit plus ni négatif, ni hostile, mais positif et harmonique. Il
faut comprendre que chaque Eglise particulière, tout en étant
positivement chrétienne et catholique, a cependant une
mission particulière, celle de représenter plus particulièrement tel
élément positif du christianisme universel qui correspond
davantage à son milieu intellectuel et social, à ses traditions
historiques et à ses aptitudes spéciales : car, de même que ni
Charles ni Louis ne sont l'homme complet et parfait, et que,
à côté de leurs personnes, il y a encore place pour d'autres
personnes, d'autres tempéraments, d'autres caractères et
d'autres aptitudes, ainsi telle Eglise particulière ne saurait être,
à elle seule, l'Eglise universelle complète et parfaite, et à côté
d'elle telle autre Eglise particulière pourra faire ressortir mieux
qu'elle telle qualité positive du christianisme inépuisable et
infiniment fécond.

Ces dons particuliers ne sont pas, en eux-mêmes, exclusifs

les uns des autres ; et les Eglises particulières, qui les ont
reçus de Dieu, ont tort de se jalouser et de se combattre.
Tous ces dons particuliers forment un tout harmonieux ; de

même toutes les Eglises particulières vraiment chrétiennes
forment, par leur union et leur amour, une Eglise universelle
aussi complète et aussi parfaite qu'elle peut l'être sur la terre,
séjour de l'imperfection. Nous croyons, nous anciens-catholiques,

être animés de l'esprit vraiment catholique, en ce que
nous travaillons particulièrement, d'une part, à la réalisation
d'une théologie de conciliation fondée sur le vrai dogme et la
vraie science, et d'autre part, à la réalisation de l'union des

Eglises chrétiennes particulières, union fondée sur ce même
dogme professé par toutes, et sur le respect des droits, des

aptitudes, des particularités et de l'autonomie de chacune.



— 505 —

Enfin, ils ne se trompent pas moins, ceux qui expliquent ainsi
la catholicité et le catholicisme : « La base du catholicisme,
c'est l'autorité, c'est l'obéissance absolue, c'est la résignation
passive, c'est en tout et partout la haine de la liberté.
Quiconque, dans l'Eglise, veut raisonner par soi-même, choisir sa

propre pensée, est un hérétique. Quiconque, dans l'Eglise, veut
agir par soi-même, n'obéir qu'à sa conscience, est un infidèle.
Quiconque, dans l'Eglise, se révolte, ou simplement s'affirme
libre, est un apostat... Le «fidèle» doit obéir au «pasteur»,
même si sa raison regimbe ou si son cœur saigne. L'obéissance

aveugle est le principe et la fin de la foi catholique1).»
Evidemment, l'auteur de cette explication a voulu parler

du catholicisme romain. Le malheur est que trop d'esprits
routiniers ou superficiels confondent le catholicisme avec le
romanisme. Il en résulte un dommage considérable pour le
vrai catholicisme, qui est ainsi rendu responsable de toutes
les erreurs, de toutes les superstitions, de toutes les profanations,

de tous les scandales en un mot, qui ont cours dans
l'Eglise romaine. En démontrant que le vrai catholicisme n'est
que le christianisme même, considéré dans l'intégralité de ses
éléments divins, éléments qu'il est facile de connaître et de

constater puisqu'ils sont ceux qui ont été reconnus comme
tels partout, toujours et par toutes les Eglises fidèles ; en
faisant, dis-je, cette démonstration, j'ai montré qu'il y a un
abîme entre le vrai catholicisme et le romanisme. Puissent tous
les esprits éclairés avoir la loyauté de rompre avec une routine

qui entretient la confusion et l'erreur, et qui porte ainsi
un grave préjudice soit à la cause ecclésiastique, soit à la
cause chrétienne

Qu'il me soit permis d'en appeler en particulier à ceux
des protestants, malheureusement encore très nombreux, qui
confondent le catholicisme et le romanisme. Que cette
confusion soit commise à dessein par les romanistes, qui ont un
immense intérêt à faire croire qu'ils sont encore catholiques,
cela se conçoit aisément. Mais qu'elle soit commise par des
« théologiens » protestants, qui doivent connaître toutes les
« variations » de l'Eglise romaine, toutes les altérations qu'elle
a faites de l'ancienne doctrine catholique, ceci ne se comprend

') Henry Bérenger.



— 506 —

plusJ). Ces protestants doivent reconnaître, en effet, qu'en
accusant les catholiques et l'Eglise catholique de toutes les

erreurs, de toutes les superstitions et de tous les crimes de

l'Eglise romaine, ils commettent envers les vrais catholiques
une profonde injustice. Diront-ils qu'ils ne la voient pas, cette
Eglise catholique, en dehors de l'Eglise de Rome Ils se

tromperaient gravement : car se disent catholiques et nullement
romanistes, non seulement les anciens-catholiques de Hollande,
d'Allemagne, de Suisse, de France, d'Autriche, d'Italie, d'Amérique,

etc., mais encore les Eglises orthodoxes d'Orient qui
prétendent que leur orthodoxie est catholique, et aussi de

nombreux membres de l'Eglise episcopale soit des Etats-Unis,
soit d'Angleterre, qui revendiquent formellement ce titre, etc.
Diront-ils que ce sont là des quantités négligeables Us ne
l'oseraient, sachant bien que, dans le domaine des idées
religieuses, il n'y a pas de quantité négligeable. Diront-ils que
c'est l'habitude, dans les pays de langue française surtout Ils
doivent savoir qu'une habitude n'est pas une justification,
surtout quand elle est fondée sur de graves erreurs et qu'elle
cause de graAes préjudices. Les anciens-catholiques, qui ne

commettent envers eux ni erreur ni injustice, les prient
instamment de vouloir bien à leur tour prendre désormais
l'habitude de la vérité et de la justice. N'est-ce pas le moindre
des devoirs entre hommes loyaux et chrétiens sincères

E. MlCHAUD.

*) Je citerai comme spécimen de cette confusion, l'étude, partant sophistique
et erronée, de M. Emile Lombard, publiée dans la Revue de théologie et de philosophie

(Lausanne) 1900 et 1901, sous ce titre: Joseph de Maistre théoricien de

l'ultramontanisme. Titre excellent ; mais dans l'étude même, l'auteur s'élève continuellement

contre le catholicisme, qu'il ne connaît nullement et qu'il dénature, au lieu de

s'élever contre Vultramontanisme même.


	La vraie catholicité

