Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Artikel: Das XIX. Jahrhundert in religioser Hinsicht
Autor: Kyriakos, A. Diomedes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403510

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 481 —

DAS XIX. JAHRHUNDERT

IN RELIGIOSER HINSICHT.

I. Allgemeine Betrachtung !).

Wenn man das XIX. Jahrhundert in religioser Hinsicht mit
dem vorhergegangenen XVIII. vergleicht, wird man es im
ganzen betrachtet religioser finden. Das XVIII. Jahrhundert,
die Zeit der Theisten und des Sensualismus von Locke in Eng-
land, der Encyklopiadisten und Voltaires in Frankreich, der
rationalistischen Aufkldrung in Deutschland hatte in Europa
das religiose Gefiihl erkalten lassen und die européischen Volker
dem viterlichen Glauben entfremdet. Die franzosische Revo-
lution hat spéter den Gegensatz der Gesellschaft zur Religion
geschirft und ging wegen der Feindschaft des katholischen
Klerus und des Papstes gegen sie und die von ihr verkiindigte
Freiheit bis zur staatlichen Unterdriickung des Christentums
in Frankreich. Mit dem Beginn des XIX. Jahrhunderts sind
die Dinge veridndert. Die religitsen Ideen haben wieder an-
gefangen, iberall in Europa herrschend zu werden. In England
verschwand mit der Zeit die Herrschaft der materialistischen
Philosophie, der Einfluss der Theisten horte auf und der eng-
lische Klerus gewann wieder die frithere Macht auf die Geister.
Die Griindung grosser Gesellschaften zur Verbreitung des
Evangeliums in der ganzen Welt zeigt das Vorherrschen der
religiosen Ideen in England wihrend des XIX. Jahrhunderts.
Trotzdem haben die Gegner des Christentums in England nicht
gefehlt, da viele Freunde der philosophischen Theorien von
Spencer und Mill und der physiologischen Ideen von Darwin

1) Dieser erste Teil erschien zuerst in der athenischen Zeitung <« Scrib »
den 1./13. Januar 1901.

Revue intern, de Théologie, Heft 35, 1901, 31



-

diese in feindlichem Sinne gegen das Christentum verstanden.
Dieselbe Verdnderung geschah auch in Frankreich. Es war
die Reaktion gegen den Unglauben der Revolution, ein neuer
religioser Enthusiasmus, ein allgemeines Zuriickkehren der
Geister zu den alten religivsen Uberzeugungen. Chateaubriand,
de Maistre, Bonald, Lamennais, Lacordaire, Lamartine sind
diejenigen, die hauptséchlich zu dieser Riickkehr des franzo-
sischen Volkes zu dem alten Glauben gewirkt haben. Es
erhoben sich zwar auch spéter neue Gegner des Christentums
in Frankreich, besonders die Grinder des Positivismus, Comte
und Littré, die Socialisten und Kommunisten und andere Schrift-
steller, tiberhaupt standen die gebildeten franzosischen Klassen
wegen der kulturfeindlichen Tendenzen des katholischen Klerus
und der Jesuiten, wie der Péapste, die von ihnen gefiihrt wurden,
der katholischen Kirche gegeniiber in keinem freundlichen
Verhaltnis. Aber wenn wir das franzosische Volk im allge-
meinen betrachten, kénnen wir nicht sagen, dass der christliche
Glaube es im XIX. Jahrhundert verliess, wie es im XVIIIL.
geschah. Auch in Deutschland haben wir dieselbe Erscheinung.
Der religiosen Erkaltung des XVIII. Jahrhunderts folgte im
Anfange des XIX. eine religiose Erhebung, zu der die Frei-
heitskriege gegen Napoleon viel beigetragen haben. Diese
haben hauptsichlich das religiose Geftihl des deutschen
Volkes wiederbelebt. Die grossen philosophischen Systeme,
die im Anfange des Jahrhunderts erschienen, die von Kant,
Fichte, Schelling und Hegel, wie auch die Ideen der spéiteren
theistischen Philosophen, Herbarts, des jlingeren TFichte,
Lotzes und anderer waren der christlichen Religion freundlich
gesinnt. Es standen zwar auch in Deutschland Philosophen
und Physiologen auf, die dem Christentum feindlich waren,
wie Schopenhauer, Hartmann, Nietzsche, Biichner, Héckel,
aber diese haben nicht vermocht, den religidsen Glauben des
deutschen Volkes zu schwéachen. Beweise des religiosen Lebens
in Deutschland im XIX. Jahrhundert sind das Blithen der theo-
logischen Wissenschaft daselbst, seine unzihligen religiosen und
philanthropischen Gesellschaften und der Eifer, den die Deutschen
zur Verbreitung des Christentums und der Bibel in der ganzen
Welt entwickelt haben. Die tibrigen Linder Europas und
Amerikas folgten dem, was in England, Frankreich und Deutsch-
land geschah, da diese Linder jetzt die tonangebenden fur



. 483 —

die ganze civilisierte Welt sind. Deshalb bemerkt man auch
bei ihnen im ganzen dieselben Erscheinungen, eine Riickkehr
zu den alten religiosen Uberzeugungen, obwohl auch bei ihnen
nicht die Gegner des Christentums fehlten. Der Kampf gegen
das Christentum erwies sich als ohnméchtig. Die Religion hat
tiefe Wurzeln im menschlichen Wesen, und das Christentum ist
die vollkommenste Erfillung dieses innersten und edelsten
geistigen Bediirfnisses.

Dies war der Charakter des XIX. Jahrhunderts in religitser
Hinsicht. Es war im ganzen religioser als das XIX., obwohl
die Gegner jeder religiosen Idee auch ihm nicht fehlten.

II. Religiose Revue iiber das XIX. Jahrhundert Y).

Im vergangenen XIX. Jahrhundert finden wir in der christ-
lichen Welt sehr wichtige Ereignisse, von denen wir die haupt-
séchlichsten in folgendem erwiihnen.

Wir beginnen mit der orientalisch-orthodoxen Kirche. In
Griechenland haben wir ein solches bedeutendes Ereignis: die
im Jahre 1833 geschehene Erklarung der Unabhéingigkeit der
Kirche von Griechenland (autokephal) und die Griindung ihrer
dirigierenden Synode. Nachdem Griechenland politisch unab-
hinglg geworden war, musste es nach den von alters her in
der orientalischen Kirche herrschenden Verfassungsgrundsédtzen
auch kirchlich unabhingig werden. Der beriihmte griechische
Theolog Pharmacides, der fir diese Idee gewirkt hat, war voll-
kommen im Recht, als er gegen die Gegner der neuen Ordnung,
Oconomos und andere, gekimpft hat. Im Jahre 1837, als die
athenische Universitit errichtet wurde, entstand in ihr auch
eine hohere theologische Fakultat fiur die wissenschaftliche
Bildung des griechischen Klerus. In der Tirkei erwidhnen wir
als eines der bedeutendsten Ereignisse die nach 1856, d. h. nach
der Veroffentlichung des berihmten Hatti-Homajon, einge-
tithrte neue kirchliche Verfassung des Okumenischen Patriarchats
(geméss den damals erlassenen neuen Konstitutionen), nach
der statt des fritheren Synods der Geronten sich der neue
Synod um den Patriarch aus zwolf Metropoliten bildete, der
gemischte Kirchenrat fiir die gemischten Angelegenheiten sich

1) Dieser zweite Teil wurde griechisch in der athenischen Zeitung
« Asty » herausgegeben.



— 484 —

griindete und, nachdem jede richterliche Gewalt der Bischife
aufgehort hatte, gemischte Gerichte in Konstantinopel und in
den Provinzen entstanden. Die Tendenz der Sultane, dem
okumenischen Patriarch alle alten Gerechtsame und Privilegien,
die die freie Auslibung der christlichen Religion garantieren,
mit der Zeit eins nach dem andern zu entziehen, hat lange
Streitigkeiten provoziert, in welchen die ¢kumenischen Pa-
triarchen, besonders Joachim III., mit Lebensgefahr kiithn ge-
kampft haben. Diese Streitigkeiten endigten unter Dionysius V.
(1890) mit der Schliessung der Kirchen im ganzen Orient,
welches Kreignis die politische Ordnung in der Turkel zu zer-
storen drohte. Das zwang die Pforte zu einigen Zugestind-
nissen, was allméhlich die Ruhe wieder herstellte. Wie wenig
die Tiirken die Rechte der Christen anerkennen, und wie wenig
sie auch selbst das Leben ihrer Unterthanen schonen, zeigten
die unmenschlichen Verfolgungen gegen die Armenier im Jahre
1895, wihrend welcher 120,000 Christen der tiirkischen Barbarei
zum Opfer gefallen sind, und die eine Wiederholung der alteren
dhnlichen Verfolgungen Jedas, Libanons und Vataks waren.
Solche Unterdriickungen, verbunden mit anderen politischen
Eroberungszwecken, haben, wie bekannt, die grossen Kriege
Russlands gegen die Tiirkei in den Jahren 1809, 1829, 1854
und 1877 hervorgerufen, deren Frucht, nach der Befreiung von
Griechenland infolge seines heldenmiitigen Kampfes, die politische
Unabhéngigkeit der Ruménen, Serben, Montenegriner und Bul-
garen war, was auch die Erhebung der orthodoxen Kirchen
dieser Lander zu unabhingigen, autokephalen Kirchen und die
Griindung dirigierender Synoden in ihnen mit sich brachte.
Wihrend aber die Befreiung der anderen Kirchen ruhig sich
entwickelte, haben die Bulgaren im Jahre 1872, indem sie un-
rechte und antikanonische Pratensionen hatten, das bulgarische
Schisma hervorgerufen. Sie wollten némlich, dass ihre bul-
garische Kirche nicht allein auf die eigentliche Bulgarei be-
schrankt sein solle, wie es Recht gewesen wiire, sondern dass
sie sich auf die ganze Tirkei mit Konstantinopel als Centrum
ausbreiten und der griechischen Kirche tiberall parallel existieren
solle (welche Verfassungsform in der orientalischen Kirche in
allen Zeiten unerhért war); sie wurden von einer Kirchen-
versammlung unter dem Vorsitze des Patriarchen Anthimus VI.
mit Recht als Schismatiker erkldrt. Zur Bildung des Klerus



— 4850 —

in der Tiirkei wurden auf der Insel Chalki bei Konstantinopel
eine theologische Schule im Jahre 1844 und eine zweite in
Jerusalem im Jahre 1853 gegriindet. Die Ruménen haben
ebenfalls in Bukarest und Jassy, die Serben in Belgrad und die
Bulgaren in Sofia theologische Schulen fiir ihren Klerus er-
richtet. Als unabhingig wurden unter Joachim IV. (1884) die
in den osterreichischen Staaten sich befindenden zahlreichen
Orthodoxen (Slaven und Ruménen) anerkannt, deren Klerus
sich in den Schulen von Czernovitz, Carlovitz und Zara bildet.

In der russischen Kirche sind dies die wichtigsten Ereig-
nisse des vorigen Jahrhunderts: Die im Anfang desselben ge-
schehene Riickkehr der unierten Bewohner Litauens und des
kleinen Russlands zur Orthodoxie (1839); die Annahme des
griechischen Glaubens von vielen protestantischen Bevolkerungen
der baltischen Provinzen im Jahre 1841; die Grindung von
vier theologischen Akademien fiir den hoheren und von un-
zéhligen kirchlichen Schulen fiir den niederen Klerus und die
Bildung verschiedener Missionsgesellschaften zur Verbreitung
des orthodoxen Christentums in Asien.

Wir kommen zur rimischen Kirche. Hier ist das erste be-
deutende Ereignis des XIX. Jahrhunderts die im Jahre 1814
von Pius VII. geschehene Restitution des einst von Clemens XIX.
(1772) aufgelosten Ordens der Jesuiten. Die Wiedererscheinung
der Jesuiten, dieser erklérten Vorkédmpfer des kirchlichen
Riickschrittes und der veralteten mittelalterlichen religiésen
Ideen, war das erste Zeichen der neuen Kriftigung des durch
die franzosische Revolution und durch die Ideen der Encyklo-
padisten, Rousseaus und Voltaires bekampften und geschwichten
Papsttums. Dieser Geist des Rickschrittes in allem, den be-
sonders de Maistre und Bonald unterstiitzten, wurde mit der
Zeit in der romischen Kirche vorherrschend, und indem er
Jede liberale Tendenz der Theologie unterdrickte, die die Ver-
besserung aller Ubel in der Kirche und die Versohnung des
Christentums mit der neueren Kultur, dem neuen Fortschritte
und den neueren wissenschaftlichen Errungenschaften suchte,
endigte er mit dem im Jahre 1870 versammelten vatikanischen
Konzil, das, nachdem es das von Pius IX. 1854 verkindigte
Dogma von der immaculata conceptio und die beriichtigten
Encykliken von Gregor XVI. und Pius IX. und den Syllabus
des letzten bestitigte, durch die alle Freiheiten der neueren



— 486 —

Volker und jeder neuere Fortschritt anathematisiert wurden,
den Papst unfehlbar erklarte, dem in Zukunft die ganze katho-
lische Welt einen unbeschrinkten, blinden Gehorsam zeigen
soll, so dass jede Gegenrede und jede wissenschaftliche Forschung
der religiésen Fragen unmoglich geworden ist. Der Erklirung
der Infallibilitit folgte, wie bekannt, die Besetzung Roms durch
die italienische Armee und das Ende der weltlichen Macht des
Papstes. Den Riickschritt unterstiitzten alle Pépste des XIX.
Jahrhunderts, Pius VII., Leo XII., Pius VIIL., Gregor XVI,
Pius IX. und Leo XIII. Vergeblich kimpfte die Partei der
liberalen Katholiken in Frankreich (Lamennais, [acordaire,
Montalembert, Gratry) und in den ubrigen katholischen Lé&n-
dern (Passaglia) gegen das Vorherrschen des jesuitischen Geistes.
Vergeblich standen gegen das vatikanische Konzil auf und
protestierten gegen die Infallibilitat die Blite der katholischen
Theologen Deutschlands, Frankreichs, der Schweiz und der an-
deren Linder. Nachdem sie sich von der romischen Kirche ge-
trennt hatten, bildeten sie die altkatholische Kirche, die, sich
auf die Grundlage des alten Christentums der ersten acht
Jahrhunderte und auf die Beschliisse der sieben ersten 6ku-
menischen Konzilien stiitzend, den alten occidentalischen Ka-
tholizismus, wie er vor dem Schisma war, erneuerte. Vergeblich
protestierte die ganze gebildete und wissenschaftliche Welt
gegen diese neuen pépstlichen Dogmen und gegen diesen dem
Fortschritt feindlichen jesuitischen Geist, von dem die romische
Kirche erfillt war. Wegen dieser herrschsiichtigen Préiten-
sionen des Papsttums und wegen seines Wunsches, die Staaten -
zu beherrschen, sich in die Sachen der Wissenschaft einzu-
mischen, den Unterricht in den Schulen zu beeinflussen und
ausschliesslich zu leiten und die Ehefragen nach den mittel-
alterlichen péapstlichen Grundsétzen zu bestimmen, sahen sich
die Regierungen der verschiedenen Staaten gezwungen, die
Jesuiten und die tibrigen monchischen Orden, die mit dem
Unterricht der Jugend sich beschiftigten, um sie nach diesem
streng katholischen Geiste zu bilden, aus ihren Staaten auszu-
weisen, ferner durch verschiedene Gesetze die Civilehe und
die freie Taufe einzufihren und den durch den Klerus in der
Schule gegebenen religiosen Unterricht zu beschrianken. Die
Papste, die immer durch das non possumus antworteten, sind
ihren Weg gegangen, und der Abgrund, der die pépstliche



487 —

Kirche und die neuere Gesellschaft trennt, wurde mit der Zeit
immer grosser. Deswegen sind {iberall die katholischen Be-
vilkerungen in zwei feindliche Lager getrennt: Die Bauern und
der Pobel der Stidte einerseits, die mit den Frauen den Je-
suiten und dem in jesuitischen Seminarien mittelalterlich nach
der scholastischen Theologie des Thomas gebildeten katholischen
Klerus folgen und ganz dem krassesten Aberglauben hingegeben
sind, andererseits die gebildeten Klassen der Gesellschaft, die
sich mit der Zeit immer mehr der katholischen Kirche entfrem-
den. Der verhédltnisméssig geringe Besuch in Rom wéhrend
des Jahres 1900, welches T.eo XIIL. als Jubeljahr verkiindigt
hatte, zeigt diese Entfremdung der katholischen Vélker vom
Papsttum. Die Pépste des letzten Jahrhunderts gaben sich jede
Miithe, um anderswo den Boden zu gewinnen, den sie in Europa
verloren haben, indem sie die katholischen Missionsgesellschaften
unterstiitzten, damit sie den Katholizismus im Oriente und in den
anderen Léindern Asiens, Afrikas und Amerikas verbreiten.
Besonders TLeo XIII. verfolgte mit grossem Eifer und grosser
Ausdauer die Unterjochung der Orientalen unter das Papsttum,
natirlich ohne eine Frucht dieser seiner Bemiihungen zu sehen.

Beziiglich der protestantischen Kirchen bemerken wir fol-
gendes: Der hauptsédchlichste Herd des Protestantismus war im
letzten Jahrhundert, wie auch in fritheren, Deutschland, und
~die theologische und kirchliche Bewegung daselbst hat auch
das L.eben der anderen protestantischen Léander beeinflusst.
In Deutschland machte sich wéhrend des XIX. Jahrhunderts
eine lebhafte religiose Bewegung bemerkbar. Die Freiheits-
kriege gegen Napoleon zu Anfang des letzten Jahrhunderts
haben das religiose Geftihl des Volkes geweckt, was zur Folge
hatte, dass die religiose Kilte und Indifferenz, die man auch
in Deutschland im XVIII. Jahrhundert sah, verschwand. Das
erste Zeichen dieses grossen religiosen Lebens in Deutschland.
war die Bliite der theologischen Wissenschaften, die dort das
ganze Jahrhundert hindurch dauerte. Derjenige aber, der den
ersten Anstoss zu dieser Bliite gab, war der grosse Theologe
Schleiermacher. Dabei haben aber auch die andern wissen-
schaftlichen Forschungen, die durch das Erscheinen grosser
Philosophen (Kant, Fichte, Schelling, Hegel, der jingere Fichte,
- Herbart, Lotze), Philologen, Historiker und Physiologen zu
grosser Blite gelangt waren, wie auch die gewaltige geistige



— 488 —

Erhebung des deutschen Volkes iiberhaupt, die sich auch
in der gleichzeitigen Blite der deutschen Poesie (Geethe,
Schiller) kundgiebt, mitgewirkt. Die deutschen Theologen
haben sich in drei Klassen, in Liberale, Konservative und
Vermittlungstheologen geschieden. Die l.iberalen suchten das
Christentum mit den neuen Fortschritten der européaischen
Menschheit zu versbhnen, indem sie es weiter entwickelten
und gemiss der Entwickelung des menschlichen Geistes aus-
bilden wollten. Die Liberalen gaben in allen Fragen auf die
Wahrheiten, die durch die Wissenschalft gewonnen wurden,
acht und studierten das Christentum und das religiose Phéanomen
im allgemeinen in allen seinen Formen, wie es sich in den
verschiedenen Religionen der Welt, alter und neuer Zeit, ge-
aussert und dargestellt hat, nach streng wissenschaftlichen
Methoden. Die freie Forschung und Kritik haben Baur und
die Tibingische Schule bis zum Ubermass getibt; aus dieser Schule
ging auch Strauss hervor, der durch sein ,Leben Jesu® und
seine anderen Schriften einen grossen theologischen Kampf
hervorgerufen hat, und dem auch Renan in Frankreich folgte.
Viele andere liberale Theologen waren geméissigter, wie Hase,
de Wette, Lipsius, Biedermann, Pfleiderer und Schweizer. Von
allen diesen ist der erste der bedeutendste, geistvollste und tief-
sinnigste. Die Antipoden der Liberalen waren die Konserva-
tiven, die auch strenge Orthodoxen genannt wurden. Indem
sie die Fortschritte der Zeit und der neueren Entwicklung des
menschlichen Geistes nicht beachteten und auf keine Weise
das Christentum mit den Ergebnissen der heutigen Wissen-
schaft zu verséhnen suchten, wiinschten sie die Herrschaft des
alten Lutheranismus, die Lehre Luthers und der symbolischen
Biicher und Dogmatiker des XVI. und XVII. Jahrhunderts
zuriickzufithren. Von diesen waren Hofmann, Delitzsch, Kahnis,
Thomasius und Luthard die bedeutendsten und Hengstenberg
der fanatischte. Andere Theologen, Vermittlungstheologen
genannt, verwarfen die Grundsitze der beiden anderen Par-
teien und schlugen einen mittleren Weg ein. Sie suchten
zwischen beiden zu vermitteln. Diese Theologie wurde wegen
ihrer Unbestimmtheit und Unsicherheit Schwebetheologie oder
Ja- und Neintheologie genannt. Thre Hauptrepriasentanten sind
Tholuck, Neander, Miiller, Dorner, Nitsch, Twesten, Rothe, Beck
und Ritschl. Aus den Reihen dieser Vermittlungstheologen sind



— 489 —

diejenigen Manner hervorgegangen, denen es gelungen ist, die
Lutheraner und Calvinisten in Preussen und Deutschland zu
vereinigen (Union von 1817). Kin anderes Zeichen des religiosen
Lebens in Deutschland wiahrend dieser Zeit waren auch die
grossen religiosen und theologischen Vereine, die dort entstanden,
und von denen der Gustav-Adolfverein zur Unterstiitzung der
unterdriickten Protestanten in katholischen Léindern, der Evan-
gelische Bund gegen das Papsttum, das den Protestantismus
tiberall bedroht, und der grosse Protestantenverein zur Ver-
breitung der liberalen Gesinnung die wichtigsten sind. Ein
anderes Produkt der religiosen Bewegung in Deutschland waren
auch die vielen Missionsvereine, die fir die Verbreitung des
Christentums in allen Landern der Welt wirkten, und die un-
zéhligen Wohlthitigkeitsgesellschaften, die zur Linderung des
Elendes jeder Art bestimmt waren. Dieser theologischen und
kirchlichen Bewegung in Deutschland folgten auch die Protes-
tanten der anderen Lénder. Die Englinder und Amerikaner
zeichneten sich durch ihren Eifer zur Verbreitung des Christen-
tums und der heiligen Schriften aus; fiir diesen Zweck gaben
sie viele Millionen aus.

- Vom Christentum im allgemeinen konnen wir, nicht bloss
Griechenland und den Orient, sondern die ganze christliche
Welt vor Augen habend, sagen, dass es im XIX., Jahrhundert
eine grosse Kraft entfaltete und einen bedeutenden Einfluss
auf die Geister ausiibte. Vielleicht war die Beobachtung der
dusseren Formen der Religion nicht so streng wie in fritheren
Jahrhunderten, aber der Geist des Christentums und seine sitt-
lichen Prinzipien haben das ganze Leben des christlichen
Volkes mehr beeinflusst als in friheren Zeiten. Dafiir konnen
wir folgende Beweise anfithren: 1) Die unzihligen Wohlthéitig-
keitsvereine und die vielen philanthropischen Institute, die alle
grosseren Stiadte Europas und Amerikas schmiicken und die
davon zeugen, dass die christliche Liebe, die das ganze Christen-
tum ist, den Herzen der Christen des XIX. Jahrhunderts nicht
gefehlt hat. Keines von den fritheren Jahrhunderten kann
sich mit dem XIX. auf diesem Gebiete messen. Niemals in
anderen Zeiten fand das menschliche Elend in christlichen
Léndern eine solche Linderung wie in diesem Jahrhundert.
Ein Beweis fiir diese echt christliche Menschenliebe ist es auch,
dass der Sklavenhandel, der in fritheren Zeiten auf unmensch-



SRR | ) g

liche Weise betricben wurde, von allen christlichen Staaten
verboten wurde, und iiberhaupt die Sklaverei tiberall, soweit
die européische Herrschaft reicht, aufhérte. 2) Die Bliite der
theologischen Wissenschaft. Die theologischen Studien hatten
zwar ihren hauptsichlichsten Herd in Deutschland, wie wir
oben gesehen haben, aber sie wurden auch in allen anderen
christlichen Léndern, protestantischen und nichtprotestantischen
gepflegt. Niemals in anderen Zeiten war der Klerus, sowohl
der protestantische als auch der katholische, so gebildet, wie
im XIX. Jahrhundert. Der griechisch-orthodoxe Klerus hat
wegen der allgemeinen schlechten Zustande der Volker des
Orients dieser theologischen Entwicklung nicht ganz zu folgen
vermocht. Niemals wurde die Schrift mit solcher Genauigkeit
und so allseitig erforscht; niemals wurde die Geschichte der
Kirche mit solch unermiidlichem Fleisse und in diesem echt
kritischen (Geiste untersucht; niemals wurden die Dogmen des
Christentums, seine Moral, sein Kultus, seine Verfassung und
das Phanomen der Religion {iberhaupt in allen seinen Formen
genauer studiert wie im vorigen Jahrhundert. 3) Der Eifer
zur Verbreitung des Christentums. Auch frither hatten die
christlichen Kirchen fir die Verbreitung des -christlichen
Glaubens in den nichtchristlichen Landern gesorgt. Aber was
sie zu diesem Zwecke gethan, kann nicht von fern mit dem
verglichen werden, was die christlichen Kirchen in grossartiger
Weise im XIX. Jahrhundert gethan haben. In diesem Jahr-
hundert war die Zahl der zu diesem Zwecke wirkenden pro-
testantischen, katholischen und orthodoxen (russischen) Missions-
vereine ungeheuer. Viele Tausende von Missionaren der ver-
schiedenen Kirchen haben in allen Gegenden der Welt, in
Asien, Afrika, Amerika und Australien mit beispielloser Auf-
opferung gewirkt und viele sind fiur ihren Glauben gestorben.
Millionen von Franken wurden jidhrlich von den Missionsgesell-
schaften zur Christianisierung der Heiden verwendet. Die
Friichte aller dieser Arbeiten und Opfer waren leider nicht
sehr zahlreich, weil die Barbaren und uncivilisierten oder halb-
civilisierten Volker, die sich nicht leicht zu der Hohe des
Christentums erheben koénnen und die Geistigkeit der christ-
lichen Lehren schwer verstehen, ihre sinnlichen, ihrer elemen-
taren geistigen Entwicklung mehr entsprechenden, mit vielen
abergliubischen Vorstellungen gemischten heidnischen Reli-



— 491 —

gionen vorziehen und das Evangelium nicht leicht annehmen.
Die Barbaren verstehen den von den christlichen Missionaren
verkiindigten unsichtbaren, geistigen Gott, unsern Vater im
Himmel, der durch Christus geoffenbart wurde, die Anbetung
Gottes im Geiste und in der Wahrheit ohne &usserliche Opfer,
die allgemeine Liebe und Briiderlichkeit und die Gleichheit
aller Menschen als Kinder Gottes, die die Sklaverei nicht duldet
und indem sie die Frau als dem Manne ebenbiirtig betrachtet,
ihre heidnische Unterdriickung und die Polygamie verbietet,
wie auch die geistigen (tlter, die das Christentum im zukiinf-
tigen Leben verspricht, nicht. Sie wollen sichtbare und greif-
bare Gotter, #usserliche Anbetung durch Opfer, Sklaverei,
Polygamie und ein sinnliches Paradies. Indes sind schon Mil-
lionen von Heiden in Indien, China, Japan, Afrika und Au-
stralien Christen geworden. Diese grossartige Wirksamkeit
zeugt von der Christlichkeit der Volker Europas und Amerikas
im XIX. Jahrhundert. 4) Das friedliche und freundliche Ver-
haltnis der Christen der verschiedenen Kirchen zu einander
in dieser Zeit. Fruher herrschte zwischen den Kirchen der
verschiedenen Konfessionen grosse Feindschaft, und ein wilder
unchristlicher Fanatismus erfillte die Herzen aller, ganz im
Gegensatze zu dem duldsamen und liebevollen Geiste der Lehre
Jesu; furchtbare Religionskriege, in welchen das christliche
Blut reichlich floss, haben Schmach {ber die christlichen
Lander gebracht. Im XIX. Jahrhundert horten im Gegenteil
wegen der Fortschritte der Zeit, und weil der duldsame und
altruistische Geist des Evangeliums besser verstanden wurde,
die religiosen Verfolgungen auf, und das Verhiltnis zwischen
den verschiedenen Kirchen wurde friedlicher und freundlicher.
Wenn man die romische Kirche ausnimmt, die auch in diesen
Zeiten nicht aufhorte, wegen der Herrschsucht ihrer Haupter
und der ihnen dienenden fanatischen Jesuiten, durch alle Mittel
die Unterjochung der anderen Kirchen anzustreben, so kann
man sagen, dass die Christen aller Kirchen eine friedliche
Annéherung und Vereinigung wiinschten. Das gilt besonders
von den Orthodoxen, Anglikanern und Altkatholiken, die seit
langerer Zeit ernste Unterhandlungen iiber eine vollkommene
Vereinigung pflegen, die man nicht fiir unméglich oder un-
wahrscheinlich halten kann, wenn man die herzliche Freund-
schaft sieht, die schon jetzt zwischen diesen Kirchen herrscht.



492

Diese christlicheren Gefiihle der Christen der verschiedenen
Kirchen ehren die christliche Welt des XIX. Jahrhunderts.
Das oben Gesagte zeigt die Macht der christlichen Religion
iiber die christlichen Voélker des XIX. Jahrhunderts. Diese
Macht versuchten verschiedene Gegner des Christentums Iin
verschiedenen Léndern zu schwiichen. Als Gegner des Christen-
tums erschienen in vielen Gegenden die Socialisten und Kom-
munisten, die die Abschaffung der christlichen Religion, dieser
hauptsédchlichsten Stiitze der Ordnung wiinschen, und tiberbaupt
alles in ein Chaos verwandeln wollen, aus dem, wie sie thorichter-
weise glauben, bessere Zustiinde werden hervorgehen miissen. Das
Christentum bekampften auch einige Physiologen, die im Namen
der Naturwissenschaften Gott und den Geist tiberhaupt leugnen
zu diirfen glaubten und bloss die Materie als wirklich existierend
betrachteten. Dieser Kampf nahm besonders in Deutschland
einen gewissermassen wissenschaftlichen Charakter, hauptséich-
lich durch Buichner, Vogt, Moleschott und Héckel an; diese
Manner riefen auch die Theorien Darwins zur Unterstiitzung
ihrer Ideen herbei. Von feindlichem Geist gegen die christliche
Religion waren auch die deutschen Philosophen Schopenhauer,
Hartmann und Nietzsche, in Frankreich Comte und Littré und
in England in geringerem Grade Spencer und Mill erfillt.
Aber alle diese Gegner der christlichen Relig?ion haben die
religiosen Uberzeugungen der christlichen Volker nicht zu
untergraben vermocht. Im Gegenteil veranlassten sie beriithmte
Theologengelehrte, apologetische Werke fur das Christentum
zu schreiben, die einerseits bewiesen, dass die Socialisten und
Kommunisten etwas Unverniinftiges und Unmogliches suchen
und Feinde des menschlichen Geschlechtessind, und andererseits,
dass die Naturwissenschaften und diejenigen philosophischen
Theorien, die sich allein auf die Naturwissenschaften stiitzen,
die religiosen und metaphysischen Fragen nicht 16sen konnen.
Das haben auch Virchow und du Bois-Reymond bewiesen, da
sich ihre Kompetenz aut die physischen Phinomene beschrankt;
andererseits haben sie die Bedeutung des Christentums und die
grossen wohlthitigen Folgen, die es in religioser und sittlicher
Hinsicht fur die Menschheit gehabt hat, gezeigt. Es wurde
klar, dass die Religion das innerste Bediirfnis der menschlichen
Seele ist, dass sie tief in ihr wurzelt und dass das Christentum
die vollkommenste Erfillung dieses psychischen Bediirfnisses



— 493 —

ist. Wie der Mensch niemals authoren wird, verniinftig zu
sein, sittliche Ideen zu haben und das Schoéne zu sehen, so
wird er auch niemals aufhéren, ein Verlangen nach Religion
zu fithlen; er wird stets das Bediirfnis haben, seinen Geist und
sein Herz zu Gott zu erheben, ihn anzubeten und bei ihm sitt-
liche Erhebung in der Versuchung, Trost im Unglick und
Kraftigung im Daseinskampfe zu suchen. Das Christentum ist
die absolute Religion, die Religion in ihrer vollkommensten
Form, die das religiose Bediirfnis am besten befriedigt. Allein
die Angriffe aller dieser Gegner des Christentums haben gezeigt,
dass es von dem Standpunkte der heutigen Bildung aus unum-
ganglich notwendig erscheint, dass die Ausbildung der christ-
lichen Lehre und die Form, in der sie heute ausgedriickt wer-
den soll, dem Fortschritte der neuen Zeit und den neuen
wissenschaftlichen Wahrheiten angepasst und von vielen ver-
alteten und als irrig erwiesenen Ideen befreit werden muss,
ohne dass sich ihr Wesen deshalb zu verindern braucht.

Das ist in grossen Ziigen das religitse Bild des XIX. Jahr-
hunderts.

Athen, 1. Januar 1901.
' A. DIOMEDES KYRIAKOS.




	Das XIX. Jahrhundert in religiöser Hinsicht

