
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Artikel: Das XIX. Jahrhundert in religiöser Hinsicht

Autor: Kyriakos, A. Diomedes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403510

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


481

DAS XIX. JAHRHUNDERT
IN RELIGIÖSER HINSICHT.

I. Allgemeine Betrachtung ').

Wenn man das XIX. Jahrhundert in religiöser Hinsicht mit
dem vorhergegangenen XVIII. vergleicht, wird man es im
ganzen betrachtet religiöser finden. Das XVIII. Jahrhundert,
die Zeit der Theisten und des Sensualismus von Locke in
England, der Encyklopädisten und Voltaires in Frankreich, der
rationalistischen Aufklärung in Deutschland hatte in Europa
das religiöse Gefühl erkalten lassen und die europäischen Völker
dem väterlichen Glauben entfremdet. Die französische Revolution

hat später den Gegensatz der Gesellschaft zur Religion
geschärft und ging wegen der Feindschaft des katholischen
Klerus und des Papstes gegen sie und die von ihr verkündigte
Freiheit bis zur staatlichen Unterdrückung des Christentums
in Frankreich. Mit dem Beginn des XIX. Jahrhunderts sind
die Dinge verändert. Die religiösen Ideen haben wieder
angefangen, überall in Europa herrschend zu werden. In England
verschwand mit der Zeit die Herrschaft der materialistischen
Philosophie, der Einfluss der Theisten hörte auf und der
englische Klerus gewann wieder die frühere Macht auf die Geister.
Die Gründung grosser Gesellschaften zur Verbreitung des

Evangeliums in der ganzen Welt zeigt das Vorherrschen der
religiösen Ideen in England während des XIX. Jahrhunderts.
Trotzdem haben die Gegner des Christentums in England nicht
gefehlt, da viele Freunde der philosophischen Theorien von
Spencer und Mill und der physiologischen Ideen von Darwin

') Dieser erste Teil erschien zuerst in der athenischen Zeitung « Scrib >

den 1./13. Januar 1901.

Revue intern, de Théologie. Heft 35, 1901. 31



- 482 —

diese in feindlichem Sinne gegen das Christentum verstanden.
Dieselbe Veränderung geschah auch in Frankreich. Es wrar
die Reaktion gegen den Unglauben der Revolution, ein neuer
religiöser Enthusiasmus, ein allgemeines Zurückkehren der
Geister zu den alten religiösen Überzeugungen. Chateaubriand,
de Maistre, Bonald, Lamennais, Lacordaire, Lamartine sind
diejenigen, die hauptsächlich zu dieser Rückkehr des
französischen Volkes zu dem alten Glauben gewirkt haben. Es

erhoben sich zw-ar auch später neue Gegner des Christentums
in Frankreich, besonders die Gründer des Positivismus, Comte
und Littré, die Socialisten und Kommunisten und andere Schriftsteller,

überhaupt standen die gebildeten französischen Klassen

wegen der kulturfeindlichen Tendenzen des katholischen Klerus
und der Jesuiten, wie der Päpste, die von ihnen geführt wurden,
der katholischen Kirche gegenüber in keinem freundlichen
Verhältnis. Aber wenn wir das französische Volk im
allgemeinen betrachten, können wir nicht sagen, dass der christliche
Glaube es im XIX. Jahrhundert verliess, wie es im XVin.
geschah. Auch in Deutschland haben wir dieselbe Erscheinung.
Der religiösen Erkaltung des XVIII. Jahrhunderts folgte im
Anfange des XIX. eine religiöse Erhebung, zu der die
Freiheitskriege gegen Napoleon viel beigetragen haben. Diese
haben hauptsächlich das religiöse Gefühl des deutschen
Volkes wiederbelebt. Die grossen philosophischen Systeme,
die im Anfange des Jahrhunderts erschienen, die von Kant,
Fichte, Schelling und Hegel, wie auch die Ideen der späteren
theistischen Philosophen, Herbarts, des jüngeren Fichte,
Lotzes und anderer waren der christlichen Religion freundlich
gesinnt. Es standen zwar auch in Deutschland Philosophen
und Physiologen auf, die dem Christentum feindlich waren,
wie Schopenhauer, Hartmann, Nietzsche, Büchner, Häckel,
aber diese haben nicht vermocht, den religiösen Glauben des

deutschen Volkes zu schwächen. Beweise des religiösen Lebens
in Deutschland im XIX. Jahrhundert sind das Blühen der
theologischen Wissenschaft daselbst, seine unzähligen religiösen und

philanthropischen Gesellschaften und der Eifer, den die Deutschen

zur Verbreitung des Christentums und der Bibel in der ganzen
Welt entwickelt haben. Die übrigen Länder Europas und

Amerikas folgten dem, was in England, Frankreich und Deutschland

geschah, da diese Länder jetzt die tonangebenden für



-- 483 —

die ganze civilisierte Welt sind. Deshalb bemerkt man auch
bei ihnen im ganzen dieselben Erscheinungen, eine Rückkehr
zu den alten religiösen Überzeugungen, obwohl auch bei ihnen
nicht die Gegner des Christentums fehlten. Der Kampf gegen
das Christentum erwies sich als ohnmächtig. Die Religion hat
tiefe Wurzeln im menschlichen Wesen, und das Christentum ist
die vollkommenste Erfüllung dieses innersten und edelsten

geistigen Bedürfnisses.
Dies war der Charakter des XIX. Jahrhunderts in religiöser

Hinsicht. Es war im ganzen religiöser als das XIX., obwohl
die Gegner jeder religiösen Idee auch ihm nicht fehlten.

II. Religiöse Revue über das XIX. Jahrhundert *).

Im vergangenen XIX. Jahrhundert finden wir in der christlichen

Welt sehr wichtige Ereignisse, von denen wir die
hauptsächlichsten in folgendem erwähnen.

Wir beginnen mit der orientalisch-orthodoxen Kirche. In
Griechenland haben wir ein solches bedeutendes Ereignis: die
im Jahre 1833 geschehene Erklärung der Unabhängigkeit der
Kirche von Griechenland (autokephal) und die Gründung ihrer
dirigierenden Synode. Nachdem Griechenland politisch
unabhängig geworden war, musste es nach den von alters her in
der orientalischen Kirche herrschenden Verfassungsgrundsätzen
auch kirchlich unabhängig werden. Der berühmte griechische
Theolog Pharmacides, der für diese Idee gewirkt hat, war
vollkommen im Recht, als er gegen die Gegner der neuen Ordnung,
Öconomos und andere, gekämpft hat. Im Jahre 1837, als die
athenische Universität errichtet wurde, entstand in ihr auch
eine höhere theologische Fakultät für die wissenschaftliche
Bildung des griechischen Klerus. In der Türkei erwähnen wir
als eines der bedeutendsten Ereignisse die nach 1856, d. h. nach
der Veröffentlichung des berühmten Hatti-Homajon,
eingeführte neue kirchliche Verfassung des Ökumenischen Patriarchats
(gemäss den damals erlassenen neuen Konstitutionen), nach
der statt des früheren Synods der Geronten sich der neue
Synod um den Patriarch aus zwölf Metropoliten bildete, der
gemischte Kirchenrat für die gemischten Angelegenheiten sich

l) Dieser zweite Teil wurde griechisch in der athenischen Zeitung
c Asty » herausgegeben.



— 484 —

gründete und, nachdem jede richterliche Gewalt der Bischöfe
aufgehört hatte, gemischte Gerichte in Konstantinopel und in
den Provinzen entstanden. Die Tendenz der Sultane, dem
ökumenischen Patriarch alle alten Gerechtsame und Privilegien,
die die freie Ausübung der christlichen Religion garantieren,
mit der Zeit eins nach dem andern zu entziehen, hat lange
Streitigkeiten provoziert, in welchen die ökumenischen
Patriarchen, besonders Joachim III., mit Lebensgefahr kühn
gekämpft haben. Diese Streitigkeiten endigten unter Dionysius V.
(1890) mit der Schliessung der Kirchen im ganzen Orient,
welches Ereignis die politische Ordnung in der Türkei zu
zerstören drohte. Das zwang die Pforte zu einigen Zugeständnissen,

was allmählich die Ruhe wieder herstellte. Wie wenig
die Türken die Rechte der Christen anerkennen, und wie wenig
sie auch selbst das Leben ihrer Unterthanen schonen, zeigten
die unmenschlichen Verfolgungen gegen die Armenier im Jahre
1895, wrährend welcher 120,000 Christen der türkischen Barbarei
zum Opfer gefallen sind, und die eine Wiederholung der älteren
ähnlichen Verfolgungen Jedas, Libanons und Vataks waren.
Solche Unterdrückungen, verbunden mit anderen politischen
Eroberungszwecken, haben, wie bekannt, die grossen Kriege
Russlands gegen die Türkei in den Jahren 1809, 1829, 1854

und 1877 hervorgerufen, deren Frucht, nach der Befreiung von
Griechenland infolge seines heldenmütigen Kampfes, die politische
Unabhängigkeit der Rumänen, Serben, Montenegriner und
Bulgaren war, was auch die Erhebung der orthodoxen Kirchen
dieser Länder zu unabhängigen, autokephalen Kirchen und die

Gründung dirigierender Synoden in ihnen mit sich brachte.
Während aber die Befreiung der anderen Kirchen ruhig sich

entwickelte, haben die Bulgaren im Jahre 1872, indem sie
unrechte und antikanonische Prätensionen hatten, das bulgarische
Schisma hervorgerufen. Sie wollten nämlich, dass ihre
bulgarische Kirche nicht allein auf die eigentliche Bulgarei
beschränkt sein solle, wie es Recht gewesen wäre, sondern dass
sie sich auf die ganze Türkei mit Konstantinopel als Centrum
ausbreiten und der griechischen Kirche überall parallel existieren
solle (welche Verfassungsform in der orientalischen Kirche in
allen Zeiten unerhört war) ; sie wurden von einer
Kirchenversammlung unter dem Vorsitze des Patriarchen Anthimus VI.
mit Recht als Schismatiker erklärt. Zur Bildung des Klerus



— 485 —

in der Türkei wurden auf der Insel Chalki bei Konstantinopel
eine theologische Schule im Jahre 1844 und eine zweite in
Jerusalem im Jahre 1853 gegründet. Die Rumänen haben
ebenfalls in Bukarest und Jassy, die Serben in Belgrad und die

Bulgaren in Sofia theologische Schulen für ihren Klerus
errichtet. Als unabhängig wurden unter Joachim IV. (1884) die
in den österreichischen Staaten sich befindenden zahlreichen
Orthodoxen (Slaven und Rumänen)' anerkannt, deren Klerus
sich in den Schulen von Czernovitz, Carlovitz und Zara bildet.

In der russischen Kirche sind dies die wichtigsten Ereignisse

des vorigen Jahrhunderts: Die im Anfang desselben
geschehene Rückkehr der unierten Bewohner Litauens und des

kleinen Russlands zur Orthodoxie (1839); die Annahme des

griechischen Glaubens von vielen protestantischen Bevölkerungen
der baltischen Provinzen im Jahre 1841 ; die Gründung von
vier theologischen Akademien für den höheren und von
unzähligen kirchlichen Schulen für den niederen Klerus und die

Bildung verschiedener Missionsgesellschaften zur Verbreitung
des orthodoxen Christentums in Asien.

Wir kommen zur römischen Kirche. Hier ist das erste
bedeutende Ereignis des XIX. Jahrhunderts die im Jahre 1814

von Pius VII. geschehene Restitution des einst von Clemens XIX.
(1772) aufgelösten Ordens der Jesuiten. Die Wiedererscheinung
der Jesuiten, dieser erklärten Vorkämpfer des kirchlichen
Rückschrittes und der veralteten mittelalterlichen religiösen
Ideen, war das erste Zeichen der neuen Kräftigung des durch
die französische Revolution und durch die Ideen der Enzyklopädisten,

Rousseaus und Voltaires bekämpften und geschwächten
Papsttums. Dieser Geist des Rückschrittes in allem, den
besonders de Maistre und Bonald unterstützten, wurde mit der
Zeit in der römischen Kirche vorherrschend, und indem er
jede liberale Tendenz der Theologie unterdrückte, die die
Verbesserung aller Übel in der Kirche und die Versöhnung des
Christentums mit der neueren Kultur, dem neuen Fortschritte
und den neueren wissenschaftlichen Errungenschaften suchte,
endigte er mit dem im Jahre 1870 versammelten vatikanischen
Konzil, das, nachdem es das von Pius IX. 1854 verkündigte
Dogma von der immaculata conceptio und die berüchtigten
Encykliken von Gregor XVI. und Pius IX. und den Syllabus
des letzten bestätigte, durch die alle Freiheiten der neueren



— 486 —

Völker und jeder neuere Fortschritt anathematisiert wurden,
den Papst unfehlbar erklärte, dem in Zukunft die ganze katholische

Welt einen unbeschränkten, blinden Gehorsam zeigen
soll, so dass jede Gegenrede und jede wissenschaftliche Forschung
der religiösen Fragen unmöglich geworden ist. Der Erklärung
der Infallibilität folgte, wie bekannt, die Besetzung Roms durch
die italienische Armee und das Ende der Aveltlichen Macht des

Papstes. Den Rückschritt unterstützten alle Päpste des XIX.
Jahrhunderts, Pius VIL, Leo XII., Pius VIII., Gregor XVI,
Pius IX. und Leo XIII. Vergeblich kämpfte die Partei der
liberalen Katholiken in Frankreich (Lamennais, Lacordaire,
Montalembert, Gratry) und in den übrigen katholischen Ländern

(Passagiia) gegen das Vorherrschen des jesuitischen Geistes.

Vergeblich standen gegen das vatikanische Konzil auf und
protestierten gegen die Infallibilität die Blüte der katholischen
Theologen Deutschlands, Frankreichs, der Schweiz und der
anderen Länder. Nachdem sie sich von der römischen Kirche
getrennt hatten, bildeten sie die altkatholische Kirche, die, sich
auf die Grundlage des alten Christentums der ersten acht
Jahrhunderte und auf die Beschlüsse der sieben ersten
ökumenischen Konzilien stützend, den alten occidentalischen
Katholizismus, wie er vor dem Schisma war, erneuerte. Vergeblich
protestierte die ganze gebildete und Avissenschaftliche Welt
gegen diese neuen päpstlichen Dogmen und gegen diesen dem
Fortschritt feindlichen jesuitischen Geist, von dem die römische
Kirche erfüllt war. Wegen dieser herrschsüchtigen Prätensionen

des Papsttums und wegen seines Wunsches, die Staaten
zu beherrschen, sich in die Sachen der Wissenschaft
einzumischen, den Unterricht in den Schulen zu beeinflussen und
ausschliesslich zu leiten und die Ehefragen nach den
mittelalterlichen päpstlichen. Grundsätzen zu bestimmen, sahen sich
die Regierungen der verschiedenen Staaten gezwungen, die
Jesuiten und die übrigen mönchischen Orden, die mit dem
Unterricht der Jugend sich beschäftigten, um sie nach diesem

streng katholischen Geiste zu bilden, aus ihren Staaten
auszuweisen, ferner durch verschiedene Gesetze die Civilehe und
die freie Taufe einzuführen und den durch den Klerus in der
Schule gegebenen religiösen Unterricht zu beschränken. Die
Päpste, die immer durch das non possumus antworteten, sind
ihren Weg gegangen, und der Abgrund, der die päpstliche



— 487 —

Kirche und die neuere Gesellschaft trennt, wurde mit der Zeit
immer grösser. Deswegen sind überall die katholischen Be-

völkerungen in zwei feindliche Lager getrennt: Die Bauern und
der Pöbel der Städte einerseits, die mit den Frauen den
Jesuiten und dem in jesuitischen Seminarien mittelalterlich nach
der scholastischen Theologie des Thomas gebildeten katholischen
Klerus folgen und ganz dem krassesten Aberglauben hingegeben
sind, andererseits die gebildeten Klassen der Gesellschaft, die
sich mit der Zeit immer mehr der katholischen Kirche entfremden.

Der verhältnismässig geringe Besuch in Rom Avährend
des Jahres 1900, welches Leo XIIL als Jubeljahr verkündigt
hatte, zeigt diese Entfremdung der katholischen Völker vom
Papsttum. Die Päpste des letzten Jahrhunderts gaben sich jede
Mühe, um anderswo den Boden zu gewinnen, den sie in Europa
verloren haben, indem sie die katholischen Missionsgesellschaf ten
unterstützten, damit sie den Katholizismus im Oriente und in den
anderen Ländern Asiens, Afrikas und Amerikas verbreiten.
Besonders Leo XIIL verfolgte mit grossem Eifer und grosser
Ausdauer die Unterjochung der Orientalen unter das Papsttum,
natürlich ohne eine Frucht dieser seiner Bemühungen zu sehen.

Bezüglich der protestantischen Kirchen bemerken Avir

folgendes : Der hauptsächlichste Herd des Protestantismus war im
letzten Jahrhundert, wie auch in früheren, Deutschland, und
die theologische und kirchliche Bewegung daselbst hat auch
das Leben der anderen protestantischen Länder beeinflusst.
In Deutschland machte sich während des XIX. Jahrhunderts
eine lebhafte religiöse Bewegung bemerkbar. Die Freiheitskriege

gegen Napoleon zu Anfang des letzten Jahrhunderts
haben das religiöse Gefühl des Volkes geweckt, Avas zur Folge
hatte, dass die religiöse Kälte und Indifferenz, die man auch
in Deutschland im XVIII. Jahrhundert sah, verschwand. Das
erste Zeichen dieses grossen religiösen Lebens in Deutschland
war die Blüte der theologischen Wissenschaften, die dort das.

ganze Jahrhundert hindurch dauerte. Derjenige aber, der den
ersten Anstoss zu dieser Blüte gab, wrar der grosse Theologe.-
Schleiermacher. Dabei haben aber auch die andern
wissenschaftlichen Forschungen, die durch das Erscheinen grosser
Philosophen (Kant, Fichte, Schelling, Hegel, der jüngere Fichte,
Herbart, Lotze), Philologen, Historiker und Physiologen zu
grosser Blüte gelangt waren, wie auch die gewaltige geistige



_ 488 —

Erhebung des deutschen Volkes überhaupt, die sich auch
in der gleichzeitigen Blüte der deutschen Poesie (Goethe,
Schiller) kundgiebt, mitgewirkt. Die deutschen Theologen
haben sich in drei Klassen, in Liberale, Konservative und
Vermittlungstheologen geschieden. Die Liberalen suchten das
Christentum mit den neuen Fortschritten der europäischen
Menschheit zu versöhnen, indem sie es weiter entwickelten
und gemäss der EntAvickelung des menschlichen Geistes
ausbilden wollten. Die Liberalen gaben in allen Fragen auf die
Wahrheiten, die durch die Wissenschaft gewonnen wurden,
acht und studierten das Christentum und das religiöse Phänomen
im allgemeinen in allen seinen Formen, wie es sich in den
verschiedenen Religionen der Welt, alter und neuer Zeit,
geäussert und dargestellt hat, nach streng wissenschaftlichen
Methoden. Die freie Forschung und Kritik haben Baur und
die Tübingische Schule bis zum Übermass geübt ; aus dieser Schule
ging auch Strauss hervor, der durch sein „Leben Jesu" und
seine anderen Schriften einen grossen theologischen Kampf
hervorgerufen hat, und dem auch Renan in Frankreich folgte.
Viele andere liberale Theologen waren gemässigter, wie Hase,
de Wette, Lipsius, Biedermann, Pfleiderer und Schweizer. Von
allen diesen ist der erste der bedeutendste, geistvollste und
tiefsinnigste. Die Antipoden der Liberalen waren die Konser\Ta-

tiven, die auch strenge Orthodoxen genannt wurden. Indem
sie die Fortschritte der Zeit und der neueren Entwicklung des

menschlichen Geistes nicht beachteten und auf keine Weise
das Christentum mit den Ergebnissen der heutigen Wissenschaft

zu versöhnen suchten, wünschten sie die Herrschaft des

alten Lutheranismus, die Lehre Luthers und der symbolischen
Bücher und Dogmatiker des XVI. und XVII. Jahrhunderts
zurückzuführen. Von diesen waren Hofmann, Delitzsch, Kahnis,
Thomasius und Luthard die bedeutendsten und Hengstenberg
der fanatischte. Andere Theologen, Vermittlungstheologen
genannt, verwarfen die Grundsätze der beiden anderen
Parteien und schlugen einen mittleren Weg ein. Sie suchten
zwischen beiden zu vermitteln. Diese Theologie wurde wegen
ihrer Unbestimmtheit und Unsicherheit Schwebetheologie oder
Ja- und Neintheologie genannt. Ihre Hauptrepräsentanten sind

Tholuck, Neander, Müller, Dorner, Nitsch, Twesten, Rothe, Beck
und Ritschl. Aus den Reihen dieser Vermittlungstheologen sind



diejenigen Männer hervorgegangen, denen es gelungen ist, die
Lutheraner und Calvinisten in Preussen und Deutschland zu
vereinigen (Union von 1817). Ein anderes Zeichen des religiösen
Lebens in Deutschland während dieser Zeit Avaren auch die

grossen religiösen und theologischen Vereine, die dort entstanden,
und von denen der Gustav-Adolfverein zur Unterstützung der
unterdrückten Protestanten in katholischen Ländern, der
Evangelische Bund gegen das Papsttum, das den Protestantismus
überall bedroht, und der grosse Protestantenverein zur Ver-
breitung der liberalen Gesinnung die wichtigsten sind. Ein
anderes Produkt der religiösen BeAvegung in Deutschland Avaren
auch die vielen Missionsvereine, die für die Verbreitung des
Christentums in allen Ländern der Welt wirkten, und die
unzähligen Wohlthätigkeitsgesellschaften, die zur Linderung des
Elendes jeder Art bestimmt waren. Dieser theologischen und
kirchlichen Bewegung in Deutschland folgten auch die Protestanten

der anderen Länder. Die Engländer und Amerikaner
zeichneten sich durch ihren Eifer zur Verbreitung des Christentums

und der heiligen Schriften aus; für diesen Zweck gaben
sie viele Millionen aus.

Vom Christentum im allgemeinen können wir, nicht bloss
Griechenland und den Orient, sondern die ganze christliche
Welt vor Augen habend, sagen, dass es im XIX. Jahrhundert
eine grosse Kraft entfaltete und einen bedeutenden Einfluss
auf die Geister ausübte. Vielleicht war die Beobachtung der
äusseren Formen der Religion nicht so streng wie in früheren
Jahrhunderten, aber der Geist des Christentums und seine
sittlichen Prinzipien haben das ganze Leben des christlichen
Volkes mehr beeinflusst als in früheren Zeiten. Dafür können
Avir folgende Beweise anführen : 1) Die unzähligen Wohlthätig-
keitsvereine und die Aielen philanthropischen Institute, die alle
grösseren Städte Europas und Amerikas schmücken und die
davon zeugen, dass die christliche Liebe, die das ganze Christentum

ist, den Herzen der Christen des XIX. Jahrhunderts nicht
gefehlt hat. Keines Aen den früheren Jahrhunderten kann
sich mit dem XIX. auf diesem Gebiete messen. Niemals in
anderen Zeiten fand das menschliche Elend in christlichen
Ländern eine solche Linderung wie in diesem Jahrhundert.
Ein Beweis für diese echt christliche Menschenliebe ist es auch,
dass der Sklavenhandel, der in früheren Zeiten auf unmensch-



- - 490 —

liehe Weise betrieben Avurde, von allen christlichen Staaten
verboten wurde, und überhaupt die Sklaverei überall, soweit
die europäische Herrschaft reicht, aufhörte. 2) Die Blüte der
theologischen Wissenschaft. Die theologischen Studien hatten
zwar ihren hauptsächlichsten Herd in Deutschland, Avie wir
oben gesehen haben, aber sie wurden auch in allen anderen
christlichen. Ländern, protestantischen und nichtprotestantischen
gepflegt. Niemals in anderen Zeiten Avar der Klerus, sowohl
der protestantische als auch der katholische, so gebildet, wie
im XIX. Jahrhundert. Der griechisch-orthodoxe Klerus hat
wegen der allgemeinen schlechten Zustände der Völker des

Orients dieser theologischen Entwicklung nicht ganz zu folgen
vermocht. Niemals Avurde die Schrift mit solcher Genauigkeit
und so allseitig erforscht; niemals wurde die Geschichte der
Kirche mit solch unermüdlichem Fleisse und in diesem echt
kritischen Geiste untersucht; niemals wurden die Dogmen des

Christentums, seine Moral, sein Kultus, seine Verfassung und
das Phänomen der Religion überhaupt in allen seinen Formen
genauer studiert wie im vorigen Jahrhundert. 3) Der Eifer
zur Verbreitung des Christentums. Auch früher hatten die
christlichen Kirchen für die Verbreitung des christlichen
Glaubens in den nichtchristlichen Ländern gesorgt. Aber was
sie zu diesem Zwecke gethan, kann nicht von fern mit dem

verglichen werden, was die christlichen Kirchen in grossartiger
Weise im XIX. Jahrhundert gethan haben. In diesem
Jahrhundert war die Zahl der zu diesem Zwecke wirkenden
protestantischen, katholischen und orthodoxen (russischen) Missionsvereine

ungeheuer. Viele Tausende von Missionaren der
verschiedenen Kirchen haben in allen Gegenden der Welt, in
Asien, Afrika, Amerika und Australien mit beispielloser
Aufopferung gewirkt und \riele sind für ihren Glauben gestorben.
Millionen von Franken wurden jährlich von den Missionsgesellschaften

zur Christianisierung der Heiden verwendet. Die
Früchte aller dieser Arbeiten und Opfer waren leider nicht
sehr zahlreich, weil die Barbaren und uneivilisierten oder halb-
civilisierten Völker, die sich nicht leicht zu der Höhe des

Christentums erheben können und die Geistigkeit der christlichen

Lehren schwer verstehen, ihre sinnlichen, ihrer elementaren

geistigen Entwicklung mehr entsprechenden, mit vielen
abergläubischen Vorstellungen gemischten heidnischen Reli-



— 491 —

gionen vorziehen und das Evangelium nicht leicht annehmen.
Die Barbaren verstehen den von den christlichen Missionaren
verkündigten unsichtbaren, geistigen Gott, unsern Vater im

Himmel, der durch Christus geoffenbart wurde, die Anbetung
Gottes im Geiste und in der Wahrheit ohne äusserliche Opfer,
die allgemeine Liebe und Brüderlichkeit und die Gleichheit
aller Menschen als Kinder Gottes, die die Sklaverei nicht duldet
und indem sie die Frau als dem Manne ebenbürtig betrachtet,
ihre heidnische Unterdrückung und die Polygamie verbietet,
wie auch die geistigen Güter, die das Christentum im zukünftigen

Leben verspricht, nicht. Sie wollen sichtbare und greifbare

Götter, äusserliche Anbetung durch Opfer, Sklaverei,
Polygamie und ein sinnliches Paradies. Indes sind schon
Millionen von Heiden in Indien, China, Japan, Afrika und
Australien Christen geAvorden. Diese grossartige Wirksamkeit
zeugt von der Christlichkeit der Völker Europas und Amerikas
im XIX. Jahrhundert. 4) Das friedliche und freundliche
Verhältnis der Christen der verschiedenen Kirchen zu einander
in dieser Zeit. Früher herrschte zwischen den Kirchen der
verschiedenen Konfessionen grosse Feindschaft, und ein wilder
unchristlicher Fanatismus erfüllte die Herzen aller, ganz im
Gegensatze zu dem duldsamen und liebevollen Geiste der Lehre
Jesu; furchtbare Religionskriege, in welchen das christliche
Blut reichlich floss, haben Schmach über die christlichen
Länder gebracht. Im XIX. Jahrhundert hörten im Gegenteil
wegen der Fortschritte der Zeit, und Aveil der duldsame und
altruistische Geist des Evangeliums besser verstanden wurde,
die religiösen Verfolgungen auf, und das Verhältnis zwischen
den verschiedenen Kirchen wurde friedlicher und freundlicher.
Wenn man die römische Kirche ausnimmt, die auch in diesen
Zeiten nicht aufhörte, wegen der Herrschsucht ihrer Häupter
und der ihnen dienenden fanatischen Jesuiten, durch alle Mittel
die Unterjochung der anderen Kirchen anzustreben, so kann
man sagen, dass die Christen aller Kirchen eine friedliche
Annäherung und Vereinigung AAiinschten. Das gilt besonders
von den Orthodoxen, Angiikanern und Altkatholiken, die seit
längerer Zeit ernste Unterhandlungen über eine vollkommene
Vereinigung pflegen, die man nicht für unmöglich oder
unwahrscheinlich halten kann, wenn man die herzliche Freundschaft

sieht, die schon jetzt zwischen diesen Kirchen herrscht.



__ 492 —

Diese christlicheren Gefühle der Christen der Aerschiedenen
Kirchen ehren die christliche Welt des XIX. Jahrhunderts.

Das oben Gesagte zeigt die Macht der christlichen Religion
über die christlichen Völker des XIX. Jahrhunderts. Diese
Macht versuchten verschiedene Gegner des Christentums in
Aerschiedenen Ländern zu schwächen. Als Gegner des Christentums

erschienen in vielen Gegenden die Socialisten und
Kommunisten, die die Abschaffung der christlichen Religion, dieser
hauptsächlichsten Stütze der Ordnung wünschen, und überhaupt
alles in ein Chaos verwandeln wollen, aus dem, wie sie thörichter-
weise glauben, bessere Zustände werden hervorgehen müssen. Das
Christentum bekämpften auch einige Physiologen, die im Namen
der Naturwissenschaften Gott und den Geist überhaupt leugnen
zu dürfen glaubten und bloss die Materie als wirklich existierend
betrachteten. Dieser Kampf nahm besonders in Deutschland
einen gewissermassen AAissenschaftlichen Charakter, hauptsächlich

durch Büchner, Vogt, Moleschott und Häckel an ; diese

Männer riefen auch die Theorien Darwins zur Unterstützung
ihrer Ideen herbei. Von feindlichem Geist gegen die christliche
Religion waren auch die deutschen Philosophen Schopenhauer,
Hartmann und Nietzsche, in Frankreich Comte und Littré und
in England in geringerem Grade Spencer und Mill erfüllt.
Aber alle diese Gegner der christlichen Religion haben die

religiösen Überzeugungen der christlichen Völker nicht zu

untergraben vermocht. Im Gegenteil veranlassten sie berühmte
Theologengelehrte, apologetische Werke für das Christentum
zu schreiben, die einerseits bewiesen, dass die Socialisten und
Kommunisten etwas Unvernünftiges und Unmögliches suchen
und Feinde des menschlichen Geschlechtes sind, und andererseits,
dass die Naturwissenschaften und diejenigen philosophischen
Theorien, die sich allein auf die Naturwissenschaften stützen,
die religiösen und metaphysischen Fragen nicht lösen können.
Das haben auch VirchoAV und du Bois-Reymond beAviesen, da
sich ihre Kompetenz auf die physischen Phänomene beschränkt;
andererseits haben sie die Bedeutung des Christentums und die

grossen Avohlthätigen Folgen, die es in religiöser und sittlicher
Hinsicht für die Menschheit gehabt hat, gezeigt. Es wurde
klar, dass die Religion das innerste Bedürfnis der menschlichen
Seele ist, dass sie tief in ihr Avurzelt und dass das Christentum
die vollkommenste Erfüllung dieses psychischen Bedürfnisses



— 493 —

ist. Wie der Mensch niemals aufhören wird, vernünftig zu
sein, sittliche Ideen zu haben und das Schöne zu sehen, so

wird er auch niemals aufhören, ein Verlangen nach Religion
zu fühlen ; er wird stets das Bedürfnis haben, seinen Geist und
sein Herz zu Gott zu erheben, ihn anzubeten und bei ihm
sittliche Erhebung in der Versuchung, Trost im Unglück und
Kräftigung im Daseinskampfe zu suchen. Das Christentum ist
die absolute Religion, die Religion in ihrer vollkommensten
Form, die das religiöse Bedürfnis am besten befriedigt. Allein
die Angriffe aller dieser Gegner des Christentums haben gezeigt,
dass es von dem Standpunkte der heutigen Bildung aus
unumgänglich notwendig erscheint, dass die Ausbildung der christlichen

Lehre und die Form, in der sie heute ausgedrückt Averden

soll, dem Fortschritte der neuen Zeit und den neuen
Avissenschaftlichen Wahrheiten angepasst und von vielen
veralteten und als irrig erwiesenen Ideen befreit werden muss,
ohne dass sich ihr Wesen deshalb zu verändern braucht.

Das ist in grossen Zügen das religiöse Bild des XIX.
Jahrhunderts.

Athen, 1. Januar 1901.
A. Diomedes Kyriakos.


	Das XIX. Jahrhundert in religiöser Hinsicht

