Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Artikel: Theobald Ziegler und der Altkatholizismus
Autor: Weber, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403509

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 449 —

THEOBALD ZIEGLER

UND

DER ALTKATHOLIZISMUS.

Der Professor der Philosophie an der Universitiat Strass-
burg, Theobald Ziegler, hat im Jahre 1899 bei Georg Bondi in
Berlin ein 714 Seiten in-gr. 8° umfassendes Buch erscheinen
lassen unter dem Titel: ,Die geistigen und socialen Stréomun-
gen des Neunzehnten Jahrhunderts®. Ziegler ist ein vielwissen-
der und geistreicher, aber kein in die Tiefe dringender, den
Dingen und Begebenheiten auf den Grund sehender Mann.
Die Sprache hat er vollkommen in der Gewalt. Indessen ist
sein Stil mehr der eines tiber alles, was er unter Hiénden nimmt,
anmutig plaudernden Feuilletonisten, als der eines Mannes,
dessen Schreibweise man anfiihlt, dass er die von ihm behan-
delten Gegenstinde nach Liange und Breite, Héhe und Tiefe
beherrscht, dessen Urteilen infolge davon der Leser auch
von vornherein ein grosses Gewicht beizulegen sich ge-
drungen sieht. Bei Ziegler ist es iiberall angebracht, seinen
Ausfuhrungen ein gewisses Misstrauen entgegenzubringen, sie
auf ihre Genauigkeit und Richtigkeit sorgfiltig zu priifen, wo-
fern man sich durch ibn in hundert Féllen nicht in mannig-
tache Irrtiimer will fithren lassen. Diese Bemerkungen finden
ihre volle Bestitigung unter anderm in dem zwolften: ,Der
Kulturkampf“ tberschriebenen, Kapitel des oben genannten
Buches. Zum Beweise dafiir diene das, was der Verfasser dort
liber den Altkatholizismus zu berichten und zu urteilen weiss.

1. Bei Besprechung des am 18. Juli 1870 durch Pius IX.
proklamijerten Dogmas der pipstlichen Unfehlbarkeit — das
durch Pius IX. gleichzeitig verkiindete, nicht weniger folgen-
reiche und verhingnisvolle Dogma von dem pépstlichen Uni-

Revue intern, de Théologie, Heft 85, 1901, 29



— 450 —

versal-Episkopat wird nicht erwihnt — erzihlt Ziegler (S. 414 ff.),
wie ,gerade diejenigen Bischoéfe nicht zugestimmt hitten, die die
gebildete Hélfte aller Katholiken vertraten; von den deutschen
hatten nur vier ihr Placet abgegeben“. Aber nun kehrten die
deutschen Bischofe von Rom in ihre Heimat zurtick. Da
»trat an sie, soweit sie der Opposition angehort hatten* — heisst
es dann weiter — ,die Frage heran, ob sie an ihrer Uberzeugung
festhalten und damit die Einheit der Kirche gefithrden und auf-
lésen wollten. Doch dazu fand keiner von ihnen den Mut
und die Kraft. Die meisten unterwarten sich sofort, unter ihnen
auch Ketteler von Mainz; ihr Hirtenbrief aus Fulda, der die
Fortsetzung des Widerspruchs als ,ein mit den Grundsitzen
der katholischen Kirche unvereinbares Beginnen“ bezeichnete,
ist ein recht unerfreulich sich windendes Aktenstiick. Am
langsten zogerte der Rottenburger Hefele ; noch im November
1870 bezeichnete er das neue Dogma als ,einer wahrhaftigen,
biblisechen und traditionellen Begriindung entbehrend und die
Kirche in unberechenbarer Weise beschidigend“; aber im April-
1871 hat auch er, von der wirttembergischen Regierung im
Stiche gelassen, ebenfalls nachgegeben und das Dogma in
seiner Ditdcese verkiindigt. Man muss ihn wie ich kurz vor
dem Konzil und unmittelbar nach seiner Unterwerfung ge-
sehen haben, um die Seelenkidmpfe zu ahnen und zu er-
messen, die ihn in kurzer Zeit aus einem kréftigen Manne zu
einem gebrochenen Greis gemacht haben. Der Bischof hat
nicht nur, nach Hases Wort, den Gelehrten, sondern auch den
Menschen in ihm erwiirgt. In die masslosen Vorwiirfe tber
solche Schwiche kann ich aber auch vom sittlichen Stand-
punkte aus nicht einstimmen. Es war ein Konflikt der Pflichten,
dessen Lésung doch wesentlich durch die Individualitit be-
dingt ist; der Starke wird in solchem Fall seiner Uberzeugung
folgen und die Fahne des Aufruhrs erheben; wer sich aber
diese Stirke nicht zutraut, wem vor den moglichen Folgen
graut, dem fehlt dazu nicht nur der Mut, sondern auch
das moralische Recht; und Hefele war kein kiithner Neuerer
und homme d’action, sondern ein feiner Gelehrter, der, theo-
retisch kithn, in der Praxis scheu und &dngstlich, die Verant-
wortung fur Abfall und Schisma nicht auf sich zu nehmen
wagte. Von Luthers ebenso temperamentvollem als gottver-
trauendem Wagemut hatte er kein Finkchen in sich: wer



— 451 —

will ihn darob schelten ? Auch hier gilt: operari sequitur esse;
auch er konnte nicht anders.“ So weit Ziegler. Sehen wir uns
seine Ausserungen einmal mit einem kritischen Auge an'!

2. Bei der Riickkehr der deutschen Oppositionsbischife
aus Rom im Jahre 1870 ,trat an sie* — meint Ziegler — ,die
Frage heran, ob sie an ihrer Uberzeugung festhalten und da-
mit die Einheit der Kirche gefdhrden und auflésen wollten“.
Schon diese wenigen Worte sagen jedem, der die katholische
Kirche ihrem wahren Wesen nach kennt, genug; sie verraten
ihm aufs deutlichste, dass Ziegler zwischen ihr und dem Zerr-
bilde, welches der jesuitische Ultramontanismus am 18. Juli
1870 aus ihr gemacht hat, nicht zu unterscheiden weiss. Wie
liegt die Sache?

Die katholische Kirche — wir meinen diejenige, welche allein
mit Recht auf diesen Namen Anspruch erhebt, also die noch un-
geteilte Kirche des ersten Jahrtausends, die una, sancta, catho-
lica et apostolica ecclesia des Nicinischen Symbols — wir sagen:
die katholische Kirche hat ihren fest umschriebenen dogmatischen
Lehrbegriff, dem weder etwas weggenommen noch etwas zuge-
setzt werden kann, ohne jene in ihrem innersten Wesen zu ver-
wunden, ja in eine ganz andere, neue Institution umzuwandeln.
Derselbe deckt sich nach der eigenen Uberzeugung der Kirche
mit der Lehre Christi, mit dem HEvangelium, welches in den
heiligen Schriften des Neuen Testamentes niedergelegt ist und
das die Apostel im Auftrage und nach dem Geheiss Christi in
der Welt verkiindet haben. Der Apostel Paulus schrieb einst
an die Christengemeinde in Galatien: ,Mich wundert, dass ihr
euch so bald von dem, der euch berufen hat zur Gnade Christi,
abwendet zu einem andern Evangelium, da es doch kein
anderes giebt, nur sind etliche, die euch verwirren und das
Evangelium Christi zu verkehren suchen. Aber selbst wenn
wir oder ein Engel vom Himmel euch ein anderes Evan-
gelium predigen wiirde, als welches wir euch gepredigt
haben, Fluch sei ihm. Wie wir vorher gesagt haben, so sage
ich auch jetzt noch einmal, wenn jemand euch ein anderes
Evangelium predigt, als welches ihr empfangen habt, Fluch
sel ihm*“ (Gal. I, 6 f.). Diese strafenden Worte des Apostels
darf und muss auch die katholische Kirche an jeden, wer
immer er sei, richten, der ihren dogmatischen Lehrbegriff zu
entstellen oder zu dndern sucht. Nun kénnen freilich innerhalb



— 452 —

und ausserhalb der Kirche Zweifel und Streitigkeiten dartiber
entstehen — und deren sind im Laufe der Jahrhunderte oft
genug ausgebrochen —, ob eine Lehre zum Glauben der
Kirche gehore oder nicht, ob sie also von Christus dem Herrn
in seinem Evangelium, sei es explicite, sei es implicite, vorge-
tragen und von den Aposteln verkiindet worden sei, oder ob
sie umgekehrt zu dem Evangelium Christi und der Lehrver-
kiindigung der Apostel nicht gehore, vielleicht mit ithnen sogar
im Widerspruch stehe und deshalb nie und nimmer zur Wiirde
des Dogmas erhoben werden diirfe. Aber auch in solchen Fillen
fehlt es der Kirche nicht an einem Massstabe, nach welchem
sie die streitige Frage zu beurteilen hat und bei dessen rich-
tiger Handhabung sie diese mit Sicherheit entscheiden kann.
Derselbe hat seinen klassischen Ausdruck gefunden in dem im
Jahre 434 geschriebenen Commonitorium adversus profanas om-
~ nium heereticorum novitates des vor 450 gestorbenen Vincentius
von Lerin. Um ihrer grossen Bedeutung willen fir die Ent-
scheidung dogmatischer Streitfragen wollen wir die Ausfiih-
rungen hiertiber in dem zweiten oder, nach anderer Zahlung,
dritten Kapitel genannter Schrift wortlich mitteilen. In ipsa
catholica ecclesia, heisst es, magnopere curandum est, ut id
teneamus, quod ubigue, quod semper, quod ab omnibus creditum
est. Hoc est etenim vere proprieque catholicum,; quod ipsa Vis
nominis ratioque declarat, quee omnia fere universaliter com-
prehendit. Sed hoc ita demum fiet, si sequamur wuniversitatem,
antiquitatem, consensionem. Sequemur autem universitatem hoc
modo, si hanc unam fidem veram esse fateamur, quam fote
per orbem terrarum confitetur ecclesia. Antiquitatem vero ita,
si ab his sensibus nullatenus recedamus, quos Sanctos majores
ac patres mnostros celebrasse manifestum est. Congsensionem
quoque itidem, si in ipsa vetustate omnium vel certe pere om-
niwm Sacerdotum pariter et magistrorum definitiones senten-
tlasque sectemur. Soll demnach eine Lehre in der katholischen
Kirche Dogma sein oder zu einem solchen mit einer die Glaubi-
gen im Gewissen verbindenden Verpflichtung zur Annahme
desselben erhoben werden kénnen, so muss sich von ihr ein
Dreifaches nachweisen lassen. Beziiglich des Ursprungs der
Lehre muss dargethan werden, dass sie in einem Ausspruche
Christi und in der Predigt der Apostel ihre Begriindung hat.
Dem Umfange nach muss die Lehre in der ganzen, das ist der



453

noch wungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends und nicht bloss
in der einen oder andern der seit der Spaltung der Universal-
kirche eingetretenen Partikularkirchen, z B. in der lateini-
schen des Abendlandes, vorhanden gewesen sein. Und drittens
wird erfordert, dass die Lehre in der Universalkirche nicht
bloss von diesem und jenem oder von einzelnen, sondern von
der Kirche als solcher, das ist von der Gesamtheit der Gldubigen
als zum Bestande oder Inhalte der Glaubenslehre gehdrend an-
und aufgenommen worden sei. Die Reprisentation der Kirche
als der Gesamtheit der Glaubigen findet nach katholischer Vor-
stellung statt auf einem wahrhaft okumenischen Konzil. Das dritte
Erfordernis wird demnach erfiillt sein, wenn die dogmatischen
Dekrete eines solchen in den Glauben der gesamten Kirche
libergegangen sind, als wodurch jene ihre endgiiltige Bestdtigung
gefunden haben. Nur diejenige Lehre, welche die vorher
angegebenen Kriterien an sich triagt, ist Dogma und eben deshalb
inhaltlich unver#nderlich ; sie ist ein Bestandteil des kirchlichen
Glaubensbekenntnisses; mit ihr miissen die Mitglieder der Kirche,
ob jung oder alt, gelehrt oder ungelehrt, bekannt gemacht, und
in ihr miissen sie unterrichtet werden, weil es Aufgabe und
- Pflicht der Kirche ist, allen ihren Angehérigen den gesamten
Offenbarungsinhalt zu iiberliefern oder, wie Paulus von sich
bezeugt, ihnen ,den ganzen Ratschluss Gottes zu verkiinden®.
(Apostelgeschichte XX, 27.) Beurteilen wir jetzt nach diesen
in der katholischen Kirche unbestrittenen und unbestreitbaren
Satzen das pflichtmdssige Verhalten der im Jahre 1870 von Rom
in ihre Lénder zuriickkehrenden deutschen Oppositionsbischéfe !

3. Ziegler ldsst — so haben wir gehort — an sie die
Frage herantreten: ,ob sie an ihrer Uberzeugung festhalten und
damit die Einheit der Kirche gefihrden und auflésen wollten*.
Ist durch diese Worte des Strassburger Philosophen wirklich
die Lage bezeichnet, der jene Bischofe sich gegeniiber s&hen‘P
Sicherlich nicht, wie sich leicht darthun lisst.

Die deutschen Oppositionsbischofe des vatikanischen Kon-
zils — es waren nach Zieglers Angabe nur vier, die nicht zur
Opposition gehorten — hatten wihrend ihres Aufenthaltes in
Rom in den verschiedensten Wendungen schriftlich und miind-
lich die mannigfaltigsten und schwersten Bedenken gegen die
Kreierung der neuen Dogmen geiussert. Die einen bekimpften
sie vom Standpunkte der Imopportunitit, als ob eine von Gott



— 454 —

geoffenbarte Lehre und ihre Verkiindigung vor aller Welt jemals
inopportun sein konnte. Die anderen nahmen Anstoss an ihnen
wegen der schlimmen Folgen, die sie fir Glauben und Sitten,
fur die Eintracht von Staat und Kirche, religioser und biirger-
licher Gesellschaft aus ihnen befiirchteten. Wieder andere be-
stritten die Moglichkeit der Dogmatisierung der fraglichen
Lehren aus dem Grunde, weil sie weder in der hl. Schrift noch
in der echten Tradition der Kirche, diesen einzigen Erkenntnis-
quellen der christlichen Religion nach katholischen Grundsdtzen,
begriindet seien, ja weil sie mit der unzweifelhaft feststehen-
den kirchlichen Lehre und mit der ganzen Geschichte der
Kirche in Widerspruch stédnden !). Aber alle diese Bedenken

1) Der obige Ausspruch: « Schrift und Tradition seien die beiden Er-
kenntnisquellen des Christentums », bedarf der Erklirung. Katholische
Lehre ist: Die Schriften des Neuen Testamentes enthalten den gancen
christlichen Offenbarungsinhalt. Déllinger giebt derselben in: « Chrisfen-
tum und Kirche in der Zeit der Grundlegung ». Zweite Auflage. Regens-
burg 1868, S. 157, 19, folgenden konzisen Ausdruck: « Wir miissen, wie es
die Viter und Zeugen der alten Kirche so oft ausgesprochen haben, be-
haupten : Es giebt keinen Punkt des christlichen Lehrbegriffs, der mnicht
in den apostolischen Schriften bezeugt und niedergelegt wire. Die Kirche
kann und darf nie eine Lehre aufnehmen, die sich nicht biblisch recht-
fertigen liesse, die nicht in mehr oder minder entwickelter Gestalt, min-
destens andeutungsweise oder in den Vordersitzen, aus denen sie als logi-
sche Schlussfolge sich ergiebt, irgendwo im Neuen Testament enthalten
wire, und daher auch als Glied harmonisch in den Organismus der christ-
lichen Doktrin sich einfiigte.» Demzufolge sind, streng genommen, die
Schriften des Neuen Testaments die eingige und als solche safficiente Er-
kenninisquelle des christlichen Lehrbegriffs. Welche Stellung nimmt zu jenen
denn die echfe Tradition der Kirche ein? Offenbar nur die einer Eridute-
rang und Bestitigung des Schriftinhaltes. Die Schrift ist, wie jedes andere,
ein totes Buch und erklidrt sich nicht selbst; sie enthilt vielerlei, welches
von Verschiedenen sehr verschieden aufgefasst und verstanden werden
kann, wihrend der von den Aposteln in es hineingelegte Sinn doch nur
einer ist. Die Geschichte der Bibel-Exegese liefert den thatsiichlichen Be-
wels dafiir, welcher Verdrehung das Wort der Schrift nicht selten ausge-
setzt ist, wenn die Intérpretation desselben dem einzelnen oder einer selbst
noch so grossen Partei tberlassen bleibt. Haben wir Katholiken das nicht
wieder in jlingster Zeit mit den bekannten drei Stellen, Matth. XVI, 18 f,
Luk. XXII, 32, Joh. XXI, 15 f., aus welchen die Anhiinger des absoluten
Papsttums die vatikanischen Julidogmen des Jahres 1870 & tort et & tra-
vers herausinterpretieren, in erschreckender Weise erfahren miissen? Und
baben sich nicht alle Ketzereien von der ersten bis zur letzten zu ihrer
Rechtfertigung auch auf die neutestamentlichen Schriften berufen ? Diesen



S -

wurden von Pius IX., den ihn beherrschenden und treibenden
Jesuiten und der als Gefolgschaft hinter ihnen stehenden Kon-
zilsmajoritdt nicht beachtet. Statt dieselben, wie oft und drin-
gend verlangt worden, einer grindlichen Untersuchung zu
unterziehen und sie, lediglich im Interesse der Ausmittlung der
Wahrheit, in voller Freiheit zu diskutieren, ging man vollig
taub gegen die erhobenen Einwendungen und Beschwerden
iber sie zur Tagesordnung f{iber. Es ist nicht unangebracht,
unsern Lesern hier wieder einmal die drastische Schilderung
in Erinnerung zu bringen, welche Dillinger von dem Ver-
fahren der romischen Machthaber gegentiber den durch die
Konzilsminoritit vorgebrachten Bedenken in seinem klassischen
Absagebrief an den Minchener Erzbischof won Scherr vom
28, Marz 1871 entworfen hat.

»Die Bischofe der Minoritat®, schreibt Dollinger, ,haben
in einer am 12. Januar an den Papst gerichteten, auch von
Ihnen (von Scherr) unterzeichneten Ansprache erklart: dass
»die Ausspriiche und Handlungen der Kirchenviiter, die echten
Urkunden der Geschichte und der Xkatholische Lehrbegriff
selbst ernste Schwierigkeiten darboéten, welche der Proklamie-
rung der Unfehlbarkeitslehre sich widersetzten“; sie sind
damals vor einer Erorterung dieser Schwierigkeiten, wie sie
sagen, erschrocken und haben den Papst gebeten, ihnen die
Notwendigkeit einer solchen Beratung nicht aufzuerlegen, das
heisst, auf das Dogma seiner Unfehlbarkeit zu verzichten. Als
aber der Papst darauf bestand, dass das Konzil sich damit be-
fasse, -haben die deutschen Bischofe am 11. Marz eingehende
Konferenzen tber die Unfehlbarkeitsfrage, welche durch ge-
wihlte Deputationen beider Teile gefithrt wiirden, begehrt.
Sie wurden nicht gestattet, es blieb bei den Reden in der

Thatsachen gegeniiber ist, denke ich, die Lehre der katholischen Kirche
schr verntinftig —, die Lehre nimlich, dass bei eintretenden Streitigkeiten
Uber den wahren Sinn biblischer Ausspriiche auf die apostolische Tradition
zurickgegangen werden miisse. Wo aber ist diese »u finden ? Wo anders
als in dem Verstindnisse, welches die alte, noch ungeteilte, also die Gesamit-
kirche von den betreffenden Bibelstellen gehabt und welches die christliche
Litteratur des ersten Jahrtausends der Welt erhalten hat. Die Ubereinstim-
mung dieser Litteratur beztiglich des Sinnes einzelner Schriftstellen bezeugt,
erldutert und bestiitigt den wahren, allein zulissigen Sinn derselben, und
nur in dieser Bedeutung darf die echte Tradition eine eweife Erkenntnis-
quelle des christlichen Lehrbegriffs genannt werden.



= A5G e

allerdings jede geordnete Diskussion unmoglich machenden
Aula. Wie unentbehrlich aber und dringendst geboten priifende
Konferenzen gewesen seien, dafiir will ich hier nur ein Bei-
spiel anfiihren. Eine befrachtliche Anzahl italienischer Bischofe
verlangte in einer nun gedruckten Eingabe, dass die p#pstliche
Unfehlbarkeit zum (laubenssatze erhoben werde, weil zwei
Ménner, welche beide Italiener und der Stolz der Nation seien,
Thomas von Aquin und Alphons von Liguori, diese zwei hell-
strahlenden Lichter der Kirche, so gelehrt hatten!). Nun war
bekannt und von mir sowohl als von Gratry ?) bereits erinnert
worden, dass Thomas durch eine lange Reihe erdichfeter Zeug-
nisse betrogen worden sei, wie er sich denn in der That fur seine
Lehre durchweg nur auf solche Fialschungen und nie auf echte
Stellen der Viter oder Konzilien beruft. Und was Liguori betrifft,
so reichte ein Blick in seine Schrift hin, um einem kundigen
Theologen zu zeigen, dass er es noch schlimmer als Thomas
‘mit gefilschten Stellen getrieben habe. Meine Hinweisung auf
den Betrug, welchem Thomas unterlegen war, hatte in Rom
grosses Aufsehen erregt; der Verfasser einer in Rom damals
entworfenen und gegen mich gerichteten Schrift 3) sagt: rings
um ihn herum habe sich ein Geschrei dartiber erhoben. Es
wire also unumgéinglich notwendig gewesen, die Sache doch
zu prifen. Freilich wirde diese Prifung, wenn sie umfassend

1) Siehe die Sammlung offizieller Aktenstiicke zum o6kumenischen
Konzil 11, 153.

) A. Gratry — der durch seine withrend des vatikanischen Konzils mit
Dechamps, dem Erzbischof von Mecheln, gefiihrte schneidige Fehde beriihmt
gewordene Priester des Oratoriums und Mitglied der franzosischen Aka-
demie. Er rief in den an den genannten Prilaten zur Verteidigung Du-
panloups, des Bischofs von Orleans, gerichteten Briefen der Konzilsmajoritét
in ijhrem Eifer fiir die Dogmatisierung der Unfehlbarkeit und des Uni-
versal-Episkopates des Papstes die alttestamentlichen harten Worte zu:
Numquid Deus indiget vestro mendacio, ut pro illo loquamini dolos? (Job,
XIII, 7.) Dafiir sagte der Pariser « Univers » des Louis Veuillot denn auch
am 5. Februar 1870 in ebenso unwahrer als unsinniger Weise von ihm: Le
Pére Gratry en est visiblement aujourd’hui, sinon par ses résolutions, au
moins par ce qu’il écrit, ot en était Luther lorsqu’il fondait le protestan-
tisme. Doch — auch dieser Tapfere hat sich hinterher den Julidogmen des
Jahres 1870 unterworfen !

%) De Romani Pontificis suprema potestate docendi disputatio theo-
logica. Neapoli 1870, p. 50 : En tota clamorum, quos circumeirea audimus,
causa.



— 457 —

und griindlich angestellt worden wére, sehr weit gefiihrt, sie
wiirde das Ergebnis geliefert haben, dass die Theorie der
papstlichen Unfehlbarkeit nur durch eine lange Kette be-
rechneter Erdichtungen und Falschungen in die Kirche ein-
gefihrt und dann durch Gewalt, durch Unterdriickung der
alten Lehre und durch die mannigfalticen, dem Herrscher
zu. Gebote stehenden Mittel und Kiinste ausgebreitet und be-
hauptet worden sei. So waren denn alle Bemiihungen, Vorstel-
lungen und Bitten vergeblich; nichts wurde bewilligt . ... Mir
(Dobllinger) ist in der ganzen Greschichte der Kirche unter den als
allgemein berufenen Konzilien nur eines bekannt, auf welchem
die Machthabenden, gleichwie auf dem jlingsten, jede griind-
liche Erorterung der Tradition verhindert haben, und das ist das
zweite von Ephesus vom Jahre 449 ; dort, auf der sogenannten
Riubersynode, geschah es mit Gewalt und tumultuarischer
Tyrannei; auf dem vatikanischen war es die der Versammlung
auferlegte Geschiftsordnung, die pépstliche Kommission und
der Wille der Majoritit, welcher es -nicht zu einer ordent-
lichen und eindringlichen Priifung kommen liess {).“ Das ist die
Art, wie die neuen Dogmen durchgesetzt wurden,

Die deutschen Oppositionsbischéfe konnten bei ihrer Riick-
kehr aus Rom in ihr Vaterland unmoglich vergessen haben,
wie auf dem vatikanischen Konzil beziiglich der streitigen
Lehren und der nun kreierten Dogmen verfahren worden, was
alles sie dort in dieser Hinsicht erlebt hatten. Sie mussten
nach wie vor wissen, dass dieselben in keiner Weise einer
gentgenden, durch die Grundsitze der katholischen Kirche
geforderten Priifung unterzogen worden. Sie mussten mithin
zum mindesten den dogmatischen Charakter der neuen Lehren
und ihre die Gldubigen in dem Gewissen verbindende Kraft in
Abrede stellen, wie denn auch Bischof Hefele noch am 10. Au-
gust 13870 von Rottenburg aus an Déllinger schrieb: ,Was ich
zu thun habe, ist mir nicht unklar, und ich bin darin in Uber-
einstimmung mit Domkapitel und Fakultit. ....Ich werde das
neue Dogma ohne die von uns verlangten Limitationen nide
anerkennen und die Giiltigheit und Freiheit des Konzils leugnen.
Mogen mich dann die Rémer suspendieren und exkommuni-

) In: « Briefe und Erklirungen von J. von Déllinger iiber die vati
kanischen Dekrete (1869—1887)». Miinchen 1890, S. 83 f.



— 458 —

zieren und einen Administrator der Diccese bestellen. Vielleicht
hat Gott bis dahin die Gnade, den Perturbator ecclesie
(Pius IX.) vom Schauplatz abzuberufen !).“ Andere der ge-
nannten Bischofe, wie der vorher erwihnte Bischof Hefele,
mussten aber viel weiter gehen, es sei denn, dass sie alles
das, was sie in Rom so laut und mit den schlagendsten Grin-
den belegt als ihre Uberzeugung ausgesprochen, nach der
Riickkehr in ihre Heimat als Irrtum erkannt hitten. Dass dieses
nicht der Fall war, die Uberzeugung von der Unwahrheit der
Julidogmen ihnen in der Heimat ebenso wie vorher in Rom
unerschiittert feststand, haben mehrere von ihnen, so nament-
lich Hefele, mit grossem Nachdrucke wieder bezeugt. So
schrieb derselbe von Friedrichshafen am 14. September 1870
an Dollinger: .Etwas, was an sich nicht wahr ist, fir gottlich
geoffenbart anzuerkennen, das thue wer kann, non possum?).“
Bei dieser Liage der Dinge trat an die heimgekehrten deutschen
Bischofe der Opposition aber auch keineswegs, wie Ziegler
will, die Frage heran: ,ob sie an ihrer Uberzeugung festhalten
und damit die FKinheit der Kirche gefihrden und auflosen
wollten“. Freilich! wiren sie ihrer Pflicht sich bewusst ge-
blieben, so hiitten sie in ihrer Heimat gegeniiber den neuen
Glaubenssitzen dieselbe Haltung beobachten missen, die sie
in Rom angenommen hatten. Sie waren im Gewissen verbun-
den, nach wie vor die Freiheit und Giiltigkeit des Konzils in
Abrede zu stellen, ja die (inhaltliche) Unwahrheit jener Satze
zu behaupten, unbekiimmert darum, wie die romische Kurie
gegen ein solches Verhalten reagieren, und welches immer die
Folgen des letztern fur sie und die ihnen anvertrauten Dio-
cesen sein wiirden. Denn jeder Rechtschaffene, der zugleich
gesunden Geistes ist, wird es als reinen Wahnwitz ansehen
mussen, dass Clemens XI. am 8. September 1713 in der Bulle
»Unigenitus® folgende Sitze verworfen hat, und dass diese
Verwerfung von einer ganzen Reihe seiner Nachfolger be:
statigt wurde. Excommunicationis injustee metus nunquam
debet nos impedire ab implendo debito nostro; nunquam eximus
ab Ecclesia, etiam quando hominum nequitia videmur ab ea

1) In: « Der Altkatholizismus. Geschichte seiner Entwicklung, innern
Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland von Dr. von Schulfe ».
(Giegsen 1887, S. 222.

» A a O, S. 223,



— 459 —

expulsi, quando Deo, Jesu Christo atque ipsi Ecclesize per
caritatem affixi sumus. Und: Pati potius in pace excommuni-
cationem et anathema injustum, quam prodere veritatem, est
imitari sanctum Paulum ; tantum abest, ut sit erigere se contra
auctoritatem aut scindere unitatem. Diese Sitze sind offenbar
durchaus wahr; in ihnen weht der altchristliche Geist; sie
entsprechen vollkommen den Forderungen des KEvangeliums.
Ihre Damnation durch das Papsttum kann in allen recht Den-
kenden nur Staunen und Verwunderung hervorrufen. Dieromische
Kurie wird mit der Verwerfung derselben in der Zukunft wenig-
stens in Deutschland — das lasst sich mit Gewissheit voraussagen
— auch kein Gliick mehr haben. Wéren daher die deutschen
Oppositionsbischofe nach der Riickkehr von dem vatikanischen
Konzil ihrer in Rom kundgegebenen Uberzeugung treu ge-
blieben, so wéren sie damit im vollen Rechte gewesen. Sie
héitten das Beispiel der Apostel nachgeahmt, die fiir ihr Han-
deln keine hohere Richtschnur Kkannten, als der erkannten
Wahrheit Zeugnis zu geben. Und dabei hiitte jenen Bischofen,
wie Ziegler sehr irrigerweise meint, der Gedanke, dass sie
durch die Fortsetzung ihres Widerspruchs ,die Einheit der
Kirche gefahrden und auflssen wiirden“, gar nicht einmal in
den Sinn kommen koénnen. ,Die Finheit der Kirche war ja
schon gefidhrdet und aufgelost”, nicht durch die Oppositions-
bischofe, sondern durch Pius IX. und die Konzilsmajoritit,
eben in der Stunde, als jener die unrechtmissig zu stande
gekommenen und innerlich unwahren Glaubenssitze der ganzen
lateinischen Kirche als Offenbarungen Gottes verkiindete und
diese dem unheilvollen Beginnen des Papstes Beifall zollte.
Denn Pius IX. und die Konzilsmajoritit, mit denen die deutschen
Bischote der Opposition durch das vorher niher gezeichnete
Verhalten allerdings gebrochen hitten, waren und sind doch
nicht ,die Kirche“. Diese besteht aus der Gesamtheit der
Rechtgldubigen zu allen Zeiten und an allen Orten bis hinauf
zu den Aposteln, und mit dieser einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche hitten jene Bischofe durch die Fort-
setzung ihres Widerstandes nicht gebrochen. Vielmehr hitten
sie gerade ihr, wozu sie verpflichtet waren, die Treue bewahrt
und dadurch eine religiose Bewegung eingeleitet, aus welcher
die Wahrheit des positiven Christentums — man darf das kithn
behaupten, ohne Prophetengabe sich beizulegen — in neuem



— 460 —

Glanze hervorgegangen wiare. Aber leider! keiner der deutschen
Oppositionsbischsfe fand nach der Verabschiedung des Konzils
— darin hat Ziegler recht — zur nachhaltigen Fortsetzung
des Widerstandes ,den Mut und die Kraft“. ,Die meisten
unterwarfen sich sofort, unter ihnen auch Keiteler von Mainz.
Am langsten zogerte der Rottenburger Hefele; aber im April
1871 hat auch er, von der wirttembergischen Regierung im
Stiche gelassen, ebenfalls nachgegeben und das Dogma in
seiner Discese verkiindigt.” Mit diesem Verhalten Hefeles be-
schéftigt sich Ziegler in ziemlicher Ausfiihrlichkeit, und das in
einer Art, die zu charakteristisch ist, als dass wir sie still-
schweigend tibergehen konnten.

4. Ziegler erzihlt, dass er Hefele sowohl ,kurz vor dem Kon-
zil“ als ,unmittelbar nach seiner Unterwerfung “ gesehen habe.
Die Verdnderung, welche wahrend dieser Spanne Zeit in und
an ihm vorgegangen, ist nach Zieglers Schilderung wahrhaft
erschiitternd. Er war ,aus einem Kkréftigen Manne ein ge-
brochener Greis“ geworden. , Der Bischof hatte nicht nur,
nach Hases Wort, den (telehrten, sondern auch den Menschen
in ihm erwiirgt. Das zeigte freilich auf , Seelenkéampfe hin,
deren zerstérende Gewalt sich nur , ahnen“ lasst. Auch Ziegler
erblickt in der Unterwerfung des Bischofs ,eine Schwiche;
aber ,in die masslosen Vorwiirfe iiber dieselbe kann er auch
vom sittlichen Standpunkte aus nicht einstimmen“. Mir liegt es
sehr ferne, gegen Hefele oder einen der Oppositionsbischoie
wegen ihres Verhaltens nach dem 18, Juli 1870 tiberhaupt
» Yorwiirfe* und noch viel weniger ,masslose® Vorwiirfe zu
erheben. Ich denke dabei an das Wort des Herrn: ,Richtet
nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet® (Matth VII, 1). Aber
die Art, wie Ziegler dasin Rede stehende Verhalten jener Bischofe
und speciell Hefeles zu erkldren und zu entschuldigen sucht,
will mir doch auch nicht gefallen, denn durch dieselbe wird
die freie Mitwirkung des Menschen bei seinem Thun und Lassen,
mithin jede Verantwortlichkeit desselben aufgehoben und alles,
was durch den Menschen geschieht, in das Reich einer fir ihn
unabinderlichen Notwendigkeit verwiesen.

Der Strassburger Professor erblickt die Oppositionsbischofe
und namentlich Hefele nach ihrer Riickkehr aus Rom in ,einem
Konflikt der Pflichten, dessen Losung doch wesentlich durch
die Individualitit bedingt sei; der Starke werde in solchem



461 —

Fall seiner Uberzeugung folgen und die Fahne des Aufruhrs
erheben; wer sich aber diese Stirke nicht zutraue, wem vor
den moglichen Folgen graue, dem fehle dazu nicht nur der
Mut, sondern auch das moralische Recht“. Nun sei Hefele aber
»kein kiuhner Neuerer“, kein ,homme d’action“, sondern ,ein
feiner Gelehrter® gewesen. ,Fir Abfall und Schisma habe er
die Verantwortung nicht auf sich zu nehmen gewagt.* Wer
wolle ihn ,darob schelten“? Auch bei ihm gelte das Wort:
soperari sequitur esse; er konnte nicht anders‘.

Diese Ausfiihrungen Zieglers haben zum Teil schon in dem
Vorhergehenden ihre Beurteilung gefunden. Von einem ,Kon-
flikt der Pflichten* konnte bei Hefele nach seiner Riickkehr
in die Heimat so wenig als bei irgend einem andern Menschen
Jemals im Ernste die Rede sein. Einen ,Konflikt der Pflichten“
giebt es tiiberhaupt nicht und kann es nicht geben. Bestand
in Hefele beziliglich der neuen Glaubenssitze die in Rom kund-
gegebene Uberzeugung auch in der Heimat noch fort, so hatte
er unbedingt die Pflicht, dieser zu folgen, und sie nach wie
vor in geeigneter Weise geltend zu machen. Hitte er dieses
gethan, so héatte er dadurch auch keineswegs ,die Fahne des
Aufruhrs erhoben“. Wohl wire er, wie schon gesagt, durch
ein solches Verhalten mit Pius IX., welcher die neuen Dogmen
gemacht hatte, und seiner Gefolgschaft in Kollision geraten,
aber , der Kirche“ hitte er gedient und dem ,Aufruhr, dem
Abfall und Schisma“, welche jene gegen diese erregt hatten, hitte
er als treuer Bischof und Hirt der ihm anvertrauten Herde
pflichtméssig sich entgegengestellt und ihre unheilvollen Fol-
gen, soviel an ihm lag, unschédlich zu machen gesucht. Auch
héitte er den Anstoss nicht zu firchten brauchen, den viele,
scheinbar vielleicht aus Interesse fiir Religion und Religiositét, an
solchem Vorgehen wiirden genommen haben. Denn dafiir hatte
er das Verhalten Christi und der Apostel als hell leuchtendes
Vorbild auf seiner Seite. Und selbst im tibrigen recht arg ultra-
montan gesinnte Manner wie Papst Innocenz III. oder Bernhard
vor Clairvaus hitte er fiir sich anfilhren koénnen; jenen, der
da behauptet: Falsitas sub velamine sanctitatis tolerari non
debet und diesen mit dem Ausspruche: Melius est, ut scandalum
oriatur, quam ut veritas relinquatur?).

) «Das Papsttum von J. von Déllinger.» Neubearbeitung von Janus:
«Der Papst und das Konzil> Im Auftrag des inzwischen heimgegangenen
Vertassers von J. Friedrich, Miinchen, 1892, S. XIII.



— 462 —

Freilich fehlte Hefele zu solchem Verhalten ,der Mut“, aber
fehlte ithm deswegen, mit Ziegler zu reden, ,auch das mora-
lische Recht dazu“? Wie vorher bewiesen, sicherlich nicht.
Galt ferner von ihm der Grundsatz: operari sequitur esse, so
dass er gar nicht anders hawmdeln konnte, als er in Wirklichkeit
handelte ? Diese Behauptung des Strassburger Philosophen be-
darf, wenigstens bei christlich gesinnten Denkern, keiner Wider-
legung, denn sie ruht auf der Leugnung der Willensfreiheit im
Menschen, dieser conditio sine qua non der ganzen geschicht-
lichen Entwicklung des Menschen und seines Geschlechtes nach
der Auffassung des positiven Christentums. Zwar giebt es eine
grosse Zahl auch deutscher Gelehrter, welche die Freiheit des
menschlichen Willens als eine fir alle Zukunft abgethane
Sache behandeln und die jeden, der an derselben noch festhilt, zu
der Menge derjenigen zéhlen, die auf wissenschaftliche Bil-
dung keinen Anspruch haben, ja die geneigt sind, ihn in die
Klasse der Heuchler und niedrigen Egoisten zu verweisen. Zu
diesen gehort beispielshalber Schopenhauer. Nachdem derselbe
in seiner von der Koniglich Norwegischen Societit der Wissen-
schaften am 26. Januar 1839 gekronten ,Preisschrift iiber die
Freiheit des Willens“ den Franzosen Cousin verhohnt hat, weil er
in seinem Cours d’histoire de la philosophie die Willensfreiheit
als ,die zuverlissigste Thatsache des Bewusstseins“ behauptet
und weil er Kant tadelt, dass ,er sie bloss aus dem Moralgesetz
bewiesen und als ein Postulat aufgestellt habe, da sie doch eine
Thatsache sei* — nachdem Schopenhauer, sage ich, aus den
angefuihrten Grinden seinen Hohn {iber Cousin ausgegossen,
fahrt er wortlich so fort: ,Inzwischen fehlt es auch in Deutsch-
land nicht an Ignoranten, die alles, was seit zwei Jahrhunderten
grosse Denker dartber (gegen die Willensfreiheit) gesagt haben,
in den Wind schlagen und, auf die im vorigen Abschnitt analy-
sierte, von ihnen wie vom grossen Haufen falsch aufgefasste
Thatsache des Selbstbewusstseins (?!) pochend, die Freiheit des
Willens als thatséchlich gegeben prakonisieren. Doch thue ich
ihnen vielleicht Unrecht, indem es sein kann, dass sie nicht
so unwissend sind, wie sie scheinen, sondern bloss hungrig, und
daher fir ein sehr trockenes Stiick Brot alles lehren, was
einem hohen Ministerio wohlgefillig sein konnte!). Bs ist nur

y 8. W.IV, IL, S. 44.



— 463 —

schade, dass Schimpfereien und Verdidchtigungen wie die
vorigen Schopenhauers, oder auch leere Behauptungen wie
das Zieglersche: ,operari sequitur esse, er konnte nicht an-
ders“, in der Wissenschaft ohne Wert und Belang sind. Sie
sind das um so mehr, wenn der Grund und Boden, aus dem
sie entkeimen, nachweislich ein verkehrter und unhaltbarer ist.
Und das ist er bei Schopenhauer wie bei Ziegler, denn jener
Boden ist nichts anderes als die von ihnen vertretene Behawp-
tung der Hinerleiheit alles Seienden dem Wesen nach, der Monis-
mus. Ist diesem gegeniiber der von dem positiven Christentum
verfochtene zweifache Wesensdualismus aber in seinem Rechte,
namlich der Dualismus von Gott und Welt, und innerhalb der
letztern der von Geist und Natur, so ist auch der Mensch kein
monistisches, sondern ein dualistisches Wesen, dessen einem Faktor,
dem Geiste (der Seele), so wenig die Freiheit des Willens, als dem
andern, der Naturindividualitit (dem Leibe), die Notwendigkeit
desselben abgesprochen werden kann., Und so waren auch
Hefele und die tibrigen Oppositionsbischéfe nach ihrer Riickkehr
aus Rom in Deutschland bei dem Verhalten gegen die in der
ewigen Stadt fabrizierten neuen Glaubenssétze von dem ,operari
sequitur esse, sie konnten nicht anders“, exempt und exlex.
Wohl konnten sie anders, weil sie anders mussten und sollten.

b. Nachdem Ziegler sein Urteil iiber die Oppositionsbischofe
und namentlich iiber Hefele abgegeben, wendet er sich auf
S. 416 seines Buches und den folgenden zu dem Widerstande,
der sich nach dem vatikanischen Konzil gegen dieses und die
Julidogmen seitens der Wissenschaft, vor allem in Deutschland,
erhoben hat.

In den Kreisen der katholischen Gelehrten bestand, so be-
richtet er, seit langer Zeit eine arge Missstimmung gegen Rom
und die Jesuiten. Sie war genihrt worden durch den Miss-
brauch des Index und der Censur, wie er durch die Verurteilung
Giimthers und frither Hermes zu Tage getreten war; durch
die Verdichtigungen und Vergewaltigungen, denen Dollinger
schon lange vor dem Konzil immer ausgesetzt worden. So
nregte sich“ jetzt, nachdem die neuen Dogmen am 18. Juli
1870 durch Pius IX. proklamiert worden, ,noch einmal der
deutsche Geist des individuellen Gewissens und der wissen-
schaftlichen Ehrlichkeit (und) aus solchen Motiven heraus ent-
schloss man sich, nicht leichten Herzens, zu Protest und Wider-



NENR ¢ 7 -

stand gegen das neue Dogma“ (besser: die neuen Dogmen).
Als diejenigen, welche die Fithrung in dem beginnenden Kampfe
tibernahmen, nennt Ziegler Ddllinger, Friedrich, Reusch, Schulte,
Reinkens. ,Neben dem von frither her schon oppositionellen
Bonn war diesmal auch Miinchen ein Hauptsitz des Wider-
standes. Um ,seinen Lesern“ den Sinn deutlich zu machen,
in welchem der Widerspruch erhoben wurde, erinnert Ziegler
an die bekannte Koénigswinterer Erklirung. Er teilt dieselbe
wortlich mit und kniipft eine Reihe von Bemerkungen an sie,
die auch wir nicht unbesprochen lassen diirfen. Deshalb wollen
wir die Erkldarung ebenfalls hierher setzen. ,In Erwigung® —
so lautet sie — ,dass die im Vatikan gehaltene Versammlung
nicht mit voller Freiheit beraten und wichtige Beschliisse nicht
mit der erforderlichen Ubereinstimmung gefasst hat, erkliren
die unterzeichneten Katholiken, dass sie die Dekrete iiber die
absolute Gewalt des Papstes und dessen personliche Unfehl-
barkeit als Entscheidungen eines ¢kumenischen Konzils nicht
anerkennen, vielmehr dieselben als eine mit dem tiberein-
stimmenden Glauben der Kirche im Widerspruch stehende
Neuerung verwerfen.“ Allein wie stellte sich zu dieser Er-
klarung wenigstens ein Teil der deutschen Protestanten? Und
wie stellt Ziegler sich zu ihr?

»Freilich gab es“, schreibt letzterer, ,unter den Protestanten
nicht wenige, die da meinten, nachdem sich im neunzehnten
Jahrhundert die Katholiken von romisch-jesuitischer Seite so
vieles und darunter auch ein neues Dogma, wie das von der
unbefleckten Empfiéngnis der Maria, haben gefallen und auf-
octroyieren lassen, sei der Widerstand nicht mehr konsequent
und komme jetzt schon zu spét: Wer o bis y gesagt habe,
konne und miisse auch noch z sagen, kénne und miisse auch
dieses letzte Dogma mit in den Kauf nehmen.* Und was meint
Ziegler dazu? ,So richtig dies“, heisst es, ,vom protestantischen
Standpunkte aus gedacht war, auf dem der Subjektivismus in
jeder Frage und an jedem Punkt sein Recht beansprucht,
innerhalb des Katholizismus mit seiner starren Objektivitit
und seiner Berufung auf Auctoritit und Tradition steht die
Sache anders. Wenn also Méinner wie Doéllinger, deren Recht-
glaubigkeit bis dahin wenigstens nach aussen hin iiber jeden
Zweifel erhaben gewesen war und die ihrerseits als streitbare
Kiémpfer und als Zierden der Kirche gewirkt und gegolten hatten,



— 4656 —

sich gerade an diesem Punkt zum Widerstand entschlossen,
so musste im Unfehlbarkeitsdogma doch eine ganz besonders
starke Provokation liegen, und darum gerade hier ein Auf-
baumen des deutschen Gewissens und des deutschen Freiheits-
gefiihls gegen die romisch-jesuitische Vergewaltigung desselben
als sittlich berechtigt und notwendig anerkannt und der Pro-
test der deutschen Wissenschaft dagegen mit Achtung begriisst
werden. Und wenn auch die deutschen Bischofe bis zur Ent-
scheidung in diesem Dogma eine Gefdhrdung des Friedens
zwischen Kirche und Staat gesehen hatten, so durfte man sich
vor allem von staatlicher und staatstreuer Seite her dieses
Widerstandes freuen. Jedenfalls aber — ignorieren konnte man
die Bewegung schon deshalb nicht, weil sie zu Verwicklungen
zwischen Kirche und Staat fithren musste.* Was sollen und
kénnen wir auf diese Ausfilhrungen des Strassburger Profes-
sors antworten ?

Es ist bekannt, dass man den gegen die vatikanischen
Julidogmen des Jahres 1870 opponierenden Katholiken, den so-
genannten Altkatholiken, protestantischerseits von jeher vielfach
Halbheit zum Vorwurf gemacht hat. Auch in unsern Tagen
ist dieser Vorwurf noch nicht verstummt. Viele Protestanten
sind immer noch der Meinung: die Altkatholiken seien mit
ihrer Opposition auf halbem Weg stehen geblieben; Logik
und konsequentes Handeln hitten sie entweder in der romi-
schen Kirche miissen bleiben oder in den Hafen dieser oder
jener Richtung des Protestantismus einlaufen lassen. Die
Grinde, auf welche diese Ansicht gestiitzt wird, sind freilich
oberflichlich genug. Es sind im allgemeinen dieselben, die auch
Ziegler im obigen anfiihrt. Schon vor dem vatikanischen Konzil,
sagt man, haben die nach demselben Protestierenden von dem
romischen Jesuitismus sich so vieles gefallen lassen, dass sie die
neuen Glaubenssitze des 18. Juli 1870 auch noch in den Kauf
- hitten nehmen mtissen. War doch unter den zweifelhaften Ge-
schenken, mit denen Rom und die Jesuiten die Kirche bereichert
hatten, auch schon ein neues Dogma, das der unbefleckten Em-
pfangnis der hl. Jungfrau! Ja! Stand aber, so fragen wir doch
wohl mit Recht, hinter diesem Dogma auch ebenso wie hinter den
vatikanischen Julidekreten des Jahres 1870 ein als 6kumenisch
berufenes und nach und nach selbst von allen Oppositions-
bischéfen als ein solches anerkanntes Konzil? War das Dogma

Revue intern. de Théologie. Heft 35, 1901, 30



— 466 —

von der unbefleckten Empféingnis nicht vielmehr eine Lehrver-
kiindigung, die Papst Pius IX., ohne jede ihr vorhergegangene
konziliare Beratung, auf eigene Hand der Welt bekanntgemacht?
Zwar stiitzte der Papst in der Bulle: ,Ineffabilis Deus“ vom
8. Dezember 1854 seinen Ausspruch auf ,die Auctoritit un-
seres Herrn Jesu Christi, der seligen Apostel Petrus und Paulus
und die eigene® (auctoritate Domini nostri Jesu Christi, bea-
torum apostolorum Petri et Pauli ac Nostra). Auch sollen die-
jenigen, die anders denken, als er definiert hat, wissen, dass
»sie durch ibr eigenes Urteil verdammt sind, Schiffbruch am
Glauben gelitten haben und von der Kirche abgefallen sind;
wiirden sie aber schriftlich oder miindlich oder auf irgend
eine andere Weise das, was sie denken, nach aussen kundthun,
so sollen sie ipso facto den vom Rechte festgesetzten Strafen,
also, wenn ausfiihrbar, was freilich nicht der Fall ist, dem Ge-
fingnis, der Folter, dem Feuertode u. s. w., ,verfallen sein“
(Qui secus ac a Nobis definitum est. . . preesumpserint corde sen-
tire, ii noverint ac porro sciant, se proprio judicio condemnatos,
naufragium ecirca fidem passos esse et ab unitate Ecclesie
defecisse, ac preeterea facto Ipso suo semet poenis a jure sta-
tutis subjicere, si, quod corde sentiunt, verbo aut scripto vel
alio quovis externo modo significare ausi fuerint). Indessen,
so sehr Pius IX., nebenbei gesagt, einer der ungelehrtesten,
aber phantasiereichsten aller Péapste, bei der Proklamierung
der unbefleckten Empfangnis der hl. Jungfrau sich auch be-
mitht hatte, die Lehre in der Wiirde und Auctoritiat eines Dog-
mas der katholischen Kirche erscheinen zu lassen, alles dieses
konnte selbst der gldubigste Katholik wor dem 18. Juli 1870
einfach ignorieren; er konnte das Beginnen des Papstes, auf
eigne Hand neue Dogmen zu machen, als eine masslose Uber-
hebung und unselige That beurteilen, ohne deswegen in seinem
Grewissen irgendwie sich zu beunruhigen. Ganz anders aber
war die Lage der gldubigen Katholiken nach der Proklamation
der vatikanischen Julidogmen und ihrer Annahme durch sémt-
liche Bischofe und fast simtliche Priester der rémischen Kirche,
ganz abgesehen davon, dass die zuletzt genannten Dogmen
doch auch eine ganz andere Bedeutung und Tragweite hatten
als die Lehre von der unbefleckten Empfingnis. Denn da
der Papst seine personliche Unfehlbarkeit und bischéfliche
Allgewalt, fir jeden Kundigen handgreifliche Ketzereien, unter



467 —

(rutheissung eines als 6kumenisch berufenen und hinterher auch
von der ganzen lateinischen Kirche als ein solches aner-
kannten Konzils (approbante sacro concilio) als Dogmen durch-
gesetzt hatte, so war hierdurch die katholische Kirche des
Abendlandes mit einem Schlage in ein ganz newes Institut um-
gewandelt. Sie hatte ihren ehemals katholischen Charakter ver-
loren und war zu einer jesuitischen oder wvatikanischen oder
wltramontanen oder, wie man sie sonst nennen will, Partikular-
kirche geworden. Nun trat an jeden Glaubigen, der diesen
Thatbestand durchschaute und der FLatholischen Kirche treu
bleiben wollte, die gebieterische Pflicht heran, gegen die Juli-
beschliisse des Jahres 1870 und implicite auch gegen alles,
was durch diese in der alten Kirche geéindert worden war,
Front zu machen. Und diejenigen, welche zu diesem allerdings
bedeutungsvollen Schritte die Einsicht wie den Mut besassen,
wurden die Grinder des Altkatholizismus.

Der Altkatholizismus ist demnach im Grunde nichts als
die aus der Treue gegen die Ekatholische Kirche hervorge-
gangene Reaktion gegen die mneue, nicht mehr Fkatholische,
sondern wvatikanische, jeswitische oder wuliramontane Julikirche
des Jahres 1870. Es ist dem Altkatholizismus nie einge-
fallen, und es kann ihm, solange er sich selbst versteht
und solange er der durch die geschichtliche Entwicklung ihm
zugefallenen grossen Aufgabe treu bleibt, nie einfallen, etwa
in eine der Reformationskirchen des XVI. Jahrhunderts tiber-
zutreten oder sonst eine neue, von der katholischen verschie-
dene Kirche zu griinden. Eben dieses hat die vatikanische
Bischofsversammlung des Jahres 1870 mit den ihren Juli-
beschliissen als geoffenbarten Wahrheiten Unterworfenen oder
gegen sie wenigstens Stillschweigen Beobachtenden gethan, nicht
der Altkatholizismus. Dabei versteht der Altkatholizismus unter
der katholischen Kirche aber keineswegs pure irgend eine der
bestehenden Partikularkirchen, sei es eine solche des Orients
oder des Occidents, sondern er versteht unter derselben die
Partikularkirchen nur insofern, als sie mit der nock ungeteilten
Kirche des ersten Jahrtausends tibereinstimmen. Und zu dieser
allein wahrhaft katholischen Kirche des ersten Jahrtausends als
wesentlich gehorig und daher als schlechthin unaufgebbar rechnet der
Altkatholizismus alles das, aber auch nur das, was in derselben
aus den hl. Schriften und der diese erlduternden und bestétigen-



— 468 —

den apostolischen Uberlieferung in den Glauben und die reli-
giose Ubung der ganzen Christenheit tbergegangen ist. Denn
eben hierin und nur hierin erblickt der Altkatholizismus das
geschichtlich wberlieferte und objektiv gegebene Christentum, an dem
schlechterdings nicht gerittelt, von dem daher weder etwas
weggenommen noch dem irgend etwas zugesetzt werden darf.

Jesus Christus als historische Personlichkeit hat iiber sich
und tiber das Werk seiner Erlosung eine Reihe von Aufschliissen
erteilt, und er hat fiir die von ihm gegriindete Kirche sowohl
beziiglich ihrer Verfassung als der in ihr zu tibenden Kultus-
handlungen bestimmte Anordnungen getroffen, die zwar im
Laufe der Jahrhunderte inhaltlich mehr und mehr aufgeschlossen
und ausgebaut werden konnten und sollten, in die aber keine
fremdartigen Elemente hineingetragen werden diirfen, ohne
das Werk Christi mehr oder weniger zu alterieren und zuletzt
vielleicht géanzlich zu zerstéren. In diesem historisch {tiber-
lieferten Christentum, als von Christus, dem Mensch gewordenen
Gottessohn und dem Erloser des Geschlechtes herriihrend, an-
erkennt der Altkatholizismus unantastbare, absolute Wahrheit.
Er kann daher auch nur das Bestreben haben, diese Wahr-
heit in dem Bewusstsein der Volker wieder lebendig zu machen
und das Werk Christi, befreit von allen Verzerrungen und
Missbildungen, die es im Laufe der Zeiten durch den Unver-
stand und die Leidenschaft der Menschen erfahren hat, in seinem
hellen, reinen Glanze zur Erscheinung zu bringen.

Aus dem Vorhergehenden ist ersichtlich, wie sehr Ziegler
im Rechte ist, wenn er den Protest der deutschen Altkatho-
liken gegen die vatikanischen Julidogmen ,aus dem deutschen
Geiste des individuellen (personlichen) Gewissens und der
wissenschaftlichen Ehrlichkeit“ hervorgehen lisst. Er ging her-
vor aus der ,wissenschaftlichen Ehrlichkeit; denn nur eine
Scheinwissenschaft, keine wirkliche, kann jene Lehren als Dog-
men der katholischen Kirche darzuthun und zu begriinden unter-
nehmen. Daraus wird auch erkldrlich, dass wissenschaftlich
gebildete Altkatholiken, so oft sie die romischen Bischofe und
Geeistlichen um Belehrung gebeten haben, bei diesen stets tauben
Ohren begegnet und ohne Antwort geblieben sind. Es war und
ist, wenn nicht das klare Bewusstsein, so doch das Gefiihl der
Ohnmacht, welches sie in die wissenschaftliche Arena nicht
treten ldsst und welches der Rottenburger Hefele in die klas-



469 —

sischen Worte gefasst hat: ,Ich kann mir in Rottenburg so
wenig als in Rom verhehlen, dass das neue Dogma einer
wahren, wahrhaftigen, biblischen und traditionellen Begriindung
entbehrt und die Kirche in unberechenbarer Weise beschidigt,
so dass letztere nie einen herberen und tdédlicheren Schlag er-
litten hat als am 18. Juli dieses Jahres').* Der altkatholische
Protest gegen die vatikanischen neuen Glaubenssitze entsprang
aber auch ,dem deutschen Geiste des individuellen Gewissens®.
Denn das Gewissen und nichts anderes war es, welches den
Urhebern, Grindern und Fiithrern des Altkatholizismus verbot,
offenbare Unwahrheiten als geoffenbarte Wahrheiten Gottes, weil
die vom Jesuitismus beherrschte rémische Kurie es so gebot, an-
zusehen und sie dem Volke als solche zu verkiinden. Wenn
jemals, so dachten jene, es Pflicht, gebieterische Pflicht ist, in
einer grossen und wichtigen Sache das Apostelwort zur Wahr-
heit zu machen, so ist es hier — das Wort: ,Man muss Gott
mehr gehorchen als den Menschen“ (Apostelgesch. IV, 19). Und
eben weil der Altkatholizismus in den deutschen Landen eben-
so sehr ,die Frucht wissenschaftlicher Ehrlichkeit* als des
von der Wahrheit der alten ungeteilten Kirche getragenen und
durch diese erstarkten ,individuellen Gewissens“ ist, so hat
er bis zu dieser Stunde auch niemals die ihm von Anfang an
vorgezeichnete Bahn verlassen, es sei nach rechts oder nach
links. Er ist trotz mancher an ihn herangetretenen Lockungen
geblieben, was er allein séin_vvill und sein darf: der Versuch
zur Wiederherstellung der einen, heiligen, katholischen und aposto-
lischen Kirche. Es wurde schon betont, dass dem Altkatholi-
zismus das in dieser gegebene objektive Christentum in seinem
ganzen Umfange heilig und unantastbar ist. Nicht weniger
findet in demselben aber auch ,der Subjektivismus®, das ist das
Fecht der selbstbewussten und freien Persinlichkeit, dessen Wert-
schitzung Ziegler dem Protestantismus mit Stolz nachrithmt,
die ihm gebithrende volle Anerkennung, wie wir jetzt darthun
werden.

6. Der zu Vernunft und Freiheit entwickelte Mensch hat
unzweifelhaft das Recht, mit allen ihm zu Gebote stehenden
Mitteln und auf jede ihm vorteilhaft diinkende Weise nach
immer richtigerer und deutlicherer Erkenntnis der Wahrheit

1) von Schulte: «Der Altkatholizismus u. s. w.», S. 223 und 224.



— 470 —

zu streben. Dieses Recht ist unbedingt und ohne Schranken.
Es gilt fiir alle Erkenntnisgegenstinde ohne Ausnahme, also
auch fiur die gottliche Offenbarung und fir die christliche Reli-
gion in Lehre, Verfassung und Kultus der Kirche. ,Die Be-
hauptung dieses Rechtes“, meint Giinther, ,wird auch niemand
in der Gegenwart bestreiten, der die Auctoritit und Autonomie
des Denkgeistes (im Menschen) anerkennt. Is ist ein unver-
dusserliches Recht, das ihm, selbst im Falle des Fehlgriffes im
Erkenntnisgebiete, von keiner andern Auctoritit streitig ge-
macht oder (um dessentwillen er) von ihr am bilrgerlichen
oder leiblichen Leben gestraft werden kann?').“ Ja noch mehr.
Der Mensch hat nicht nur das Recht, an seinen ,Fehlgriffen*
oder Irrtiimern im Erkenntnisgebiete, selbstverstindlich auch
beziliglich der christlichen Religion, solange er selbst als Irr-
timer sie nicht durchschaut, sondern nach dem Masse seines
Erkennens glauben muss, die Wahrheit in ihnen zu besitzen —
ich sage: der Mensch hat nicht nur das Recht, an solchen Irr-
timern festzuhalten, sondern er ist auch befugt, sie in ange-
messener Weise auszusprechen und geltend zu machen. Und
richtet er sich mit solchem Beginnen als Mitglied der Kirche
thatsdchlich gegen die Kirche, so steht dieser ,bloss das Recht
und die Pflicht der Belehrung des Irrenden und im Falle des
fortgesetzten Widerspruchs die Ausschliessung aus ihrer Gemein-
schaft zu“. Denn hat einerseits ,die Kirche die Pflicht, die
Freiheit des Geistes in der Erforschung der Wahrheit?) zu
respektieren“, so hat andererseits ,dieser auch die Pflicht:
das Urteil der Kirche iiber das Resultat der freien Forschung
(beziiglich der jener anvertrauten Hinterlassenschaft Christi)
zu achten, nicht aber das Recht: der Kirche Despotie vorzu-
werfen, wo diese innerhalb der ihr vom Herrn angewiesenen
Schranken ithr Amt verwaltet“?),

Die vorstehende Ausfithrung gentigt, um die Stellung zu

1) S. «Lydia. Philosophisches Taschenbuch als Seitenstiick zu A. Ruges
Akademie, von Dr. 4. Giinther w. Dr. J. J. Veith». Finf Jahrginge. I, 35.

) Hier steht im Texte statt: «der Wahrheit» «der Schrift», weil es
sich in dem betreffenden Aufsatze der Lydia nur um das Recht der freien
Schriftforschung handelt. Wir reden aber von dem Rechte der freien Wahr-
heitsforschung ganz allgemein, weshalb wir uns erlaubt haben, das ent-
sprechende Wort gegen das im Texte befindliche einzusetzen.

% A.a.0. I, 38.



— 471 —

erkennen, welche der Altkatholizismus ,dem Subjektivismus,
das ist dem Rechte der selbstbewussten, freien Personlichkeit
auf Glaubens- und Gewissens-, Bekenntnis- und Kultusfreiheit
anweist, in der Uberzeugung, dass sie sowohl in der Natur
des Menschen begriindet ist, als dem Evangelium Christi und
der Auffassung der alten Kirche vollkommen entspricht.

In schroffem Gegensatze zur vatikanischen Julikirche des
Jahres 1870 lehnt der Altkatholizismus jeglichen Zwang in reli-
givsen Dingen ab. Er bekennt sich durchaus zu dem von Pius IX.
im ,Syllabus“ verworfenen Satze: Liberum cuique homini est
eam ampleeti ac profiteri religionem, quam rationis lumine
quis ductus veram putaverit. Die Achtung dieses Satzes durch
die romische Kirche diinkt dem Altkatholizismus eben so un-
christlich als sinnlos. Sie ist unchristlich auf Grund des apostoli-
schen Wortes: , Alles, was nicht aus Uberzeugung gethan wird, ist
Sinde* (Rom. XIV, 23: wdy d& 6 ovx éx miorsmg apeotic Sotiv),
Und sie ist sinnlos, denn welche Religion soll jemand wohl
bekennen, ausser derjenigen, die seine Vernunft ihn als die
wahre erkennen ldsst? Vielleicht die, in der er selbst, wenn
auch irrtimlicherweise, eine unwahre erkennt, die ihm aber
von einer ausser dem eigenen Geiste liegenden Auctoritiat, etwa
von der romischen Kurie, als die wahre vorgehalten und an-
gepriesen wird? Freilich ist das der Sinn, den die Kurie mit
der Verwerfung des angezogenen Satzes verbindet und den sie
von allen, die sie unter die Zahl der Hiretiker rechnet, be-
achtet und dessen Durchfiilhrung an ihnen sie eventuell durch
Gewaltmassregeln und korperliche Strafen erzwumgen haben
will. Diesem romischen Zwangsverfahren in Sachen der Reli-
gion stellt der Altkatholizismus das Recht ,des Subjektivismus¥,
das ist der freien Uberzeugung und Uberzeugungsiusserung
entgegen. Er nimmt dasselbe ausnahmslos in Anspruch fir
jeden zu Vernunft und Freiheit entwickelten Menschen, und
zwar nicht nur in Beziehung auf die grosse Zahl von Lehren
und Einrichtungen, welche die rémische Kirche als gottlich
geoffenbarte Wahrheiten ausgiebt, ohne dass sie in Wirklichkeit
solche sind, sondern auch beziiglich alles dessen, was that-
sichlich zum Christentum gehért und seinen wesentlichen Be-
stand ausmacht.

Wenn daher Ziegler mit einem gewissen Hochgefiihle her-
vorhebt, ,der Subjektivismus beanspruche vom protestantischen



472 —

Standpunkte aus (selbst beziiglich der -christlichen Religion)
in jeder Frage und an jedem Punkte sein Recht®, so wird
auch von dem Altkatholizismus keinem Mitglied der Kirche
dasselbe Recht in der ganz gleichen Ausdehnung verweigert.
Aber freilich! Der Einzelne oder die einzelnen Mitglieder der
Kirche konnen nicht verlangen, dass, falls ibre Uberzeugung
mit dem objektiv gegebenen und von der Kirche zu vertreten-
den Christentum in Konflikt gerét, diese nach ihnen sich um-
wandele und dass sie als Erbin und Verwalterin der Stiftung
Christi auf das, was sie in des letztern Auftrage zu vertreten
hat, in geringerem oder grosserem Umfange verzichte. Die
Kirche kann diesen Verzicht nicht leisten, weil sie ihn nicht
leisten darf. Umgekehrt muss die Kirche von den an ihren
Lehren oder KEinrichtungen irre gewordenen Mitgliedern for-
dern, dass sie sich iiber diese besser und grindlicher zu be-
lehren suchen, und sie selbst muss ihnen diese Belehrung so
viel als irgend moglich in geeigneter Weise zu teil werden
lassen. Gelingt es so, die zwischen der Uberzeugung des Ein-
zelnen und der von der Kirche zu vertretenden Hinterlassen-
schaft Christi vorhandene Kollision zu beseitigen, so ist der
Grund des drohenden Zerwirfnisses gehoben und der volle
Friede zwischen beiden wieder hergestellt. Gelingt es nicht,
sondern beharrt das Mitglied der Kirche auf seiner dieser in
wesentlichen Bestandteilen entgegengesetzten Uberzeugung, 0
wird das weitere Verhalten der Kirche je nach der Stellung,
welche das betreffende Mitglied dort einnimmt, verschieden
sich gestalte®: Ist dasselbe ein Geistlicher oder sonst ein Be-
amter, der die Kirche nach aussen zu reprisentieren und die
ihr obliegenden Funktionen zu verrichten hat, so ist es fiir ihn
Sache des Anstandes und der Ehrlichkeit, auf das Amt, welches
er aus Uberzeugung nicht mehr verwalten kann, freiwillig zu
verzichten. Thut der Beamte das nicht, so hat die Kirche das
Recht und unter Umstinden die Pfiicht, auf gesetzmissige
Weise aus dem Amte ihn zu entfernen.

Ist der gegen die Kirche Frondierende kein Beamter, son-
dern ein einfacher Laie, so ist jene berechtigt, ihn eventuell
aus ihrer Gemeinschaft auszuschliessen (zu exkommunizieren),
was selbstversténdlich unter Umstidnden in gleicher Weise auch
bei einem von seiner Stellung, sei es freiwillig, sei es unfreiwil-
lig zuriickgetretenen Beamten oder Geistlichen geschehen kann.



— 473 —

Denn sowenig irgend ein Verein von einem seiner Mitglieder
die Verletzung seiner Statuten in wesentlichen Stiicken sich
gefallen lassen wird, so gewiss sind die Mitglieder der Kirche
Christi gehalten, die wesentlichen und unautgebbaren Bestand-
teile derselben nicht zu bekdmpfen und dadurch ihre Wirksam-
keit zu verhindern. Geschieht dies dennoch, so schliessen die-
selben eigentlich durch ihr eigenes Verhalten sich selbst von
der kirchlichen Gemeinschaft schon aus. Die Bekanntmachung
ihres Ausschlusses seitens der kirchlichen Auctoritét ist im Grunde
nichts als die Erklarung, dass jene ein Verhalten beobachten,
durch welches sie beweisen, dass sie nicht ferner Mitglieder
der Kirche mehr sein wollen ?).

Bei den vorher erwiahnten, mit der Kirche in Konflikt ge-
ratenen Mitgliedern derselben und ihrer DBehandlung seitens
der kirchlichen Auctoritit ist noch mehreres zu beobachten. Vor
allem reden wir nur von solchen Mitgliedern, die nicht wegen
grober sittlicher Vergehen, sondern die nur infolge ihrer ehr-
lichen, gewissenhaften Uberzeugung zur Kirche im Gegensatze
stehen und die durch Verbreitung ihrer Ansichten die kirch-
lichen Interessen wesentlich schédigen. Der eigenen, gewissen-
haften Uberzeugung folgen und ihr einen angemessenen Aus-

1y Nach den oben entwickelten Grundsiitzen haben wir stefs auch
unsere eigene Exkommunikation im Jahre 1871 seitens des Papstes und
der ihm unterworfenen Bischofe beurteilt. Da wir die Dogmen des 18, Juli
1870 zuriickweisen, so gehoren wir nicht mehr zu der auf diese gegriin-
deten rgmischen Kirche. Wir finden es ganz in der Ordnung, dass die
romischen Bischéfe die iiber uns verhingte Exkommunikation ihren Ditce-
sanen auch ausdriicklich bekannt gegeben haben, wenngleich die in den
betreffenden Dokumenten meistens vorkommenden beleidigenden und ehren-
rithrigen Ausdriicke durchaus nicht in der Ordnung sind. Aber die rémischen
Bischéfe beabsichtigen mit ihrer Exkommunikation gegen uns efwas ganz
anderes und weit mehr. Sie wollen uns durch dieselbe nicht bloss aus der
von ihnen geleiteten romischen Julikirche des Jahres 1870 ausschliessen, son-
dern sie fithren das Ungeheuerliche im Schilde, uns die Mitgliedschaft an
der Fkatholischen Kirche oder an der Kirche Christi abzusprechen, wéihrend
gerade sie es sind, die durch die Awnahme der vatikanischen Julidogmen des
Jahres 1870 diese verlassen und preisgegeben haben. Wann wird sich in dem
preussischen Abgeordnetenhause einmal jemand finden, der bei Beratung
des Kultusetats Mannern. wie Dr. Porsch und Konsorten gegeniiber die
Sache des Altkatholizismus mit Kenntnis und Geschick unter den vorher
gezeichneten prinzipiellen Gesichtspunkten beleuchtet? Ein solcher wiirde,
sollte ich denken, von seinem Wahlkreise nicht vergeblich nach Berlin
gesandt sein.



— 474 —

druck geben, ist in keinem Falle Siinde, etwas sittlich Verwevfliches
oder Bdses. Nichtsdestoweniger kann die Kirche sich veran-
lasst sehen, jene unter Umstdnden aus ibhrer Gemeinschaft
auszuschliessen. Und was folgt daraus? Ks folgt, dass die Aus-
schliessung, falls sie stattfindet, nicht als Strafe aufgefasst wer-
den kann und darf, denn nur die hose That dart bestraft werden.
Um somehr leuchtef aus dem vorliegenden Thatbestande ein, dass
die Kirche kein Recht hat, mit einer solchen Ausschliessung
fiir den von ihr Betroffenen, sei es direkt, sei es indirekt durch
die Staatsgewalt, biirgerliche Nachteile zu verbinden. Das ent-
gegengesetzte Verfahren der romischen Kirche mit wirklichen oder
angeblichen Hiretikern wihrend des ganzen Mittelalters, welches
der jesuitische Ultramontanismus, wenn er konnte, auch heut-
zutage wieder in Scene setzen wurde, ist vor der sittlich wrteilen-
den Vernunft ein fir allemal gerichtet; es tragt den Stempel
der Unchristlichkeit und Verwerflichkeit an der Stirne, Ferner
ist ersichtlich, dass die Kirche eventuell zur Ausschliessung
eines Mitgliedes aus ihrer Gemeinschaft nur dann schreiten
darf, wenn durch dasselbe wirklich die Hinterlassenschaft Christi
angegriffen, verunstaltet und geschidigt wird; denn nur in diesem
Falle verwaltet sie ihr Amt, wie wir schon frither mit G'inther
uns ausgedriickt haben, ,innerhalb der ihr vom Herrn an-
gewiesenen Schranken®. Jeder Schritt iiber diese Schranken
hinaus setzt die kirchliche Auctoritidt selbst ins Unrecht, und
ein solcher Ubergriff richt sich dadurch, dass er als Extrem
das andere hervorruft — die Verwerfung des kirchlichen Wiichter-
amtes in Wissens- und Gewissenssachen des Glaubens. Diese Sach-
lage macht der Kirche in der Anwendung des Ausschliessungs-
rechtes Behutsamkeit und grosse Vorsicht zur Pflicht, und sie
dient sicherlich ihrem eigenen Interesse, wenn sie, namentlich
in einer Zeit, wie die unserige ist, auf die Ausiibung desselben
ganzlich verzichtet oder seinen Gebrauch zum wenigsten auf
das denkbar kleinste Mass zurtickfithrt. Denn eine Zeit, in der
der christliche Glaube in weiten Kreisen wankt oder selbst
verloren gegangen ist, die Wissenschaft dagegen iiberall méachtig
ihre Fligel regt und vielfach in wunderbarem Aufschwunge
sich befindet, verlangt anderes als Exkommunikationen, um
jenen in Geist und Gemiit der Menschen zu neuem Leben zu
erwecken. Sie fordert von den Wéchtern der Kirche gebieterisch,
dass sie die intellektuellen Bediirfnisse der Gegenwart kennen



— 475 —

und mit den Mitteln, welche diese darbietet, eine jene befrie-
digende neue Begriindung des alten Christentums zuwege bringen.
(teschieht das nicht, so wird die Zeit je linger, desto mehr
tiber die Kirche zur Tagesordnung tibergehen. Leider aber haben
dieser Forderung weder die rémische Kirche noch die Kirchen
der Reformation Gentige gethan. In der ersteren hat das
Papsttum, welches zuletzt durch die vatikanischen Julidogmen
des Jahres 1870 alle kirchliche Lehr- und Regierungsgewalt
auf sich konzentrierte, zu gunsten der von ihm seit Jahr-
hunderten erstrebten Weltherrschaft jede freiheitliche Ent-
wicklung der Wissenschaft im Keime zu ersticken und syste-
matisch zu Grunde zu richten gesucht. Die deutschen Vélker-
stimme romischen Bekenntnisses wissen davon zu erzahlen.
Umgekehrt hat die in den Kirchen der Reformation gestattete
freiheitliche Bewegung der wissenschaftlichen Entwicklung da-
zu gefiihrt, dass durch dieselbe das geschichtlich tberlieferte
Christentum in weitem Umfange Liigen gestraft und ihm gegen-
iiber eine Menge von Weltanschauungen zu Tage gefordert
wurden, die, falls sie allgemeine Aufnahme finden, zuletzt den
Glauben an die Wahrheit der christlichen Religion den Herzen
der Menschen vollig entreissen miissen. Angesichts dieses
gefahrdrohenden Zustandes schreibt der Altkatholizismus sich
die grosse Aufgabe zu, die Versohnung des religiosen Glau-
bens mit dem Wissen, der Offenbarung mit den Resultaten
der freien Forschung, des historisch {iiberlieferten Christen-
tums mit den Forderungen der wissenschaftlich gebildeten Ver-
nunft endlich einmal herbeizufithren. Beide Geistesmichte
haben lange genug in erbittertem Kampfe miteinander gelegen.
Is ist endlich an der Zeit, einen Friedensschluss zwischen
beiden zu stande zu bringen, der kein Scheinfriede ist, son-
dern der awf der deutlichen Einsicht des Denkgeistes als des alle
Wissenschaft erbauenden Sujekts in die Wahrheit des Christentums
als gegebenen Objektes beruht, und der in dieser Einsicht die
Garantie seiner Dauerhaftigheit besitzt. Das fithrt uns zu Zieglers
letzten Ausserungen iiber den Altkatholizismus hintiber. In
ihnen bespricht er in moglichster Kiirze noch ,den Umfang
und die moralische Bedeutung desselben®.

Sie lauten :

7. ,Dem Umfange nach war und blieb die altkatholische
Bewegung klein.... Aber die Hauptsache bei dem Abfalle und



— 476 —

der Kirchenbildung dieser ,Altkatholiken“ war der moralische
Eindruck, der, namentlich auch durch das Gewicht der Namen,
die an ihre Spitze traten, die Zahl bei weitem aufwog und
auch durch die paar Unwiirdigen, die sich anschlossen, nicht
wesentlich beeintrichtigt wurde; dem konnte sich auch die
katholische Kirche nicht verschliessen, dass sie noch einmal
drmer geworden war an Geist und Gewissenhaftigkeit, an Mut
und Freiheitsgefiihl. Die Bewegung war ja eine weit ernstere
und sittlich hoher stehende als die des Deutschkatholizismus ;
mit der Reformation des sechzehnten Jahrhunderts kann sie
sich freilich weder an Tiefe noch an Stirke irgendwie ver-
gleichen; am meisten gemahnt sie an den Jansenismus und
seinen Protest gegen jesuitischen Geist und péapstlichen Abso-
lutismus. So bedeutet der Altkatholizismus eine innere Schwi-
chung der katholischen Kirche — einen Déllinger verliert
man nicht, ohne den Verlust zu spiren — wenn auch &dusser-
lich, gerade im Zusammenhang mit dem altkatholischen Gegen-
satz, eine gewaltige Steigerung und Zusammenfassung ihrer
Macht und Machtmittel die néchste Folge war.“

Es ist erfreulich, dass Ziegler in seinem Endurteil iiber
den Altkatholizismus mehr dessen ,moralische“ Bedeutung als
die bisherige verhéltnisméissige Geringheit seines ,Umfanges”
in die Wagschale wirft. Dass der Altkatholizismus einstweilen
keine grossere Ausdehnung gewonnen und zu einer Volks-
kirche sich nicht ausgewachsen hat, liegt nicht an einem
Mangel innerer Lebenskraft, die ihm in Uberfiille inne wohnt,
als vielmehr an dusseren Verhiltnissen, die zu iiberwinden in
keines Menschen Macht steht. Sie werden aber schon iiber-
wunden werden, wenn die Stunde dafir gekommen ist. Daher
ist vorlaufig und vielleicht noch auf lingere Zeit in der That
,die Hauptsache“ das moralische Gewicht, welches dem Alt-
katholizismus ganz unzweifelhaft zukommt und in Zukunft
mehr und mehr zukommen wird. Aber der Strassburger Pro-
fessor stellt dasselbe in ein falsches Licht, wenn er es ganz
vorzugsweise in ,das Gewicht der Namen“ legt, die im Jahre
1870 an die Spitze der altkatholischen Bewegung getreten
selen. Zwar war es ein grosses Gliick, dass bei der in Rom
bewirkten Umwandlung der katholischen Kirche des Abendlan-
des in eine jesuitische oder wultramontane in Deutschland eine
Reihe von Mannern vorhanden war, die mit ungeteilter An-



— 477 —

hanglichkeit an die Kirche Christi zugleich einen eben so tiefen
als richtigen Einblick in ihr wahres Wesen und ihre geschichtliche
Entwicklung verbanden. Manner wie Déllinger, Friedrich, Herzog,
von Schulte, Reusch, Reinkens, Hilgers, Langen, Michaud
und viele andere waren bei der Grindung des Altkatholizis-
mus in der That unentbehrlich. Dass die réomische Kirche in-
tolge der Julidekrete des Jahres 1870 gendotigt wurde, alle
diese aus ihrer Gemeinschaft auszuschliessen, bedeutet, nach
Zieglers richtiger Behauptung, bei aller Steigerung ihrer Macht
nach aussen unzweifelhaft ,eine innere Schwichung derselben,
denn einen Déllinger verliert man wahrlich nicht, ohne den
Verlust zu spliren®.

Die romische Kurie miisste geradezu blind sein, wenn sie
sich dem Gedanken verschliessen wollte, dass die von ihr ge-
leitete kirchliche Gemeinschaft durch die in Rede stehenden
Exkommunikationen ,noch einmal d&rmer geworden sei an Geist
und Gewissenhaftigkeit, an Mut und Freiheitsgefiihl“. Indessen,
so wahr das alles auch ist, ,die moralische Bedeutung" des Alt-
katholizismus liegt doch nicht darin. Vielmehr liegt diese in
dem Wahrheitsgehalte, den er sich von Anfang an gegeben hat.
Denn gerade durch die Vertretung desselben ist der Altkatholi-
zismus eine starke Schutzmauer ebensowohl fir das historisch
tiberlieferte objektive Christentum als fiir die Freiheit der
einzelnen Personlichkeit, dieser Grundforderung der neuern
Zeit, soweit dieselbe von Gott, dem Schopfer und Erlsser des
Menschen, gewollt und daher berechtigt ist. |

Ziegler vergleicht den Alt- mit dem Deutschkatholizismus.
Er schreibt jenem einen weit grossern Ernst und eine weit
héher stehende Sittlichkeit zu als diesem. Allein der Ver-
gleich ist recht schlecht angebracht; er wéire besser unter-
blieben. Der Altkatholizismus hat mit dem Deutschkatholizis-
mus des Johannes Ronge (1818—1887T) selbst nicht den leisesten
Bertihrungspunkt, es sei denn, dass man als solchen ansehen
wollte, dass auch der Deutschkatholizismus aus der romischen
Kirche hervorgegangen sei. Davon hitte Ziegler sich iiber-
zeugen konnen, wenn er auch nur von der kurzen Schilde-
rung Kenntnis genommen hitte, die sich in dem ,Lehrbuch der
Kirchengeschichte fiir Studierende von Joh. Heinr. Kurtz* von
dem Deutschkatholizismus befindet. Dort heisst es: ,Im August
des Jahres 1844 stellte der Bischof Arnoldi wvon Trier den dort



— 478 —

aufbewahrten hl. Rock Christi flir die Verehrung der Glaubi-
gen aus und zog dadurch 1%/: Millionen Wallfahrer nach Trier.
Ein suspendierter Priester, Johannes Ronge, damals Hauslehrer
zu Laurahiitte in Schlesien, liess nun im Oktober einen Brief
an Arnoldi in die s#chsischen Vaterlandsblitter einriicken,
worin er mit rhetorischem Pathos (sic!) als ein Luther des
19. Jahrhunderts gegen den Reliquienkram eiferte.... Ronges
Brief wurde in allen Zeitungen besprochen, und seit 1845 bil-
deten sich in Deutschland (mit Ausnahme von Bayern und
Osterreich) sogenannte deutschkatholische Gemeinden, Eine
sallgemeine Kirchenversammlung® zu Leipzig, im Mérz 1845,
welche der neuen Kirche Verfassung und Bekenntnis geben
sollte, stellte jedoch ihren klaglichen religiosen Nihilismus (sic!)
ins Licht. ... (Dem ungeachtet) hielt Ronge Triumphziige durch
Deutschland, wobei sich seine geistlose Hohlheit trotz phrasen-
reicher Rhetorik (sic!) immer deutlicher offenbarte. Die Besseren
unter seinen Anhangern fingen an, sich ihrer Begeisterung
fiir den neuen Reformator zu schémen (sic!). Seine Gemeinden
zerfielen grossenteils unter sich, viele lésten sich auf, manche
ihrer Haupter warfen die religiose Maske ab und suchten in
den Revolutionswirren des Jahres 1848 als republikanische
Weltverbesserer- ihr verlorenes Ansehen (sic!) wieder zu ge-
winnen. Die darauf folgende Restauration machte ihren diirf-
tigen Resten vollends den Garaus!).“ Bei dieser Beschaffenheit
des Deutschkatholizismus nach Ursprung, Inhalt und Entwick-
lung diinkt uns jedes Wort tberflissig, um zu zeigen, dass
derselbe mit dem Altkatholizismus in der That gar keinen Be-
rithrungspunkt hat. |

Ziegler meint ferner, dass der Altkatholizismus ,am meisten
an den Jansenismus und seinen Protest gegen jesuitischen Geist
und pépstlichen Absolutismus gemahne“, wihrend er ,sich mit
der Reformation des sechzehnten Jahrhunderts weder an Tiefe
noch an Stirke irgendwie vergleichen kénne“. Allerdings ge-
mahnt der Altkatholizismus insofern an den Jansenismus, als
er, wie dieser, den Jesuitismus mit seinen Bestrebungen und
den pépstlichen Absolutismus sowohl fiir unchristlich als fur
durchaus verderblich h#lt und beide mit Energie und Nach-
druck zu bekidmpfen sucht. Aber das Ziel des Altkatholizismus

Y A. a. 0., zweiter Band, zweiter Teil, 12. Auflage, S. 116, § 190, 6.



— 479 —

geht doch viel weiter, denn er beabsichtigt, wofiir diese Ab-
handlung von neuem den vollgiiltigen Beweis liefern diirfte,
nichts Geringeres als die Wiederherstellung der katholischen
Kirche in ihvem reinen Glanze, und zwar so, dass in derselben
beide gleich wesentliche Elemente, das objektive und das subjektive,
die ihinen gebiihrende Anerkennung finden. Und eben dieses ist
der Punkt, von dem aus allein dem Altkatholizismus auch die
richtige Stellung zur Reformation des sechzehnten Jahrhun-
derts angewiesen werden kann.

Ziegler behauptet, ohne es zu beweisen, dass der Alt-
katholizismus mit der Reformation einen Vergleich ,an Tiefe
und Stérke® in keiner Weise aushalte. Ich weiss nicht, worauf
die Worte hinzielen und was mit denselben gemeint ist. Eines
aber weiss ich, dass der Altkatholizismus, wenigstens nach
seinem Endziele bemessen, eben so ,tief und stark® ist wie das
positive Christentum nach dem Bekenntnisse, der Verfassung
und Ubung der alten, ungeteilten, wahrhaft katholischen Kirche. .
Diese ,ohne Makel und Runzeln“ (Eph. V, 27) in ihrer flecken-
losen Reinheit herzustellen, muss, nach christlichen Grundsitzen
beurteilt, der Zweck und das Streben einer jeden Kirchen-
reform sein. Das aber hat die Reformation des sechzehnten
Jahrhunderts in mehr als einer Beziehung nicht zuwege ge-
bracht. Und so hoffen wir allen einsichtigen und wohlge-
sinnten Protestanten nichts Anstossiges zu sagen, wenn wir
mit Génther unsere Uberzeugung dahin aussprechen, dass ,die
Kirchenverbesserung jenes Jahrhunderts abermals einer Ver-
besserung bedart, die, als Negation der frithern Negation des
alten Katholizismus, eine Affirmation ins Leben der gesamten
européischen Christenheit einftihren konnte, die dem reinen
Katholizismus als der Einheit beider Prinzipien (des objektiven
und subjektiven) des Einen Evangeliums eine festere Dauer
zusichern wiirde. Und da der Menschheit auf die Dauer mit
Extremen nicht gedient ist, so wird auch die zweite Kirchen-
verbesserung so wenig als die erste ausbleiben, wenn die Zeit
reif dafiir sein wird 1).% Die Reife der Zeit fiir dieses grosse,
die deutschen Volkerstimme verjingende und zu ungeahnten
Hohen emporhebende Unternehmen vorzubereiten und mog-
lichst bald herbeifiihren zu helfen — das und nur das ist der

) Giinther und Veith: « Lydia », I, 40.



— 480 —

Beruf und die Aufgabe des Altkatholizismus. Der Altkatholizis-
mus birgt zur Lésung dieser Aufgabe auch die erforderlichen
religiosen , sittlichen und intellektuellen Krafte in seinem
Schosse. ODb er bei solcher Ausriistung und bei solchen Ziel-
punkten seines Strebens mit der Reformation des sechzehnten
Jahrhunderts an ,Tiefe und Stirke* keinen Vergleich aushilt,
dariiber wird die religiose Entwicklung und Gestaltung der
Zukunft richtiger als die in mannigfaltigen Vorurteilen be-
fangene Gegenwart entscheiden.

Bonn. THEODOR WEBER.




	Theobald Ziegler und der Altkatholizismus

