
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 35

Artikel: Theobald Ziegler und der Altkatholizismus

Autor: Weber, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


_ 449 —

THEOBALD ZIEGLER
UND

DER ALTKATHOLIZISMUS.

Der Professor der Philosophie an der Universität Strassburg,

Theobald Ziegler, hat im Jahre 1899 bei Georg Bondi in
Berlin ein 714 Seiten in gr. 8° umfassendes Buch erscheinen
lassen unter dem Titel: „Die geistigen und socialen Strömungen

des Neunzehnten Jahrhunderts". Ziegler ist ein vielwissender

und geistreicher, aber kein in die Tiefe dringender, den
Dingen und Begebenheiten auf den Grund sehender Mann.
Die Sprache hat er vollkommen in der Gewalt. Indessen ist
sein Stil mehr der eines über alles, was er unter Händen nimmt,
anmutig plaudernden Feuilletonisten, als der eines Mannes,
dessen Schreibweise man anfühlt, dass er die von ihm behandelten

Gegenstände nach Länge und Breite, Höhe und Tiefe
beherrscht, dessen Urteilen infolge davon der Leser auch
von vornherein ein grosses Gewicht beizulegen sich
gedrungen sieht. Bei Ziegler ist es überall angebracht, seinen
Ausführungen ein gewisses Misstrauen entgegenzubringen, sie
auf ihre Genauigkeit und Richtigkeit sorgfältig zu prüfen,
wofern man sich durch ihn in hundert Fällen nicht in mannigfache

Irrtümer will führen lassen. Diese Bemerkungen finden
ihre volle Bestätigung unter anderm in dem zwölften: „Der
Kulturkampf" überschriebenen, Kapitel des oben genannten
Buches. Zum Beweise dafür diene das, was der Verfasser dort
über den Altkatholizismus zu berichten und zu urteilen weiss.

1. Bei Besprechung des am 18. Juli 1870 durch Pius IX.
proklamierten Dogmas der päpstlichen Unfehlbarkeit — das
durch Pius IX. gleichzeitig verkündete, nicht weniger folgenreiche

und verhängnisvolle Dogma von dem päpstlichen Uni-
ftevue intern, de Théologie. Heft 35, 1901. 29



— 450 —

versal-Episkopat wird nicht erwähnt — erzählt Ziegler (S. 414 ff.),
wie „gerade diejenigen Bischöfe nicht zugestimmt hätten, die die
gebildete Hälfte aller Katholiken vertraten ; von den deutschen
hätten nur vier ihr Placet abgegeben". Aber nun kehrten die
deutschen Bischöfe von Rom in ihre Heimat zurück. Da
„trat an sie, soweit sie der Opposition angehört hatten" — heisst
es dann weiter — „die Frage heran, ob sie an ihrer Überzeugung
festhalten und damit die Einheit der Kirche gefährden und
auflösen wollten. Doch dazu fand keiner von ihnen den Mut
und die Kraft. Die meisten unterwarfen sich sofort, unter ihnen
auch. Ketteier von Mainz ; ihr Hirtenbrief aus Fulda, der die

Fortsetzung des Widerspruchs als „ein mit den Grundsätzen
der katholischen Kirche unvereinbares Beginnen" bezeichnete,
ist ein recht unerfreulich sich windendes Aktenstück. Am
längsten zögerte der Rottenburger Hefele ; noch im November
1870 bezeichnete er das neue Dogma als „einer wahrhaftigen,
biblischen und traditionellen Begründung entbehrend und die
Kirche in unberechenbarer Weise beschädigend" ; aber im April
1871 hat auch er, von der württembergischen Regierung im
Stiche gelassen, ebenfalls nachgegeben und das Dogma in
seiner Diöcese verkündigt. Man muss ihn wie ich kurz vor
dem Konzil und unmittelbar nach seiner Unterwerfung
gesehen haben, um die Seelenkämpfe zu ahnen und zu

ermessen, die ihn in kurzer Zeit aus einem kräftigen Manne zu
einem gebrochenen Greis gemacht haben. Der Bischof hat
nicht nur, nach Hases Wort, den Gelehrten, sondern auch den

Menschen in ihm erwürgt. In die masslosen Vorwürfe über
solche Schwäche kann ich aber auch vom sittlichen
Standpunkte aus nicht einstimmen. Es war ein Konflikt der Pflichten,
dessen Lösung doch wesentlich durch die Individualität
bedingt ist ; der Starke wird in solchem Fall seiner Überzeugung
folgen und die Fahne des Aufruhrs erheben ; wer sich aber
diese Stärke nicht zutraut, wem vor den möglichen Folgen
graut, dem fehlt dazu nicht nur der Mut, sondern auch
das moralische Recht; und Hefele war kein kühner Neuerer
und homme d'action, sondern ein feiner Gelehrter, der,
theoretisch kühn, in der Praxis scheu und ängstlich, die
Verantwortung für Abfall und Schisma nicht auf sich zu nehmen
wagte. Von Luthers ebenso temperamentvollem als
gottvertrauendem Wagemut hatte er kein Fünkchen in sich : wer



— 451 —

will ihn darob schelten Auch hier gilt : operari sequitur esse ;

auch er konnte nicht anders." So weit Ziegler. Sehen wir uns
seine Äusserungen einmal mit einem kritischen Auge an

2. Bei der Rückkehr der deutschen Oppositionsbischöfe
aus Rom im Jahre 1870 „trat an sie" — meint Ziegler — „die
Frage heran, ob sie an ihrer Überzeugung festhalten und
damit die Einheit der Kirche gefährden und auflösen wollten".
Schon diese wenigen Worte sagen jedem, der die katholische
Kirche ihrem wahren Wesen nach kennt, genug; sie verraten
ihm aufs deutlichste, dass Ziegler zwischen ihr und dem
Zerrbilde, welches der jesuitische Ultramontanismus am 18. Juli
1870 aus ihr gemacht hat, nicht zu unterscheiden weiss. Wie
liegt die Sache?

Die katholische Kirche — wir meinen diejenige, welche allein
mit Recht auf diesen Namen Anspruch erhebt, also die noch
ungeteilte Kirche des ersten Jahrtausends, die una, sancta, catholica

et apostolica ecclesia des Nicänischen Symbols — wir sagen :

die katholische Kirche hat ihren fest umschriebenen dogmatischen
Lehrbegriff, dem weder etwas weggenommen noch etwas zugesetzt

werden kann, ohne jene in ihrem innersten Wesen zu
verwunden, ja in eine ganz andere, neue Institution umzuwandeln.
Derselbe deckt sich nach der eigenen Überzeugung der Kirche
mit der Lehre Christi, mit dem Evangelium, welches in den
heiligen Schriften des Neuen Testamentes niedergelegt ist und
das die Apostel im Auftrage und nach dem Geheiss Christi in
der Welt verkündet haben. Der Apostel Paulus schrieb einst
an die Christengemeinde in Galatien : „Mich wundert, dass ihr
euch so bald von dem, der euch berufen hat zur Gnade Christi,
abwendet zu einem andern Evangelium, da es doch kein
anderes giebt, nur sind etliche, die euch verwirren und das
Evangelium Christi zu verkehren suchen. Aber selbst wenn
wir oder ein Engel vom Himmel euch ein anderes
Evangelium predigen würde, als welches wir euch gepredigt
haben, Fluch sei ihm. Wie wir vorher gesagt haben, so sage
ich auch jetzt noch einmal, wenn jemand euch ein anderes
Evangelium predigt, als welches ihr empfangen habt, Fluch
sei ihm" (Gal. I, 6 f.). Diese strafenden Worte des Apostels
darf und muss auch die katholische Kirche an jeden, wer
immer er sei, richten, der ihren dogmatischen Lehrbegriff zu
entstellen oder zu ändern sucht. Nun können freilich innerhalb



— 452 —

und ausserhalb der Kirche Zweifel und Streitigkeiten darüber
entstehen — und deren sind im Laufe der Jahrhunderte oft
genug ausgebrochen -—, ob eine Lehre zum Glauben der
Kirche gehöre oder nicht, ob sie also von Christus dem Herrn
in seinem Evangelium, sei es explicite, sei es implicite,
vorgetragen und von den Aposteln verkündet worden sei, oder ob

sie umgekehrt zu dem Evangelium Christi und der
Lehrverkündigung der Apostel nicht gehöre, vielleicht mit ihnen sogar
im Widerspruch stehe und deshalb nie und nimmer zur Würde
des Dogmas erhoben werden dürfe. Aber auch in solchen Fällen
fehlt es der Kirche nicht an einem Massstabe, nach welchem
sie die streitige Frage zu beurteilen hat und bei dessen richtiger

Handhabung sie diese mit Sicherheit entscheiden kann.
Derselbe hat seinen klassischen Ausdruck gefunden in dem im
Jahre 434 geschriebenen Commonitorium adversus profanas
omnium hsereticorum novitates des vor 450 gestorbenen Vincentius

von Lerin. Um ihrer grossen Bedeutung willen für die
Entscheidung dogmatischer Streitfragen wollen wir die Ausführungen

hierüber in dem zweiten oder, nach anderer Zählung,
dritten Kapitel genannter Schrift wörtlich mitteilen. In ipsa
catholica ecclesia, heisst es, magnopere curandum est, ut id
teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est. Hoc est etenim vere proprieque catholicum; quod ipsa vis
nominis ratioque déclarât, quse omnia fere universaliter com-
prehendit. Sed hoc ita demum fiet, si sequamur universitatem,
antiquitatem, consensionem. Sequemur autem universitatem hoc

modo, si hanc unam fidem veram esse fateamur, quam tota

per orbem terrarum confitetur ecclesia. Antiquitatem vero ita,
si ab his sensibus nullatenus recedamus, quos Sanctos majores
ac patres nostros celebrasse manifestum est. Consensionem

quoque itidem, si in ipsa vetustate omnium vel certe pene
omnium Sacerdotum pariter et magistrorum definitiones senten-

tiasque sectemur. Soll demnach eine Lehre in der katholischen
Kirche Dogma sein oder zu einem solchen mit einer die Gläubigen

im Gewissen verbindenden Verpflichtung zur Annahme
desselben erhoben werden können, so muss sich von ihr ein
Dreifaches nachweisen lassen. Bezüglich des Ursprungs der
Lehre muss dargethan werden, dass sie in einem Ausspruche
Christi und in der Predigt der Apostel ihre Begründung hat.
Dem Umfange nach muss die Lehre in der ganzen, das ist der



— 453 —

noch ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends und nicht bloss
in der einen oder andern der seit der Spaltung der Universalkirche

eingetretenen Partikularkirchen, z. B. in der lateinischen

des Abendlandes, vorhanden gewesen sein. Und drittens
wird erfordert, dass die Lehre in der Universalkirche nicht
bloss von diesem und jenem oder von einzelnen, sondern von
der Kirche als solcher, das ist von der Gesamtheit der Gläubigen
als zum Bestände oder Inhalte der Glaubenslehre gehörend an-
und aufgenommen worden sei. Die Repräsentation der Kirche
als der Gesamtheit der Gläubigen findet nach katholischer
Vorstellung statt auf einem wahrhaft ökumenischen Konzil. Das dritte
Erfordernis wird demnach erfüllt sein, wenn die dogmatischen
Dekrete eines solchen in den Glauben der gesamten Kirche
übergegangen sind, als wodurch jene ihre endgültige Bestätigung
gefunden haben. Nur diejenige Lehre, welche die vorher
angegebenen Kriterien an sich trägt, ist Dogma und eben deshalb
inhaltlich unveränderlich ; sie ist ein Bestandteil des kirchlichen
Glaubensbekenntnisses; mit ihr müssen die Mitglieder der Kirche,
ob jung oder alt, gelehrt oder ungelehrt, bekannt gemacht, und
in ihr müssen sie unterrichtet werden, weil es Aufgabe und
Pflicht der Kirche ist, allen ihren Angehörigen den gesamten
Offenbarungsinhalt zu überliefern oder, wie Paulus von sich
bezeugt, ihnen „den ganzen Ratschluss Gottes zu verkünden".
(Apostelgeschichte XX, 27.) Beurteilen wir jetzt nach diesen
in der katholischen Kirche unbestrittenen und unbestreitbaren
Sätzen das pflichtmässige Verhalten der im Jahre 1870 von Rom
in ihre Länder zurückkehrenden deutschen Oppositionsbischöfe

3. Ziegler lässt — so haben wir gehört — an sie die
Frage herantreten : „ob sie an ihrer Überzeugung festhalten und
damit die Einheit der Kirche gefährden und auflösen wollten".
Ist durch diese Worte des Strassburger Philosophen wirklich
die Lage bezeichnet, der jene Bischöfe sich gegenüber sahen
Sicherlich nicht, wie sich leicht darthun lässt.

Die deutschen Oppositionsbischöfe des vatikanischen Konzils

— es waren nach Zieglers Angabe nur vier, die nicht zur
Opposition gehörten — hatten während ihres Aufenthaltes in
Rom in den verschiedensten Wendungen schriftlich und mündlich

die mannigfaltigsten und schwersten Bedenken gegen die
Kreierung der neuen Dogmen geäussert. Die einen bekämpften
sie vom Standpunkte der Inopportunität, als ob eine von Gott



— 454 -
geoffenbarte Lehre und ihre Verkündigung vor aller Welt jemals
inopportun sein könnte. Die anderen nahmen Anstoss an ihnen
wegen der schlimmen Folgen, die sie für Glauben und Sitten,
für die Eintracht von Staat und Kirche, religiöser und bürgerlicher

Gesellschaft aus ihnen befürchteten. Wieder andere
bestritten die Möglichkeit der Dogmatisierung der fraglichen
Lehren aus dem Grunde, weil sie weder in der hl. Schrift noch

in der echten Tradition der Kirche, diesen einzigen Erkenntnisquellen

der christlichen Religion nach katholischen Grundsätzen,
begründet seien, ja weil sie mit der unzweifelhaft feststehenden

kirchlichen Lehre und mit der ganzen Geschichte der
Kirche in Widerspruch ständen l). Aber alle diese Bedenken

') Der obige Ausspruch. : « Schrift und Tradition seien die beiden Er-
kenntnisquellen des Christentums », bedarf der Erklärung. Katholische
Lehre ist : Die Schriften des Neuen Testamentes enthalten den gansen
christlichen Offenbarungsinhalt. Döllinger giebt derselben in : « Christentum

und Kirche in der Zeit der Grundlegung ». Zweite Auflage. Regensburg

1868, S. 157, 19, folgenden konzisen Ausdruck : « Wir müssen, wie es

die Väter und Zeugen der alten Kirche so oft ausgesprochen haben,
behaupten : Es giebt keinen Punkt des christlichen Lehrbegriffs, der nicht
in den apostolischen Schriften bezeugt und niedergelegt wäre. Die Kirche
kann und darf nie eine Lehre aufnehmen, die sich nicht biblisch
rechtfertigen liesse, die nicht in mehr oder minder entwickelter Gestalt,
mindestens andeutungsweise oder in den Vordersätzen, aus denen sie als
logische Schlussfolge sich ergiebt, irgendwo im Neuen Testament enthalten
wäre, und daher auch als Glied harmonisch in den Organismus der christlichen

Doktrin sich einfügte. » Demzufolge sind, streng genommen, die
Schriften des Neuen Testaments die einsige und als solche supficiente Fr-
Icenntnisquelle des christlichen Lehrbegriffs. Welche Stellung nimmt zu jenen
denn die echte Tradition der Kirche ein Offenbar nur die einer Erläuterung

und Bestätigung des Schriftinhaltes. Die Schrift ist, wie jedes andere,
ein totes Buch und erklärt sich nicht selbst ; sie enthält vielerlei, welches
von Verschiedenen sehr verschieden aufgefasst und verstanden werden
kann, während der von den Aposteln in es hineingelegte Sinn doch nur
einer ist. Die Geschichte der Bibel-Exegese liefert den thatsächlichen
Beweis dafür, welcher Verdrehung das Wort der Schrift nicht selten ausgesetzt

ist, wenn die Interpretation desselben dem einzelnen oder einer selbst
noch so grossen Partei überlassen bleibt. Haben wir Katholiken das nicht
wieder in jüngster Zeit mit den bekannten drei Stellen, Matth. XVI, 18 f.,
Luk. XXII, 32, Joh. XXI, 15 f., aus welchen die Anhänger des absoluten
Papsttums die vatikanischen Julidogmen des Jahres 1870 à tort et à
travers herausinterpretieren, in erschreckender Weise erfahren müssen? Und
haben sich nicht alle Ketzereien von der ersten bis zur letzten zu ihrer
Rechtfertigung auch auf die neutestamentlichen Schriften berufen Diesen



— 455 —

wurden von Pius IX., den ihn beherrschenden und treibenden
Jesuiten und der als Gefolgschaft hinter ihnen stehenden
Konzilsmajorität nicht beachtet. Statt dieselben, wie oft und
dringend verlangt worden, einer gründlichen Untersuchung zu
unterziehen und sie, lediglich im Interesse der Ausmittlung der
Wahrheit, in voller Freiheit zu diskutieren, ging man völlig-
taub gegen die erhobenen Einwendungen und Beschwerden
über sie zur Tagesordnung über. Es ist nicht unangebracht,
unsern Lesern hier wieder einmal die drastische Schilderung
in Erinnerung zu bringen, welche Döllinger von dem
Verfahren der römischen Machthaber gegenüber den durch die
Konzilsminorität vorgebrachten Bedenken in seinem klassischen
Absagebrief an den Münchener Erzbischof von Scherr vom
28. März 1871 entworfen hat.

„Die Bischöfe der Minorität11-, schreibt Döllinger, „haben
in einer am 12. Januar an den Papst gerichteten, auch von
Ihnen (von Scherr) unterzeichneten Ansprache erklärt : dass

„die Aussprüche und Handlungen der Kirchenväter, die echten

Urkunden der Geschichte und der katholische Lehrbegriff
selbst ernste Schwierigkeiten darböten, welche der Proklamierung

der Unfehlbarkeitslehre sich widersetzten" ; sie sind
damals vor einer Erörterung dieser Schwierigkeiten, wie sie

sagen, erschrocken und haben den Papst gebeten, ihnen die
Notwendigkeit einer solchen Beratung nicht aufzuerlegen, das
heisst, auf das Dogma seiner Unfehlbarkeit zu verzichten. Als
aber der Papst darauf bestand, dass das Konzil sich damit
befasse, haben die deutschen Bischöfe am 11. März eingehende
Konferenzen über die Unfehlbarkeitsfrage, welche durch
gewählte Deputationen beider Teile geführt würden, begehrt.
Sie wurden nicht gestattet, es blieb bei den Reden in der

Thatsachen gegenüber ist, denke ich, die Lehre der katholischen Kirche
sehr vernünftig —, die Lehre nämlich, dass bei eintretenden Streitigkeiten
über den wahren Sinn biblischer Aussprüche auf die apostolische Tradition
zurückgegangen werden müsse. Wo aber ist diese /,\i finden? Wo anders
als in dem Verständnisse, welches die alte, noch ungeteilte, also die Gesamtkirche

von den betreffenden Bibelstellen gehabt und welches die christliche
Litteratur des ersten Jahrtausends der Welt erhalten hat. Die Übereinstimmung

dieser Litteratur bezüglich des Sinnes einzelner Schriftstellen bezeugt,
erläutert und bestätigt den wahren, allein zulässigen Sinn derselben, und
nur in dieser Bedeutung darf die echte Tradition eine zweite Erkenntnisquelle

des christlichen Lehrbegriffs genannt werden.



— 456 —

allerdings jede geordnete Diskussion unmöglich machenden
Aula. Wie unentbehrlich aber und dringendst geboten prüfende
Konferenzen gewesen seien, dafür will ich hier nur ein
Beispiel anführen. Eine beträchtliche Anzahl italienischer Bischöfe
verlangte in einer nun gedruckten Eingabe, dass die päpstliche
Unfehlbarkeit zum Glaubenssatze erhoben werde, weil zwei
Männer, welche beide Italiener und der Stolz der Nation seien,
Thomas von Aquin und Alphons von Liguori, diese zwei
hellstrahlenden Lichter der Kirche, so gelehrt hätten *). Nun war
bekannt und von mir sowohl als von Gratry 2) bereits erinnert
worden, dass Thomas durch eine lange Reihe erdichteter Zeugnisse

betrogen worden sei, wie er sich denn in der That für seine
Lehre durchweg nur auf solche Fälschungen und nie auf echte
Stellen der Väter oder Konzilien beruft. Und was Liguori betrifft,
so reichte ein Blick in seine Schrift hin, um einem kundigen
Theologen zu zeigen, dass er es noch schlimmer als Thomas
mit gefälschten Stellen getrieben habe. Meine Hinweisung auf
den Betrug, welchem Thomas unterlegen war, hatte in Rom

grosses Aufsehen erregt ; der Verfasser einer in Rom damals
entworfenen und gegen mich gerichteten Schrift8) sagt : rings
um ihn herum habe sich ein Geschrei darüber erhoben. Es

wäre also unumgänglich notwendig gewesen, die Sache doch
zu prüfen. Freilich würde diese Prüfung, wenn sie umfassend

1) Siehe die Sammlung offizieller Aktenstücke zum ökumenischen
Konzil II, 153.

2) A. Gratry — der durch seine während des vatikanischen Konzils mit
Dechamps, dem Erzbischof von Mecheln, geführte schneidige Fehde berühmt
gewordene Priester des Oratoriums und Mitglied der französischen
Akademie. Er rief in den an den genannten Prälaten zur Verteidigung' Du-
panloups, des Bischofs von Orleans, gerichteten Briefen der Konzilsmajorität
in ihrem Eifer für die Dogmatisierung der Unfehlbarkeit und des Uni-
versal-Episkopates des Papstes die alttestamentlichen harten Worte zu :

Numquid Deus indiget vestro mendacio, ut pro ilio loquamini dolos (Job.
XIII, 7.) Dafür sagte der Pariser « Univers » des Louis Veuillot denn auch
am 5. Februar 1870 in ebenso unwahrer als unsinniger Weise von ihm : Le
Père Gratry en est visiblement aujourd'hui, sinon par ses résolutions, axi
moins par ce qu'il écrit, où en était Luther lorsqu'il fondait le protestantisme.

Doch — auch dieser Tapfere hat sich hinterher den Julidogmen des

Jahres 1870 unterworfen
s) De Romani Pontificis suprema potestate docendi disputatio theo-

logica. Neapoli 1870, p. 50 : En tota clamorum, quos circumcirca audimus,
causa.



— 457 —

und gründlich angestellt worden wäre, sehr weit geführt, sie
würde das Ergebnis geliefert haben, dass die Theorie der
päpstlichen Unfehlbarkeit nur durch eine lange Kette
berechneter Erdichtungen und Fälschungen in die Kirche
eingeführt und dann durch Gewalt, durch Unterdrückung der
alten Lehre und durch die mannigfaltigen, dem Herrscher
zu. Gebote stehenden Mittel und Künste ausgebreitet und
behauptet worden sei. So waren denn alle Bemühungen, Vorstellungen

und Bitten vergeblich ; nichts wurde bewilligt Mir
(Döllinger) ist in der ganzen Geschichte der Kirche unter den als
allgemein berufenen Konzilien nur eines bekannt, auf welchem
die Machthabenden, gleichwie auf dem jüngsten, jede gründliche

Erörterung der Tradition verhindert haben, und das ist das
zweite von Ephesus vom Jahre 449 ; dort, auf der sogenannten
Räubersynode, geschah es mit Gewalt und tumultuarischer
Tyrannei ; auf dem vatikanischen war es die der Versammlung
auferlegte Geschäftsordnung, die päpstliche Kommission und
der Wille der Majorität, welcher es nicht zu einer ordentlichen

und eindringlichen Prüfung kommen liess1)." Das ist die
Art, wie die neuen Dogmen durchgesetzt wurden.

Die deutschen Oppositionsbischöfe konnten bei ihrer Rückkehr

aus Rom in ihr Vaterland unmöglich vergessen haben,
wie auf dem vatikanischen Konzil bezüglich der streitigen
Lehren und der nun kreierten Dogmen verfahren worden, was
alles sie dort in dieser Hinsicht erlebt hatten. Sie mussten
nach wie vor wissen, dass dieselben in keiner Weise einer
genügenden, durch die Grundsätze der katholischen Kirche
geforderten Prüfung unterzogen worden. Sie mussten mithin
zum mindesten den dogmatischen Charakter der neuen Lehren
und ihre die Gläubigen in dem Gewissen verbindende Kraft in
Abrede stellen, wie denn auch Bischof Hefele noch am 10.
August 1870 von Rottenburg aus an Döllinger schrieb : „Was ich
zu thun habe, ist mir nicht unklar, und ich bin darin in
Übereinstimmung mit Domkapitel und Fakultät Ich werde das
neue Dogma ohne die von uns verlangten Limitationen nie
anerkennen und die Gültigkeit und Freiheit des Konzils leugnen.
Mögen mich dann die Römer suspendieren und exkommuni-

') In : « Briefe und Erklärungen von J. von Döllinger über die vati^
kanischen Dekrete (1869—1887) ». München 1890, S. 83 f.



— 458 —

zieren und einen Administrator der Diöcese bestellen. Vielleicht
hat Gott bis dahin die Gnade, den Perturbator ecclesia?

(Pius IX.) vom Schauplatz abzuberufen1)." Andere der
genannten Bischöfe, wie der vorher erwähnte Bischof Hefele,
mussten aber viel weiter gehen, es sei denn, dass sie alles
das, was sie in Rom so laut und mit den schlagendsten Gründen

belegt als ihre Überzeugung ausgesprochen, nach der
Rückkehr in ihre Heimat als Irrtum erkannt hätten. Dass dieses

nicht der Fall war, die Überzeugung von der Unwahrheit der
Julidogmen ihnen in der Heimat ebenso wie vorher in Rom
unerschüttert feststand, haben mehrere von ihnen, so namentlich

Hefele, mit grossem Nachdrucke wieder bezeugt. So

schrieb derselbe von Friedrichshafen am 14. September 1870

an Döllinger : „Etwas, was an sich nicht wahr ist, für göttlich
geoffenbart anzuerkennen, das thue wer kann, non possum2)."
Bei dieser Lage der Dinge trat an die heimgekehrten deutschen
Bischöfe der Opposition aber auch keineswegs, wie Ziegler
will, die Frage heran : „ob sie an ihrer Überzeugung festhalten
und damit die Einheit der Kirche gefährden und auflösen
wollten". Freilich wären sie ihrer Pflicht sich bewusst
geblieben, so hätten sie in ihrer Heimat gegenüber den neuen
Glaubenssätzen dieselbe Haltung beobachten müssen, die sie

in Rom angenommen hatten. Sie waren im Gewissen verbunden,

nach wie vor die Freiheit und Gültigkeit des Konzils in
Abrede zu stellen, ja die (inhaltliche) Unwahrheit jener Sätze

zu behaupten, unbekümmert darum, wie die römische Kurie
gegen ein solches Verhalten reagieren, und welches immer die

Folgen des letztern für sie und die ihnen anvertrauten
Diöcesen sein würden. Denn jeder Rechtschaffene, der zugleich
gesunden Geistes ist, wird es als reinen Wahnwitz ansehen

müssen, dass Clemens XL am 8. September 1713 in der Bulle
„Unigenitus" folgende Sätze verworfen hat, und dass diese

Verwerfung von einer ganzen Reihe seiner Nachfolger
bestätigt wurde. Excommunicationis injustse metus nunquam
debet nos impedire ab implendo debito nostro ; nunquam eximus
ab Ecclesia, etiam quando hominum nequitia videmur ab ea

J) In : « Der Altkatholizismus. Geschichte seiner Entwicklung, innern
Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland von Dr. von Schulte ».

Giessen 1887, S. 222.
2) A. a. O., S. 223.



— 459 —

expulsi, quando Deo, Jesu Christo atque ipsi Ecclesise per
caritatem affixi sumus. Und : Pati potius in pace excommuni-
cationem et anathema injustum, quam prodere veritatem, est
imitari sanctum Paulum ; tantum abest, ut sit erigere se contra
auctoritatem aut scindere unitatem. Diese Sätze sind offenbar
durchaus wahr ; in ihnen weht der altchristliche Geist ; sie

entsprechen vollkommen den Forderungen des Evangeliums.
Ihre Damnation durch das Papsttum kann in allen recht
Denkenden nur Staunen undVerwunderung hervorrufen. Die römische
Kurie wird mit der Verwerfung derselben in der Zukunft wenigstens

in Deutschland — das lässt sich mit Gewissheit voraussagen
— auch kein Glück mehr haben. Wären daher die deutschen
Oppositionsbischöfe nach der Rückkehr von dem vatikanischen
Konzil ihrer in Rom kundgegebenen Überzeugung treu
geblieben, so wären sie damit im vollen Rechte gewesen. Sie
hätten das Beispiel der Apostel nachgeahmt, die für ihr Handeln

keine höhere Richtschnur kannten, als der erkannten
Wahrheit Zeugnis zu geben. Und dabei hätte jenen Bischöfen,
wie Ziegler sehr irrigerweise meint, der Gedanke, dass sie
durch die Fortsetzung ihres Widerspruchs „die Einheit der
Kirche gefährden und auflösen würden", gar nicht einmal in
den Sinn kommen können. „Die Einheit der Kirche war ja
schon gefährdet und aufgelöst", nicht durch die Oppositionsbischöfe,

sondern durch Pius IX. und die Konzilsmajorität,
eben in der Stunde, als jener die unrechtmässig zu stände
gekommenen und innerlich unwahren Glaubenssätze der ganzen
lateinischen Kirche als Offenbarungen Gottes verkündete und
diese dem unheilvollen Beginnen des Papstes Beifall zollte.
Denn Pius IX. und die Konzilsmajorität, mit denen die deutschen
Bischöfe der Opposition durch das vorher näher gezeichnete
Verhalten allerdings gebrochen hätten, waren und sind doch
nicht „die Kirche". Diese besteht aus der Gesamtheit der
Rechtgläubigen zu allen Zeiten und an allen Orten bis hinauf
zu den Aposteln, und mit dieser einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche hätten jene Bischöfe durch die
Fortsetzung ihres Widerstandes nicht gebrochen. Vielmehr hätten
sie gerade ihr, wozu sie verpflichtet waren, die Treue bewahrt
und dadurch eine religiöse Bewegung eingeleitet, aus welcher
die Wahrheit des positiven Christentums — man darf das kühn
behaupten, ohne Prophetengabe sich beizulegen — in neuem



— 460 —

Glänze hervorgegangen wäre. Aber leider keiner der deutschen
Oppositionsbischöfe fand nach der Verabschiedung des Konzils
— darin hat Ziegler recht — zur nachhaltigen Fortsetzung
des Widerstandes „den Mut und die Kraft". „Die meisten
unterwarfen sich sofort, unter ihnen auch Ketteier von Mainz.
Am längsten zögerte der Rottenburger Hefele ; aber im April
1871 hat auch er, von der württembergischen Regierung im
Stiche gelassen, ebenfalls nachgegeben und das Dogma in
seiner Diöcese verkündigt." Mit diesem Verhalten Hefeies
beschäftigt sich Ziegler in ziemlicher Ausführlichkeit, und das in
einer Art, die zu charakteristisch ist, als dass wir sie

stillschweigend übergehen könnten.
4. Ziegler erzählt, dass er Hefele sowohl „kurz vor dem Konzil"

als „unmittelbar nach seiner Unterwerfung" gesehen habe.
Die Veränderung, welche während dieser Spanne Zeit in und
an ihm vorgegangen, ist nach Zieglers Schilderung wahrhaft
erschütternd. Er war „aus einem kräftigen Manne ein
gebrochener Greis" geworden. „Der Bischof hatte nicht nur,
nach Hases Wort, den Gelehrten, sondern auch den Menschen
in ihm erwürgt." Das zeigte freilich auf „Seelenkämpfe" hin,
deren zerstörende Gewalt sich nur „ahnen" lässt. Auch Ziegler
erblickt in der Unterwerfung des Bischofs „eine Schwäche";
aber „in die masslosen Vorwürfe über dieselbe kann er auch

vom sittlichen Standpunkte aus nicht einstimmen". Mir liegt es

sehr ferne, gegen Hefele oder einen der Oppositionsbischöfe
wegen ihres Verhaltens nach dem 18. Juli 1870 überhaupt
„Vorwürfe" und noch viel weniger „masslose" Vorwürfe zu
erheben. Ich denke dabei an das Wort des Herrn: „Richtet
nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet " (Matth VII, 1). Aber
die Art, wie Ziegler das in Rede stehende Verhalten jener Bischöfe
und speciell Hefeies zu erklären und zu entschuldigen sucht,
will mir doch auch nicht gefallen, denn durch dieselbe wird
die freie Mitwirkung des Menschen bei seinem Thun und Lassen,
mithin jede Verantwortlichkeit desselben aufgehoben und alles,
was durch den Menschen geschieht, in das Reich einer für ihn
unabänderlichen Notwendigkeit verwiesen.

Der Strassburger Professor erblickt die Oppositionsbischöfe
und namentlich Hefele nach ihrer Rückkehr aus Rom in „einem
Konflikt der Pflichten, dessen Lösung doch wesentlich durch
die Individualität bedingt sei; der Starke werde in solchem



- 461 —

Fall seiner Überzeugung folgen und die Fahne des Aufruhrs
erheben; wer sich aber diese Stärke nicht zutraue, wem vor
den möglichen Folgen graue, dem fehle dazu nicht nur der
Mut, sondern auch das moralische Recht". Nun sei Hefele aber
„kein kühner Neuerer", kein „homme d'action", sondern „ein
feiner Gelehrter" gewesen. „Für Abfall und Schisma habe er
die Verantwortung nicht auf sich zu nehmen gewagt.a Wer
wolle ihn „darob schelten"? Auch bei ihm gelte das Wort:
„operari sequitur esse; er konnte nicht anders".

Diese Ausführungen Zieglers haben zum Teil schon in dem
Vorhergehenden ihre Beurteilung gefunden. Von einem „Konflikt

der Pflichten" konnte bei Hefele nach seiner Rückkehr
in die Heimat so wenig als bei irgend einem andern Menschen
jemals im Ernste die Rede sein. Einen „Konflikt der Pflichten"-
giebt es überhaupt nicht und kann es nicht geben. Bestand
in Hefele bezüglich der neuen Glaubenssätze die in Rom
kundgegebene Überzeugung auch in der Heimat noch fort, so hatte
er unbedingt die Pflicht, dieser zu folgen, und sie nach wie
vor in geeigneter Weise geltend zu machen. Hätte er dieses

gethan, so hätte er dadurch auch keineswegs „die Fahne des

Aufruhrs erhoben". Wohl wäre er, wie schon gesagt, durch
ein solches Verhalten mit Pius IX., welcher die neuen Dogmen
gemacht hatte, und seiner Gefolgschaft in Kollision geraten,
aber „der Kirche"- hätte er gedient und dem „Aufruhr, dem
Abfall und Schisma", welche jene gegen diese erregt hatten, hätte
er als treuer Bischof und Hirt der ihm anvertrauten Herde
pflichtmässig sich entgegengestellt und ihre unheilvollen
Folgen, soviel an ihm lag, unschädlich zu machen gesucht. Auch
hätte er den Anstoss nicht zu fürchten brauchen, den viele,
scheinbar vielleicht aus Interesse für Religion und Religiosität, an
solchem Vorgehen würden genommen haben. Denn dafür hatte
er das Verhalten Christi und der Apostel als hell leuchtendes
Vorbild auf seiner Seite. Und selbst im übrigen recht arg
ultramontan gesinnte Männer wie Papst Innocenz III. oder Bernhard
von Clairvaux hätte er für sich anführen können; jenen, der
da behauptet: Falsitas sub velamine sanctitatis tolerari non
debet und diesen mit dem Ausspruche : Melius est, ut scandalum
oriatur, quam ut Veritas relinquaturx).

*) «Das Papsttum von J. von Döllinger.» Neubearbeitung von Janus:
«Der Papst und das Konzil.» Im Auftrag des inzwischen heimgegangenen
Verfassers von J. Friedrich, München, 1892, S. XIII.



— 462 —

Freilich fehlte Hefele zu solchem Verhalten „der Mut", aber
fehlte ihm deswegen, mit Ziegler zu reden, „auch das
moralische Recht dazu" Wie vorher bewiesen, sicherlich nicht.
Galt ferner von ihm der Grundsatz : operari sequitur esse, so
dass er gar nicht anders handeln konnte, als er in Wirklichkeit
handelte Diese Behauptung des Strassburger Philosophen
bedarf, wenigstens bei christlich gesinnten Denkern, keiner
Widerlegung, denn sie ruht auf der Leugnung der Willensfreiheit im
Menschen, dieser conditio sine qua non der ganzen geschichtlichen

Entwicklung des Menschen und seines Geschlechtes nach
der Auffassung des positiven Christentums. Zwar giebt es eine

grosse Zahl auch deutscher Gelehrter, welche die Freiheit des

menschlichen Willens als eine für alle Zukunft abgethane
Sache behandeln und die jeden, der an derselben noch festhält, zu
der Menge derjenigen zählen, die auf wissenschaftliche
Bildung keinen Anspruch haben, ja die geneigt sind, ihn in die
Klasse der Heuchler und niedrigen Egoisten zu verweisen. Zu
diesen gehört beispielshalber Schopenhauer. Nachdem derselbe
in seiner von der Königlich Norwegischen Societät der
Wissenschaften am 26. Januar 1839 gekrönten „Preisschrift über die
Freiheit des Willens" den Franzosen Cousin verhöhnt hat, weil er
in seinem Cours d'histoire de la philosophie die Willensfreiheit
als „die zuverlässigste Thatsache des Bewusstseins" behauptet
und weil er Kant tadelt, dass „er sie bloss aus dem Moralgesetz
bewiesen und als ein Postulat aufgestellt habe, da sie doch eine
Thatsache sei" — nachdem Schopenhauer, sage ich, aus den

angeführten Gründen seinen Hohn über Cousin ausgegossen,
fährt er wörtlich so fort : „Inzwischen fehlt es auch in Deutschland

nicht an Ignoranten, die alles, was seit zwei Jahrhunderten
grosse Denker darüber (gegen die Willensfreiheit) gesagt haben,
in den Wind schlagen und, auf die im vorigen Abschnitt analysierte,

von ihnen wie vom grossen Haufen falsch aufgefasste
Thatsache des Selbstbewusstseins ('?!) pochend, die Freiheit des

Willens als thatsächlich gegeben präkonisieren. Doch thue ich
ihnen vielleicht Unrecht, indem es sein kann, dass sie nicht
so unwissend sind, wie sie scheinen, sondern bloss hungrig, und

daher für ein sehr trockenes Stück Brot alles lehren, was
einem hohen Ministerio wohlgefällig sein könnte1)." Es ist nur

l) S. W. IV., IL, S. 44.



— 463 —

schade, dass Schimpfereien und Verdächtigungen wie die
vorigen Schopenhauers, oder auch leere Behauptungen wie
das Zieglersche: „operari sequitur esse, er konnte nicht
anders", in der Wissenschaft ohne Wert und Belang sind. Sie
sind das um so mehr, wenn der Grund und Boden, aus dem
sie entkeimen, nachweislich ein verkehrter und unhaltbarer ist.
Und das ist er bei Schopenhauer wie bei Ziegler, denn jener
Boden ist nichts anderes als die von ihnen vertretene Behauptung

der Einerleiheit alles Seienden dem Wesen nach, der Monismus.

Ist diesem gegenüber der von dem positiven Christentum
verfochtene zweifache Wesensdualismus aber in seinem Rechte,
nämlich der Dualismus von Gott und Welt, und innerhalb der
letztern der von Geist und Natur, so ist auch der Mensch kein
monistisches, sondern ein dualistisches Wesen, dessen einem Faktor,
dem Geiste (der Seele), so wenig die Freiheit des Willens, als dem
andern, der Naturindividualität (dem Leibe), die Notwendigkeit
desselben abgesprochen werden kann. Und so waren auch
Hefele und die übrigen Oppositionsbischöfe nach ihrer Rückkehr
aus Rom in Deutschland bei dem Verhalten gegen die in der
ewigen Stadt fabrizierten neuen Glaubenssätze von dem „operari
sequitur esse, sie konnten nicht anders", exempt und exlex.
Wohl konnten sie anders, weil sie anders mussten und sollten.

5. Nachdem Ziegler sein Urteil über die Oppositionsbischöfe
und namentlich über Hefele abgegeben, wendet er sich auf
S. 416 seines Buches und den folgenden zu dem Widerstände,
der sich nach dem vatikanischen Konzil gegen dieses und die
Julidogmen seitens der Wissenschaft, vor allem in Deutschland,
erhoben hat.

In den Kreisen der katholischen Gelehrten bestand, so
berichtet er, seit langer Zeit eine arge Missstimmung gegen Rom
und die Jesuiten. Sie war genährt worden durch den
Missbrauch des Index und der Censur, wie er durch die Verurteilung
Günthers und früher Hermes' zu Tage getreten war; durch
die Verdächtigungen und Vergewaltigungen, denen Döllinger
schon lange vor dem Konzil immer ausgesetzt worden. So

„regte sich" jetzt, nachdem die neuen Dogmen am 18. Juli
1870 durch Pius IX. proklamiert worden, „noch einmal der
deutsche Geist des individuellen Gewissens und der
wissenschaftlichen Ehrlichkeit (und) aus solchen Motiven heraus ent-
schloss man sich, nicht leichten Herzens, zu Protest und Wider-



— 464 —

stand gegen das neue Dogma" (besser: die neuen Dogmen).
Als diejenigen, welche die Führung in dem beginnenden Kampfe
übernahmen, nennt Ziegler Döllinger, Friedrich, Reusch, Schulte,
Reinkens. „Neben dem von früher her schon oppositionellen
Bonn war diesmal auch München ein Hauptsitz des
Widerstandes." Um „seinen Lesern" den Sinn deutlich zu machen,
in welchem der Widerspruch erhoben wurde, erinnert Ziegler
an die bekannte Königswinterer Erklärung. Er teilt dieselbe
wörtlich mit und knüpft eine Reihe von Bemerkungen an sie,
die auch wir nicht unbesprochen lassen dürfen. Deshalb wollen
wir die Erklärung ebenfalls hierher setzen. „In Erwägung" —
so lautet sie —¦ „dass die im Vatikan gehaltene Versammlung
nicht mit voller Freiheit beraten und wichtige Beschlüsse nicht
mit der erforderlichen Übereinstimmung gefasst hat, erklären
die unterzeichneten Katholiken, dass sie die Dekrete über die
absolute Gewalt des Papstes und dessen persönliche Unfehlbarkeit

als Entscheidungen eines ökumenischen Konzils nicht
anerkennen, vielmehr dieselben als eine mit dem
übereinstimmenden Glauben der Kirche im Widerspruch stehende

Neuerung verwerfen." Allein wie stellte sich zu dieser
Erklärung wenigstens ein Teil der deutschen Protestanten? Und
wie stellt Ziegler sich zu ihr?

„Freilich gab es", schreibt letzterer, „unter den Protestanten
nicht wenige, die da meinten, nachdem sich im neunzehnten
Jahrhundert die Katholiken von römisch-jesuitischer Seite so

vieles und darunter auch ein neues Dogma, wde das von der
unbefleckten Empfängnis der Maria, haben gefallen und auf-

octroyieren lassen, sei der Widerstand nicht mehr konsequent
und komme jetzt schon zu spät: Wer a bis y gesagt habe,
könne und müsse auch noch z sagen, könne und müsse auch
dieses letzte Dogma mit in den Kauf nehmen." Und was meint
Ziegler dazu? „So richtig dies", heisst es, „vom protestantischen
Standpunkte aus gedacht wrar, auf dem der Subjektivismus in
jeder Frage und an jedem Punkt sein Recht beansprucht,
innerhalb des Katholizismus mit seiner starren Objektivität
und seiner Berufung auf Auctorität und Tradition steht die
Sache anders. Wenn also Männer wie Döllinger, deren
Rechtgläubigkeit bis dahin wenigstens nach aussen hin über jeden
Zweifel erhaben gewesen war und die ihrerseits als streitbare
Kämpfer und als Zierden der Kirche gewirkt und gegolten hatten,



— 465 —

sich gerade an diesem Punkt zum Widerstand entschlossen,
so musste im Unfehlbarkeitsdogma doch eine ganz besonders
starke Provokation liegen, und darum gerade hier ein
Aufbäumen des deutschen Gewissens und des deutschen Freiheitsgefühls

gegen die römisch-jesuitische Vergewaltigung desselben
als sittlich berechtigt und notwendig anerkannt und der Protest

der deutschen Wissenschaft dagegen mit Achtung begrüsst
werden. Und wenn auch die deutschen Bischöfe bis zur
Entscheidung in diesem Dogma eine Gefährdung des Friedens
zwischen Kirche und Staat gesehen hatten, so durfte man sich
vor allem von staatlicher und staatstreuer Seite her dieses
Widerstandes freuen. Jedenfalls aber — ignorieren konnte man
die Bewegung schon deshalb nicht, weil sie zu Verwicklungen
zwischen Kirche und Staat führen musste." Was sollen und
können wir auf diese Ausführungen des Strassburger Professors

antworten?
Es ist bekannt, dass man den gegen die vatikanischen

Julidogmen des Jahres 1870 opponierenden Katholiken, den
sogenannten Altkatholiken, protestantischerseits von jeher vielfach
Halbheit zum Vorwurf gemacht hat. Auch in unsern Tagen
ist dieser Vorwurf noch nicht verstummt. Viele Protestanten
sind immer noch der Meinung: die Altkatholiken seien mit
ihrer Opposition auf halbem Weg stehen geblieben ; Logik
und konsequentes Handeln hätten sie entweder in der
römischen Kirche müssen bleiben oder in den Hafen dieser oder
jener Richtung des Protestantismus einlaufen lassen. Die
Gründe, auf welche diese Ansicht gestützt wird, sind freilich
oberflächlich genug. Es sind im allgemeinen dieselben, die auch
Ziegler im obigen anführt. Schon vor dem vatikanischen Konzil,
sagt man, haben die nach demselben Protestierenden von dem
römischen Jesuitismus sich so vieles gefallen lassen, dass sie die
neuen Glaubenssätze des 18. Juli 1870 auch noch in den Kauf
hätten nehmen müssen. War doch unter den zweifelhaften
Geschenken, mit denen Rom und die Jesuiten die Kirche bereichert
hatten, auch schon ein neues Dogma, das der unbefleckten
Empfängnis der hl. Jungfrau Ja Stand aber, so fragen wir doch
wohl mit Recht, hinter diesem Dogma auch ebenso wie hinter den
vatikanischen Julidekreten des Jahres 1870 ein als ökumenisch
berufenes und nach und nach selbst von allen Oppositionsbisehöfen

als ein solches anerkanntes Konzil War das Dogma
Bevne intern, de Theologie. Heft 85, 1901. 30



_ 466 —

von der unbefleckten Empfängnis nicht vielmehr eine
Lehrverkündigung, die Papst Pius IX., ohne jede ihr vorhergegangene
konziliare Beratung, auf eigene Hand der Weltbekanntgemacht?
Zwar stützte der Papst in der Bulle: „Ineffabilis Deus" vom
8. Dezember 1854 seinen Ausspruch auf „die Auctorität
unseres Herrn Jesu Christi, der seligen Apostel Petrus und Paulus
und die eigene" (auctoritate Domini nostri Jesu Christi,
beatorum apostolorum Petri et Pauli ac Nostra). Auch sollen
diejenigen, die anders denken, als er definiert hat, wissen, dass

„sie durch ihr eigenes Urteil verdammt sind, Schiffbruch am
Glauben gelitten haben und von der Kirche abgefallen sind;
würden sie aber schriftlich oder mündlich oder auf irgend
eine andere Weise das, was sie denken, nach aussen kundthun,
so sollen sie ipso facto den vom Rechte festgesetzten Strafen",
also, wenn ausführbar, was freilich nicht der Fall ist, dem
Gefängnis, der Folter, dem Feuertode u. s. w., „verfallen sein"
(Qui secus ac a Nobis definitimi est. prsesumpserint corde
sentire, ii noverint ac porro sciant, se proprio judicio condemnatos,
naufragium circa fidem passos esse et ab imitate Ecclesiae

defecisse, ac praeterea facto ipso suo semet poenis a jure sta-
tutis subjicere, si, quod corde sentiunt, verbo aut scripto vel
alio quovis externo modo significare ausi fuerint). Indessen,
so sehr Pius IX., nebenbei gesagt, einer der ungelehrtesten,
aber phantasiereichsten aller Päpste, bei der Proklamierung
der unbefleckten Empfängnis der hl. Jungfrau sich auch
bemüht hatte, die Lehre in der Würde und Auctorität eines Dogmas

der katholischen Kirche erscheinen zu lassen, alles dieses

konnte selbst der gläubigste Katholik vor dem 18. Juli 1870

einfach ignorieren; er konnte das Beginnen des Papstes, auf
eigne Hand neue Dogmen zu machen, als eine masslose
Überhebung und unselige That beurteilen, ohne deswegen in seinem
Gewissen irgendwie sich zu beunruhigen. Ganz anders aber
war die Lage der gläubigen Katholiken nach der Proklamation
der vatikanischen Julidogmen und ihrer Annahme durch sämtliche

Bischöfe und fast sämtliche Priester der römischen Kirche,
ganz abgesehen davon, dass die zuletzt genannten Dogmen
doch auch eine ganz andere Bedeutung und Tragweite hatten
als die Lehre von der unbefleckten Empfängnis. Denn da
der Papst seine persönliche Unfehlbarkeit und bischöfliche
Allgewalt, für jeden Kundigen handgreifliche Ketzereien, unter



— 467 —

Gutheissung eines als ökumenisch berufenen und hinterher auch
von der ganzen lateinischen Kirche als ein solches
anerkannten Konzils (approbante sacro concilio) als Dogmen
durchgesetzt hatte, so war hierdurch die katholische Kirche des

Abendlandes mit einem Schlage in ein ganz neues Institut
umgewandelt. Sie hatte ihren ehemals katholischen Charakter
verloren und war zu einer jesuitischen oder vatikanischen oder
ultramontanen oder, wie man sie sonst nennen will, Partikularkirche

geworden. Nun trat an jeden Gläubigen, der diesen
Thatbestand durchschaute und der katholischen Kirche treu
bleiben wollte, die gebieterische Pflicht heran, gegen die
Julibeschlüsse des Jahres 1870 und implicite auch gegen alles,
was durch diese in der alten Kirche geändert worden war,
Front zu machen. Und diejenigen, welche zu diesem allerdings
bedeutungsvollen Schritte die Einsicht wie den Mut besässen,
wurden die Gründer des Altkatholizismus.

Der Altkatholizismus ist demnach im Grunde nichts als
die aus der Treue gegen die katholische Kirche hervorgegangene

Reaktion gegen die neue, nicht mehr katholische,
sondern vatikanische, jesuitische oder ultramontane Julikirche
des Jahres 1870. Es ist dem Altkatholizismus nie
eingefallen, und es kann ihm, solange er sich selbst versteht
und solange er der durch die geschichtliche Entwicklung ihm
zugefallenen grossen Aufgabe treu bleibt, nie einfallen, etwa
in eine der Reformationskirchen des XVI. Jahrhunderts
überzutreten oder sonst eine neue, von der katholischen verschiedene

Kirche zu gründen. Eben dieses hat die vatikanische
Bischofsversammlung des Jahres 1870 mit den ihren
Julibeschlüssen als geoffenbarten Wahrheiten Unterworfenen oder
gegen sie wenigstens Stillschweigen Beobachtenden gethan, nicht
der Altkatholizismus. Dabei versteht der Altkatholizismus unter
der katholischen Kirche aber keineswegs pure irgend eine der
bestehenden Partikularkirchen, sei es eine solche des Orients
oder des Occidents, sondern er versteht unter derselben die
Partikularkirchen nur insofern, als sie mit der noch ungeteilten
Kirche des ersten Jahrtausends übereinstimmen. Und zu dieser
allein wahrhaft katholischen Kirche des ersten Jahrtausends als
wesentlich gehörig und daher als schlechthin unaufgebbar rechnet der
Altkatholizismus alles das, aber auch nur das, was in derselben
aus den hl. Schriften und der diese erläuternden und bestätigen-



— 468 —

den apostolischen Überlieferung in den Glauben und die
religiöse Übung der ganzen Christenheit übergegangen ist. Denn
eben hierin und nur hierin erblickt der Altkatholizismus das

geschichtlich überlieferte und objektiv gegebene Christentum, an dem
schlechterdings nicht gerüttelt, von dem daher weder etwas

weggenommen noch dem irgend etwas zugesetzt werden darf.
Jesus Christus als historische Persönlichkeit hat über sich

und über das Werk seiner Erlösung eine Reihe von Aufschlüssen
erteilt, und er hat für die von ihm gegründete Kirche sowohl
bezüglich ihrer Verfassung als der in ihr zu übenden
Kultushandlungen bestimmte Anordnungen getroffen, die zwar im
Laufe der Jahrhunderte inhaltlich mehr und mehr aufgeschlossen
und ausgebaut werden konnten und sollten, in die aber keine
fremdartigen Elemente hineingetragen werden dürfen, ohne
das Werk Christi mehr oder weniger zu alterieren und zuletzt
vielleicht gänzlich zu zerstören. In diesem historisch
überlieferten Christentum, als von Christus, dem Mensch gewordenen
Gottessohn und dem Erlöser des Geschlechtes herrührend,
anerkennt der Altkatholizismus unantastbare, absolute Wahrheit.
Er kann daher auch nur das Bestreben haben, diese Wahrheit

in dem Bewusstsein der Völker wieder lebendig zu machen
und das Werk Christi, befreit von allen Verzerrungen und
Missbildungen, die es im Laufe der Zeiten durch den Unverstand

und die Leidenschaft der Menschen erfahren hat, in seinem

hellen, reinen Glänze zur Erscheinung zu bringen.
Aus dem Vorhergehenden ist ersichtlich, wie sehr Ziegler

im Rechte ist, wenn er den Protest der deutschen Altkatholiken

gegen die vatikanischen Julidogmen „aus dem deutschen
Geiste des individuellen (persönlichen) Gewissens und der
wissenschaftlichen Ehrlichkeit" hervorgehen lässt. Er ging hervor

aus der „wissenschaftlichen Ehrlichkeit" ; denn nur eine

/SicAewwissenschaft, keine wirkliche, kann jene Lehren als Dogmen

der katholischen Kirche darzuthun und zu begründen
unternehmen. Daraus wird auch erklärlich, dass wissenschaftlich
gebildete Altkatholiken, so oft sie die römischen Bischöfe und
Geistlichen um Belehrung gebeten haben, bei diesen stets tauben
Ohren begegnet und ohne Antwort geblieben sind. Es war und

ist, wenn nicht das klare Bewusstsein, so doch das Gefühl der
Ohnmacht, welches sie in die wissenschaftliche Arena nicht
treten lässt und welches der Rottenburger Hefele in die klas-



— 469 —

sischen Worte gefasst hat: „Ich kann mir in Rottenburg so

wenig als in Rom verhehlen, dass das neue Dogma einer
wahren, wahrhaftigen, biblischen und traditionellen Begründung
entbehrt und die Kirche in unberechenbarer Weise beschädigt,
so dass letztere nie einen herberen und tödlicheren Schlag
erlitten hat als am 18. Juli dieses Jahres1)." Der altkatholische
Protest gegen die vatikanischen neuen Glaubenssätze entsprang
aber auch „dem deutschen Geiste des individuellen Gewissens".
Denn das Gewissen und nichts anderes war es, welches den
Urhebern, Gründern und Führern des Altkatholizismus verbot,
offenbare Unwahrheiten als geoffenbarte Wahrheiten Gottes, weil
die vom Jesuitismus beherrschte römische Kurie es so gebot,
anzusehen und sie dem Volke als solche zu verkünden. Wenn
jemals, so dachten jene, es Pflicht, gebieterische Pflicht ist, in
einer grossen und wichtigen Sache das Apostelwort zur Wahrheit

zu machen, so ist es hier — das Wort: „Man muss Gott
mehr gehorchen als den Menschen" (Apostelgesch. IV, 19). Und
eben weil der Altkatholizismus in den deutschen Landen ebenso

sehr „die Frucht wissenschaftlicher Ehrlichkeit" als des

von der Wahrheit der alten ungeteilten Kirche getragenen und
durch diese erstarkten „individuellen Gewissens" ist, so hat
er bis zu dieser Stunde auch niemals die ihm von Anfang an
vorgezeichnete Bahn verlassen, es sei nach rechts oder nach
links. Er ist trotz mancher an ihn herangetretenen Lockungen
geblieben, was er allein sein will und sein darf: der Versuch

zur Wiederherstellung der einen, heiligen, katholischen und apostolischen

Kirche. Es wurde schon betont, dass dem Altkatholizismus

das in dieser gegebene objektive Christentum in seinem
ganzen Umfange heilig und unantastbar ist. Nicht weniger
findet in demselben aber auch „der Subjektivismus", das ist das
Recht der selbstbewussten und freien Persönlichkeit, dessen
Wertschätzung Ziegler dem Protestantismus mit Stolz nachrühmt,
die ihm gebührende volle Anerkennung, wie wir jetzt darthun
werden.

6. Der zu Vernunft und Freiheit entwickelte Mensch hat
unzweifelhaft das Recht, mit allen ihm zu Gebote stehenden
Mitteln und auf jede ihm vorteilhaft dünkende Weise nach
immer richtigerer und deutlicherer Erkenntnis der Wahrheit

*) von Schulte: «Der Altkatholizismus u. s. w. », S. 223 und 224.



— 470 —

zu streben. Dieses Recht ist unbedingt und ohne Schranken.
Es gilt für alle Erkenntnisgegenstände ohne Ausnahme, also
auch für die göttliche Offenbarung und für die christliche Religion

in Lehre, Verfassung und Kultus der Kirche. „Die
Behauptung dieses Rechtes", meint Günther, „wird auch niemand
in der Gegenwart bestreiten, der die Auctorität und Autonomie
des Denkgeistes (im Menschen) anerkennt. Es ist ein
unveräusserliches Recht, das ihm, selbst im Falle des Fehlgriffes im
Erkenntnisgebiete, von keiner andern Auctorität streitig
gemacht oder (um dessentwillen er) von ihr am bürgerlichen
oder leiblichen Leben gestraft werden kann1)." Ja noch mehr.
Der Mensch hat nicht nur das Recht, an seinen „Fehlgriffen"
oder Irrtümern im Erkenntnisgebiete, selbstverständlich auch
bezüglich der christlichen Religion, solange er selbst als
Irrtümer sie nicht durchschaut, sondern nach dem Masse seines

Erkennens glauben muss, die Wahrheit in ihnen zu besitzen —
ich sage : der Mensch hat nicht nur das Recht, an solchen
Irrtümern festzuhalten, sondern er ist auch befugt, sie in
angemessener Weise auszusprechen und geltend zu machen. Und
richtet er sich mit solchem Beginnen als Mitglied der Kirche
thatsächlich gegen die Kirche, so steht dieser „bloss das Recht
und die Pflicht der Belehrung des Irrenden und im Falle des

fortgesetzten Widerspruchs die Ausschliessung aus ihrer Gemeinschaft

zu01. Denn hat einerseits „die Kirche die Pflicht, die
Freiheit des Geistes in der Erforschung der Wahrheit2) zu
respektieren", so hat andererseits „dieser auch die Pflicht:
das Urteil der Kirche über das Resultat der freien Forschung
(bezüglich der jener anvertrauten Hinterlassenschaft Christi)
zu achten, nicht aber das Recht: der Kirche Despotie
vorzuwerfen, wo diese innerhalb der ihr vom Herrn angewiesenen
Schranken ihr Amt verwaltet"3).

Die vorstehende Ausführung genügt, um die Stellung zu

') S. «Lydia. Philosophisches Taschenbuch als Seitenstück zu A. Kuges
Akademie, von Dr. A. Günther u. Dr. J J. Veith». Fünf Jahrgänge. I, 35.

2) Hier steht im Texte statt: «der Wahrheit» «der Schrift», weil es

sich in dem betreffenden Aufsatze der Lydia nur um das Recht der freien
Schriftforscliung handelt. Wir reden aber von dem Eechte der freien
Wahrheitsforschung ganz allgemein, weshalb wir uns erlaubt haben, das

entsprechende Wort gegen das im Texte befindliche einzusetzen.
») A. a. 0. I, 38.



— 471 —

erkennen, welche der Altkatholizismus „dem Subjektivismus",
das ist dem Rechte der selbstbewussten, freien Persönlichkeit
auf Glaubens- und Gewissens-, Bekenntnis- und Kultusfreiheit
anweist, in der Überzeugung, dass sie sowohl in der Natur
des Menschen begründet ist, als dem Evangelium Christi und
der Auffassung der alten Kirche vollkommen entspricht.

In schroffem Gegensatze zur vatikanischen Julikirche des
Jahres 1870 lehnt der Altkatholizismus jeglichen Zwang in
religiösen Dingen ab. Er bekennt sich durchaus zu dem von Pius IX.
im „Syllabus" verworfenen Satze: Liberum cuique homini est
earn amplecti ac profiteri religionem, quam rationis lumino
quis ductus veram putaverit. Die Ächtung dieses Satzes durch
die römische Kirche dünkt dem Altkatholizismus eben so
unchristlich als sinnlos. Sie ist unchristlich auf Grund des apostolischen

Wortes : „Alles, was nicht aus Überzeugung gethan wird, ist
Sünde" (Röm. XIV, 23: näv âè o ovx sx m'o-remç dfxaQcia saviv).
Und sie ist sinnlos, denn welche Religion soll jemand wohl
bekennen, ausser derjenigen, die seine Vernunft ihn als die
wahre erkennen lässt? Vielleicht die, in der er selbst, wenn
auch irrtümlicherweise, eine unwahre erkennt, die ihm aber
von einer ausser dem eigenen Geiste liegenden Auctorität, etwa
von der römischen Kurie, als die wahre vorgehalten und
angepriesen wird? Freilich ist das der Sinn, den die Kurie mit
der Verwerfung des angezogenen Satzes verbindet und den sie
von allen, die sie unter die Zahl der Häretiker rechnet,
beachtet und dessen Durchführung an ihnen sie eventuell durch
Gewaltmassregeln und körperliche Strafen erzwangen haben
will. Diesem römischen Zwangsverfahren in Sachen der Religion

stellt der Altkatholizismus das Recht „des Subjektivismus",
das ist der freien Überzeugung und Überzeugungsäusserung
entgegen. Er nimmt dasselbe ausnahmslos in Anspruch für
jeden zu Vernunft und Freiheit entwickelten Menschen, und
zwar nicht nur in Beziehung auf die grosse Zahl von Lehren
und Einrichtungen, welche die römische Kirche als göttlich
geoffenbarte Wahrheiten ausgiebt, ohne dass sie in Wirklichkeit
solche sind, sondern auch bezüglich alles dessen, was
thatsächlich zum Christentum gehört und seinen wesentlichen
Bestand ausmacht.

Wenn daher Ziegler mit einem gewissen Hochgefühle
hervorhebt, „der Subjektivismus beanspruche vom protestantischen



— 472 —

Standpunkte aus (selbst bezüglich der christlichen Religion)
in jeder Frage und an jedem Punkte sein Recht", so wird
auch von dem Altkatholizismus keinem Mitglied der Kirche
dasselbe Recht in der ganz gleichen Ausdehnung verweigert.
Aber freilich Der Einzelne oder die einzelnen Mitglieder der
Kirche können nicht verlangen, dass, falls ihre Überzeugung
mit dem objektiv gegebenen und von der Kirche zu vertretenden

Christentum in Konflikt gerät, diese nach ihnen sich
umwandele und dass sie als Erbin und Verwalterin der Stiftung
Christi auf das, was sie in des letztern Auftrage zu vertreten
hat, in geringerem oder grösserem Umfange verzichte. Die
Kirche kann diesen Verzicht nicht leisten, weil sie ihn nicht
leisten darf. Umgekehrt muss die Kirche von den an ihren
Lehren oder Einrichtungen irre gewordenen Mitgliedern
fordern, dass sie sich über diese besser und gründlicher zu
belehren suchen, und sie selbst muss ihnen diese Belehrung so

viel als irgend möglich in geeigneter Weise zu teil werden
lassen. Gelingt es so, die zwischen der Überzeugung des
Einzelnen und der von der Kirche zu vertretenden Hinterlassenschaft

Christi vorhandene Kollision zu beseitigen, so ist der
Grund des drohenden Zerwürfnisses gehoben und der volle
Friede zwischen beiden wieder hergestellt. Gelingt es nicht,
sondern beharrt das Mitglied der Kirche auf seiner dieser in
wesentlichen Bestandteilen entgegengesetzten Überzeugung, so

wird das weitere Verhalten der Kirche je nach der Stellung,
welche das betreffende Mitglied dort einnimmt, verschieden
sich gestalte* Ist dasselbe ein Geistlicher oder sonst ein
Beamter, der die Kirche nach aussen zu repräsentieren und die
ihr obliegenden Funktionen zu verrichten hat, so ist es für ihn
Sache des Anstandes und der Ehrlichkeit, auf das Amt, welches
er aus Überzeugung nicht mehr verwalten kann, freiwillig zu
verzichten. Thut der Beamte das nicht, so hat die Kirche das

Recht und unter Umständen die Pflicht, auf gesetzmässige
Weise aus dem Amte ihn zu entfernen.

Ist der gegen die Kirche Frondierende kein Beamter,
sondern ein einfacher Laie, so ist jene berechtigt, ihn eventuell
aus ihrer Gemeinschaft auszuschliessen (zu exkommunizieren),
was selbstverständlich unter Umständen in gleicher Weise auch
bei einem von seiner Stellung, sei es freiwillig, sei es unfreiwillig

zurückgetretenen Beamten oder Geistlichen geschehen kann.



— 473 —

Denn sowenig irgend ein Verein von einem seiner Mitglieder
die Verletzung seiner Statuten in wesentlichen Stücken sich
gefallen lassen wird, so gewiss sind die Mitglieder der Kirche
Christi gehalten, die wesentlichen und unaufgebbaren Bestandteile

derselben nicht zu bekämpfen und dadurch ihre Wirksamkeit

zu verhindern. Geschieht dies dennoch, so schüessen
dieselben eigentlich durch ihr eigenes Verhalten sich selbst von
der kirchlichen Gemeinschaft schon aus. Die Bekanntmachung
ihres Ausschlusses seitens der kirchlichen Auctorität ist im Grunde
nichts als die Erklärung, dass jene ein Verhalten beobachten,
durch welches sie beweisen, dass sie nicht ferner Mitglieder
der Kirche mehr sein wollenJ).

Bei den vorher erwähnten, mit der Kirche in Konflikt
geratenen Mitgliedern derselben und ihrer Behandlung seitens
der kirchlichen Auctorität ist noch mehreres zu beobachten. Vor
allem reden wir nur von solchen Mitgliedern, die nicht wegen
grober sittlicher Vergehen, sondern die nur infolge ihrer
ehrlichen, gewissenhaften Überzeugung zur Kirche im Gegensatze
stehen und die durch Verbreitung ihrer Ansichten die
kirchlichen Interessen wesentlich schädigen. Der eigenen, gewissen,
haften Überzeugung folgen und ihr einen angemessenen Aus-

') Nach den oben entwickelten Grundsätzen haben wir stets auch
unsere eigene Exkommunikation im Jahre 1871 seitens des Papstes und
der ihm unterworfenen Bischöfe beurteilt. Da wir die Dogmen des 18. Juli
]870 zurückweisen, so gehören wir nicht mehr zu der auf diese gegründeten

römischen Kirche. Wir finden es ganz in der Ordnung, dass die
römischen Bischöfe die über uns verhängte Exkommunikation ihren Diöce-
sanen auch ausdrücklich bekannt gegeben haben, wenngleich die in den
betreffenden Dokumenten meistens vorkommenden beleidigenden und
ehrenrührigen Ausdrücke durchaus nicht in der Ordnung sind. Aber die römischen
Bischöfe beabsichtigen mit ihrer Exkommunikation gegen uns etwas gans
anderes und weit mehr. Sie wollen uns durch dieselbe nicht bloss aus der
von ihnen geleiteten römischen Julikirche des Jahres 1870 ausschliessen,
sondern sie führen das Ungeheuerliche im Schilde, uns die Mitgliedschaft an
der katholischen Kirche oder an der Kirche Christi abzusprechen, während
gerade sie es sind, die durch die Annahme der vatikanischen Jtüidogmen des
Jahres 1870 diese verlassen und preisgegeben haben. Wann wird sich in dem
preussischen Abgeordnetenhause einmal jemand finden, der bei Beratung
des Kultusetats Männern wie Dr. Porseli und Konsorten gegenüber die
Sache des Altkatholizismus mit Kenntnis und Geschick unter den vorher
gezeichneten prinzipiellen Gesichtspunkten beleuchtet? Ein solcher würde,
sollte ich denken, von seinem Wahlkreise nicht vergeblich nach Berlin
gesandt sein.



— 474 —

druck geben, ist in keinem Falle Sünde, etwas sittlich Verwerfliches
oder Böses. Nichtsdestoweniger kann die Kirche sich veranlasst

sehen, jene unter Umständen aus ihrer Gemeinschaft
auszuschliessen. Und was folgt daraus? Es folgt, dass die
Ausschliessung, falls sie stattfindet, nicht als Strafe aufgefasst werden

kann und darf, denn nur die böse That darf bestraft werden.
Um so mehr leuchtet aus dem vorliegenden Thatbestande ein, dass
die Kirche kein Recht hat, mit einer solchen Ausschliessung
für den von ihr Betroffenen, sei es direkt, sei es indirekt durch
die Staatsgewalt, bürgerliche Nachteile zu verbinden. Das
entgegengesetzte Verfahren der römischen Kirche mit wirklichen oder
angeblichen Häretikern während des ganzen Mittelalters, welches
der jesuitische Ultramontanismus, wenn er könnte, auch
heutzutage wieder in Scene setzen würde, ist vor der sittlich urteilenden

Vernunft ein für allemal gerichtet; es trägt den Stempel
der Unchristlichkeit und Venoerflichkeit an der Stirne. Ferner
ist ersichtlich, dass die Kirche eventuell zur Ausschliessung
eines Mitgliedes aus ihrer Gemeinschaft nur dann schreiten
darf, wenn durch dasselbe wirklich die Hinterlassenschaft Christi
angegriffen, verunstaltet und geschädigt wird; denn nur in diesem
Falle verwaltet sie ihr Amt, wie wir schon früher mit Günther
uns ausgedrückt haben, „innerhalb der ihr vom Herrn
angewiesenen Schranken". Jeder Schritt über diese Schranken
hinaus setzt die kirchliche Auctorität selbst ins Unrecht, und
ein solcher Übergriff rächt sich dadurch, dass er als Extrem
das andere hervorruft — die Verwerfung des kirchlichen Wächteramtes

in Wissens- und Gewissenssachen des Glaubens. Diese Sachlage

macht der Kirche in der Anwendung des Ausschliessungsrechtes

Behutsamkeit und grosse Vorsicht zur Pflicht, und sie

dient sicherlich ihrem eigenen Interesse, wenn sie, namentlich
in einer Zeit, wie die unserige ist, auf die Ausübung desselben
gänzlich verzichtet oder seinen Gebrauch zum wenigsten auf
das denkbar kleinste Mass zurückführt. Denn eine Zeit, in der
der christliche Glaube in weiten Kreisen wankt oder selbst
verloren gegangen ist, die Wissenschaft dagegen überall mächtig
ihre Flügel regt und vielfach in wunderbarem Aufschwünge
sich befindet, verlangt anderes als Exkommunikationen, um
jenen in Geist und Gemüt der Menschen zu neuem Leben zu
erwecken. Sie fordert von den Wächtern der Kirche gebieterisch,
dass sie die intellektuellen Bedürfnisse der Gegenwart kennen



— 475 —

und mit den Mitteln, welche diese darbietet, eine jene
befriedigende neue Begründung des alten Christentums zuwege bringen.
Geschieht das nicht, so wird die Zeit je länger, desto mehr
über die Kirche zur Tagesordnung übergehen. Leider aber haben
dieser Forderung weder die römische Kirche noch die Kirchen
der Reformation Genüge gethan. In der ersteren hat das

Papsttum, welches zuletzt durch die vatikanischen Julidogmen
des Jahres 1870 alle kirchliche Lehr- und Regierungsgewalt
auf sich konzentrierte, zu gunsten der von ihm seit
Jahrhunderten erstrebten Weltherrschaft jede freiheitliche
Entwicklung der Wissenschaft im Keime zu ersticken und
systematisch zu Grunde zu richten gesucht. Die deutschen
Völkerstämme römischen Bekenntnisses wissen davon zu erzählen.
Umgekehrt hat die in den Kirchen der Reformation gestattete
freiheitliche Bewegung der wissenschaftlichen Entwicklung dazu

geführt, dass durch dieselbe das geschichtlich überlieferte
Christentum in weitem Umfange Lügen gestraft und ihm gegenüber

eine Menge von Weltanschauungen zu Tage gefördert
wurden, die, falls sie allgemeine Aufnahme finden, zuletzt den
Glauben an die Wahrheit der christlichen Religion den Herzen
der Menschen völlig entreissen müssen. Angesichts dieses
gefahrdrohenden Zustandes schreibt der Altkatholizismus sich
die grosse Aufgabe zu, die Versöhnung des religiösen Glaubens

mit dem Wissen, der Offenbarung mit den Resultaten
der freien Forschung, des historisch überlieferten Christentums

mit den Forderungen der wissenschaftlich gebildeten
Vernunft endlich einmal herbeizuführen. Beide Geistesmächte
haben lange genug in erbittertem Kampfe miteinander gelegen.
Es ist endlich an der Zeit, einen Friedensschluss zwischen
beiden zu stände zu bringen, der kein Scheinfriede ist,
sondern der auf der deutlichen Einsicht des Denkgeistes als des alle
Wissenschaft erbauenden Sujekts in die Wahrheit des Christentums
als gegebenen Objektes beruht, und der in dieser Einsicht die
Garantie seiner Dauerhaftigkeit besitzt. Das führt uns zu Zieglers
letzten Äusserungen über den Altkatholizismus hinüber. In
ihnen bespricht er in möglichster Kürze noch „den Umfang
und die moralische Bedeutung desselben".

Sie lauten :

7. „Dem Umfange nach war und blieb die altkatholische
Bewegung klein Aber die Hauptsache bei dem Abfalle und



— 476 —

der Kirchenbildung dieser „Altkatholiken" war der moralische
Eindruck, der, namentlich auch durch das Gewicht der Namen,
die an ihre Spitze traten, die Zahl bei weitem aufwog und
auch durch die paar Unwürdigen, die sich anschlössen, nicht
wesentlich beeinträchtigt wurde ; dem konnte sich auch die
katholische Kirche nicht verschliessen, dass sie noch einmal
ärmer geworden war an Geist und Gewissenhaftigkeit, an Mut
und Freiheitsgefühl. Die Bewegung war ja eine weit ernstere
und sittlich höher stehende als die des Deutschkatholizismus ;

mit der Reformation des sechzehnten Jahrhunderts kann sie

sich freilich weder an Tiefe noch an Stärke irgendwie
vergleichen; am meisten gemahnt sie an den Jansenismus und
seinen Protest gegen jesuitischen Geist und päpstlichen
Absolutismus. So bedeutet der Altkatholizismus eine innere Schwächung

der katholischen Kirche — einen Döllinger verliert
man nicht, ohne den Verlust zu spüren — wenn auch äusserlich,

gerade im Zusammenhang mit dem altkatholischen Gegensatz,

eine gewaltige Steigerung und Zusammenfassung ihrer
Macht und Machtmittel die nächste Folge war."

Es ist erfreulich, dass Ziegler in seinem Endurteil über
den Altkatholizismus mehr dessen „moralische" Bedeutung als
die bisherige verhältnismässige Geringheit seines „Umfanges"
in die Wagschale wirft. Dass der Altkatholizismus einstweilen
keine grössere Ausdehnung gewonnen und zu einer
Volkskirche sich nicht ausgewachsen hat, liegt nicht an einem

Mangel innerer Lebenskraft, die ihm in Überfülle inne wohnt,
als vielmehr an äusseren Verhältnissen, die zu überwinden in
keines Menschen Macht steht. Sie werden aber schon
überwunden werden, wenn die Stunde dafür gekommen ist. Daher
ist vorläufig und vielleicht noch auf längere Zeit in der That
„die Hauptsache" das moralische Gewicht, welches dem
Altkatholizismus ganz unzweifelhaft zukommt und in Zukunft
mehr und mehr zukommen wird. Aber der Strassburger
Professor stellt dasselbe in ein falsches Licht, wenn er es ganz
vorzugsweise in „das Gewicht der Namen" legt, die im Jahre
1870 an die Spitze der altkatholischen Bewegung getreten
seien. Zwar war es ein grosses Glück, dass bei der in Rom

bewirkten Umwandlung der katholischen Kirche des Abendlandes

in eine jesuitische oder ultramontane in Deutschland eine
Reihe von Männern vorhanden war, die mit ungeteilter An-



— 477 —

hänglichkeit an die Kirche Christi zugleich einen eben so tiefen
als richtigen Einblick in ihr Avahres Wesen und ihre geschichtliche
Entwicklung verbanden. Männer wie Döllinger, Friedrich, Herzog,
von Schulte, Reusch, Reinkens, Hilgers, Langen, Michaud
und viele andere waren bei der Gründung des Altkatholizismus

in der That unentbehrlich. Dass die römische Kirche
infolge der Julidekrete des Jahres 1870 genötigt wurde, alle
diese aus ihrer Gemeinschaft auszuschliessen, bedeutet, nach
Zieglers richtiger Behauptung, bei aller Steigerung ihrer Macht
nach aussen unzweifelhaft „eine innere Schwächung derselben,
denn einen Döllinger verliert man wahrlich nicht, ohne den
Verlust zu spüren".

Die römische Kurie musste geradezu blind sein, wenn sie

sich dem Gedanken verschliessen wollte, dass die von ihr
geleitete kirchliche Gemeinschaft durch die in Rede stehenden
Exkommunikationen „noch einmal ärmer geworden sei an Geist
und Gewissenhaftigkeit, an Mut und Freiheitsgefühl". Indessen,
so wahr das alles auch ist, „die moralische Bedeutung" des
Altkatholizismus liegt doch nicht darin. Vielmehr liegt diese in
dem Wahrheitsgehalte, den er sich von Anfang an gegeben hat.
Denn gerade durch die Vertretung desselben ist der Altkatholizismus

eine starke Schutzmauer ebensowohl für das historisch
überlieferte objektive Christentum als für die Freiheit der
einzelnen Persönlichkeit, dieser Grundforderung der neuern
Zeit, soweit dieselbe von Gott, dem Schöpfer und Erlöser des

Menschen, gewollt und daher berechtigt ist.
Ziegler vergleicht den Alt- mit dem Deutschkatholizismus.

Er schreibt jenem einen weit grössern Ernst und eine weit
höher stehende Sittlichkeit zu als diesem. Allein der
Vergleich ist recht schlecht angebracht; er wäre besser
unterblieben. Der Altkatholizismus hat mit dem Deutschkatholizismus

des Johannes Ronge (1813—1887) selbst nicht den leisesten
Berührungspunkt, es sei denn, dass man als solchen ansehen
wollte, dass auch der Deutschkatholizismus aus der römischen
Kirche hervorgegangen sei. Davon hätte Ziegler sich
überzeugen können, wenn er auch nur von der kurzen Schilderung

Kenntnis genommen hätte, die sich in dem „Lehrbuch der
Kirchengeschichte für Studierende von Joh. Heinr. Kurtz" von
dem Deutschkatholizismus befindet. Dort heisst es : „Im August
des Jahres 1844 stellte der Bischof Arnoldi von Trier den dort



— 478 —

aufbewahrten hl. Rock Christi für die Verehrung der Gläubigen

aus und zog dadurch l1/* Millionen Wallfahrer nach Trier.
Ein suspendierter Priester, Johannes Ronge, damals Hauslehrer
zu Laurahütte in Schlesien, liess nun im Oktober einen Brief
an Arnoldi in die sächsischen Vaterlandsblätter einrücken,
worin er mit rhetorischem Pathos (sie als ein Luther des

19. Jahrhunderts gegen den Reliquienkram eiferte Ronges
Brief wurde in allen Zeitungen besprochen, und seit 1845
bildeten sich in Deutschland (mit Ausnahme von Bayern und
Österreich) sogenannte deutschkatholische Gemeinden. Eine
„allgemeine Kirchenversammlung" zu Leipzig, im März 1845,
welche der neuen Kirche Verfassung und Bekenntnis geben
sollte, stellte jedoch ihren kläglichen religiösen Nihilismus (sie!)
ins Licht.... (Dem ungeachtet) hielt Ronge Triumphzüge durch
Deutschland, webei sich seine geistlose Hohlheit trotz phrasenreicher

Rhetorik (sie immer deutlicher offenbarte. Die Besseren
unter seinen Anhängern fingen an, sich ihrer Begeisterung
für den neuen Reformator zu schämen (sie!). Seine Gemeinden
zerfielen grossenteils unter sich, viele lösten sich auf, manche
ihrer Häupter warfen die religiöse Maske ab und suchten in
den Revolutionswirren des Jahres 1848 als republikanische
Weltverbesserer ihr verlorenes Ansehen (sie!) wieder zu
gewinnen. Die darauf folgende Restauration machte ihren
dürftigen Resten vollends den Garaus ')." Bei dieser Beschaffenheit
des Deutschkatholizismus nach Ursprung, Inhalt und Entwicklung

dünkt uns jedes Wort überflüssig, um zu zeigen, dass

derselbe mit dem Altkatholizismus in der That gar keinen Be-.

rührungspunkt hat.
Ziegier meint ferner, dass der Altkatholizismus „am meisten

an den Jansenismus und seinen Protest gegen jesuitischen Geist

und päpstlichen Absolutismus gemahne", während er „sich mit
der Reformation des sechzehnten Jahrhunderts weder an Tiefe
noch an Stärke irgendwie vergleichen könne". Allerdings
gemahnt der Altkatholizismus insofern an den Jansenismus, als

er, wie dieser, den Jesuitismus mit seinen Bestrebungen und

den päpstlichen Absolutismus sowohl für unchristlich als für
durchaus verderblich hält und beide mit Energie und
Nachdruck zu bekämpfen sucht. Aber das Ziel des Altkatholizismus

') A. a. 0., zweiter Band, zweiter Teil, 12. Auflage, S. 116, § 190, 6.



— 479 —

geht doch viel weiter, denn er beabsichtigt, wofür diese
Abhandlung von neuem den vollgültigen Beweis liefern dürfte,
nichts Geringeres als die Wiederherstellung der katholischen
Kirche in ihrem reinen Glänze, und zwar so, dass in derselben
beide gleich wesentliche Elemente, das objektive und das subjektive,
die ihnen gebührende Anerkennung finden. Und eben dieses ist
der Punkt, von dem aus allein dem Altkatholizismus auch die
richtige Stellung zur Reformation des sechzehnten Jahrhunderts

angewiesen werden kann.
Ziegler behauptet, ohne es zu beweisen, dass der

Altkatholizismus mit der Reformation einen Vergleich „an Tiefe
und Stärke" in keiner Weise aushalte. Ich weiss nicht, worauf
die Worte hinzielen und was mit denselben gemeint ist. Eines
aber weiss ich, dass der Altkatholizismus, wenigstens nach
seinem Endziele bemessen, eben so „tief und stark" ist wie das

positive Christentum nach dem Bekenntnisse, der Verfassung
und Übung der alten, ungeteilten, wahrhaft katholischen Kirche.
Diese „ohne Makel und Runzeln" (Eph. V, 27) in ihrer fleckenlosen

Reinheit herzustellen, muss, nach christlichen Grundsätzen
beurteilt, der Zweck und das Streben einer jeden Kirchenreform

sein. Das aber hat die Reformation des sechzehnten
Jahrhunderts in mehr als einer Beziehung nicht zuwege
gebracht. Und so hoffen wir allen einsichtigen und wohlgesinnten

Protestanten nichts Anstössiges zu sagen, wenn wir
mit Günther unsere Überzeugung dahin aussprechen, dass „die
Kirchenverbesserung jenes Jahrhunderts abermals einer
Verbesserung bedarf, die, als Negation der frühern Negation des
alten Katholizismus, eine Affirmation ins Leben der gesamten
europäischen Christenheit einführen könnte, die dem reinen
Katholizismus als der Einheit beider Prinzipien (des objektiven
und subjektiven) des Einen Evangeliums eine festere Dauer
zusichern wrürde. Und da der Menschheit auf die Dauer mit
Extremen nicht gedient ist, so wird auch die zweite
Kirchenverbesserung so Avenig als die erste ausbleiben, wenn die Zeit
reif dafür sein wird *)." Die Reife der Zeit für dieses grosse,
die deutschen Völkerstämme verjüngende und zu ungeahnten
Höhen emporhebende Unternehmen vorzubereiten und
möglichst bald herbeiführen zu helfen — das und nur das ist der

') Günther und Veith : « Lydia », I, 40.



— 480 —

Beruf und die Aufgabe des Altkatholizismus. Der Altkatholizismus

birgt zur Lösung dieser Aufgabe auch die erforderlichen
religiösen, sittlichen und intellektuellen Kräfte in seinem
Schosse. Ob er bei solcher Ausrüstung und bei solchen
Zielpunkten seines Strebens mit der Reformation des sechzehnten
Jahrhunderts an „Tiefe und Stärke" keinen Vergleich aushält,
darüber wird die religiöse Entwicklung und Gestaltung der
Zukunft richtiger als die in mannigfaltigen Vorurteilen
befangene Gegenwart entscheiden.

Bonn. Theodor Weber.


	Theobald Ziegler und der Altkatholizismus

