
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


418

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire: — Dans Y Altkatholisches Volksblatt (Bonn), Jan. 1901:
Döllinger und P. Grisar S. J.; —- Febr.: Bischof Dr. Weber über
das Königtum Christi; — März: Wessenberg.

— Dans Y American Journal of Fheology (Chicago), January
1901: A Plea for Ritschl, by H. Schwab; A Tract on the triune
Nature of God, by Rendei Harris; Two Sources for the Synoptic
Account of the last Supper, by E. Richardson.

— Dans YAnglican Church Magazine, January 1901 : l'excellent
article du Rev. H. Umbers sur l'ancien-catholicisme en France (« Old
Catholicism is the religion for France and the French people»).

— Dans La Buena Lid (Mexico): l'étude sur «la supuesta
Supremacia de S. Pedro».

— Dans le Catholique français (Paris), janv. 1901: Comment
on écrit l'histoire (contre Chénon) ; — févr.: les principes de l'ancien-
catholicisme.

— Dans le Catholique national (Berne), janv. 1901: Savoir,
devoir; le cerveau ultramontain; — févr.: thèses libérales; le card,
de Rohan.

— Dans le Deutscher Merkur (Bonn), Januar 1901: Döllinger
über die orientalische Frage ; Römisch-katholische Zeugnisse gegen
die vatikanischen Dogmen ; — Febr. : Kirche und Staat bei Richard
Rothe-, — März: Tu es Petrus und die moderne Bibelkritik; zur
Frage des Volktums in der Kirche; John Henry Newman (I. Die
englische Staatskirche) ; Zur Kultusdebatte (v. Hoensbroech).

— Dans YExpositor, January 1901 : the Theology of the Epistle
to the Romans (Denney); the Old Testament in the Light of
today (Driver); the Immortality of the Soul (Beet).

— Dans la Grande Encyclopédie (Paris), dernières livraisons:
Scot Erigène (E. H. Vollet), science, scolastique (Picavet), séminaire,
Sénèque, Senlis, Sennacherib, sens, sépulcre, sépulture, Serge.



— 419 —

— Dans The Guardian, i6 January 1901: the Old Catholics
and Reform in Italy and Spain; — Febr.: Chinese Religion.

— Dans le Journal des Savants, janv. 1901 : art. de M. H. Wallon
sur les Œuvres de S. François de Sales.

— Dans le Journal of Fheological Studies, Febr. 1901: On
the Influence of the Septuagint on the Peshitta (Barnes); On the
History of the Theological Term «Substance» (Strong); the Teaching

of Ecclesiasticus and Wisdom on the Introduction of Sin and
Death (Tennant).

— Dans le Katholik (Bern), Januar 1901: Schlussrechnung des

Jubeljahres; Verlängerung des Jubiläums; ein Philosoph über den
Ultramontanismus; Päpstlicher Brief über die französischen
Kongregationen; moderne Sklaverei in den Häusern der Kongregationen-,
Pruntruter Skandal; die englischen Pilger in Rom; Wechsler und
Händler ; Freiheit der Wissenschaft in der päpstlichen Kirche (Pfarrer
Hansjakob); — Febr.: Über die Kongregationen; eine
römischkatholische Hetzschrift; Leo XIIL über die christliche Demokratie.

— Dans la Lecture chrétienne (St. Pétersbourg), 1900: la
doctrine de St. Paul sur les esprits bons et mauvais (Gloubokovsky) ;

l'histoire du rite de la communion (Petrovsky); la doctrine de la
grâce (Katansky) ; 1'evangelisation de St. Paul et la littérature
hébraïque apocryphe (Gloubokovsky); la trad, grecque des Septante
(Necrassof) ; l'histoire des patriarches de Constantinople (Kourge-
mof).

— Dans le Messager théologique (Moscou), 1900: les relations
de l'Eglise grecque avec les protestants dans la seconde moitié du
XVIe siècle (Lebedef); la religion et la science au XXe siècle
(Glagolef ; notion de la religion (Bogolubof) ; essai d'établissement
d'une Eglise nationale tcheco-slave à Prague (Voznesensky) ; la
théorie de l'évolution dans la religion primitive (Pokrovsky) ; les
membres de l'Eglise (Pavlof).

— Dans la Quinzaine, janv. 1901 : Montalembert et Mgr. Pa-
risis en 1847—48 (l'abbé Follioley).

— Dans la Revue chrétienne (Paris), janv. 1901 : le prophète
Amos; — févr.: les caractères et l'esprit de la Réformation; un
jugement récent sur le protestantisme contemporain (contre Chénon);
Pierre Valdo avant son appel au concile de Rome. — mars : L'anti-
protestantisme; St. François d'Assise et la pauvreté (P. Sabatier).

— Dans la Revue critique, janv. 1901: critique du livre de
Et. Lamy sur la France du Levant; du livre de A. Ledere sur le
Buddhisme au Cambodge ; ein neues Evangelienfragment, von Ad.
Jacoby.



— 420 —

— Dans la Revue de théologie (Montauban), janv. 1901 : Messianisme

ou évangile (G. Godet) ; la Religion, la morale et la science
(contre M. Buisson), par H. Bois.

— Dans le Russian Orthodox American Messenger, dec. 1900:
on the Progress of Old-Catholicism, by A. Kireyef.

— Dans la Semaine littéraire (Genève), janv. et févr. 1901 :

lettres de MM. Pascal, E. Naville, E. Yung, etc., sur la Théo-
sophie.

— Dans le Fheolog. Jahresbericht (Holtzmann und Krüger):
très précieuse Table des matières du 19e vol. (1899), rédigée par
M. le pasteur C. Funger.

* Deux Lettres pastorales anciennes-catholiques, pour le
carême de 1901: — celle de M. l'évêque Herzog «über die Pflege kirchlicher

Gemeinschaft (Devoirs des chrétiens envers la communauté
ecclésiastique)»; celle de M. l'évêque Weber «über das Königtum
Christi ».

* Deux publications anciennes-catholiques : — Sachregister
zu den Protokollen I bis XXV (1875 bis 1899) der National-Synode
der christkatholischen Kirche der Schweiz, angefertigt im Auftrage
des christkatholischen Synodalrates 190O; Solothurn, Buchdruckerei
Brugger und Gigandet, in-18, 99 S. — Protokoll über die XXVI.
Session der National-Synode der christkatholischen Kirche der
Schweiz. Sitzung vom 7. Juni 1900, gehalten in der Aula des

Bernoullianums zu Basel ; Laufen, Vonburgsche Buchdruckerei,
1900, in-18, 80 S.

* Encore le «Salut des pécheurs» du moine Agapios Landos.
— Dans la Revue internationale de Th., d'octobre 1900 (p. 766
à 771), nous avons signalé cet ouvrage comme une preuve
d'infiltration des légendes occidentales dans certaines parties de l'Orient.
Un théologien oriental nous fait remarquer que cet ouvrage est
très peu répandu dans l'Eglise orientale, et qu'il ne l'a lui-même
jamais eu entre les mains. Nous en sommes enchantés, et nous
ne sommes pas surpris que les Assomptionnistes des Echos d'Orient
aient intérêt, pour essayer d'atténuer les grossières légendes de leur
Eglise, à grossir les défectuosités de leurs adversaires et à discréditer

le plus possible les autres Eglises. Tactique jésuitique, dont
nous prenons note une fois de plus.

* Orthodoxes et Anciens-catholiques. — Dans son premier
numéro de cette année, le « Messager ecclésiastique » de St. Péters-

bourg a de nouveau exprimé sa sympathie envers l'ancien-catholicisme.

«Daigne notre commun Sauveur, a-t-il dit, accorder sa



— 421 —

bénédiction et sa grâce aux généreux lutteurs qui combattent pour
la vérité dans l'Eglise; qu'il daigne, pour la joie de tous les amis
de la vérité, fortifier encore au XXe siècle l'ancien-catholicisme,
qui a toute notre sympathie »

* Orthodoxes et Anglicans:
— Une consécration episcopale. Dans le diocèse du Fond-du-lac,

un évêque auxiliaire a été consacré dernièrement par l'évêque
diocésain, Dr Grafton, d'après le rite catholique, avec le concours
de sept autres évêques de l'Eglise episcopale américaine. A cette
consécration ont assisté en ornements épiscopaux, sans toutefois
prendre part à l'imposition des mains, l'évêque orthodoxe russe
d'Alaska (qui réside à San Francisco) et l'évêque Kozlowski de

Chicago. Le Katholik de Berne écrit à ce sujet (5 janvier 1901,

p. 11): «Wenn die Bischöfe der drei Kirchen zwanzig Jahre lang
einander in solcher Weise bei Einsetzung von Bischöfen brüderliche

Achtung und Wertschätzung bekunden, so werden sie es auch
nicht mehr für Sünde halten, gemeinschaftlich die Handauflegung
zu vollziehen und die heilige Eucharistie zu feiern. Damit würde
keine Kirche etwas verlieren, wohl aber das eigene Ansehen
vermehren und sich in die Lage versetzen, die eigenen guten Gaben
zur Förderung des Reiches Gottes erst recht nutzbar zu machen. »

— La dernière publication de M. l'évêque de Salisbury. Voir
la Revue internationale de Fhéologie, janvier 1901, p. 232—235.
On lit dans le Guardian du 6 février dernier : « In the Salisbury
Diocesan Gazette for February the Bishop of Salisbury gives an
interesting account of the reception by the Greek Church of his
tract, entitled Some Points in the Feaching of the Church of England

set forth for the information of Orthodox Christians of the
East, which was recently published by the S. P. C. K. in English
and Greek. The Patriarch of Constantinople writes in the most
friendly terms, saying that proper and serious study is being given
to the work, and praying that «in the holy Churches of Christ
there may rise up during the new century the long-desired sun
of unity in the faith ». The Archbishop of Syra has reprinted the
tract and perfixed to it a preface, in which he commends it to
learned clergy and laity, declaring that he has found no great
differences between the teaching of the Anglican and the Orthodox
Churches, and expressing the hope that the tract may produce a
new movement towards union. The Greek translation of the tract
has been reprinted in full by several Greek newspapers, and
favourably noticed. There is thus good reason to hope that a
considerable step has been taken towards making the position of the
English Church more widely known in the East, and the Bishop



— 422 —

of Salisbury regards the welcome given to his tract as all the more
satisfactory since it did not disguise those points of difference which
do exist. »

— Une lettre du Patriarche Constantin, de Constantinople,
à l'archevêque de Cantorbéry. Dans cette lettre, datée du 18/31
décembre 1900, S.S. appelle l'archevêque anglican «our entirely
beloved and highly esteemed brother in Christ our God», etil signe
« Your beloved and highly honoured right reverend lordship's
affectionate brother in Christ». Il lui souhaite «la grâce et la paix de
N. S. J. C. » On remarque aussi les expressions suivantes : « Having
in our hands fresh evidence from your Grace of your brotherly
love and friendly communion ...» «the title of Pope and Patriarch

of Alexandria, a title which is simply honorary, and carries
no peculiar Papal privilege or right in the hierarchy of our
universal Eastern Church. » « May God give peace in our churches
and vouchsafe that the community which bears the name of Christ

may see in this new Twentieth Century the brilliant dawn of unity
in every point of the spiritual horizon for the confirmation of the
holy Christian faith and for His glory. »

Le Church Firnes du 22 février a écrit, au sujet de cette lettre,
les réflexions suivantes: «His letter breathes the spirit of unity,
which, we trust, will be the special characteristic of the twentieth
century. The establishment of friendly relations with the East
is an ideal which English Churchmen have from time to time
cherished with something like enthusiasm, but Western associations
have again and again asserted their power and enthusiasm has died
down. To our shame it must be said that the vast majority of
Anglicans are in absolute ignorance as to Oriental Christianity.
The number of those wo are aware of the existence of an Eastern
Church is infinitesimally small. But if we have at heart the reunion
of Christendom the first step must be to re-unite our section of
the Western Church with the Churches of the East. There are,
it is true, some stumbling-blocks to be removed, but they are not
impossibilities. And, as a matter of fact, we have done scarcely
anything as yet towards clearing up the differences in belief and
practice, which, upon closer inspection, might be found to be much
less important than they are believed to be. »

— Les services religieux pour feu la reine Victoria. A
Constantinople, le patriarche grec, le patriarche arménien et l'exarque
bulgare ont assisté à ces offices. Le Guardian du 13 février écrit
à ce sujet: —«The "friendly relations" between Anglicans and the
Orthodox Greeks and Armenians (Gregorians) were strikingly
exhibited. The Great Protosyncellos (Chrysostom) issued last Friday



— 423 —

a printed circular—"To the well-beloved Bishops and reverend

priests who preside over the churches of the archbishopric of
Constantinople"—ordering a mournful tolling of the church bells at
four o'clock, after vespers—"In order to show more publicly our
sympathy with the great mourning of all the God-loving Christian
people of England." The Œcumenical Patriarch has since written
to the Archbishop of Canterbury expressing his grief at the decease

of our "evermemorable Queen", and the Bishop of London, with
whom his Holiness exchanged photographs in 1898. On the same

morning memorial services for her late Majesty were celebrated in
the forty Armenian (Gregorian) churches of this city, the bells
being tolled. »

Au Caire, l'église copte a célébré aussi un office funèbre,
après lequel un échange de bonnes relations a eu lieu entre le
patriarche copte et le patriarche grec d'une part, et, d'autre part,
l'évêque anglican Blyth, le doyen Butcher, le chanoine Valpy et le

Rev. Odeh. Le Guardian du 20 février en parle en ces termes:
«The welcome extended to the Bishop by each of the Patriarchs
was much more than a formal one, and very cordial and friendly
relations were exhibited towards the Anglican communion. »

— Une conférence de M. le Lie. Isaak sur TEglise arménienne.
M. Isaac est actuellement pasteur de la communauté arménienne
de Manchester. Il a fait dernièrement, à une réunion de Y English
Church Union, une conférence très applaudie sur la doctrine de
l'Eucharistie dans l'Eglise arménienne. Le Katholik de Berne, du
5 janvier dernier, l'a mentionnée dans les termes suivants : « Herr
Isaak führt die Isolierung der armenischen Nationalkirche auf rein
politische Ursachen zurück; in der Lehre stimme seine Kirche
mit der ökumenischen (allgemeinen) Kirche vollkommen überein.
Das gilt insbesondere auch von der armenischen Liturgie, die
vielleicht aus dem fünften Jahrhundert herstammt. Rom hat bei jedem
Anlass die Drangsal des unglücklichen Volkes dazu benützt,
möglichst viele Armenier zu sich herüberzuziehen. Gleichwohl hat sich
die von allen Seiten verlassene, von Sultan und Papst bedrängte
Märtyrerkirche bis auf diesen Tag erhalten. Herr Isaak gehört zu
den Zierden ihres Klerus und ist namentlich bestrebt, junge Leute
zum geistlichen Amt heranzubilden. »

* Eglise anglicane:
— Encore le « Disestablishments. On lit dans le Church Times

du 11 janvier 19OI : «A communicated article, over the signature
of "Observer," and dealing with the twentieth century outlook of
the Church of England, appeared in the Daily News of Saturday.
The writer, evidently alarmed at the demand of Churchmen for



— 424 —

the largest measure of autonomy compatible with Establishment,
asks us to desist from that demand, and arrange the terms on
which we will consent to be disestablished. If, as the writer affirms,
Disestablishment were inevitable and even imminent, we might
quite profitably take his advice; but is it? In times past, it has
been much nearer to us than it is at present, and if we are not
immediately threatened, we see no reason why we should do our
part in hastening an event which would, we believe, involve such
an uprooting of old ideas, and so violent a severance of old
associations, as would do serious injury to religion troughout the
country. Moreover, "Observer" must not imagine, as he appears
to imagine, that Dissent would reap any benefit, but Rome
certainly would. One of his arguments for asking us to surrender our
position is the alleged rapid growth of Dissent, of which he does
not furnish the proof. We believe, on the contrary, that it is not
advancing. It certainly is not to-day the political force that it was
a few years ago, and the very suggestion that we should
disestablish ourselves seems to imply that we cannot be disestablished
from the outside. The School Boards have shown us the true
inwardness of Disestablishment, which we now know to mean the
Establishment of Dissent. But he must show us some stronger
reason than any he has adduced. Why should we disestablish a
religion which belongs to no class or party in favour of one which
is hopelessly bourgeois, and is essentially the religion of one section
of the middle-class. If Disestablishment comes, it will be because
of other reasons than those alleged. »

— Le serment royal et les catholiques-romains. On lit dans
le Temps du 21 février dernier: « Les catholiques *) anglais ne sont
pas contents. Cette faible minorité, qui ne représente pas un dixième
de la population du royaume d'Angleterre, se félicitait naguère,
par l'organe du duc de Norfolk, à Rome, devant le pape, de la
parfaite liberté dont elle jouit dans un pays protestant. Il y avait
quelque chose d'un peu artificiel dans cette satisfaction. Les
descendants de ceux qui furent si longtemps persécutés pour leur foi
sous Elisabeth et les Stuarts ne peuvent avoir oublié tout à fait
les mesures radicales qui furent prises par des gouvernements réguliers

contre leurs ancêtres. Si l'Angleterre, à cette heure, laisse
les sujets catholiques2) du roi Edouard VII libres d'adorer Dieu
à leur guise, elle n'en a pas moins confisqué, au seizième siècle,
tous les biens des couvents, et encore, en 1851, une loi de colère

') Lire les catholiques-romains.
a) Lire catholiques-romains.



-- 425 —

était adoptée par une immense majorité, afin d'interdire sous les

peines les plus rigoureuses aux représentants de la hiérarchie catholique

1) en Angleterre de prendre des titres diocésains territoriaux
(au lieu de désignations in partibus), ainsi que le leur prescrivait
une bulle de Pie IX.

Jusqu'à une époque peu éloignée, les Actes du Test fermaient
le Parlament aux catholiques2). Ce n'est qu'en 1828 que l'émancipation

des catholiques2) irlandais a conféré à l'immense majorité
de la population de l'île sœur le droit de cité. Encore aujourd'hui,
les deux grands postes de lord-grand-chancelier de Grande-Bretagne

et de lord-lieutenant ou vice-roi d'Irlande ne peuvent être
occupés que par des protestants. Toutefois, la survivance de ces
anomalies n'affectait pas le gros des catholiques2) anglais. Ils se

plaisaient à célébrer le libéralisme des institutions sous lesquelles
ils vivent. Tout à coup la situation a changé. Le roi Edouard VII
a dû — comme sa mère Victoria en 1837 — prêter, à l'ouverture
du Parlement, le serment imposé par le Bill des droits de 1689,
après la Révolution, aux souverains anglais, après avoir été prescrit
par YAct du Test en 1678 à tous les membres du Parlement et
magistrats.

Cette déclaration est ainsi conçue: «Moi, Edouard, par la grâce
de Dieu, roi d'Angleterre, Ecosse et Irlande (George III en 1801

a bien voulu renoncer au vain et outrecuidant titre de roi de

France, porté par ses ancêtres depuis Edouard III), défenseur de
la foi, solennellement, sincèrement et en présence de Dieu, je
professe et déclare que je crois que dans le sacrement de la sainte
Cène il n'y a aucune transsubstantiation des éléments du pain et du
vin en le corps et le sang du Christ, au moment ou à la suite de
leur consécration par une personne quelconque. » Voilà déjà une
profession de foi théologique qui va bien. On ne savait pas le roi
Edouard VII si ferré sur les points les plus abstrus de la
métaphysique dogmatique. Là ne s'arrête pas la formule; elle poursuit:
« J'affirme que l'invocation ou l'adoration de la vierge Marie ou de
tout autre saint, et le sacrifice de la messe, tel qu'il est en usage
dans l'Eglise romaine, sont des superstitions idolâtriques. Et je
professe, atteste et certifie solennellement, en la présence de Dieu,
que je fais cette déclaration et chacune de ses parties dans le
sens clair et simple des mots qui me sont lus, conformément à la
façon dont les entendent communément les protestants anglais,
sans évasion, équivoque, ni réserve mentale quelconque, sans
aucune dispense à moi accordée à cet effet par le pape ou par toute

*) Lire catholique-romaine.
2) Lire catholiques-romains.



— 426 —

autre personne, et sans l'espoir d'aucune dispense venant de qui
que ce soit, et sans croire que je puisse être acquitté devant Dieu
et les hommes, ou absous de cette déclaration ou d'une partie
quelconque d'icelle, quand bien même le pape ou toute autre
personne ou personnes m'en dispenserait, ou l'annulerait, ou la déclarerait

nulle et non avenue. »

Tel est le texte, prodigieusement archéologique, du serment
qu'a dû prêter, en l'an de grâce 1901, le roi Edouard VIL On
avait, dit-on, songé à le libérer de cette obligation. Il a fallu
renoncer à ce dessein. Nulle autorité en dehors du Parlement ne
pourrait abroger cet acte. Or il n'y a pas de Parlement sans roi
et il n'y a pas de roi sans ce serment. D'ailleurs, si l'affirmation
expresse du caractère protestant de la royauté anglaise blesse non
seulement les catholiques *), mais les anglo-catholiques anglicans
désireux de réduire, autant que possible, la part de la Réforme,
elle rassure les protestants, encore l'immense majorité, sinon du
clergé anglican, du moins de la nation. Ce n'est pas à l'heure où
sévit dans l'Eglise établie une crise déchaînée par le ritualisme que
l'on eût osé enlever cette satisfaction au sentiment populaire.

Les catholiques *) protestent. Vingt-deux pairs de cette religion
(sur cinq cents membres de la Chambre des lords), parmi lesquels
le duc de Norfolk, lord Ripon, ex-ministre libéral, lord Llandaff,
ex-ministre conservateur, lord Acton, professeur à Cambridge, les
juges lords Morris, Brampton et O'Brien, ont déposé entre les
mains du chancelier une protestation où ils déclarent que « les

expressions employées dans ce serment sont de nature à causer
la plus cruelle peine à des millions de sujets de Sa Majesté dans
toutes les parties de l'empire, qui sont aussi loyaux et dévoués à

sa couronne et à sa personne que qui que ce soit». Prêchant à

Manchester, le père Bernard Vaughan, le frère du cardinal archevêque

de Westminster, et le plus éloquent orateur de la chaire
catholique2) en Angleterre, a dénoncé cette provocation. Ce règne
commence mal pour la paix des catholiquesa). S'ils se plaignent
de ce serment illibéral, on a reproché au cardinal, qui n'a fait
d'ailleurs que se conformer en cela à la loi de l'Eglise8), de n'avoir
pas fait célébrer de messes de Requiem pour le repos de l'âme de
la reine Victoria, morte hérétique, sans sacraments ni pénitence. »

* Eglise romaine:
— Los von Rom (Hors de Rome). Le « Chrétien français »

du 13 février 1901 contient d'intéressants détails, quoique incotn-

') Lire catholiques-romains.
2) Lire catholique-romaine.
3) Lire TEglise romaine.



— 427 —

plets, sur le mouvement antiromaniste en Autriche, en Prusse, en
Saxe et en Belgique, Les populations qui rompent avec Rome,
adhèrent généralement soit à l'ancien-catholicisme, soit au
protestantisme. En Autriche, les anciens-catholiques ont fort à se plaindre
de l'administration, et leur manque de ressources matérielles les

empêche de construire des chapelles et d'entretenir des prêtres en
nombre suffisant; néanmoins leur nombre s'accroît constamment.
Voir le «Katholik» du 2 février dernier, p. 41 ; etc.

En France, des ecclésiastiques se détachent chaque jour de
Rome. Malheureusement, par suite d'une instruction théologique
insuffisante et aussi d'une situation matérielle souvent pénible, ils
suivent des voies très diverses et dispersent leurs forces. Espérons
que, lorsque les temps seront meilleurs et l'Eglise romaine ramenée
au droit commun, ils se retrouveront tous pour combattre, dans de
meilleures conditions, le bon combat. Les protestants, de leur côté,
redoublent de zèle et fondent des communautés dans la Corrèze,
la Gironde, la Charente, la Charente-Inférieure, etc. Voir le Siècle
du 24 janvier et du 19 février 1901.

En Espagne même, l'irritation est grande contre les jésuites;
et si le mouvement anticlérical est bien dirigé (sans tomber dans l'anti-
christianisme), il est possible qu'il devienne fécond et que l'affaire
Ubao provoque dans beaucoup d'esprits un réveil de l'ancienne foi.
On assure aussi que de nombreux catholiques, à Manille, sont
décidés, pour se libérer des moines, à rejeter toute «tutelle spirituelle »

de la papauté. — En Portugal, les journaux libéraux s'expriment
ainsi : « Nous protestons contre les congrégations religieuses des
différentes nationalités qui, depuis quinze ans, envahissent le
Portugal. » Et encore : « La situation actuelle ne peut se prolonger,
car elle est contraire à la loi et devient un véritable danger national.
Le clergé étranger contribue à la réaction qui abrutit le pays. »

— La Pétition pour l'expulsion des jésuites et le Livre du
P. Du Lac. On se rappelle que, le 17 juin 1899, le Siècle lança
en France une pétition pour obtenir des signatures en vue d'une
expulsion des jésuites hors de France. Cette pétition était motivée
par la double démonstration qu'en droit la liberté d'association ne
peut pas s'étendre aux associations de malfaiteurs, et qu'en fait
les associations papistes sont des «associations de malfaiteurs».
Cette pétition a été l'objet d'un Rapport très étudié d'un député,
M. Pochon, concluant au renvoi au ministère de l'Intérieur. Actuellement,

cette question est subordonnée à la loi des associations
qui se discute à la Chambre (v. plus loin). Il est bon de savoir
que le Siècle a déclaré récemment que cette pétition a été «

couverte de plusieurs dizaines de milliers de signatures ».



— 428 —

Le nouveau livre sur les Jésuites, publié par le P. Du Lac,
jésuite lui-même (Paris, Pion, 1901), n'est pas de nature à calmer
l'irritation des adversaires des jésuites ; car le mensonge s'y étale
avec audace. Qu'on en juge par les détails suivants (relevés dans
le Journal de Genève du 16 janvier dernier): — Le P. Du Lac
accuse Pascal de n'avoir été qu'un pamphlétaire de bonne foi
médiocre, et d'avoir ainsi calomnié les jésuites ; et il invoque à son
appui l'aveu même de Bayle. Voici textuellement les paroles du
P. Du Lac (p. 9): «Bayle de son côté écrit: «Les injustices
outrées, les faussetés ingénieuses sont hardiment répandues dans
toutes ces Lettres (les Lettres provinciales), contre une des plus
célèbres sociétés qui soutiennent les intérêts de l'Eglise. » Sur quoi,
le Journal de Genève remarque: «Etonnés de cette opinion attribuée

à Bayle, grand admirateur de Pascal, et point ami des jésuites,
nous avons ouvert son Dictionnaire à l'endroit cité. La phrase y est,
en effet, mais en marge et il est expressément indiqué d'abord
qu'il ne s'agit pas de l'opinion de Bayle, mais d'une citation du
père Bordelon par Richelet. Donc, ce qu'on nous donne pour du
Bayle est de la prose jésuite. On conviendra que c'est bien débuter.
Puis l'auteur s'appuie sur l'opinion de Voltaire qui, on le sait,
n'aimait pas plus Pascal qu'il n'aimait Corneille, par jalousie de métier

et aussi parce que Pascal était croyant, ce que l'auteur du
Dictionnaire philosophique ne pardonnait point. Ce n'est pas tout.
Ce livre est tout un cours d'histoire emprunté sans doute aux
manuels d'école de la secte enseignante et toujours, bien entendu,
dans un but apologétique. Or l'auteur, en racontant le règne de
Louis XV ou plutôt de Mme. de Pompadour, attribue la persécution
de Choiseul contre les jésuites à la vengeance de Mme. de
Pompadour, dont ils n'avaient pas voulu autoriser les amours royaux.
Il ne manquait plus que cela, d'opposer le puritanisme des jésuites
au relâchement des jansénistes! Mais alors, d'où vient que l'on
tolérait fort bien chez Louis XIV ce que l'on condamnait chez son
petit-fils? C'est ce que le livre du P. Du Lac ne prend pas la
peine de nous expliquer. Les difficultés ne l'arrêtent pas, parce
qu'il passe devant elles sans les voir, au moins sans les regarder. »

Le P. Du Lac pris en flagrant délit d'«erreur», et quelle erreur,
et dans quelles circonstances Le bon Père confessa sa « méprise »

et déclara qu'il l'effacerait dans son «prochain tirage». Or il n'en
fut rien. «Aujourd'hui même (14 février 1901), écrit le correspondant

précité du Journal de Genève, j'ai ouvert le livre du Père
Du Lac, parvenu à sa dix-huitième édition, et j'ai constaté, à mon
extrême surprise, que la fausse citation de Bayle s'y étalait sans
aucun changement. Mais avec les Pères, on a toujours à se
demander s'il faut entendre leurs paroles à la manière usuelle. J'effa-



— 429 —

cerai la citation, a-t-il dit, dans mon prochain tirage ; or, un distinguo

est possible, car, après tout, cette dix-huitième édition fait
peut-être partie d'un seul et même tirage avec les dix-sept
premières. Il est vrai qu'un simple écrivain, n'ayant pas les vertus
surnaturelles d'un aussi saint homme, eût, sur l'heure et avant la
mise en vente de la deuxième édition, commandé un carton pour
faire disparaître le faux. N'importe. Avoir fait une promesse si
formelle d'effacer une citation fausse au lendemain de la publication
d'un livre, et la maintenir dans la dix-huitième édition de ce même
livre, est un acte que ne condamne peut-être pas la morale
jésuitique, mais que condamne la simple morale. Bayle continuera donc
à condamner Pascal, pour lequel, du reste, il avait la plus haute
admiration.»

Ce n'est pas tout. On sait que le P. Du Lac a affirmé «ne
s'être jamais occupé de l'affaire Dreyfus». Or M. Clemenceau a
démontré que ce même Père a sollicité une entrevue avec M.
Joseph Reinach, pour l'entretenir de toute cette affaire, et que ce
même Père se rencontrait tous les jours avec le général de Boisdeffre,
celui-ci l'entretenant du plan de mobilisation, d'Esterhazy, etc. (Voir
Le Bloc, n° i, p. 14-15 ; n° 2, p. 30-32; n° 3, p. 47-49).

Jamais le jésuitisme n'a été plus évident.

— La question des Congrégations en France. Si j'avais à
traiter cette question à fond, j'examinerais séparément toutes les
questions qu'elle implique, à savoir: ce qu'est en soi une congrégation

religieuse, et comment elle peut avoir de légitimes raisons
d'exister; ce que les congrégations religieuses ont été de fait, et
le rôle qu'elles ont joué dans l'Eglise, soit en Orient, soit en
Occident; ce que les congrégations sont actuellement dans l'Eglise
romaine, et ce qu'il faut penser de leurs faits et gestes; ce que
les congrégations papistes sont de fait en France; le mal qu'elles
causent à la France; les vrais remèdes auxquels le pays et le
gouvernement devraient recourir ; ce qu'il faut penser du projet de loi
Waldeck-Rousseau.

Je ne peux, dans cette Chronique, toucher à aucune de ces
questions, pas même à la dernière. Je ne peux que répondre brièvement

aux questions suivantes : — Ce projet de loi est-il bon en soi
Il renferme de graves illogicités, par exemple: l'auteur déclare en
théorie quii faut combattre les congrégations à cause de leurs vœux
et de leur organisation, et, de fait, il conclut qu'il faut en reconnaître
quelques-unes. Toutes font les mêmes vœux, toutes professent les
mêmes dogmes et la même morale, toutes dépendent du même
pape et de la même curie, toutes ont le même esprit. Donc toutes
doivent être traitées de la même manière par le gouvernement. En



— 430 —

outre, ce projet de loi est aussi insuffisant qu'illogique. — Ce projet
de loi sera-t-il voté J'en doute. En tout cas, ce qui importe plus
encore, c'est que, une fois voté, il soit mis à exécution. — Or,
sera-t-il mis à exécution Très probablement non : parce qu'un
des ministères qui succéderont au ministère Waldeck-Rousseau, ou
rapportera la loi, ou la laissera dans les cartons sans l'exécuter.
N.B. Il existe des lois, parfaitement françaises, qui seraient beaucoup

plus efficaces contre les congrégations que la loi en question,
si elles étaient appliquées (voir Le Bloc, n° 5, p. j6); mais elles

ne le sont pas, et celle-ci ne le sera pas davantage. Ce qui manque
au gouvernement français, c'est-à-dire aux divers ministères qui se
combattent plus encore qu'ils ne se succèdent, et qui se prétendent
un gouvernement, ce qui leur manque, c'est d'abord de savoir ce

qui est utile à la France politiquement, socialement et religieusement;

ensuite, de le vouloir; enfin et surtout, d'avoir le courage
moral et la persévérance nécessaires pour Yexécuter. Voilà le mal,
et voilà le remède. On voit dès lors combien peu d'importance
il faut attacher à ce projet de loi, simple velléité d'un jour.

— Les vices de l'instruction et de l'éducation du clergé papiste
en France. Ces vices ne tiennent pas seulement aux maîtres, qui
sont eux-mêmes insuffisamment instruits et qui, pour la plupart,
sont des congréganistes, ignorant les besoins des paroisses et
les vrais devoirs du clergé séculier; ils tiennent plus encore au
système même, qui lui-même tient au système jésuitique et papiste,
lequel ne peut pas étudier les questions théologiques au grand
jour de la science. Les belles déclarations du pape, des évêques
et de quelques prêtres, sur la liberté de la science dans l'Eglise
papiste, ne sont que des phrases creuses pour tromper la galerie ;

ces déclarations, les faits les démentent cruellement chaque jour.
Voici les aveux textuels publiés par « Un curé » dans le Figaro
du 16 février dernier:

« J'ai passé trois ans, au grand séminaire, à étudier cette
science qu'on appelle la théologie. Que vaut exactement cette
science en France? Je n'en sais trop rien. Je sais pourtant qu'elle
n'a produit ni une œuvre considérable, ni un homme eminent dans
ces derniers temps. Cette stérilité a peut-être pour cause l'épouvante

qu'elle inspire. Elle est très malsaine. Quiconque y
touche est à peu près certain de tomber dans une des innombrables
chausse-trapes dont elle est pleine. Et ce qui peut lui arriver de
moins pénible encore, c'est d'être condamné par l'Index. J'ai donc
pâli trois ans sur des manuels insipides, rédigés en latin de cuisine,
et expliqués, commentés par des professeurs congréganistes. » —
Puis ce « curé » se plaint qu'on lui ait « bourré la mémoire de



— 431 —

détails saugrenus dont il doit se garder de faire part aux fidèles

sous peine de passer pour un halluciné». Il ajoute: «Quelles
réformes utiles il y aurait à réaliser dans les grands séminaires!»
Il voudrait qu'on remplaçât les professeurs congréganistes par des

prêtres séculiers ayant l'expérience du ministère; qu'on renonçât,

pour la rédaction des manuels de théologie, « à ce latin infâme,
de décadence», et qu'on y substituât «le français tout bêtement,
au risque de ne pas braver l'honnêteté». Il déclare «incohérente»
l'organisation ecclésiastique ; il avoue que « l'évêque n'a que des

informations de fantaisie, des on-dit, des papotages » ; qu'il est exposé
à des « injustices » ; que les curés et les vicaires sont souvent
victimes de l'arbitraire episcopal. « En les frappant, dit-il, leur évêque
les transforme en parias: car si on voulait personnifier ce qu'il y
a de plus misérable, de plus infortuné dans l'humanité, il faudrait
descendre plus bas que le forçat, plus bas que le disciplinaire,
pour trouver le prêtre interdit »

Voilà où l'on en est encore en France, au XXe siècle, dans cette
France qui se croit éclairée et juste, et qui trouve même que son
clergé et son épiscopat sont les premiers du monde! On ne peut
que sourire, pour peu qu'on ait vu les autres pays et les autres
Eglises. Le brave «Curé» du Figaro trouve cet abus «épouvantable».

Il a raison. Il reconnaît encore que « quelques congrégations
ont réellement abusé de la sitution et ont commis des imprudences

impardonnables ». Il déclare qu'«il ne croit certainement pas que
le sort de l'Eglise soit lié à celui des congrégations. »

Oh! le brave homme!

— Le Congrès de Bourges. On sait qu'en septembre 1900
un congrès ecclésiastique s'est réuni, avec l'autorisation du pape
et l'approbation d'un grand nombre d'évêques, à Bourges, sous la
présidence de l'archevêque de cette ville, Mgr. Servonnet, et que
l'âme de ce congrès à été l'abbé Lemire, député. En février
dernier, l'abbé Lemire a publié, dans la «Revue politique et
parlementaire», une étude intitulée: Le Congrès de Bourges et l'Eglise
de France. Il faut la lire pour être renseigné exactement, en attendant

la publication des Actes, si tant est qu'on les publie. — On
sait aussi que ce congrès a été mal vu par M. Isoard, évêque
d'Annecy, qui n'aime pas les prêtres députés, qui aime encore
moins que les prêtres se constituent en syndicats, et qui a cherché
à discréditer le congrès en question, par conséquent aussi ses

principaux chefs, l'archevêque de Bourges, l'abbé Lemire et l'abbé
Birot (vicaire général honoraire d'Albi). L'archevêque en a appelé
à Rome, qui a condamné M. Isoard à présenter des explications
et des excuses. Celui-ci s'est exécuté assez maladroitement. Si le



— 432 —

congrès devait n'aboutir qu'à cette petite défaite d'un évêque et à

ce petit triomphe d'un archevêque, ce serait peu de chose. La
question est plus grave. Si je l'ai bien comprise, la voici, et elle
est loin d'être résolue.

i° Le congrès a voulu déclarer que le clergé français, loin de
condamner la science, l'appelle et désire la cultiver de plus en plus.
— C'est parfait. L'intention est excellente. Mais comment ne pas
voir que, sur ce terrain, le congrès se berce d'illusions Au moment
où le congrès faisait cette belle déclaration, un de ses prêtres, M.
Loisy, n'était-il pas condamné par son archevêque, frappé, réduit
à la misère? On sait le reste. Et le cas de M. Loisy ne se renou-
velle-t-il pas tous les jours Faut-il rappeler Mivart en Angleterre
et Hansjakob en Allemagne La question est donc de savoir si le
clergé français sera plus fort que l'Index romain. En rompant avec
Rome, qui ne peut pas se passer de l'Index, oui ; si non, non.

2° Le congrès a voulu relever l'activité paroissiale du prêtre,
et, sans manquer de respect ni aux évêques ni au pape, cependant
cesser d'être une simple machine entre leurs mains. Voici le point
de vue nouveau, dit le «Chrétien français» du 21 février dernier.
La paroisse, qui n'était rien jusqu'à présent, sera tout désormais.
« La paroisse, voilà la cellule primitive, la cellule classique. » Le
prêtre dans sa paroisse représente le pastorat: c'est à lui que
revient le soin de «paître les agneaux et les brebis». La paroisse
doit être le centre; le prêtre doit y être souverainement responsable

vis-à-vis de ses supérieurs et de Dieu, et par conséquent
souverainement libre. Le congrès de Bourges a créé Vesprit paroissial;

il a applaudi à la publication des bulletins paroissiaux, à

tout ce qui est de nature à organiser le groupement paroissial ; il
a pris la paroisse pour point de départ de l'action catholique. Mais
le prêtre ne peut pas rester isolé ; souverain chez lui, il a le droit
de se concerter, de conférer avec les autres souverains ses collègues.
Voilà l'origine, la légitimité des congrès sacerdotaux, et voilà aussi,
si je ne me trompe, au moins dans la pratique une grosse révolution

dans VEglise. C'est la démocratie substituée à l'autocratie.
L'autorité, l'action est désormais en bas.» Ainsi parle le «Chrétien
français». — S'il en est ainsi, c'est, en effet, une révolution, non
dans l'Eglise catholique (plebs adunata sacerdoti), mais dans l'Eglise
romaine, où le point de départ est en haut, où le centre est dans
le pape, où le prêtre n'est que sujet aveugle et soumis de l'évêque,
qui n'est lui-même que le très humble serviteur du pape. Ce
retour à la démocratie chrétienne, ce rétablissement des droits et des

devoirs des fidèles et des prêtres contre l'autorité abusive des

évêques papistes et du pape, ne peut qu'être chaleureusement
applaudi par tous les vrais catholiques. Mais le clergé français aura-t-il



— 433 —

le courage d'aller jusqu'au bout? Je ne le crois pas. Dès que le

pape verra le vrai sens de ce mouvement de réforme, il donnera
ordre aux évêques de le briser, et ceux-ci, qui ont signé en blanc
leur démission le jour de leur approbation par Rome, le briseront
forcément. Jamais le clergé français ne fera la réforme en question,
tant qu'il admettra le droit divin de la papauté et l'infaillibilité du

pape; or ce sont ces deux âneries qui sont le fondement de toute
son ecclésiologie, de toute sa dogmatique et de toute sa discipline.
Le Congrès de Bourges serait pour la papauté le plus grand péril,
s'il n'était un leurre; l'évêque d'Annecy l'a très bien compris.
Dieu veuille que le clergé français sorte enfin de ses ténèbres et de

sa torpeur; mais qu'il le sache: sa libération et sa résurrection, c'est

sa rupture avec Rome. La vraie solution de la difficulté, bon gré mal
gré, est l'ancien-catholicisme.

— Papistes pseudo-libéraux. En dehors du clergé qui a fait
le congrès de Bourges, il y a, en France, un petit groupe, très

restreint, de laïques qui voudraient bien être libéraux, mais qui
sont bâillonnés et enchaînés par leur soumission forcée à la papauté:
c'est le groupe de MM. Anatole Leroy-Beaulieu, Goyau, Fonsegrive,
Brunetière peut-être, etc. M. A. Leroy-Beaulieu s'est élevé récemment,
non pas contre le cléricalisme, mais contre l'anticléricalisme. Pourquoi

Parce que le cléricalisme est combattu par des ennemis du
christianisme. D'où il conclut que le cléricalisme, combattu par les

antichrétiens, est le christianisme même, comme si des antichrétiens
ne pouvaient pas aussi combattre autre chose que le christianisme! Pur
sophisme. La vérité est que les ennemis du christianisme confondent le
christianisme avec le cléricalisme, et que, trouvant le cléricalisme
absurde et malsain, ils traitent de même le christianisme. M. A.
Leroy-Beaulieu a raison de les combattre, mais il a tort de
commettre la même confusion qu'eux et de vouloir défendre le
cléricalisme sous prétexte que le christianisme est vérité. Il ne voit
pas l'abîme qui sépare le cléricalisme et le christianisme. Il ne voit
pas que, pour défendre vraiment le christianisme, il faut combattre
l'impiété d'une part et le cléricalisme de l'autre. Il ne voit pas que
le vrai catholicisme est à égale distance et de l'irréligion et du
cléricalisme papiste. Son dilettantisme théologique ne lui permet
pas de saisir le fond de ces questions, et il flotte à la superficie
des choses, dans les confusions verbales et dans la phraséologie
pseudo-libérale et pseudo-catholique. Autant en emporte le vent.
Ce n'est pas de ce côté que viendra le salut. Un de ces périls du
temps présent qu'il se propose de combattre est précisément, quoi
qu'il dise, cet ensemble de ritournelles prétendues catholiques et
prétendues libérales, qui sont juste le contraire du vrai catholicisme

Revue intern, de Théologie. Heft 34, 1901. 28



—- 434 —

et de la vraie liberté. Il serait temps que la France eût la force de
dire oui quand il faut dire oui, et non, quand il faut dire non.
Pactiser avec l'erreur (et la papauté actuelle est certainement une
erreur), n'est pas défendre la vérité. Donc décadence encore de ce
côté.

— Lencyclique sur la démocratie chrétienne (du 18'janvier1901).
Léon XIII, aimable vieillard, se délasse des vers par la prose.
Journaliste dans l'âme et ayant besoin d'écrire des brochures, il
les intitule « encycliques » : c'est son privilège de pape infaillible.
Mais nul ne s'y méprend. Le malheur est que toutes ses
encycliques « sociales » ne diffèrent les unes des autres que par les
deux premiers mots: celle-là est l'encyclique «Rerum novarum »,

celle-ci « Quod apostolici muneris », etc. ; et même dans celle qui
est intitulée «Rerum novarum», il n'y a absolument rien de neuf.
Impossible de faire un recueil plus insipide de lieux communs;
c'est la banalité même. Il faut plaindre la démocratie, si elle n'a

que ces «lumières» vaticanesques pour se guider. A côté de quelques

bons conseils, empruntés à droite et à gauche, Léon XIII
endort ses lecteurs et s'endort lui-même dans cette latinité oratoire
qui se balance dans le vide. N'ayant pas de temps à perdre,
passons.

— L'ultramontanisme jugé par le philosophe E. von
Hartmann. Dans un écrit intitulé « Zur Zeitgeschichte », il compare le

parti social-démocratique et le parti ultramontain, déclare que le

premier a cessé d'être dangereux, et s'exprime ainsi sur le second:
« Der Sieg des Ultramontanismus dagegen würde zwar zunächst
das wirtschaftliche Gedeihen nicht schädigen, aber geistigen Tod
und damit für absehbare Zeit das Ende der nationalen Kultur
bedeuten. Deshalb allein schon ist die ultramontane Partei viel
gefährlicher als die socialdemokratische. Es kommt aber hinzu, dass

sie eine unabsehbare Dauer vor sich hat, während die Socialdemo-
kratie sich in spätestens einem Menschenalter in etwas ganz anderes,

viel Harmloseres umgewandelt haben wird, dass der
Ultramontanismus für immer der Gegner eines ketzerischen Kaisertums
sein und bleiben wird, die Socialdemokratie aber sehr wohl zu
einer monarchischen Partei unter einem protestantischen Kaiser
werden kann. Die ultramontane Partei wird um so gefährlicher,
die socialdemokratische um so ungefährlicher, je mehr Abgeordnete
sie in die Parlamente entsendet Die ultramontane Partei ist die
das Parlament beherrschende Partei und zugleich die Regierungspartei

der Gegenwart ; sie wird diese Stellung schrittweise dazu
benutzen, um so viel Konzessionen von der Regierung- zu erlangen
wie möglich. Wenn dann die Regierung auf den Punkt gelangt ist,



— 435 —

dass weitere Konzessionen ihr unmöglich sind, dann wird hoffentlich

die Umbildung der socialdemokratischen Partei so weit
fortgeschritten sein, dass die Regierung in ihr eine sichere Stütze
gegen weitere ultramontane Anmassungen findet In der
ultramontanen Partei dagegen ist nur taktisches Geschick und formale
Bildung, keine wissenschaftliche Vertiefung und kein lauteres,
selbstzweckliches Wahrheitsbestreben zu finden ; an eine Kritik des

katholischen Dogmas ist in ihr gar nicht zu denken, geschweige
denn an dessen einstige Überwindung. Die ultramontane Partei
ist die grösste und eigentliche innere und äussere Zukunftsgefahr des
Deutschen Reiches ; aber für die Gegenwart hat sie mit den
Lebensinteressen desselben einen klugen Scheinfrieden geschlossen.»

* Quelques statistiques confessionnelles :

i° Statistique religieuse de la Suisse. Le recensement fédéral

de décembre 1900 a donné les résultats suivants, d'après la
Semaine religieuse de Genève (2 mars 1901):

Le nombre des israélites a quadruplé depuis cinquante ans:
il est aujourd'hui de 12,399. Le chiffre des personnes qui se sont
inscrites comme étant « d'autres confessions (que la catholique ou
la protestante) ou sans confession» a passé de 10,706 à 13,453.
Par «autres confessions», il faut entendre principalement les
adhérents de l'Eglise grecque, représentés surtout par les étudiants
russes, bulgares et roumains, devenus nombreux dans nos Universités

suisses. Le chiffre des libres penseurs qui s'inscrivent comme
étant «sans confession» au lieu de s'inscrire comme «catholiques»
ou comme « protestants » est toujours relativement minime.

Avec les confessions protestante et catholique, nous arrivons
aux gros chiffres. Il y a en Suisse 1,918,197 protestants et 1,383,135
catholiques. Depuis 1888, les protestants ont augmenté de 201,649
et les catholiques de 199,307. En 1888, sur iooo habitants, il y
avait 588 protestants et 406 catholiques; aujourd'hui, il y a 576
protestants et 416 catholiques. Le nombre des protestants dans
les cantons catholiques a fortement grandi, celui des catholiques
dans les grandes villes protestantes a crû dans des proportions
plus fortes encore.

Ce changement ne tient pas à des conversions nombreuses
du protestantisme au catholicisme ; les efforts tentés dans ce sens
sont à peu près infructueux. Il ne paraît pas tenir non plus à une
plus grande fécondité des populations catholiques. Le fait vient
avant tout de l'immigration étrangère. Les Français, les Italiens,
les Autrichiens, les Bavarois, qui entourent la Suisse de toutes
parts, profitent du libéralisme de ses institutions et de la libéralité
de ses habitants pour venir y chercher une existence plus facile



_- 436 —

et y exercer certains métiers que les nationaux, plus instruits,
tiennent pour inférieurs et pour indignes d'eux.

Il y a, du reste, dans cette statistique, un élément qui nous
échappe. Les vieux-catholiques ne sont pas recensés à part, mais
englobés dans les catholiques '). Il est possible que, tout compte
fait, l'Eglise romaine ait reperdu, par la sécession de ces nationaux,
tout le gain qu'elle a pu faire par l'immigration étrangère.

En ce qui concerne spécialement le canton de Genève, le
recensement fédéral de 1900 a constaté la présence de 62,541
habitants protestants et de 67,228 habitants catholiques. (En 1888,

ces chiffres étaient respectivement de 50,975 et de 52,297.) Mais,
si l'on fait abstraction de la population étrangère, si l'on ne tient
compte que des citoyens suisses, le protestantisme conserve une
forte prépondérance. Ajoutons que, contrairement au bruit qui
avait couru, il s'est également maintenu en majorité dans la population

de la ville même de Genève, qui renfermerait 30,376
protestants et 27,664 catholiques.

2° Statistique ancienne-catholique de la Suisse. Sous le titre:
Unsere Lage, le «Katholik» de Berne (2 mars 1901) publie
l'article suivant :

« Der Christkatholizismus ist am Sterben. Nur noch eine kleine
Weile, und die Sektierer sind tot. » Das ist ein Satz, dem man
dann und wann in ultramontanen Zeitungen begegnet. Wäre es so,
so würde uns das mit Trauer erfüllen. Denn jedesmal, wenn wir
unserm sonntäglichen Gottesdienst beiwohnen, empfinden wir, und
dies nur immer lebhafter, dass es heimelig ist in unserer Kirche
und dass jeder, der redlich sucht, in ihr Licht und Freude und
Frieden finden kann. — Was hat's denn aber mit den ultramontanen

Prophezeiungen auf sich? Entsprechen sie der Wahrheit oder
sind sie Lügen Diese Frage wollen wir prüfen. So haben wir denn
heute die Protokolle der Nationalsynoden, vor allem die Berichte
des Herrn Bischof durchstöbert und so aus 24 Jahren zusammengestellt,

was wesentlich zur Beantwortung unserer Frage dient.
Dazu gehören statistische Angaben über die vorgenommenen Taufen,

Trauungen, Beerdigungen und über die Zahl der Unterrichtskinder.

Der Genauigkeit halber lassen wir sie von den Jahren
1876—-1899 folgen.

*) 11 n'a pas été possible, paraît-il, de faire une statistique à part des anciens-
catholiques, parce que dans certains cantons ils portent le titre officiel de «

catholiques» tout court, et dans d'autres celui de «catholiques-chrétiens». 11 serait à

souhaiter que, dans tous les cantons, on imitât celui de Berne, qui, constitutionnelle-
ment, ne reconnaît plus de « catholiques » tout court, mais seulement des « catholiques
chrétiens» et des «catholiques-röOTamj-». De la sorte toute confusion disparaît.



437

Jahr Taufen Unterrichts-
Kinder Trauungen Beerdigungen

1876 I182 2982 276 640
1877 II00 3606 233 713
1878 I061 4159 226 762
1879 942 3907 I92 685
ISSO 9OO 3938 191 640
1881 895 37*7 [88 614
1882 830 3685 183 602
1883 819 3762 169 529
1884 780 3990 150 419
1885 777 4378 162 579
I886 777 4530 187 537
1887 70S 4682 i67 516
1888 761 4677 181 509
1889 669 4634 194 507
189O 729 4848 173 532
189I 704 4786 21S 524
1892 719 4663 211 5^9
1893 756 4666 201 573
I894 714 4485 208 570
1895 737 4501 174 567
1896 661 4443 204 503
1897 769 4475 205 518
1898 796 4464 221 606
1899 734 4463 232 583

« Zahlen reden. » Auch die obigen Zahlen haben eine Sprache.
Sie besagen, dass die eingangs erwähnte Behauptung gegnerischer
Zeitungen eine Unwahrheit enthält. Würden sie die Wahrheit
gesagt haben, so mussten sich die Verhältnisse in unserer Kirche so
gestaltet haben, dass unser Bestand von einer grossen Schar auf
ein Häuflein Getreuer zusammengeschmolzen wäre, das die
Möglichkeit nicht mehr besässe, in der Zukunft festen Boden zu fassen.
Dem ist nun aber nicht so. Wenn wir die Angaben des Jahres
1899 vergleichen mit denjenigen der ersten Jahre, jener ersten
Jahre, wo es im ganzen Land herum hiess: «Los von Rom» und
alles der neu entrollten Standarte der nationalkirchlichen Freiheit
zujubelte — so finden wir, dass wir nicht rückwärts, sondern
vorwärts gegangen sind. Die Zahl der Unterrichtskinder beispielsweise

ist in den ersten 10 Jahren nie so gross gewesen, wie sie
jetzt ist, und die Zahl der in unserer Kirche geschlossenen Ehen
ist in den ganzen 24 Jahren nur zwei Mal grösser gewesen als im
Jahre 1899 (232). Und das trotz den Verlusten im Berner Jura, im
Kanton Genf, in Laufenburg Und das nennt man ein Sterben



— 438 —

Wir meinen im Gegenteil, wir seien noch recht lebendig und noch
rufen wir alle, die nicht den Schlotter vor einem Kampf um die
Kultur bekommen, zu fröhlicher Fehde gegen den alten Feind,
der schon die entstehende Eidgenossenschaft erwürgen wollte und
der jetzt noch alles, was Aufklärung und Freiheit heisst, zu Boden
treten will. Ja, wir leben Wohl haben wir im ganzen an
Gemeinden verloren, durch unglückselige Verhältnisse, die ihren Grund
in keinem Fall in der Art unserer Bewegung hatten —¦ aber in
den Gemeinden haben wir gewonnen. Sie sind äusserlich und
innerlich gefestigt und sie wissen, dass sie zusammengehören. Wir
können nicht mit Reichtümern prahlen, aber wir dürfen doch
bescheiden darauf hinweisen, dass wir mit nichts angefangen haben
—• das Vermögen des Synodalrats belief sich Ende 1876 auf
Fr. 1 JJ. 50 — dass aber jetzt aus der Mitte dieser Gemeinden heraus

Fonds geschaffen wurden, die, wenn man die grossen Opfer
bedenkt, die sie zur Bestreitung der eigenen kirchlichen Bedürfnisse

bringen müssen, ihrer Treue das schönste Zeugnis ausstellen. Wir
nennen den Stipendienfonds Fr. 50,000, das Vermögen der
Synodalratskasse Fr. 6000, den Stammgutfonds Fr. 35,000, den Bischofsfonds

Fr. 15,000. Und weiter: Auf den Höhen der Musegg in
Luzern leuchtet ein schmuckes Kirchlein im ehrwürdigen Basiliken-
styl über das Land weg. Die freisinnigen Christkatholiken in der
Schweiz, voran die mutige Gemeinde in Luzern, haben es gebaut.
Als zu Bern das Recht gebeugt wurde — wir haben unsere Pflichten

erbärmlich erfüllt, bekannte nachher Bundesrat Ruchonnet sei. —
da schlössen sich die Männer und Frauen, die in den siebziger
Jahren ihr Gewissen und ihre Vernunft nicht hatten ketten lassen,
zusammen und legten den Grund zu dem Bau, der jetzt gefestet
für alle Zeiten dasteht. Er verkörpert unsern Gedanken, dass wir
uns nicht beugen und dass wir uns nicht bodigen lassen. Und an
der Ostmark des Landes hält ebenfalls ein christkatholischer
Pfarrer im eigenen Gotteshaus treue Sorge über alle die, die im
alten Glauben der Väter verharren wollen. Auch dieses Gotteshaus

ist Beweis, dass der christkatholische Gedanke im weiten
Land herum noch lebenskräftig ist. Und weiter: An der Fakultät
in Bern werden unter kundiger Führung jungen Söhnen unserer
Kirche die Wege gewiesen, die ein christkatholischer Geistlicher
zum Wohl seiner Gemeinde und zu seiner eigenen Befriedigung
gehen muss. « Wohl sind's der Arbeiter wenige, da doch die Ernte
so gross ist,» aber vielleicht ist es gerade deswegen so, damit wir
mit mehr Eifer und Ausdauer nach Arbeitern im Weinberge des
Herrn suchen. Alles in allem! Das Eine ist sicher: Der Boden
ist da. Es soll sich Laie und Geistlicher getreu hinter die Pflugschar

stellen und den Acker pflügen. Es wird manchmal hart



-- 439 —

gehen, aber die Ernte bleibt nicht aus. Gott hat auch bisanhin
seine Sonne über der bescheidenen Saat leuchten lassen. Er hat
bisher geholfen. Er wird auch weiter helfen! W. v. A.

3° Statistique ancienne-catholique d'Autriche. Der « Abwehr »

wird von offizieller Seite berichtet, dass im vergangenen Jahre der
altkatholischen Kirche in Österreich 1709 Personen beigetreten sind.
Die meisten Beitritte erfolgten in Mähr.-Schönberg (895), Dessen-
dorf-Tiefenbach (179), Gablonz (128). Im ganzen fand ein Zuwachs
von 1856 Seelen statt und stieg die Zahl der österreichischen
Altkatholiken auf 17,358. Im Laufe dieses Jahres werden zwei neue
Kirchen (in Schönlinde und Gablonz) und eine Kapelle (in Blotten-
dorf) eröffnet werden. Unter den Czechen ist eine altkatholische
Gemeinde gebildet worden und zählt an 200 Mitglieder, welche
in der obigen Zahl jedoch nicht inbegriffen erscheinen. Der czechische
altkatholische Gottesdienst wird nun in der schön eingerichteten
Bethlehems-Kapelle, welche bei diesen Anlässen immer gefüllt ist,
ungehindert allsonntäglich gefeiert.

4° La hiérarchie de l'Eglise russe. On lit dans le « Russian
Orthodox American Messenger» du 15 décembre 1900:

In the current year 1900 the Russian Empire, whith 67
dioceses, has, in all, 115 prelates.

Among these the Church dignities are distributed as follows :

Metropolitans 3 ; archbishops 15 (one with the title of Exarch);
bishops 97. Members of the Synod 5 : the Metropolitans, the
Exarch and the Archbishop of Novgorod. 2 bishops are permanently

on duty in the Holy Synod ; — 1 archbishop and 1 bishop
take turns there. The three metropolitans, 14 archbishops and 58
bishops have their own dioceses. 1 archbishop and 9 bishops are
relieved of diocesan duties ; of these some are members of the
Synodal Office -— with the exception of the two mentioned above,
who are permanent membres of the Synod ; some are abbots, i. e.
Superiors of monasteries, and some are found in the ranks of the
monastic communities.

The remaining 37 bishops, are episcopal vicars or assistant
bishops.

Each metropolitan diocese have 3 vicars ; 5 dioceses have each
2 vicars (the dioceses of Volhynia, Tiflis, Kherson, Kazan and
Viatka); 25 dioceses have each 1 vicar; but 4 vicariates have at
present no incumbent (those of Tambof, Tula, Saratof, Tobolsk) ;

3 vicars enjoy the rights of independent bishops (those of Veli-
koust, Sarapul, Revel, and Japan) ; on the other hand 3 full bishops
are subordinate to the Exarch (those of Imeretia, Gur.-Mingrelia
and Sukhum).



— 440 —

As regards education: of the 115 prelates 22/23 have
graduated from ecclesiastical institutions of learning, and only 5 from
secular ones. 4 have the degree of Doctor of a Theological
Academy, 40 that of Master (magister) of Theology; 57 that of
candidate of Theology ; 8 were students of Seminaries ; 1 was student
of an Academy, 1 graduated from a convent school (the Bishop
of Imeretia) ; 3 were Candidates of universities Flavian, Marcellus,
and Sergius of (Biisk) ; 1 was a graduate of the Military Academy
(Juvena) ; 1 of the school of Agriculture (Arsenius of Sukhum) ;

2 studied in secular high schools before entering a Theological
Academy (Peter and Anastasius), and 6 entered Academies on
leaving secular gymnasiums (Antonius of Ufa, Antonius of Tobolsk,
Seraphim, Pitirim, Sergius of Uman, Michael of Kovno).

With regard to age: 5 prelates are over 80 years old (Jonathan,
Polyeuctes, Benjamin, Ambrosius, Neophytes) ; 20 from 70 to 78 ;

35 from 60 to 70; 17 from 50 to 60; 25 from 40 to 50 and 13
under 40 ; the youngest of all are Tikhon, Bishop of the Aleutian
Islands, and Germanus of Lublin — only 35 years old. The oldest
in point of consecration are the Metropolitan Joanychius and the
Bishops Jonathan and Theognostes, consecrated in the sixties of the

present century; the majority were consecrated in the eighties and
nineties. The prelates are mostly natives of the governments of
St-Petersburg, Moscow, Novgorod, Vladimir, Tula, Tambof, Orlof
and Poltava.

The dioceses are most varied in extent, population and number
of churches. There are some 3^/2 millions square versts in extent,
but with only 200,000 souls and 100 parishes; others have 3V2

millions souls and iooo parishes, but are less an 100,000 square
versts in extent. In some dioceses there are parishes with only
5000 to 10,000 souls (Tomsk) ; but there are parishes with only
500 souls (Podolia and others). Out of the 67 dioceses only 56
have theological seminaries ; that of Moscow have 2. 22 seminaries
out of the 57 have archimandrites for their rectors: the rest have

archpriests. There are dioceses which have not even theological
schools (Vladivostok, Sukhum).

It should be mentioned that, in the course of the last 20 years,
the number of dioceses and seminaries has increased considerably;
still it has not yet reached the 70 dioceses with the Tsar Theodor
Alexeyevitch was anxious to institute. The localities where new
dioceses are most needed are Kamtchatka, Kolymsk, Rostof on
the Don, Turkestan, Semipalatinsk, the government of Tobolsk,
and some others. Much effort and ample means are still needed
for the improvement of church government in Russia. Let us hope



— 441 —

that God may not, in the future any more than in the past,
withold His aid from the Russian Church in the matter of her
gradual organization and growth.

5° Statistique romaine en Angleterre. Der «Osservatore
romano» preist die grossen und mannigfaltigen Verdienste der
verstorbenen Königin von England. Über die Entwicklung des
Katholizismus während ihrer langen Regierung sagt er : « Am 29.
September 1850 konnte Pius IX. die katholische Hierarchie in England
wieder herstellen. Als die Königin 1837 den Thron bestieg, gab es

in England nicht mehr als vier apostolische Vikariate, zwei- bis
dreihundert Priester, nur wenige und kleine Kirchen und im ganzen

etwa 250,000 Katholiken. Heute giebt es 1 Erzbischof, 15 Suf-
fraganbischöfe, 2837 Priester, 1536 Kirchen und 1,500,000 Katholiken

einzig in England (ohne Irland und Schottland und die Kolonien).

Das britische Kaiserreich aber zählt 26 Erzbistümer, 105
Bistümer, 27 apostolische Vikariate, 12 apostolische Präfekturen
und 10,500,000 Katholiken. Diese riesige Entwicklung ist die Frucht
der religiösen Freiheit, die im Schatten des Thrones der Königin
Viktoria stets geblüht hat, wie man das in einem protestantischen
Staate sich nicht besser wünschen kann. Keine Einmischung der
Regierung in die kirchliche Verwaltung, katholische, vom Staat
unterstützte Schulen, bei vollkommener Parität mit anglikanischen
Schulen, katholische Versammlungen jeder Art, gehalten in aller-
grösster Freiheit, eine katholische Presse ohne Belästigung durch
den Fiskus! Die kirchlichen Prozessionen durchziehen frei die
Stadt (London!), alle Ämter und Berufsarten sind den Katholiken
offen »

On lit, d'autre part, dans le «Temps» du 22 février 1901:
Voici la liste officielle des ordres et congrégations catholiques en
Angleterre :

Les bénédictins (4 couvents), chanoines de Latran, carmélites,
cisterciens, chartreux (2 couvents), dominicains, capucins (3
couvents), jésuites (8 maisons), maristes, oblats (2), passionnistes (3),

rédemptoristes (3), joséphites, servîtes (2), Missions étrangères (2).

Je relève parmi les couvents : le Sacré-Cœur (5 maisons), les
Fidèles compagnes de Jésus (6 écoles), les Carmélites, les Filles de
Saint-Vincent de Paul (plusieurs écoles françaises, deux hôpitaux),
les Sœurs de charité, les Sœurs de Bon-Secours, les Sœurs de
l'Espérance (françaises), les Servantes de Jésus (3 couvents), les
Sœurs de Notre-Dame (françaises), les Sœurs de Notre-Dame de
Sion, les Sœurs de Nazareth, les Petites Sœurs des pauvres de

Marie-Auxiliatrice, de Marie-Réparatrice, de l'Assomption, de l'Adoration

perpétuelle, de Nazareth de Montléan, les Ursulines, toutes



— 442 —

françaises ; les Petites Sœurs des pauvres ont des maisons de
retraite pour les vieillards, pour les enfants trouvés et plusieurs
hospices auxquels contribue généreusement la population protestante

de Londres. L'hôpital français, l'hôpital Saint-Jean, l'hôpital
italien, la maison de convalescence, et l'hôpital Sainte-Camille sont
tous dirigés par des religieuses, de même que les maisons de

refuge pour pénitentes citées ci-dessous: le couvent du Bon-Secours
et celui de Hendon ; Sainte-Pélagie, Sainte-Anne, Sainte-Marie,
Notre-Dame de la Pitié et la retraite Sainte-Scholastique.

Les filles de Saint-Vincent ont, en outre, soin de douze orphelinats

dans le diocèse de Westminster et de plusieurs autres dans
les différentes villes de l'Angleterre.

6° The « Official Year Book of the Church of England». On

lit, dans le « Church Times » du 22 mars 1901 : « We notice, with
increased alarm, the falling-ofi in the ordinations. In the Eighties,
the figures ranged about 750. In 1898, they fell to 638, and last

year they only reached 650. Confirmations again show discouraging
results. In 1896, the figures were 228,348; in 1900, they had dropped
to 195,569. How are we to account for a fall of nearly 33,000, in
spite of the growth of population In other respects, again, we are
not keeping pace with this growth. It is true that there has been
an increase of some 5700 in the number of infant baptisms, which
had even shown a decline in the previous year. But this increase
is painfully inadequate. The addition of 30,000 new communicants
to the previous total is very much more encouraging. The
compilers also call attention to the decline in the number of Sunday
scholars, which they rightly attribute to the growing disregard for
Sunday. On the other hand, they note with satisfaction the increase
of subscriptions for the support of Voluntary schools.

« We fear, however, that it must be confessed that the Church
of England, while displaying, in common with other religious bodies,
activity in many practical enterprises, is losing ground as a great
spiritual power. Work of a quiet, modest character is too often
neglected for that of a showy kind, the results of which can be

conspicuously seen in new institutions and ambitious projects, good
in themselves, but not to be compared with the unseen building
up of character, and the conquest of souls... Ceremonial uniformity
is not the great desideratum when souls are perishing. We are
inclined, moreover, to think that the clergy have in too many
places come to rely more on the boys' club than on the old-
fashioned methods of definitely religious instruction. »

70 LEglise romaine en Espagne et le budget. On lit dans le
Temps du 24 février 1901 :



__ 443 —

L'Eglise ne contribue pas aux dépenses publiques à titre d'impôt,

mais, de par le concordat, uniquement à titre de don volontaire,

par trois millions de piécettes par an, à un budget de

dépenses de 930 millions environ. J'ai sous les yeux des relevés faits
par un organe conservateur et catholique, la Epoca, qui mettent
en regard ce que la France paye pour son haut clergé et ce que
coûte celui de l'Espagne. En France, 17 archevêques, 67 évêques,
695 chanoines, 185 vicaires généraux coûtent 2,531,500 francs à

une nation de 38 millions dont le budget se chiffre par des
milliards de dépenses.

En Espagne, le haut clergé coûte par an 5,315,200 piécettes
à une nation de 18 millions d'âmes, dont le budget est, comme
nous venons de le dire, de 930 millions de dépenses. Le haut
clergé français se compose de 964 personnes et celui de l'Espagne
de 1313. Voici la curieuse statistique du haut clergé espagnol. Il
y a neuf archevêques qui touchent de 32,500 à 35,000 piécettes.
Il y a 51 évêques dont trois touchent 10,000 piécettes, 21 : 20,000,
22 : 22,000, 3 : 25,000, 2 : 27,000. Il y a 9 doyens qui touchent
5000 piécettes, 46 qui en touchent 4500. Il y a 87 chanoines qui
ont un traitement de 4000 piécettes, 371 de 2500, 12 de 2000 et
6 abbés de 3750. Il y a enfin des chanoines dits «de faveur» dont
126 touchent 3500 piécettes, 363 ont un traitement de 3000
piécettes chacun et 48 un traitement de 1650. Il y a à Madrid des
curés dont le fixe et le casuel réunis dépassent 100,000 piécettes,
tandis que les curés de campagne vivotent sur moins de IOOO

souvent, et les pauvres vicaires sur 600.
Le chapitre du ministère des cultes et justice en Espagne en

1900 est crédité de 41,006,938 piécettes 24 cents pour l'Eglise,
le culte et les couvents, et de 12,284,791 piécettes 75 centimes
pour la justice à tous les degrés. Le ministère de l'instruction
publique et des beaux-arts reçoit en tout du budget 17,425,196
piécettes 46 cents, dont 12 millions seulement pour l'instruction
publique, primaire, secondaire, universitaire.

Le dernier recensement de l'Espagne, en 1897, nous donne
45>328 dignitaires de l'Eglise, curés et moines et 28,549 nonnes.
Il y a aussi environ 1500 jésuites. C'est l'ordre qui a pris le plus
de développement par ses collèges, ses universités catholiques, ses
établissements de noviciat ou simples résidences dans toute la
péninsule.

Tous les gouvernements sans exception du règne d'Alphonse
XII et de la régence, de 1875 à 1901, ont montré la plus grande
complaisance vis-à-vis de cette immigration des congrégations qui
fait que l'Espagne a non seulement plus de religieux et de
religieuses, plus de couvents, de monastères, d'établissements congre-



_ 444 —

gationnistes à la fin du dix-neuvième siècle qu'à aucune époque
sous les maisons d'Autriche et de Bourbon, mais que leur influence
dans la société espagnole et dans la politique n'a jamais été plus
considérable.

Il est difficile de préciser l'importance de leurs biens et de
leur fortune, mais il faut dire qu'ils payent peu au point d'impôts,
pas de droits de transmission de biens et que les nombreuses
industries qu'ils exercent, et qui font une concurrence dangereuse
aux industries séculières, ne payent aucun impôt. Aussi beaucoup
d'Espagnols voient-ils d'un très mauvais œil toute perspective d'une
nouvelle immigration de congrégations françaises, dans leur pays,
par le temps qui court. Bien des Espagnols se gênent peu pour
dire que celui de leurs rois de la maison de Bourbon dont le règne
a laissé le plus de traces bienfaisantes et le meilleur souvenir, le

plus éclairé de tous leurs monarques, Charles III, expulsa
sommairement les jésuites et confisqua leurs biens, et qu'au dix-neuvième

siècle le plus éclairé et le meilleur des ministres, qui aida
Isabelle II à vaincre dans la première guerre carliste, fut Mendizabal
qui expulsa les ordres religieux, les jésuites et desamortit leurs biens
et ceux de l'Eglise.

Ces sentiments courent dans les masses, dans la bourgeoisie,
et surtout chez les républicains, les démocrates et les libéraux
qui, tout en réprouvant les violences des récentes manifestations
populaires, commencent à être las des progrès du cléricalisme, si

visibles dans toutes les couches de la société espagnole depuis
vingt ans.

* Graf von Hoensbroech über den Altkatholizismus. — Dieser
Artikel ist in der «Täglichen Rundschau » vom 8. März erschienen:

«...Was mich zum Schreiben bringt, ist die schmachvolle
Behandlung, welche die Mehrheit des preussischen Abgeordnetenhauses
dem Altkatholizismus wiederum hat zu teil werden lassen. Die zur

Errichtung eines altkatholischen Seminars nötigen 6000 Mark sind

von dieser Mehrheit gestrichen worden Ich bin kein Altkatholik
und nie habe ich Fühlung mit dem Altkatholizismus gesucht,
deshalb kann ich um so unbefangener schreiben. Der Altkatholizismus
ist eine tief ernste, katholische Reformbewegung, welche die
Befähigung und Kraft in sich trägt — nach der sachlichen wie nach
der persönlichen Seite — das Ultramontane im Katholizismus zu

vernichten und den katholischen Teil des deutschen Volkes von
der aus Lug und Trug zusammengesetzten Zwingherrschaft des

Ultramontanismus zu befreien, ihn evangelisch-katholisch zu machen.
Und dieser segensreichen Bewegung unterbindet die preussische
Volksvertretung die Lebensadern. Und gegen diese brutale Ver-



— 445 —

gewaltigung echt religiöser und echt freiheitlicher Bestrebungen
erhebt auch nicht ein Abgeordneter flammenden Protest Freilich der
Altkatholizismus ist seit seinem Entstehen gewohnt, ungerecht und
masslos kurzsichtig von Preussen behandelt zu werden. Aber diese
Thatsache vertieft nur die Beschämung, die darüber aufsteigt, dass
auch heute noch die Mehrzahl der Vertreter des preussischen Volkes
— des Volkes, das Friedrich IL gross gemacht hall — durch
Niedertretung des Altkatholizismus dem Ultramontanismus in seiner
wütenden Intoleranz gegen Andersdenkende Schergendienste leistet.
Pfui über eine solche Mehrheit. Dass zu dieser Mehrheit auch die
konservative Partei gehört, eine Partei, die in ihren Organen so
schön von evangelischer Freiheit zu reden versteht, ist allerdings
eine Schande für diese Partei, aber es beweist wieder einmal schlagend,

dass ich recht hatte, als ich schon vor Jahren schrieb :

geistigen Regungen innerhalb des deutschen Volkes steht die sogenannte
konservative Partei vollständig verständnislos gegenüber, ihr Horizont

ist der denkbar beschränkteste.

Musste nicht allein schon der Name Döllinger es auch dem
Unwissendsten zum Bewusstsein bringen, dass man es im Altkatholizismus

mit einer religiösen Richtung zu thun hat, die auf zvissen-

schaftlicher und evangelischer Wahrheit ruht, mit einer Richtung,
welche die Bekämpfung des widerchristlichen, undeutschen und
unwissenschaftlichen Ultramontanismus bezweckt Und dieser Richtung
— ich wiederhole es nochmals — unterbindet die preussische
Volksvertretung die Lebensadern!

Aber auch die preussische Regierung trifft schwere Schuld.
Wohl hat sie die Bewilligung der 6000 Mark für die Altkatholiken
beantragt, aber fast im gleichen Atemzuge versichert der
Kultusminister, dass er die erledigte altkatholische Professur an der Bonner
theologischen Fakultät nicht mehr zu besetzen gedenke. Man steht
starr vor dieser Äusserung. Während ein Bautz seine Höllen-Wissenschaft,

d. h. blöden Unsinn an der Akademie zu Münster
ungehindert vortragen darf, während an allen ultramontan-katholischen
Fakultäten unserer Hochschulen die Afterwissenschaft sich breit
macht, während man in die philosophische Fakultät zu Breslau
einen Mann beruft, der in seinem erklärten Ultramontanismus die
verbriefte und besiegelte Unfähigkeit für wahre Philosophie aufweist,
verschliesst der Kultusminister Preussens der echten katholischen
Wissenschaft Thür und Thor. Musste er nicht, wenn er sein Amt
richtig erfasste, mit Freuden der verderblichen Pseudowissenschaft
des Ultramontanismus ein Heilmittel gegenüberstellen?! Ist denn die
Erkenntnis so sehr schwer, dass es ein Segen ist für die
heranwachsende katholische Jugend, wenn sie Gelegenheit hat, wissen-



— 446 —

schaftliche Theologie zu studieren Bis j etzt habe ich die Anschauung
gehabt, dass ein Unterrichtsmmister dazu da ist, die Bildung zu
verbreiten und nicht sie zu hindern.

Ich breche ab. Schweigen konnte ich nicht, obwohl ich weiss,
dass meine Worte mir erneuten Hass zuziehen werden. Nur noch
Eines. Was das preussische Abgeordnetenhaus in beschämender
Charakterlosigkeit dem Altkatholizismus versagt hat, das sollte die
Intelligenz und Opferwilligkeit des deutschen Volkes ihm gewähren.
Jede echt freiheitlich gesinnte Zeitung sollte zur Sammelstelle
werden, und in wenigen lagen mussten die 6000 Mark beisammen
sein. »

* Nécrologie. — William Bright, né en 1824 à Doncaster,
mort à Oxford en mars 1901 ; fut chanoine de Christ Church
depuis 1868, professa l'histoire ecclésiastique avec distinction. On a
de lui: History of the Church from A.D. 313—451, i860; The
Ecclesiastical History of Eusebius, 1872; Orations of Athanasius
against the Arians, 1873 ; Chapters of Early English Church History,
1878; Select Anti-Pelagian Treatises of Augustine, 1880; Historical
Treatises of Athanasius, 1881 ; Notes on the Canons of the Four
Councils, 1882; S. Leo on the Incarnation, 1886; Lessons from
the Lives of Three Great Fathers, 1890; Morality in Doctrine,
1892; Waymarks of the Church, Faith, 1898; Some Aspects of
the Primitive Church, 1898; etc. Le Guardian du 13 mars 1901
a publié l'éloge suivant: «The death of Dr. Bright is a heavy loss
not only to Oxford, but to the whole Church of England. He had
accumulated a wonderful treasure of theological and historical
learning, which he was ever ready to impart to others ; he had a

scholar's love of truth and contempt for unsound work, a patient
and sober judgment a keen sense of humour, and a vivid historical

imagination which made the great scenes that he described

intensely real to himself and to his hearers. His own life was

singularly simple and devout, and, though he lived much alone, he

inspired very many people with warm feelings of friendship. Few
men of our time have had a truer grasp of the Catholic faith,
or have more strenuously endeavoured to show in their own lives
how closely Christian practice is bound up with Christian faith. »

— Le duc Albert de Broglie, né en 1821, mort à Paris en

janvier 1901. Petit-fils de Mme de Staël, successeur du P. Lacordaire

à l'Académie française en 1872, chef du cabinet sous le maréchal

de Mac-Mahon en 1873 et 1874, sénateur en 1876, a publié
les ouvrages suivants: le système religieux de Leibnitz (trad, franc.),
1846; Etudes morales et littéraires, 1853; l'Eglise et l'Empire
romain au IVe siècle, 1856; Questions de religion et d'histoire, i860;



— 447 —

la Souveraineté pontificale et la liberté, 1861 ; la Liberté divine et
la liberté humaine, 1865 ; le Secret du roi, 1878; plusieurs ouvrages
sur Frédéric II, Marie-Thérèse, Talleyrand, le duc Victor de Broglie
(son père), etc. Très hostile à l'infaillibilité du pape, il a publié,
dans le Correspondant du 10 octobre 1869, un article (anonyme)
intitulé: Le Concile, dans lequel, sous des dehors très respectueux
envers le pape et par des détours diplomatiques d'une habileté très
étudiée, il a démontré que la définition de l'infaillibilité du pape était
une impossibilité, parce qu'elle était contraire à la notion même
du dogme catholique, à la tradition catholique, etc. C'était l'opinion
des Dupanloup, des Darboy, des Gratry, des Montalembert, des

Meignan, et de toute l'école catholique-libérale de ce temps-là.
Après le concile, le duc s'est tu, mais ne s'est jamais réfuté.

— Le Rev. D1' Alfred Cave, né à Londres en 1847, mort en
décembre 1900 ; fut d'abord pasteur indépendant, puis professeur
d'hébreu en 1880, de théologie en 1881, et principal du collège
de Hackney. On a de lui : la Doctrine scripturaire du sacrifice,
1877; une traduction de la dogmatique de J.-A. Dorner, 1880 ;

une Introduction à la théologie, 1886; des conférences sur l'Inspiration

de l'A. T. ; etc.

— Le Rev. Dr Mandell Creighton, né à Carlisle en 1843, mort
évêque de Londres en janvier 1901 ; il enseigna l'histoire à Oxford,
accepta la cure d'Embleton, fut nommé professeur d'histoire ecclésiastique

à Cambridge en 1884, chanoine de Worcester en 1885, évêque
de Peterborough en 1891 et de Londres en 1896. On a de lui:
le Siècle d'Llisabeth, 1876; Simon de Montfort, 1876; les Tudors
et la Réformation, 1876; Histoire d'Angleterre, 1879; Histoire de
la papauté durant la Reformation, 1882. Il fonda la «Revue
historique» en 1886.

- Frédéric Godet, né à Neuchâtel en 1812, mort en octobre
1900 ; fut en 1838 précepteur du futur empereur Frédéric III,
professeur de théologie et pasteur à Neuchâtel en 1850, renonça à

l'activité pastorale en 1866 et continua jusqu'à sa mort l'enseignement

de la théologie. Il fut un des principaux collaborateurs de
la < Bible annotée », et publia sur l'A. et le N. T. des commentaires
très estimés dans l'Eglise évangélique.

— Le Rev. D1' Charles Reuben Hale, mort en décembre 1900.
Il était évêque-coadjuteur de Springfield (Etats-Unis d'Amérique)
avec le titre d'évèque de Cairo. U avait la réputation d'être l'un
des évêques les plus savants, surtout dans les langues orientales,
de l'Eglise episcopale d'Amérique. Très dévoué à l'ancien-catholicisme,

il assista aux congrès anciens-catholiques de Rotterdam et
de Vienne. On lit dans le Church limes du 15 février 1901 :



— 448 —

« Few ecclesiastics of the American Church were more widely
known in Europe and the East than Bishop Hale. It has been
said with truth that no Anglican Churchman has done more to
bring the Orthodox Churches of the East and the Anglican
Communion together. He was for many years the Secretary of the
Joint Commission on Ecclesiastical Relations with the Eastern
Churches, and an active membre of the A. P. U. C. Many of the
highest dignitaries of the Russian and Eastern Churches were his
personal friends and frequent correspondents. There is hardly anyone
in the American Church who can really fill his place in relation
to this work. »

— Jacob Keller, né à Effingen (Suisse) en 1843, mort en
décembre 1900 : il fut pasteur à Bœzen, professeur à Aarau en 1872,
puis directeur de l'Ecole normale d'instituteurs de Wettingen en
1886. On a de lui: une Esquisse d'une introduction historique à
la Bible, et une traduction allemande de l'Histoire suisse de L. Vul-
liemin.

— François-Fommy Perrens, né à Bordeaux en 1822, mort
en février 1901 : fut, à partir de 1846, professeur dans plusieurs
lycées de France (Bourges, Lyon, Montpellier, Paris), inspecteur
général en 1891, membre de l'Académie des sciences morales et
politiques en 1887. On a de lui: Jérôme Savonarole, 1854; les

mariages espagnols sous Henri IV, 1869; l'Eglise et l'Etat sous
Henri IV, 1872; Histoire de Florence, 1877-84; etc.

Errata. — Dans la dernière livraison, page 179, au lieu de
«Brœkman Jean», lire: Brœkman Adrien-Jean; — au lieu de

Diependaal Corneille, consacré par Mgr. Herman Heykamp, évêque
de Deventer », lire: par Mgr. Jean Heykamp, archevêque a" Utrecht.

-~&>—


	Chronique

