
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 376

VARIÉTÉS.

I. — Un historien papiste dans l'Université de France.

Les infiltrations de l'ultramontanisme se font, en France,
dans tous les domaines de la vie privée et publique. La
recrudescence est frappante depuis 1870, surtout dans l'armée,
la magistrature, la presse et l'Université. Tels professeurs,
tels critiques qui se croient libéraux, émettent des thèses au
fond cléricales, sans qu'ils s'en doutent. Tels autres professent
carrément l'ultramontanisme sous le nom de catholicisme.
Depuis que la plupart des éditeurs français tremblent devant
les condamnations de l'Index et imposent leur « prudence »

aux auteurs, on peut dire que les historiens papistes, à degrés
divers, abondent dans l'Université de France. Un moine de

plus ou de moins ne change pas grand'chose à l'atmosphère
de l'abbaye. Si donc je mentionne en particulier M. Emile
Chénon, professeur de droit à l'Université de Paris, c'est qu'il
a une manière spéciale d'employer ses « épiceries », comme
disait Du Bellay, ou ses « parfums de Rome », comme disait
Louis Veuillot, et que son cas de myopie et d'obstination
cléricales sort tout à fait du commun. Nos lecteurs connaissent
déjà quelques-unes de ses méprises1). A dire vrai, nous
pensions que de telles erreurs et une telle partialité auraient
déterminé les honorables directeurs de YHistoire générale, du
IVe siècle à nos jours, à reconduire de leur œuvre, ne fût-ce
que pour la dignité de l'histoire et des lecteurs. Il n'en a rien
été, tout édifice, même de grandes dimensions, ayant ses bas

côtés, ses petits coins et ses fuites. C'est dans ces parties

*) Voir la Revue, 1895, p. 778-779; 1896, p. 189, 578-580; 1897, p. At-1-

418, 861-862; 1899, p. 179-180. — Voir aussi le Catholique français, de janvier
1901, p. 1-7 (Comment on écrit l'histoire, article signé E. D.)



— 377 —

basses et mal éclairées qu'opère et travaille de son mieux ce

« Pur », chargé de nettoyer le corps des Eglises. C'est sans
doute pour ne pas combler la mesure qu'il oublie le corps de

la sienne, et qu'il réserve tout son emploi à l'exécution des

schismatiques, des hérétiques et des apostats. C'est cette
besogne qu'il appelle écrire l'histoire, en y ajoutant toutefois
l'apothéose du Trône prétendu spirituel et divin qu'ont illustré
les Formose et les Etienne VI, les Sergius III, les Jean X, les

Jean XI, les Jean XII, les Benoît IX, les Jean XXIII, les
Alexandre VI Borgia, etc.

Il faut vraiment lire les deux chapitres que l'éminent
professeur de droit vient d'écrire dans les tomes XI et XII de

l'Histoire susdite, sur « l'Eglise et les cultes de 1846 à 1870 »

et « de 1870 à nos jours ».

En ce qui concerne les protestants de France, M. Joseph
Bianquis a répliqué à M. Chénon, dans la Revue chrétienne
du l8r février dernier (p. 102-117), et M. Frank Puaux a ajouté
quelques observations au sujet des formidables erreurs du docte
juriste sur les protestants à Madagascar (p. 117-119). Mais ce

ne sont pas seulement les protestants de France qui sont
défigurés et calomniés, ce sont encore les protestants d'Allemagne,
d'Angleterre, des Etats-Unis, de Hollande, de Suisse, etc. ; et
je regrette beaucoup que M. Bianquis n'ait pas donné à sa
réfutation toute l'étendue qu'elle devrait avoir. — Les Juifs
sont exécutés en une page ; les orthodoxes orientaux, que
l'auteur réduit aux Russes, sont aussi enlevés en un tour de
main.

Quant aux anciens-catholiques, c'est une autre paire de
manches. M. Chénon se retrousse après avoir aiguisé ses
instruments ; nous allons voir sa façon d'opérer. Oh sa technique
n'est pas nouvelle : c'est celle même du Père Loriquet. Mais
le coup de pouce est nouveau, ainsi que la façon de souffler
sur les personnages pour les escamoter ou les métamorphoser.

Toutefois, il est intéressant d'indiquer auparavant les
jugements de MM. Bianquis et Frank Puaux sur la valeur de
cet historien papiste.

Après avoir fait connaître de quelle espèce particulière
est la mentalité de M. Chénon, en citant quelques-unes de ses
opinions en matière de théologie et d'histoire ecclésiastique,
M. Bianquis ajoute : « Ces paroles sont écrites, il est bon de



— 378 —

le rappeler, car on pourrait l'oublier, par un professeur de
l'Université de Paris, dans un ouvrage publié sous la direction
d'un ancien ministre de notre troisième République. La thèse
se passe de commentaires » (p. 108). — M. Chénon ayant
reproché à Luther d'avoir publié « un pamphlet orné d'une

gravure obscène, intitulé : La papauté fondée par le diable »,
M. Bianquis lui répliqua que les illustrations de L. Cranach,
ajoutées dans une édition postérieure, ne sont pas obscènes,
mais seulement grossières ; puis il ajoute : « Si M. Chénon
tenait à parler d'obscénité, que n'a-t-il donc cité les pages du
Diarium de Burchard, évêque de Citta-di-Castello, où se trouve
le récit des fêtes lubriques dont le Vatican fut le théâtre
pendant le pontificat d'Alexandre VI? Le terme eût pris et gardé
alors toute sa valeur » (p. 109). — Plus loin, M. Bianquis
déclare et démontre, pièces en main, que « M. Chénon émet
des jugements en contradiction absolue avec la vérité historique
(p. 110); qu'il n'est pas capable de porter un jugement
impartial et équitable sur le protestantisme contemporain ; que
la tournure de son esprit, sa manière d'écrire l'histoire, sa foi
religieuse que l'on sent sincère et profonde, tout l'en empêche
(p. 112); qu'il se croit encore au XVIe siècle; qu'il commet
des anachronismes qui font sourire ; que, quand on s'avise de
discuter les questions religieuses, le moins serait de connaître
les termes à employer (p. 113); qu'il se montre à la fois,
sans s'en douter, mauvais chrétien et mauvais historien (p. 116) ;

qu'on reste confondu d'une telle ignorance de la part d'un
historien dont le premier devoir devrait être de s'informer. »

— Et M. Frank Puaux termine ainsi sa critique (p. 119): «Si
dans une notice de quelques lignes nous avons dû relever de

telles erreurs, on peut, et à bon droit, éprouver les doutes les

plus sérieux sur la valeur historique de l'œuvre de M. Chénon.
Nous ne serons pas les seuls à regretter que dans un ouvrage
de l'importance de VHistoire générale, ait pu trouver place
une étude où est méconnue la tradition de notre école
historique. »

Je demande pardon à M. Frank Puaux de devoir le
contredire. Ce ne sont pas des doutes que l'on éprouve ; car on
est en face d'erreurs évidentes et phénoménales, qui ne
permettent aucun doute. Il faut appeler un chat un chat et Rollet
un fripon. Si Boileau, faisant de la simple critique littéraire, a



_ 379 —

réclamé tous les droits de la vérité, à plus forte raison doit-on
les revendiquer dans la critique historique, surtout quand il
s'agit de défendre l'œuvre de Celui qui a dit : « Que votre
discours soit oui, oui, non, non » (Matth. V, 37). N'appelons
pas l'évidence « doute ».

Je dois aussi me séparer de M. Bianquis sur deux points :

le premier, quand, pour flétrir les procédés de M. Chénon, il
l'appelle un « historien catholique » ; le second, quand il adjure
M. Lavisse de « supprimer la phrase sur l'incrédulité des

protestants contemporains ».

M. Bianquis, en employant le mot « catholique », a
évidemment voulu dire «romaniste» ou «papiste». Ce n'est
cependant pas la même chose. Catholique signifie universel,
tandis que romaniste ou papiste est le contraire ô?universel.

Puisque M. Bianquis se pique, comme protestant, de remonter
jusqu'à l'Eglise primitive, il doit savoir que l'Eglise primitive,
quand elle était vraiment catholique, ne connaissait nullement
la papauté romaine actuelle, et qu'il n'était alors question ni
de pape infaillible, ni de falsification des textes et des faits
pour soutenir que tout le système de l'infaillibilité du pape se

trouve dans les Ecritures, dans les conciles œcuméniques et
dans la tradition universelle. Si l'Eglise primitive a été honorable

et chrétienne en étant catholique, les membres actuels
de cette ancienne Eglise catholique peuvent donc avoir la
prétention d'être, eux aussi, honorables et chrétiens, en s'ap-
pelant catholiques. Pourquoi M. Bianquis emploie-t-il à leur
égard un langage blessant et erroné A lui aussi je rappellerai
le mot du Maître : c Que votre discours soit oui, oui, non,
non. » M. Bianquis ne voit certainement pas qu'il emploie
envers les vrais catholiques non papistes le même procédé
que M. Chénon envers les protestants : il les dénature pour
les combattre. D'ailleurs, comment M. Bianquis essaie-t-il de
démontrer que M. Chénon est un historien catholique
Ecoutons-le. C'est que M. Chénon, dit-il, « défend pied à pied les
privilèges du saint-siège ; il regrette les temps passés du moyen
âge ; il se réjouit de voir l'Eglise gallicane écrasée ; il proteste
contre toute espèce d'ingérence, même financière, du pouvoir
civil dans le domaine ecclésiastique ; il admire les jésuites,
réprouve les hérésies, rêve dans l'avenir d'un temps de gloire
papale, qui, grâces à Dieu, ne se trouve que dans un passé



— 380 —

mort aujourd'hui» (p. 112). Or, c'est précisément parce que
M. Chénon fait ces choses, qu'il n'est pas catholique, mais
papiste ; toutes ces erreurs sont nées du papisme et non du
catholicisme.

Libre ensuite à M. Bianquis de se borner à demander aux
éditeurs de YHistoire générale la suppression d'une appréciation

de M. Chénon sur l'incrédulité des protestants contemporains.

Les anciens-catholiques ne sauraient se contenter de si

peu. Ce qu'ils réclameraient, si leurs adversaires étaient capables

de rétracter leurs erreurs, ce ne serait pas que M. Chénon
supprimât ses appréciations, si défavorables qu'elles pussent
être à l'ancien-catholicisme ; il est libre de les formuler et de

les maintenir comme nous les nôtres, et nous désirons même
qu'il les étale, car les attaques et les injures d'un adversaire

qui emploie de telles armes ne peut que nous honorer
dans le monde de la science et de la conscience, le seul que
nous estimions. Mais ce que nous réclamerions, ce serait que
les faits restassent les faits, qu'on ne les dénaturât pas et

qu'ils fussent contrôlés rigoureusement et au grand jour ; ce
serait que les doctrines enseignées par tel Père, par tel concile,

par telle école théologique, ne fussent pas dénaturés et
faussés ; ce serait que les faits et gestes de chaque Eglise
fussent exposés en pleine lumière et racontés objectivement,
impartialement, d'après les documents authentiques de

l'histoire, et non d'après des sources erronées ou mensongèrement
triées au profit d'un parti. Jamais Rome ne consentira à cette
méthode historique strictement objective, et M. Chénon ne
nous en paraît pas capable. Si les éditeurs de YHistoire générale
voulaient être impartiaux, ils devraient, dans leur prochaine
édition, ou bien faire disparaître tous les chapitres écrits par
M. Chénon et faire traiter les mêmes sujets par un historien
compétent et exactement informé, ou bien, s'ils maintenaient
lesdits chapitres, les faire suivre d'une réplique rectificatrice :

les lecteurs entendraient ainsi les deux sons et se prononceraient
en connaissance de cause. Aussi longtemps que les erreurs de

M. Chénon seront maintenues par les éditeurs, nous les
signalerons comme des spécimens de la décadence qui s'est opérée
dans l'enseignement de l'Université de France, sous l'influence
du parti ultramontain pendant la troisième République, et nous
prierons instamment tous nos amis, dans toutes les Eglises



— 381 —

indépendantes de Rome, aussi bien aux Etats-Unis et en

Angleterre qu'en Allemagne et en Russie, de mettre ces erreurs
en relief dans leurs Revues universitaires et leurs journaux
théologiques.

Les deux chapitres publiés par M. Chénon dans les t. XI
et XII, traitent des rapports de Pie IX (que M. Chénon appelle
« l'Eglise ») avec divers Etats, l'Angleterre, l'Allemagne,
l'Autriche, le Portugal, l'Espagne, l'Italie, la France et la Russie ;

une page est consacrée aux affaires de France, une demie à

la Russie ; en Russie, il n'est question, bien entendu, que de

«persécutions». «Le pape Pie IX, insulté dans son propre
¦balais par l'ambassadeur russe, M. de Meyendorf (1er janv.
1866), éleva contre ces violences d'énergiques protestations
qui n'eurent d'autres résultats que d'entraîner la rupture des

relations diplomatiques avec la Russie et une recrudescence de

persécution » (p. 975). Puis, l'auteur décrit l'intérieur du parti
papiste (qu'il appelle toujours « l'Eglise ») : liturgie romaine,
dogme de l'immaculée-conception, controverses dogmatiques,
progrès des associations religieuses et des missions, l'encyclique

Quanta cura de 1864, le syllabus. Viennent ensuite la
prétendue histoire du concile œcuménique (sic) du Vatican, le
vieux-catholicisme et le Kulturkampf, de nouveau les persécutions

en Russie, l'avènement de Léon XIII, ses encycliques, le
mouvement « social catholique », les missions (dites)
catholiques, enfin le protestantisme et les Juifs.

En lisant ces deux chapitres, on est frappé d'abord du
peu de faits mentionnés par l'honorable juriste, et de la quantité

(Yappréciations émises par lui, appréciations toutes plus
abracadabrantes les unes que les autres. En présence de cet
état de choses, deux questions surgissent immédiatement dans
l'esprit du lecteur : 1° quels sont les titres de M. Chénon à

trancher avec tant d'aplomb dans les questions philosophico-
dogmatiques Par quelles études et quelles publications a-t-il
démontré au monde savant sa compétence à se prononcer
contre Günther, contre Froschammer, contre Ubaghs, etc. ; sa
compétence à tracer des règles d'interprétation du Syllabus, à

se prononcer sur la tradition de l'Eglise au sujet de l'infaillibilité

du pape, etc. J'ai beau feuilleter les dictionnaires, les
catalogues de librairie, je ne trouve rien. Un seul libraire me
signale de ce grand juge en Israël « une brochure, se vendant



— 382 —

un fr., sur les enfants naturels » J'espère que je suis mal
renseigné. — 2° Quelles sont les sources dans lesquelles a
puisé l'auteur de cette brochure, pour se prononcer avec tant
d'assurance sur des matières si étrangères à cette brochure
S'il a si peu de compétence étant données ses études
antérieures, a-t-il du moins réparé les lacunes de sa préparation
en redoublant de soins et d'efforts dans ses informations
subséquentes C'est lui-même qui nous renseigne à la fin de ses
deux chapitres, en indiquant les ouvrages relatifs aux questions

traitées par lui.
Or, 1° les indications qu'il publie sont tellement insuffisantes

qu'on a la preuve manifeste de son ignorance des questions

; 2° plusieurs des ouvrages qu'il signale donnent un tel
démenti à ses assertions qu'évidemment il ne les a pas lus.

Par exemple, sur l'Eglise de France de 1846 à 1870, il
cite De la Gorce et Debidour (qu'il signale comme « très
hostiles à l'Eglise »), puis la Vie de Mgr Affre par Cruice, la Vie
du cardinal Morlot par Foisset, la Vie du cardinal Pie par
Baunard, les Vies du cardinal Mathieu et du cardinal De
Bonnechose par Besson, et enfin la Vie de Mgr Darboy par
Foulon. C'est tout Pas un mot de YHistoire de l'Eglise de

France par Guettée, pas un mot de Y Observateur catholique,
ni de l'Union chrétienne, où sont entassés tant de documents
précieux Pas un mot des Souvenirs de ce même Guettée,
dont YHistoire a été approuvée par les trois quarts des évêques
de France Pas un mot des publications relatives à

l'immaculée-conception Etc., etc.
Sur le concile du Vatican, il cite, il est vrai, Janus, Maret,

Dupanloup, Reinkens, Friedberg, Jean Wallon, de Pressensé,
Friedrich. Mais tous ces ouvrages sont la démonstration pé-

remptoire des erreurs qu'il a commises. Donc il n'en a pas
lu une page ; car une page aurait suffi pour arrêter sa plume.

Sur le vieux-catholicisme, il ne cite que Friedberg, Bühler
et Schulte, le tout en pas même trois lignes Il ignore les
collections du Deutscher Merkur, de YAltkathol. Bote, du

Katholik (Bern),de YAltkathol. Volksblatt, de la Revue internationale

de théologie, du Catholique national et des autres
journaux anciens-catholiques. Il ignore les ouvrages de Dœllinger,
dont pas un n'est mentionné ; il tait soigneusement ceux de

Reinkens, dont la simple nomenclature forme une brochure,



— 383 -
ceux de Reusch, de Langen, qui sont cependant de premier
ordre, de Michelis, de Friedrich, de Huber, de l'évêque Weber,
de l'évêque Herzog, etc., etc. Il estropie même plusieurs des

noms qu'il cite, ce qui prouve qu'il n'a pas lu leurs œuvres.
Il ne souffle mot ni des protocoles des Conférences théologiques

de Bonn, ni des Actes des congrès internationaux des

anciens-catholiques (Cologne, Lucerne, Rotterdam, Vienne).
Sur le protestantisme en Allemagne, un simple détail : il

cite l'ouvrage de M. Goyau, mais il se garde bien de citer la
réfutation qu'en a faite M. le pasteur Hoffet. — Sur le
protestantisme en France, pas une seule source, pas même la Revue
chrétienne, ni la Revue théologique de Montauban

Quant à relever par le menu toutes les erreurs de ces
deux chapitres, il faudrait écrire un volume ; car chaque ligne,
ou à peu près, contient une contre-vérité. Par exemple : « A
Genève, une loi cantonale remit aux paroisses l'élection des

curés. Les catholiques s'étant abstenus, les curés furent nommés
partout par des protestants ou des libres-penseurs, qui
choisirent exclusivement des vieux-catholiques (XII, 536). » — Or,
ce n'est pas seulement à Genève que les paroisses élisent leurs
curés, c'est dans tous les autres cantons suisses qui ont
reconnu l'Eglise catholique-chrétienne ; de plus, à Genève
comme ailleurs, les bulletins de vote ne sont délivrés par
l'Etat que d'après les registres électoraux officiels des diverses
Eglises ; donc des protestants n'ont pas pu et ne peuvent pas
prendre part à un vote catholique ; de fait, tous les curés
anciens-catholiques ont été élus par leurs coreligionnaires,
lesquels ne se sont donc pas abstenus.

Et encore : « Dans le canton de Berne, en 1880, l'assemblée

cantonale annula l'adhésion forcée des catholiques
bernois à l'Eglise chrétienne catholique nationale. » — Cette phrase
pourrait faire croire qu'il n'y a plus d'Eglise catholique-chrétienne

dans le canton de Berne depuis 1880. Or l'Eglise
catholique-chrétienne y est une Eglise nationale, ainsi que l'Eglise
protestante et l'Eglise catholique-romaine. De plus, il est faux
que l'adhésion des catholiques à l'Eglise catholique-chrétienne
ait été forcée. En Suisse, tout se passe au grand jour, et de
telles adhésions ne sauraient être forcées. M. Chénon n'a pas
une idée des mœurs politiques et religieuses de la Suisse, ni
des libertés qui y régnent.



- 384 —

Et encore : « Pour grossir leur nombre, les vieux-catholiques

tentèrent d'opérer leur fusion avec l'Eglise anglicane
et l'Eglise grecque » (p. 529). — Or, il n'a jamais été question
d'une fusion, mais seulement d'une union, de l'union même
qui existait entre les Eglises particulières avant que la papauté
romaine les eût divisées. 11 faut n'avoir aucune notion
d'ecclésiologie catholique pour commettre une telle méprise.

Et encore : « Les secrets désirs de quelques-uns furent
réalisés par le cinquième congrès vieux-catholique tenu à Bonn
en 1878, lequel abolit le célibat ecclésiastique. Cette décision

provoqua la retraite des plus dignes parmi les chefs de la
secte : Reusch, Menzel, Langen. Quant à Dœllinger, il persista
jusqu'à la fin dans son opposition, mais ne prit aucune part
au culte nouveau. » — Ne dirait-on pas que le célibat obligatoire

est une garantie de sainteté dans un clergé M. Chénon,
qui lit sans doute la Gasette des tribunavtx, doit savoir ce que
cette obligation produit dans sa propre Eglise. Les anciens-

catholiques n'ont fait que reprendre la discipline de l'ancienne
Eglise sur ce point : chaque prêtre est libre ou de se marier
ou de ne pas se marier. Il est faux que cette décision ait
provoqué la retraite de Reusch, de Menzel et de Langen. Aucun
de ces trois prêtres n'est sorti de l'Eglise ancienne-catholique;
Reusch et Menzel y sont morts pieusement ; Langen en est
encore l'honneur par sa science et par sa vertu. Il est faux
également que Dœllinger ait « persisté jusqu'à la fin dans son
opposition ». La vérité est qu'il a persisté jusqu'à la fin dans
son opposition contre l'Eglise infaillibiliste, et qu'il est resté
jusqu'à la fin attaché à l'Eglise ancienne-catholique, dans

laquelle il est mort. S'il n'a pas pris une part publique aux
offices religieux, c'est que, comme chapelain du roi de Bavière,
il ne voulait lui susciter aucune difficulté de la part de la
papauté. Son abstention n'a jamais eu d'autre signification. On

voit ce qu'il faut penser des perfides insinuations de M. Chénon.
Et encore : « Le successeur de Mgr Mermillod, Mgr Deruaz,

exerce librement son ministère sur le territoire de Genève. On

peut donc dire que le Kulturkampf a cessé en Suisse » (p. 536).

— M. Chénon identifie tellement, dans son récit, le Kulturkampf
et l'ancien-catholicisme qu'on pourrait croire, en lisant cette
dernière phrase, que l'ancien-catholicisme, lui aussi, a disparu.
Il l'insinue du reste clairement, lorsqu'il affirme qu'en Suisse



— 385 —

et en Allemagne « l'opinion publique s'est retirée de lui»

(p. 530). Or, le fait est que l'ancien-catholicisme n'a cessé ni
à Genève, où fonctionnent quinze ecclésiastiques et où plus
de 500 enfants suivent les cours de religion, ni dans le reste
de la Suisse, où, d'après le dernier rapport officiel, fonctionnent

56 ecclésiastiques, où 4463 enfants fréquentent les
catéchismes, et où, pendant l'année 1900, ont eu lieu 734 baptêmes,
232 mariages et 583 ensevelissements ]). Je regrette de causer
du chagrin à M. Chénon qui tient évidemment beaucoup à

enterrer l'ancien-catholicisme comme un fantôme ; mais la
vérité historique me fait un devoir de lui apprendre que,
d'après les rapports officiels de nos Synodes, rapports publics
et faciles à contrôler, l'ancien-catholicisme compte actuellement

140,000 membres, 6 évêques, 2 administrateurs épiscopaux,

environ 200 ecclésiastiques, une faculté de théologie à

l'Université de Berne, un séminaire à Bonn, des cours de

religion (catéchismes) très suivis et très bien organisés, des

conseils paroissiaux actifs, une presse religieuse qui se publie
en allemand, en français, en hollandais, en italien, en polonais,
en tchèque ; que chaque année l'ancien-catholicisme construit
de nouvelles églises ; qu'en Autriche, en particulier, il grandit
chaque jour, malgré les oppositions gouvernementales ; que
l'amitié que lui témoignent les sommités théologiques de toutes
les Eglises indépendantes de Rome, ne fait que se fortifier,
comme le prouve le concours des collaborateurs de la Revue
internationale de théologie ; et qu'en somme, pour des morts,
nous nous portons assez bien, en attendant que la rupture du
concordat en France augmente le chiffre toujours croissant
des « évadés ».

Bref, il est constaté — en attendant plus ample démonstration,

s'il y a lieu — 1° que M. Chénon n'a aucun titre
scientifique à faire valoir, ni comme théologien, ni comme
historien de l'Eglise ; 2° que les chapitres publiés par lui dans
YHistoire générale fourmillent d'erreurs, erreurs de faits et
erreurs d'appréciations ; 3° que sa méthode historique, loin
d'être objective et scientifique, est arbitraire et fausse, inspirée
uniquement par l'esprit de parti, et fondée non sur l'étude des

') Protokoll über die XXVI. Session der National-Synode der christkatholischen
Kirche der Schweiz (7 Juni 1900); Laufen, Vonburg'sche Buchdruckerei, 1900.

Revue intern, de Theologie. Heft 34, 1901. 25



— 386 —

sources authentiques, mais exclusivement sur l'élimination de
tous les documents qui combattent ses opinions.

L'histoire, dans ces conditions, n'est plus de l'histoire, mais
de la fantaisie. Nous regrettons vivement qu'elle ait pu pénétrer

dans l'enseignement universitaire de France, au point d'y
être patronnée, de fait, par des hommes tels que MM. Lavisse
et Rambaud. Nos regrets seront certainement partagés par
tous les théologiens des Eglises non papistes, Eglises où la
science, libre de toute Inquisition, de tout Index, de tout esprit
jésuitique, est, grâce à Dieu, sérieuse et toujours prête à.
rendre raison de ses méthodes et de ses résultats. MM. Lavisse
et Rambaud le savent certainement. Ils comprennent, je n'en
doute pas, que la crise actuelle de l'Université de France n'est
pas une simple question de baccalauréat, de grec et de langues
modernes, mais plus encore une question de méthodes. La
méthode papiste étant essentiellement antiscientifique, de par
le système même, et ne pouvant vivre que de contrevérités,
il est clair que si elle continue à vicier l'enseignement dans
les nations latines, c'est la banqueroute de la méthode qui se

prépare en France comme en Italie et en Espagne ; et la
banqueroute de la méthode serait, cette fois, bien certainement,
la banqueroute même de la science. Caveant consules Les
consuls doivent savoir que les beaux discours académiques,
vaine phraséologie quand ils recouvrent l'erreur, se retournent
toujours, tôt ou tard, contre ceux qui les font. Qui n'en est

aujourd'hui saturé L'action, c'est-à-dire l'entier et exact
rétablissement des faits, est désormais la seule leçon d'histoire et
la seule réparation qui aient de la valeur. C'est elle que nous
souhaitons à la France et que nous attendons de ses hommes
sérieux. E. Michaud.

P. S. Cet article était déjà composé, lorsque nous avons
pris connaissence de la lettre de M. Lavisse à M. Frank Puaux,
lettre publiée dans le Journal de Genève du 28 février dernier,
et dans laquelle il est dit : « Je suis un pur rationaliste J'ai
suivi, de toute mon attention, le mouvement vieux-catholique
et, si je n'ai jamais cru qu'il pût réussir, je n'ai point douté
de la sincérité et du sérieux de ceux qui le dirigeaient.» A
quoi nous répondons : 1° Le compliment à l'adresse des
directeurs du mouvement ancien-catholique, nous touche certaine-



— 387 —

ment, et nous en remercions l'honorable professeur ; 2° l'opinion

qu'il professe sur la prétendue impossibilité où nous
serions de «réussir», nous toucherait aussi, si nous connaissions
les sources d'information dans lesquelles il a puisé pour juger
nos doctrines, et si nous pensions qu'un « pur rationaliste » pût
avoir le dernier mot dans une question religieuse; 3° le fait
que M. Chénon a commis des erreurs matérielles et des
insinuations perfides envers les anciens-catholiques reste malgré
la lettre de M. Lavisse, et nous comptons sur sa loyauté pour
rétablir «l'exactitude», qu'il a déclarée être à ses yeux «la
règle absolue ». E. M.

II. — Quelques erreurs et quelques aveux de M. Ch. Seigno-
bos, maître de conférences à l'Université de Paris.

M. Cornély écrivait dernièrement (Figaro du 16 janvier
1901) : « Mon Dieu que les gens qui ne parlent que de ce

qu'ils savent sont donc rares Et combien le nombre de ceux
qui consentent à se documenter avant de se prononcer, est
imperceptible »

En lisant ces paroles si sensées, je songeais non seulement

à M. Chénon, dont les erreurs font le tour des journaux
protestants, depuis la Revue' chrétienne jusqu'au Journal de
Genève, mais encore à M. Charles Seignobos, qui, dans ses
cours sur Yhistoire de l'organisation de l'Etat au XIXs siècle,
trouve moyen de parler des anciens-catholiques, des origines
de la papauté, des Eglises orthodoxes d'Orient, etc. Permettez-
moi de vous signaler quelques-unes de ses erreurs.

1. Relativement aux Eglises orthodoxes, il dit (d'après la
Revue des cours, 6 décembre 1900) :

— P. 165. « Les laïques sont soumis au clergé de la même
façon qu'en Occident. » — Ce n'est pas exact. En Orient, il
n'y a pas de pape, et les laïques ont des droits vis-à-vis du
clergé ; ils prennent part aux synodes, aux conciles mêmes.
En Occident, il y a un pape, monarque absolu, et sous le
régime papal,' les droits des fidèles sont confisqués. On avouera
que la différence est grande.



— 388 —

— « Le gouvernement met sa force au service du clergé
pour faire obéir les récalcitrants. » — Cette assertion est trop
absolue. Le gouvernement fait observer les décisions des

synodes et des conciles (auxquels, je le répète, les laïques
prennent part et où ils peuvent défendre leurs droits). En
Orient, la constitution de l'ancienne Eglise est observée, tandis
qu'elle est très souvent violée en Occident. Il est donc faux
de dire que ce soit de part et d'autre « le même régime de
contrainte dans les rapports entre les sujets et l'Eglise. »

-— « Le chef de l'Etat nomme les chefs du clergé. » —
Nullement. Les synodes orthodoxes désignent les deux ou trois
candidats de leur choix, et le chef de l'Etat ratifie généralement

le choix du premier candidat inscrit sur la liste.

— « Le chef de l'Etat dirige le clergé dans toutes ses
fonctions (conciles, décisions de dogmes, etc.). » — Nullement.
Le clergé, dans les synodes et les conciles, agit en union avec
les fidèles ; l'évêque orthodoxe est uni à son Eglise. Les «

décisions de dogmes » n'ont lieu que dans les conciles œcuméniques,

et encore à des conditions que M. Seignobos semble
ne pas connaître*). Une « direction » de l'Etat en pareil cas
est impossible.

— « L'Eglise est confondue avec l'Etat. » — Archifaux.
Allez donc conter de pareilles sornettes aux Grecs orthodoxes
qui, par exemple, sont établis dans l'empire turc!

— « Le prince est souverain ecclésiastique. » — Archifaux.

C'est le roi de Grèce et le tsar qui devraient sourire en
lisant de telles assertions. La vérité est que le tsar, par
exemple, est le souverain laïque et politique de tous ses sujets
laïques et ecclésiastiques ; mais, dans l'Eglise, il ne fait pas
partie de la hiérarchie, il n'est qu'un fidèle, soumis comme
tous les autres fidèles, à l'Eglise.

x) Dans la Revue des cours du 17 janvier 1901, p. 455, M. S. prétend que
« les évêques fixent le dogme et déterminent l'organisation de l'Eglise ». Nullement.
Les conciles œcuméniques (qu'il ne faut pas confondre avec les évêques) expliquent
et définissent les dogmes enseignés et fixés par J.-S. Il n'y a de fixe dans la
véritable orthodoxie que ce qui est de droit divin, c'est-à-dire ce qui vient de J.-C. Les
explications des hommes ne sont pas des dogmes ; elles peuvent varier, elles doivent
même varier avec les progrès des sciences. En outre, dans l'Eglise orthodoxe, les
définitions des conciles doivent être ratifiées par l'Eglise universelle. On voit combien
M. S. a tort de confondre l'épiscopat avec l'Eglise, et la doctrine de tels évêques
avec « la doctrine officielle de l'Eglise même ».



— 389 —

— « C'est le régime du césaropapisme. » — Absolument
faux. Le césaropapisme existe à Rome, où le pape prétend à

l'autorité temporelle et à l'autorité spirituelle. Aucun souverain,
membre de l'Eglise orthodoxe, ne prétend à l'autorité
spirituelle. Dans l'Eglise orthodoxe, il n'y a qu'un chef, Jésus-
Christ ; et l'Eglise, société de tous les fidèles, n'est que la
dépositaire et la gardienne de ses enseignements et de ses

préceptes ; par elle-même elle n'a que des devoirs. Tout autre
est l'ecclésiologie dans le système césaropapiste de Rome.

— P. 166. « Le vrai chef du saint-synode de Russie est un
laïque (procureur). » — Le procureur du saint-synode de Russie
non seulement n'en est pas le chef, il n'en est même pas
membre. Il siège à côté des membres, à une table à part, et
n'est là que pour représenter l'Etat et rappeler les lois de

l'Etat dans la tractation des affaires « administratives » de

l'Eglise.
— « Quiconque a été baptisé (dans l'Eglise orthodoxe) ne

peut plus sortir de la religion sous peine de prison. » — Nous
connaissons des orthodoxes qui ont passé à une autre Eglise,
et qui vivent très tranquillement à Pétersbourg même.

— « Le césaropapisme, créé en Orient dans les Eglises
détachées de Rome, s'est établi en Occident dans les Etats
qui se sont séparés de l'Eglise catholique au XVIe siècle. » —
Le césaropapisme n'a pas été créé en Orient dans les Eglises
orthodoxes, puisqu'elles ne l'ont jamais connu. De plus, elles
ne se sont pas « détachées » de Rome, puisqu'elles ne lui ont
jamais été attachées. L'Eglise d'Orient et l'Eglise d'Occident
étaient unies ; Rome a rompu l'union par son ambition, en
violant la constitution de l'Eglise universelle et en fondant le
césaropapisme. Voilà la vérité historique.

2. Relativement à l'ancien-catholicisme, M. Seignobos dit
(Revue des cours, 20 décembre 1900, p. 274): «En Suisse,
nous voyons des conflits violents, surtout à Genève et dans
le Jura bernois. Ils se sont apaisés par la disparition des
vieux-catholiques. » — Il est regrettable que M. Seignobos se
renseigne à la même école que M. Chénon. Qu'il suffise de
leur apprendre que l'Eglise ancienne-catholique compte en
Suisse un évêque, un synode, un conseil synodal, 56 ecclésiastiques

en fonctions, une Faculté de théologie ; qu'elle est ins-



— 390 —

crite comme Eglise nationale dans la constitution du canton
de Berne ; qu'elle fonde à peu près chaque année de nouvelles
associations dans la Suisse allemande, etc.

3. Relativement aux origines de la papauté, M. Seignobos
est, heureusement, mieux renseigné. Il fait même d'excellents
aveux, qu'il me paraît difficile de concilier avec le système
catholique-romain actuel. Mais c'est son affaire et celle des

catholiques-romains français qui ont encore souci de la
véritable histoire. Il avoue donc (Revue des cours, 7 février 1901,

p. 606-7) : « En Italie, le pape, au VIe siècle, n'est encore qu'un
évêque. » — Très bien. Mais alors la papauté n'est donc pas
de droit divin Elle n'est donc que de droit humain Qu'on
tire les conséquences.

— Le pape est encore alors « sans aucun pouvoir
politique ». — Très bien. Mais alors le pouvoir temporel n'est
donc pas nécessaire à l'évêque de Rome, puisque cet évêque
a vécu et fonctionné six siècles sans lui

— « En matière ecclésiastique, il a une prééminence
d'honneur sur tous les évêques d'Europe. » — Très bien. Mais
alors il n'a donc pas une prééminence de juridiction ou
d'autorité

— « Il a une influence spéciale dans les questions de
doctrines. » — Pas plus spéciale que celle des quatre autres
patriarches.

— « Il n'a aucun pouvoir organisé. » — Très bien. Mais
alors que devient le système papiste actuel, l'infaillibilité papale
actuelle, la juridiction suprême et universelle du pape, etc.
Pures inventions humaines et postérieures au VIe siècle. Excellent.

— «En somme, Rome, l'ancienne capitale de l'Empire, est
tombée au rang d'une petite ville. Ce fait est important à

constater, car il est précisément l'origine de la transformation
qui a donné naissance au pouvoir ecclésiastique. » — C'est très
vrai. Mais alors tout le système romaniste, auquel la France
administrative semble tant tenir, croule. Remarquez-le bien.

— « Le premier pape qui ait été un personnage politique
est Grégoire le Grand. » — Très bien. C'est donc comme
continuateurs de Grégoire le Grand, mort en 604, et non pas
comme prétendus successeurs du Christ, que les Grégoire VII,



— 391 —

les Boniface VIII, les Léon X, les Pie IX, les Léon XIII, ont
fait de la politique sous le couvert de la religion

— C'est ce même Grégoire le Grand qui « a pris le rôle
de maître de Rome ». — S'il l'a pris, c'est donc qu'il ne l'avait
pas auparavant

— « Cependant il reste encore sujet de l'empereur. Pendant

tout le VIIe siècle, le pape continue à être sujet. » — Le
pape sujet de l'empereur Mais alors il n'est donc pas nécessaire,

pour la vitalité de l'Eglise, que le pape soit roi? Léon XIII,
en disant le contraire, se trompe donc Que devient alors son
infaillibilité

— « Mais au VIIIe siècle, le pape devient, en fait, un
prince indépendant dans sa ville et sur son territoire. Sans
doute, cette puissance du pape en Italie, soutenue par Yexer-
citus romanus, la militia, est très faible. Néanmoins, elle est
importante, parce apPen même temps le pape acquiert line
domination ecclésiastique hors d'Italie, dans les pays germains
et en Gaule. » — Très bien. On voit donc que le pape ne tient
pas sa « domination ecclésiastique » de J.-C. même, mais qu'il
l'a acquise, acquise seulement au VIIIe siècle, et pour des causes
purement politiques, auxquelles la vraie religion catholique est
complètement étrangère. A la bonne heure Voilà l'exactitude
historique. Voilà l'enseignement qu'il faudrait répandre en
France comme en Allemagne, comme en Angleterre, comme
en Hollande, comme en Suisse, comme en Russie, etc. Quand
la France acceptera la vérité historique, quand l'Université la
lui enseignera sur toute la ligne, elle sera bien près d'être
sauvée. Quod Deus faciat!

Agréez, etc.
Un catholique français.


	Variétés

